الجمهورية الجزائريــة الدّيمقراطيّـة الشّعبيّــة وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية كلية: أصول الدين قسم: العقيدة ومقارنة الأديان \_قسنطين\_ة\_ تخصص: عقيدة رقم التسجيل:.... الرقم التسلسلي:.... الجمال في عقيرة التوحير وجوره في الحياة أطروحة مقدّمة لنيل حرجة دكتوراه علوم في العقيدة إشراف الأستاذ الدكتور: إعداد الطالبة: لطيفة بن سعيد عمار طسطاس أعضاء لجنة المناقشة : الاسم واللقب الجامعة الأصلية الصفة الرتبــة أد. اسعيد عليوان جامعة الأمير عبد القادر أستاذ التعليم العالي رئيسا أ.د عمار طسطاس أستاذ التعليم العالي مشرفا ومناقشا جامعة الأمير عبد القادر جامعة قسنطينة 3 أد.جمال مفرج أستاذ التعليم العالي عضوا جامعة سطيف 2 أد.عبدالرزاق بلعقروز أستاذ التعليم العالي عضوا المدرسة العليا للأساتدة قسنطينة أد. نصيرة هرنون أستاذ التعليم العالي عضوا د. فطيمة سوالمي جامعة الأمير عبد القادر أستاذا محاضر عضوا السنة الجامعية: 1439هـ - 1440هـ / 2018 – 2019



الشكر والتقدير أولا وقبل كل ذكر أتوجه إلى الله ﷺ بالحمر والثناء والشكر على منه وتفضله على بالجهر وللفاكر حتى تمكنت من إنجاز هزا للعمل المتواضع فلك ربى الحمر والشائر حتى ترضى ولك الحمر إذا رضيت، ثم أرفع ألف الضراعة أوعوه أن يتقبله منى خالصا لوجهه الثريم . ثم بعر ذلك أقرم خالص آيات الشكر والعرفان إلى أستاوى للفاضل المشرف على هزه الرسالة الأستاذ الركتور عمار طسطاس الزي رافقني في مشوار البحث منز مرحلة الماجستيير على ما بزل من جهر في ترجيهه وترشيره لهزا البحث بملاحظاته القيمة لأجل أن يثون في أحسن صورة شكله ومضمونا . كما أثنى بشكري الخالص كل من ساهم في إنضاج فكرة البحث بالمناقشة والتوجيه، أو الرحم المعنوي للاستمرار في البحث حتى يرى النور الزملاء الأفاضل والأساتزة الشرام والأصرقاء الاعزاء. لاهم جميعا الشائر الجزيل والثناء المحمور

الإهداء إلى والري الثريمين أبى الفاضل محمور وأمى الثريمة فتيحة اللزين كانا سنرا معنويا أستمر منه النفس والجلر لانجاز هزا البحث، فتحملا تقصيرى في حقهما طيلة هزه السنوات رجاء أن يستوى هزا العمل، ويبلغ تمامه ويحقق بعر التماله النفع والفائرة المرجوة منه، الثما كل الحب واللامتنان فيا ربى اخفر لى ولواللري وارحمهما كلما ربياني صغيرة، والشفيهما شفاء لا يغاور سقما واجعلهما من عباوك المخلصين إلى روم المفادر والمجرد الجزائري في العصر الحريث مالك بن نبي رحمه النرى رسم بكتاباته في الثقافة والنهضة ومشكلة الأفكار في العالم للاسلامى وميلاد مجتمع وللبناء الجرير وسائر وراساته معالم النهوض المضاري فتفطن في خضم ولك إلى أهمية الزوق الجمالي في إحراث التغيير الإيجابي في النفس البشرية وفي الفائر الأنساني باعتبارهما يحتلكن مركز الصرارة في قياوة اللانسان إلى تماله اللانساني المنشوو فاستلهمت منه أهمية هزا الموضوع وضرورة البحث فيه عساه أن يكون لبنة في مشروع بناء إنسان الحضارة المنشور. إلى هؤلاء الأفاضل أهرى ثمرة هزا الجهر المتواضع

لارموز

| لاثرموز           |            |    |
|-------------------|------------|----|
|                   |            | 7. |
| دلالته            | الرمز      | ,  |
| باب               | y Ly       |    |
| تاريخ             | ت <b>ک</b> |    |
| ترتيب             | تب 🕈       |    |
| تحقيق             | تح         |    |
| تخريج             | تخ         |    |
| ترجمة             | تر         |    |
| تعليق             | تع         |    |
| تصحيح             | تص         |    |
| تقديم             | تق         |    |
| الجزء             | ج          |    |
| ses.              | جم         |    |
| حديث              | 5          |    |
| حديث رقم          | ح ر        |    |
| دون تاريخ         | دت         |    |
| دون طبعة          | دط         |    |
| دون معلومات النشر | [د م ع ن]  |    |

| سنة النشر     | س     |    |
|---------------|-------|----|
| طبعة          | ط     | 7. |
| ضبطه          | ض     |    |
| عدد المجلة    | Pe    |    |
| السنة         | س 🖌   |    |
| شرح           | شر    |    |
| كتاب          | ك     |    |
| رقم بحلد      | ٢     |    |
| مراجعة        | مر    |    |
| معلومات النشر | م ع ن |    |

the second secon



يعتبر موضوع الجمال ذو أهمية قيمية بالغة لأنه يتصدر موضوعات الارتقاء والسمو الانساني الذي جاءت التشريعات والتعاليم الدينية من أجل تحقيقه في حياة الانسان الفردية والاجتماعية والحضارية، والاسلام إذ جاء بتعاليمه السامية لأجل الانسان ارتقاء بانسانيته وتنظيما لاجتماعه وتحقيقا لحضارته لم يغفل الاهتمام بموضوع الجمال من حيث له هذه الأهمية السامية قيميا وعقديا لا سيما أن تعاليم الوحي احتفت بهذه القيمة وأكدت على أهميتها من حيث كونها معيار الارتقاء الانساني والإسلامي عندما نجدها في مثل قوله عليه الصلاة والسلام، الاحسان أن تعبد الله كأنك تراه" فجعله معيار بلوغ الكمال البشري في العبادة التي تتضمن بمفهومها العام كل ما يحبه الله من قول أو عمل، ولا يخل هذا القول من القيمة الجمالية التي يتحدد بما مدى تحقيق الانسان للعبادة الحقة تلذ عز وجل، ثم إننا لنجد تفاصيل دقيقة عن هذه القيمة في النظرة الاسلامية للحياة بكل تفاصيلها في تلذيا الآيات والأحاديث وهو ما يرسم نظرة الاسلام الشاملة لموضوع الجمال فلا يحمره في من

و إذا كانت عقيدة التوحيد تعلي من شأن الجمال، وتجعل له دورا لا يستهان به في الحياة، فإنه من الناحية المقاصدية الواقعية يتم تصنيفه في خانة التحسينيات، باعتباره عنصرا مكملا أو زائدا عن الحاجات الضرورية في الحياة الانسانية، فيصبح بذلك شيئا ثانويا لا يلقى الاهتمام اللازم في ظل المشكلات الانسانية التي يغرق فيها العالم الاسلامي، والتي ينبغي أن تسخر كل الجهود لحلها والخروج من مأزقها.

و من ثم يعدّ إدراج الاهتمام بالجمال وملابساته ضمن تلك المشكلات نوعا من عدم فقه بالأولويات؛ إذ كيف يوجه الاهتمام إليه والحياة تبحث عن ضروراتها وحاجياتها، والجمال لا من هذه ولا من تلك بل هو عنصر مكمل تحسن به أشكال الضرورات والحاجيات أما قبل ذلك أو أثناءه فهو ضرب من تزيين الشيء قبل وجوده.

و عليه فقد شكل غياب هذا العنصر الحيوي (الجمال) وتأجيل الاهتمام به فراغا روحيا ووجدانيا في حياة المسلمين وفي علاقاتهم رده البعض إلى وجود تنافر وتنابذ في العلاقة بينه وبين عقيدة التوحيد، أدى بالمسلمين أنفسهم فضلا عن غيرهم إلى الاعتقاد أن هذه العقيدة لا تملك أن تملأ هذا الفراغ، مما جعل الوجدان المسلم مهيأ لملئه بجمال، أو قيم جمالية مستوردة من الثقافات غير



الإسلامية خاصة عن طريق الفنون وهو ما انعكس سلبا على حياة الانسان المسلم وعلاقاته المختلفة.

أما انعكاسه على الإنسان وحياته؛ فقد أثر ذلك على جوانب كثيرة؛ إيمانه، طريقة تفكيره، عطاؤه العقلي، روحه وحتى على عمله.

و أما انعكاسه على علاقاته؛ فقد طغى عليها الجفاء والمادية بفقدالها الذوق الجمالي الذي يلطف من سماجتها ويكسبها حيويتها وروحها الانسانية.

و من جهة ثانية وهو أخطر حسب ظني أو لا يقل خطورة عن سابقيه اعتقاد أن هذه العقيدة السمحة تحث على القبح بأشكاله المختلفة ليس بشكل صريح ومباشر بطبيعة الحال، ولكن ضمنيا من تجهم من خلال الدعوة إلى عدم الضحك باعتباره يميت القلوب، وإلى الفضاضة والشدة باعتبار ذلك التزام بالأخلاق والمبادئ التي هي أبعد ما تكون عن اللين، وقبح في المنظر، وردائة الهيئة، باعتبار جمال المنظر وحسن الهيئة لا يتناسب والايمان الذي يحث على الزهد والتقشف، وترك الدنيا وزينتها، وترك التسابق في تعمير الحياة الدنيا إلى تعمير الآخرة ... وهو ما انعكس سلبا على الوجود القيمي للإنسان المكرم على هذه الأرض الذي رفعه الله وسما به عن درك الحيوان في كل شيئ تمييزا له ولمقامه عند الله عز وجل.

الإشكالية:

ىقرىة .....

و لتصحيح هذا الفهم المغلوط عن حقيقة العلاقة بين عقيدة التوحيد والجمال وانعكاس تأثيرها على الانسان وحياته وعلاقاته المختلفة حددت مشكلة البحث وتساؤلاته الفرعية كالتالي:

ما هو موقع الجمال في منظومة الاسلام العقدية؟ وما هو دوره العملي في حياة الانسان بأبعادها المختلفة؟

> و للإجابة عن هذا التساؤل حددت ثلاثة أسئلة فرعية؛ أولا: كيف ورد مصطلح الجمال في القرآن والسنة؟

ثانيا: ما طبيعة الدور الذي يؤثر به الجمال في حياة الانسان؛ في علاقاته بالله وبنفسه وبمجتمعه وبالحياة كلها؟



ىقرىة .....

ثالثا: ما هي القيمة التربوية للجمال من خلال التصور الاسلامي؟ رابعا: ما أثر فقدان قيمة الجمال في الفكر والحياة؟ أ**همية الموضوع:** تتجلى أهمية موضوع الجمال في عقيدة التوحيد ودوره في الحياة في عدة جوانب... :

من الجانب العقدي لإثبات أن الجمال من السنن الإلهية المسخرة للإنسان من حيث كونه قيمة إنسانية واجتماعية وحضارية وروحية يؤدي فقدالها في منظومة القيم العقدية إلى تصدع كبير في إنسانية الانسان بشكل عام، وفي فعالية الفرد المسلم بصفة خاصة في إنجاز وظيفتيه الأساسيتين في هذه الحياة؛ عبادة الله عز وجل وعمارة أرضه.

من الجانب السنني، لأن التغيير يبدأ من النفس لقوله تعالى: ﴿ إِ**تَ ٱللَّهَ لَا يُغَبِّرُ مَابِقَوْمِ حَتَّى يُغَبِّرُوُا** مَابِأَنْفُسِمِمٌ ﴾ الرعد11، ويؤكد النبي ﷺ ذلك بقوله: «ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد لجسد كله ألا وهي القلب»<sup>1</sup>

و إذا كان تغيير المحتمع لا يتم حتى يبدأ التغيير من النفس والقلب، فإن هذا الأخير يحتاج إلى باعث قويّ حتى يسلك منهج التغيير، والجمال من أقوى البواعث الإيمانية التي تدفع النفس إلى التغيير بما يحمله في طياته من رفعة وجدانية وسمو وإيجابية، ولأن الله الذي ألهم النفس فجورها وتقواها جعل التقوى محلها القلب، ولا يكون القلب عامرا بالتقوى حتى يحقق أعلى درجات الإحسان لا في العبادات كشعائر وحسب بل وفي الحياة بأبعادها المختلفة.

أما من الجانب المعرفي فإبراز ضرورة المزج بين المنهجين العقلي والوجداني حتى يحقق الخطاب الإسلامي المعاصر أقصى درجات تأثيره.

<sup>1</sup>- صحيح مسلم، ك: المساقاة، با: أخذ الحلال وترك الشبهات، ح ر1599، ج3، ص1219 .



أسباب اختيار الموضوع: دعتني جملة من الأسباب للبحث فيه أهمها: 1- النقص الذي تعانيه المكتبة الإسلامية في محال التأصيل العقدي في البحث المتعلق بالجمال. 2- ارتفاع أصوات تندد بوجود فلسفة إسلامية للجمال، وتنكر على الكتابات في هذا الاتجاه أن ترقى لتكون فلسفة أو مفهوما لعلم الجمال الإسلامي كالكتاب- على سبيل المثال- الذي كتبه

سعيد توفيق وسماه تمافت علم الجمال الإسلامي.

3– العمل على طي صفحة الجدل بين الحلال والحرام في هذا الموضوع، وفتح صفحة أخرى أجدى نفعا وأكثر منهجية، وهي وضع الضوابط والمعالم التي تعصم موضوع الجمال من السباحة حارج فلك الإيمان بعقيدة التوحيد.

4– توسيع دائرة الخطاب الإسلامي حتى لا يفتأ يخاطب ذاته؛ باستثمار الفنون كوسيلة خطاب عالمي بالغة الخطورة في صياغة عقل ووجدان الفرد والمحتمع سلبا أو إيجابا.

5- قناعتي الذاتية بأن العمل الفني المؤسس على قواعد مضبوطة، ملتزمة ومسؤولة من شأنه أن يعيد لعقيدة التوحيد جمالها وفاعليتها.

أهداف البحث:

و تمدف هذه الدراسة إلى:

1- إضافة هذه الدراسة إلى الدراسات السابقة ذات البعد التأصيلي.

2- عرض عقيدة التوحيد من زاوية الجماليات لإبراز جمالها، وتفوقها ورقيها على غيرها من المعتقدات الوضعية.

3- التأكيد على أن الأساس العقدي والروحي هما المحرك الأول لمبارحة السكون الحضاري.

4– التأكيد علىي أهمية التربية الجمالية كمقوم أساس لتنمية الذوق الجمالي للفرد والمجتمع على حد سواء.



منهج البحث:

و لتحقيق هذه الأغراض اتبعت المنهج الاستقرائي التحليلي، من خلال التركيز على استقراء نصوص الوحي، للتأصيل للموضوع من مصدره الأساسي، ثم أراء وأفكار المفكرين للاستفادة من التراث الفكري في هذا الموضوع، وتحليل مضمون تلك الدلالات تحليلا علميا منهجيا، واسخراج تأثيرها في ترشيد النفس البشرية والاحتماع الانساني إلى سنة من سنن التغيير الإيجابي.

الدراسات السابقة:

أما ما تعلق بالدراسات السابقة لهذا الموضوع، فإنه كفكرة قد سبقني إليها الكثير من المفكرين في مؤلفاتهم التي من بينها:

الدراسة الأولى المتمثلة في كتابين:

أولهما :كتاب منهج الفن الإسلامي لمحمد قطب والذي تناول فيه طبيعة الاحساس الفني وطبيعة التصور الاسلامي، والانسان، الواقعية، العواطف البشرية، الجمال، القدر، حقيقة العقيدة كلها في التصور الاسلامي، كما درس حقيقة الفن الاسلامي ومجالاته، والفن الاسلامي في القرآن وركز فيه على مشاهد الطبيعة والقصة ومشاهد القيامة، كما تناول بالدراسة تجارب إبداعات بعض الأدباء في الشعر، ونموذجين من القصة، سماها في الطريق إلى أدب اسلامي، وحتم الكتاب بآفاق الفن الاسلامي في المستقبل.

الثاني: كتاب الظاهرة الجمالية في الإسلام لصالح الشامي، وهذا الكتاب في ثلاث أحزاء درس فيها الظاهرة الجمالية كما استقصاها من القرآن الكريم؛ في حزئه الأول المعنون بــ: " الظاهرة الجمالية في الإسلام" بيَّن القواعد والكليات العامة التي تقوم عليها النظرة الجمالية في الإسلام، في بابه الأول الموسوم بأضواء على علم الجمال وفي فصوله السته درس مفهوم الجمال، الجمال وعلاقته بـــ: العلم، الفلسفة، الأحلاق، والدين، وأما في الباب الثاني المعنون بـــ " الظاهرة الجمالية في الإسلام" فقد احتوى مقدمة وتمهيدا وسبعة فصول هي على التوالي: التمهيد دار حول ألفاظ الجمال، التعريف به، حقيقته، علاقته بالقيم وبالمنفعة، ومكانته، في الفصل الأول بيَّن أن الجمال مقصود في أصل الخلق، وفي



الثاني انتقل إلى أثره في النفس الانسانية، في الثالث درس علاقة الجمال بالقضية الكبرى وهي العقيدة، بينما تحول في الفصل الرابع ليعالج فكرة العموم والشمول حيث تناول الجمال جميع محالات الحياة، وعرج في الخامس على مسألة الظاهر والباطن في الجمال، وفي السادس عرض علينا سمات الجمال ليختم في السابع بحوصلة لكل ما فصله سابقا تحت عنوان: التصور الكلي للجمال وحاء فيه:

الجمال حقيقة ثابتة في كيان هذا الوجود، وهو قيمة من القيم العليا، تعلو على المنفعة
 واللذة، وسمة بارزة في الصنعة الالهية، وإن وجوده فيها مقصود لا عرضي.

الطبيعة ميدانه والانسان واحد من ميادينه، مدعو إلى تطبيق المنهج لكي يحقق الجمال في
 كيانه، وفي سلوكه وفي انتاجه، يما فيه الفن.

- و أن الظاهرة الجمالية لا تستمد وجودها من الفلسفة، وإنما من المنهج الإلهي.

**الدراسة الثانية**: «الرؤية الصوفية للجمال» للدكتور أحمد بلحاج آية وارهام.هذه الدراسة تناولت الجمال بالرؤية الصوفية، وقد درس في قسمه الأول الرؤية الجمالية بشكل عام والرؤية الصوفية له، وفي القسم الثاني تناول فيه المنطلقات الكونية للرؤية الصوفية للجمال وعدّها ثلاثا؛ الله، الانسان، والعالم، وخصص القسم الثالث للأبعاد الوجودية للرؤية الصوفية للجمال، وعدّها أيضا ثلاثا البعد التوحيدي والبعد الحركي والبعد الوجودي.

خلص الباحث في دراسته إلى أن :

الجمال لا يتوقف عند رمزه الحسي، بل يرتقي إلى الأعلى إلى كلي الجمال الله سبحانه عز
 وجل، والاقتصار على الأول هو سبب القبح والخطيئة.

- من كلي الجمال يصدر كل جميل، ومن كمال التوحيد محبة الجمال والسعي إلى إدراكه.
   الانتقال من مقام المعرفة (عند الصوفية) إلى مقام الحب والعشق والفناء في الجمال .
  - شهود ظهور الجمال (شهود الجمال المعنوي) في الأسماء والصفات الفاعلة.

الرؤية الصوفية للوجود نابعة من صميم وعمق الوجود، ولا يتأتى فهمه إلا بها ومن خلالها
 لألها نابعة من تجربة كونية لا محدودة، هي تجربة الأفق الجمالي المفتوح على مطلق الجمال.



كما أن أصل الجمال في الحركة المستمرة في الموجودات والأشياء، فهي مصدر المتعة الجمالية.

إن التروع نحو كونية الجمال حاضر في الترعة الصوفية بكل أبعادها السلوكية والمعرفية والوجدانية، والصوفي لا يسعى إلى التقرب إلى الله تعالى قصد نيل عطاء مادي بل قصد تحقيق وجوده الجميل من خلال وجود الله.

تطور الوعي الجمالي عند الانسان بلغ حد الانتاج الجمالي والفني.

الدراسة المتالفة : «الأصول الجمالية والفلسفية للفن الإسلامي» لأنصار محمد عوض الرفاعي، بحث مقدم للحصول على درجة دكتوراه الفلسفة في التربية الفنية تخصص أصول التربية الفنية، بجامعة حلوان، سنة 1423ه/ 2002م، وقد احتوت الدراسة على خمسة فصول، تناولت في الأول منها مشروع البحث، وفي الثاني: الأصول التاريخية للفن الإسلامي من خلال التطور التاريخي للفنون الإسلامية والطرز والأساليب الفنية المواكية لها، ثم درست في الفصل الثالث فلسفة الجمال في الفن الإسلامي وفيه تعرضت للتوحيد كحقيقة فكرية وانعكاسه جماليا على الفن الإسلامي من خلال التعبير عن المطلق، ثم تطرقت للوحدة والتنوع كقيم حضارية وجمالية، وركزت فيه على الركائز ولاباسسية للوحدة في الحضارة الإسلامية، ثم 1/ العالمية، ثم 2/الوحدة والتنوع، 3/ التحريد، ولاباسية للوحدة في الحضارة الإسلامية، ثم 1/ العالمية، ثم 2/الوحدة والتنوع، 3/ الحركة الأساسية للوحدة في الحضارة الإسلامية، ثم 1/ العالمية، ثم 2/الوحدة والتنوع، 1/ الحركة ولابالتكرار الإيقاعي، 5/ النظام الهندسي، 6/ النفاذ من خلال الواقع إلى ما وراءه، 7/ الحركة المركزية، 8/ الحيز والفراغ، 9/ النور، 10/ لغة التعبير، 11/ تحويل مظاهر الطبيعة، 21/و اللانمائية الفلسفية والجمالية لماهيم الجمال في النور الفرائي والفراغ، 9/ النور، 10/ لغابة العرجريل مظاهر الطبيعة، 21/و الفلسفية والجمالية لماهيم الجمال في الإسلام 1/ في القرآن الكرم، 2/ في الفكر الإسلامي والفكر عليها عمر من عرب العصور، وحصصت الفصل الخامس: للاستلهام الماصر للأصول الجمالية والفلسفية للفن الفري عبر العصور، وحصصت الفصل الخامس: للاستلهام الماصر الأصول الحمانية والفلسفية للفن الغربي عبر العصور، وحصصت الفصل الخامس: للاستلهام الماصر الأصول الجمالية والفلسفية الفكر الإسلامي من خلال تحليل أعمال الفانين الصريين والعرب الماصرين، ثم حاقة البحث التي توصلت الغربي عبر العصور، من خلال تحليان ألمانين الصرين والعرب الماصرين، ثم حاقة البحث التي توصلت فيها إلى جملة من النتائج والوصيات أهمها:

– أهمية الاهتمام بالتراث الاسلامي الفني وضرورة استلهامه لأنه يشكل خبرة معرفية كمية وكيفية ذات أصول وأبعاد فلسفية تشكل مصدرا وأصلا لرؤية جمالية لحضارة إنسانية عالمية.

– حاجة طلاب الفن إلى الكشف عن مداخل جديدة حول فنون التراث، كما ألهم في حاجة



إلى كم من الأصول الفلسفية والثقافية والمعلومات التي يجب أن ترافق تعليمهم لأصول الفنون وتقنياتها.

– أهمية استناد دروس التربية الفنية إلى الفلسفة الجمالية لفنون التراث والحضارات القديمة خاصة، مما يساعد على تصميم مناهج دراسية فعالة وقوية فكريا تساعد على تأصيل الهوية كما تساعد على اثراء التعبير الفني لدى الطالب والفنان.

الدراسة الرابعة التي تتقاطع مع الموضوع في جزئية منه المتعلقة بالتربية الجمالية، والموسوم ب"" دور التربية الجمالية في تنمية التذوق الجمالي" لوائل يوسف خطار، وهو بحث مقدم لنيل درجة الماجستير في التربية الفنية من كلية التربية بجامعة دمشق سنة 2001، وقد قسم الدراسة إلى بابين؛ النظري والتطبيقي، في الأول منهما أربع فصول، عرض في الأول المشكلة وأسلوب البحث، والثاني درس فيه التذوق الفني، وفي الثالث جعله للتربية الجمالية ودور المعلم، وكذا التربية الفنية في سوريا، والرابع ركز فيه على أثر التربية الجمالية على التذوق الجمالي وكذا الدراسات السابقة، بينما عرض في الباب الثاني من البحث الدراسة الميدانية: في فلصها الخامس(حسب التسلل) قدّم فيه إجراءات البحث، والسادس عالج فيه النتائج ليختم بالفصل السابع بعرض النتائج والمقترحات والتي غلب عليها الطابع الاجرائي الخاص بالدراسات الميدانية.

رغم أن هذه الدراسات تناولت موضوع الجمال بالدراسة والتحليل وتقاطع بحثي معها في جملة من النقاط، إلا أن ما تناولته فيه أضاف إليها ما يأتي:

أولا : تناولت موضوع الجمال من منطلق العقيدة الإسلامية، عقيدة التوحيد، حيث كنت أسعى إلى تأصيل هذا الموضوع من هذه الزاوية؛، فهو في العقيدة الاسلامية قيمة من أهم القيم المعيارية والإنسانية والروحية العالية التي لا يتوقف تعلقها بمجال محدد دون آخر، بل يدخل في رفع قيمة الانسان وترقية كل ما تعلق به سواء كان ماديا أو معنويا، وذلك لأنه في ذاته يرجع إلى أصل عال ومطلق وهو الذات الإلهية المتعالية، فتعالى بعلوها واكتسب قيمته من روحها، لذا دعا الله عز وجل الانسان أن يجعله معيارا له في القول والفعل.

ثانيا: الانسان كموجود من أرقى الموجودات في الكون، جعل الله عنصر الجمال في تركيبته



الانسانية متأصلا، وخاصية من خصائصها، حتى إذا جعله مقياسا للارتقاء والتحضر، كان ذلك دعوة لتحقيق خاصة من خصائص الانسانية، ومن ثم فتفعيل هذه الخاصية له دوره في الارتقاء به إلى آفاق الكمال الانساني.

كما حاولت أن أضيف إلى من سبقني في دراسة هذا الموضوع بيان دور التربية الجمالية في تنمية الذوق وتعميق الإيمان في النفس الانسانية باعتبارهما شيئان متلازمان لاكتمال انسانية الانسان.

كما حاولت أن أبين أن الجمال بهذا التصور يجب أن يبرز في منتجات الحضارة المادية والمعنوية، وذلك من خلال التمثيل بانموذج المئذنة الذي تجلى من خلال تصميمه الجمال والإيمان في الوقت ذاته.

خطة البحث:

وضعت خطة انجاز هذا العمل كالأتي:

مقدمة احتوت أهم عناصر التعريف بالموضوع، وست فصول، في الفصل الأول التمهيدي الذي قسمته إلى مبحثين مهدت فيه للموضوع بذكر مقومات عقيدة التوحيد ومميزاتها، وتناولت في الفصل الثاني الجمال في القرآن والسنة والفكر العربي، قسمته إلى ثلاث مباحث: خصصت الأول منها للحمال في القرآن الكريم، والثاني للجمال في السنة النبوية، والثالث للجمال في الفكر العربي، أما في الفصل الثالث، فقد عالجت البعد الإنساني للجمال، من خلال مباحثة الثلاث عرضت أقوال العلماء في حقيقة الإنسان، ثم تناولت مسألة الجمال وعلاقته بالانسان، ثم الجمال وخصائص الإنسان، في الفصل الرابع المكمل للفصل الثالث، تطرقت لمفهوم التربية الجمالية، عرفت في مبحثه الأول بالتربية وأهدافها،و في الثاني عرفت بالتربية الجمالية، عرفت في مبحثه الأول بالتربية وأهدافها،و في الثاني عرفت بالتربية الجمالية، بينما عرضت في الثالث: دور التربية الإيمانية في تأصيل النربية الجمالية.بعد ذلك انتقلت في الفصل الخامس لموضوع البعد الاحتماعي للجمال، عرفت في البحث الأول بالمجتمع الانساني ومقوماته، ثم في المبحث الثان عرفت في صناعة النسيح الربية الجمالية.بعد ذلك انتقلت في الفصل الخامس لموضوع البعد الاحتماعي للجمال، عرفت في المبحث الأول بالجتمع الانساني ومقوماته، ثم في المحث الثاني بينت دور التربية الجمال، عرفت في الربية المحالية. عد ذلك انتقلت في الفصل الخامس لموضوع البعد الاحتماعي للجمال، عرفت في البحث الأول بالمحمال، عرفت بألول بالحماس الخامس لموضوع المحد الحتماعي للحمال، عرفت في الرجتماعي. وفي الفصل السادس والأخير من هذه الدراسة انتقلت للحديث عن البعد الحضاري الرحتماعي. وفي الفصل السادس والأخير من هذه الدراسة انتقلت للحديث عن البعد الحماري



ىقرىمة .....

وصناعة الحضارة . ثم في الأخير ختمت البحث بأهم النتائج التي خلصت إليها.

و لم يخل هذا البحث من صعوبات لأنه متفرع إلى عدة مجالات بحثية كعلم النفس، والفلسفة، وعلم الجمال، حاولت تذليلها قدر المستطاع بالقراءة المتئنية حتى تمكنت من جمعه على هذه الشاكلة التي أرجو أن أكون قد وفقت فيها.



(لفصل (لأول (لتمهيري: : (تها مقومات عقيرة التوحير المبحث الأون: مقومات حقيرة التو (لمبحث (لثاني: مميزات عقيرة (التوحير

الفصل الأول التمهيري: ......وميزاتها

## المبحث الأول: مقومات عقيدة التوحيد.

تؤسس عقيدة التوحيد على أربع مقومات رئيسة، يقوم عليها بعد ذلك مقصد الدين كله وهي: الله، الإنسان، والكون، والحياة.

المطلب الأول: الله: يعد مقوم الألوهية أول المقومات ومحورها، إذ عليه مدار ونظام باقي المقومات الأحرى، فبمعرفة الله المعرفة الحقة تعرف الغاية من الايمان باالمقومات الأخرى.

تنقسم الموجودات كلها من حيث أصلها إلى قسمين اثنين: الأول الله والثاني باقي الموجودات الأخرى بما فيها الانسان ذاته، الطرف الأول من هذه الثنائية هو الإله الخالق المالك المتصرف في ملكه ذو الجلال والإكرام، والطرف الثاني هو الموجودات المخلوقة له عز جل، أمرها بيده، يتصرف فيها كيف يشاء، شأنها أنها خلقت لعبادته سبحانه.

من حيث دراسة موضوع الألوهية يمكننا تحديد في محورين أساسيين: المعرفة والعبودية، إذ العبودية وهي التي لأجلها خلق الله الخلق مصداقا لقوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ اَلِجُنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ()) الذاريات 56، لا تتحقق إلا بعد المعرفة الوافية بالله تعالى ذاتا وصفات وأفعالا، معرفة تولد حبا لله عز وجل، وإدراكا لأحقيته تعالى وحده لهذه العبادة، فيبعث ذلك على الاستسلام والخضوع والتذلل له.

أ/ معرفة الله: تتوقف معرفة الله عز وجل على معرفة الذات والصفات والأفعال.

1/معوفة الذات: من حيث المبدأ فقد وصف الله لنا ذاته العلية بقوله على لسان رسول بقوله: «إن الله جميل يحب الجمال»<sup>1</sup>، والجمال الذي تنعت به الذات العلية هو من جنس الذات نفسها، وباعتبار الذات غيب استأثر الله بعلمه فكذلك جمالها لا يعرف قدره إلا الحق سبحانه، ومن ثمة فإننا نثبت وجود الذات واتصافها بهذه الصفة رغم عدم قدرتنا على تقدير كيفيتها، مصداقا لقوله عُلى المُوري: 11، فإنه ينفي أن يكون له جل

<sup>1</sup>- مسلم بن الحجاج النيسابوري، المسند الصحيح المختصر، تح:محمد فؤاد عبد الباقي، [دط]، ( بيروت: دار إحياء التراث، [دت])، ك: الإيمان، با: تحريم الكبر وبيانه، رقم 91، ج1 ص 93.



الفصل الأول التمهيري: .....وميزاتها .

وعلا شبيه أو نظير في ذاته وصفاته وأفعاله، وفي الوقت ذاته يثبت لنفسه الاتصاف بالصفات على وجه الكمال.

2/ معرفة الصفات: إذا كانت الذات غيب استأثر الله بعلم كنهها لعدم طاقة العقل لتحمل هذه المعرفة وإدراك حقيقتها، وهو ما يشهد له ما حدث لموسى عليه السلام حين قال لله سبحانه وتعالى: فَالَ رَبِّ أَرِنِي أَنْظُرُ إِلَيْكَ لَهُ الأعراف 143، فلما حاءه الرد في قوله: فَلَمَّا تَجَكَنَ رَبُّهُ لِلْجَكِلِ بَحَكَهُ دَكَّ أَوَخَرَ مُوسَىٰ صَعِقًا ﴾ الأعراف 143، فلما حاءه الرد في قوله: فَلَمَّا تَجَكَنَ رَبُّهُ لِلْجَكِلِ جَعَكَهُ دَكَّ أَوَخَرَ مُوسىٰ صَعِقًا ﴾ فقد دل أن مجرد انعكاس نوره لا طاقة لنا بتحمله فما بالك رؤيته بالذات، وهذا ما حعله الله مكافأة للمرضيّ عنهم يوم القيامة<sup>1</sup> رؤيته عيانا، ومن ثم فإن معرفته تتحقق على الوجه المقدر من الله لخلقه عن طريق صفاته التي يظهر علينا من خلالها، هذه الصفات التي نعتها بالحسن والجمال في مثل قوله: ﴿ وَلِلَهِ ٱلأَسْمَاءَ ٱلْحُسَنَى فَادَعُوهُ بِهَاً وَذَرُوا ٱلَذِينَ يُلْحِرُونَ فِي

إن وصف الله أسماؤه بالحسن لهو صرف للنظر لتأملها لا بالنظر العقلي المجرد، بل يريد منا أن نشفعه بالتذوق الوحداني لأن الغاية من المعرفة كما يريدها الله تعالى لا تتوقف على مجرد إدراك حقيقة وجوده وكمال صفاته، بل تتحاوز المعرفة إلى الحب والعبادة (يُحْبَّهُمَّ وَيُحِبُّونَهُ في المائدة 54، وَمَا خَلَقْتُ أَلِحْنَ وَأَلْإِذَسَ إِلَا لِيَعْبُدُونِ (٢) في الذاريات 63، وهنا يُفتح الباب أمام الجمال واسعا إذ لا تحصل المحبة إلا لمن أدرك صفات جماله، كما أن العبودية القائمة على التذلل والخضوع لا أهل لها والمستحق لها وحده.

وصفاته تعالى كلها صفات جمال، سواء ما كان منها صفات جلال أو صفات جمال.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - كما جاء في حديث أبي اليمان، «أنَّ أبًا هُرَيْرَة، أَخْبَرَهُمَا: أنَّ النَّاسَ قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ هَلْ نَرَى رَبَّنَا يَوْمَ القِيَامَةِ؟ قَالَ: «هَلْ تُمَارُونَ فِي القَمَرِ لَيْلَةَ البَدْرِ لَيْسَ دُونَهُ سَحَابٌ» قَالُوا: لاَ يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ: «فَهَلْ تُمَارُونَ فِي الشَّمْسِ لَيْس َ دُونَهَا سَحَابٌ» قَالُوا: لاَ، قَالَ: " فَإِنَّكُمْ تَرَوْنَهُ كَذَلِكَ ....» أنظر: زين الدين عبد الرحمان بن أحمد الحنبلي، فتح الباري شرح صحيح البخاري، ط1، تح: محمود بن شعبان بن عبد المقصود، (المدينة: مكتبة الغرباء الأثرية / القاهرة :مكتب تحقيق دار الحرمين، 1417 هـ – 1996 م)، ح ر 806، ج7، ص 226 .



| مقومات عقيرة (لتوحير ومميز اتها | :(Ľ | التمهير | ول | Ŵ | صل | (كف |
|---------------------------------|-----|---------|----|---|----|-----|
|---------------------------------|-----|---------|----|---|----|-----|

فأما صفات الجلال: فقيل: عبارة عن صفة العظمة والكبرياء والمجد والسناء<sup>1</sup>، وقيل: هي ما يتعلق بالقهر والغضب<sup>2</sup>، وقيل أن الجلال يطلق أيضا على الصفات السلبية مثل أن لا يكون الله تعالى جسما، ولا حسمانيا، ولا جوهرا ولا عرضا ونحو ذلك من السوالب<sup>3</sup>، وقيل أيضا نعوت الجلال هي الغنى والملك والتقدس والعلم والقدرة وغيرها من الصفات كالكبرياء والقهر والملك..<sup>4</sup>، فجمالها ألها تعرفنا بالله من جهة العظمة والجبروت والكمال في الذات والصفات والأفعال، فله وحده الكمال والعظمة فيهما، ولذلك قيل «هو نعت يعطي في القلوب هيبة وتعظيما، به ظهر الاسم الجليل.»<sup>5</sup>، وجاء في السنة دلالة على هذه الهيبة والجبروت اللذين تحدثهما هذه الصفات في القلب قوله تعالى في الحديث القدسي:«الكبرياء ردائي والعظمة إزاري من نازعني فيهما قسمته ولا أبالي»<sup>6</sup>.

وأما **صفات الجمال**: فبمعناها العام قيل: أوصافه العلى وأسماؤه الحسن<sup>7</sup>، وقيل «هي الصفات التي تحدث منه الأنس<sup>8</sup> واللطف<sup>9</sup> والقرب<sup>10</sup>، فنعرفه بجماله، ونحبه لجماله، ونتقرب توددا لجماله»<sup>11</sup>، وهذه الصفات التي تتضمن في معنى الجمال وتحدث هذه الأثار متعددة منها: «صفة الرحمة وصفة

<sup>1</sup> - عمد على النهانوي، <u>كشاف اصطلاحات الفنون</u>، تج: على دحدوح، تع: عبد الله الحالدي، ط1، (لبنان: مكبة ناشرون، (1996)، ج1، ص696.
 <sup>2</sup> - على بن محمد الجرحان، <u>معجم التعريفات</u>، [دط]،تح: محمد صديق المتشاوي،( القاهرة: دار الفضيلة، [طت])ص 69
 <sup>3</sup> - على بن محمد الجرحان، <u>معجم التعريفات</u>، [دط]،تح: محمد صديق المتشاوي،( القاهرة: دار الفضيلة، [طت])ص 69
 <sup>4</sup> - أبو حامد الغزالي، المقصد الأسبى في شرح صفات الله الحسنى، [دط]، تج: محمد عثمان الخشت، (القاهرة: مكتبة القرآن، الغرآن، معجم التعريفات، إلى مع محمد عن الله الحسنى، إلى العامد الغزالي، المقصد الأسنى في شرح صفات الله الحسنى، [دط]، تج: محمد عثمان الخشت، (القاهرة: مكتبة القرآن، القرآن، معدم النيز لي، المقصد الأسنى في شرح صفات الله الحسنى، [دط]، تج: محمد عثمان الخشت، (القاهرة: مكتبة القرآن، الدن]، مع 100.
 <sup>5</sup> - عمى الدين بن عربي، الفتوحات المكية، ج2، ص 541.
 <sup>6</sup> - أجد الشرياصى، <u>موسوعة الأسماء الحسنى، ط1</u>، (بيروت: دار الجيل، 1402هـ/ 1982هم)، ص 1855-186.
 <sup>7</sup> - عمد على التهانوي، المرجع السابق، ج1، ص 666.
 <sup>7</sup> - عمد على التهانوي، المرجع السابق، ج1، ص 669.
 <sup>8</sup> - الأدس: " هو استشعار القلب فرحه بمطالعة الحمال، حتى إنه إذا غاب وجرّد عن مطالعة ما غاب عقد وما ينظرق إليه من خطر الوال عظم نعيمه ولذّته" أبوحامد الغزالي، إجباء علوم الدين، [دط]، (بيروت: دار المعرفة، [دت])، ج4، ص 330.
 <sup>9</sup> - اللطف:" هو العلم بدقائق المصالح وغوامضها، وما دقنّ منها وما لطف، ثم يسلك في إيصالها إلى المستحق سبيل الوفق دون العلف'، فإذا اجتمع الرفق في الفعل واللطف في العلم تم معنى الطف" أبو حامد الغزالي، الرجع السابق، ص 92
 <sup>10</sup> - والقرب هنا يقصد به القرب المعنوي والروحي وليس القرب الحقيقي الذي يتزه الله، تعالى عنه.



الفصل الأول التمهيري: ......وميزاتها

العلم وصفة اللطف والنعم وصفة الجود والرزّاقية والخلاقية وصفة النفع »<sup>1</sup>.

وإذا كان جمال الله عبارة عن أوصافه العلى واسمائه الحسنى فهي التي يظهر بما علينا، فتجلى جمالها في جمال مخلوقاته، فما من جمال إلا وهو فيض من جماله، ولذلك دعانا في مواضع كثيرة لا لإدراك منافعها المادية وحسب، بل لنتعرف عليه من خلال رؤية وتأمل وتذوق جمالها كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدَ جَعَلَنَا فِي ٱلسَّمَاءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَنَهَا لِلنَّنْظِرِينَ (١) ﴾ الحجر16، أي للناظرين إلى جمالها، وكذلك في قوله : ﴿ ٱنْظُرُوا إِلَى تُعَرِمِة إِذَا ٱتْمَرَ وَيَنْعِمَة إِنَّ فِي ذَلِكُمُ لَأَيْنَتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ (١) ﴾ جمالها، وكذلك في قوله : ﴿ ٱنظُرُوا إِلَى تُعَرِمِة إِذَا ٱتْمَرَ وَيَنْعِمَة إِنَّ فِي ذَلِكُمُ لَأَيْنَتِ لِيق جمالها، وكذلك في قوله : ﴿ ٱنظُرُوا إِلَى تُعَرِمِة إِذَا ٱتْمَرَ وَيَنْعِمَة إِنّ فَي ذَلِكُمُ لَأَيْنَا والله ال الأنعام 99، حتى إذا حدث التأثير المطلوب فاهتز الوحدان لروعتها، وتحقق الإيمان بإدراك صفات جمال بارئها، بات القرب منه والأنس به مطلب المجبين الذين آسرهم جماله فلم تجد القلوب إلا الفرار إليه استسلاما لجلاله وحبا لجماله وخصوعا وتذللا لكماله.

و بجمع الصفتين السابقتين أي الجلال والجمال، تكتمل الصفات وتتصف بمطلقيتها، إذ لا يوصف بها على وجه الكمال والإطلاق إلا الحق تبارك وتعالى.

وهذه الصفات هي التي أفاض العلماء في تعريف الله كما من خلال الأدلة التي ساقوها لإثبات وجوده عز وحل فذكروا خاصة دليل الخلق، ودليل النظام ودليل العناية وفيها جميعا تتضمن صفات الجمال، ومن هذه الأنواع الثلاثة من الأدلة يمكننا أن نسلط الضوء على دليل الجمال كدليل آخر مستقل أفرزته الأدلة السابقة، لا يقل أهمية عنها لما له من رابطة قوية بما فطر عليه الإنسان من حب الجمال وتقدير له في كل شيء، بل وطلب له أن وجد.

و هذا الدليل على وجود الله وكمال صفاته يرتكز على آيات الجمال التي تضمنتها آيات الآفاق والأنفس باعتبار أن الحق تعالى توعد بإظهار آياته الدالة عليه في الآفاق والأنفس في سَنُرِيهِمْ ءَايَنِيَنَافِي ٱلْأَفَاقِ وَفِيَ أَنفُسِمِمْ حَتَّى يَبَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلحَقُّ فِي فصلت 53، حتى يدرك وجوده، ويعرف جماله وجلاله وكماله فيعبد العبادة الكاملة التي هو أهل لها.

و هذا الدليل كما تشير إليه آية الآفاق والأنفس والآيات سابقة الذكر يتأسس على عنصرين

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- التهانوي، المرجع السابق، ج1، ص 570. الجرحاني، المرجع السابق، ص70.



الفصل الأول التمهيري: .....وميزاتها الفصل الأول التمهيري: ....

اثنين: الوسيلة الظاهرة التي يدرك بما هذا الدليل هي البصر أو الرؤية وهي كما قال علماء الجمال وسيلة إدراك الجمال، ووسيلة الإدراك الباطنة وهي الوجدان أو البصيرة .

ففي قوله تعالى في سورة الأنعام 99 ﴿ أَنْظُرُوا إِلَى تُمَوِيهِ إِذَا أَنْمَرَ وَيَنْعِهُمْ إِنَّ قَامَ وَذَيَنَنَهَا وَمَا لَمَا مِن يُؤْمِنُونَ ﴾ وفي الآية 6 من سورة ق ﴿ أَفَامَ يَنْظُرُوا إِلَى ٱلسَمَاءِ فَوَقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَوَمَا لَمَا مِن فُرُوج ﴾ ق6، وفي الآية 16 من سورة الحجر ﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلسَمَاءِ بُرُوجًا وَزَيَنَنَها لِلنَّظِرِينَ ، وفي قوله في الآية 17من سورة الحجر ﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلسَمَاءِ بُرُوجًا وَزَيَنَنَها لِلنَّظِرِينَ ، وفي قوله في الآية 17من سورة الغاشية ﴿ أَفَلاَ يَنْظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبلِ حَيْفَ خُلِقَتْ ﴾ يحث على الرؤية، وعلى النظر وفي كليهما تأمل العين لهذه المناظر الجميلة، وإن كان النظر قد تشترك فيه العين والقلب أو العقل معا حتى تحدث الرؤية البصرية والعقلية أو بالبصيرة لمعرفة كيف خلقت ﴾ يحث على الرؤية، الله عنه معا حتى تحدث الرؤية البصرية والعقلية أو بالبصيرة لمعرفة كيف حلق الله هذه المخلوقات على الهيئات التي خلقها عليها من الجمال والحسن والزينة والإبداع فإذا عُرف بديع صنع الله عُرف الله عنو وحل، ولذلك قال ابن عاشور :‹‹و حملة "انظروا إلى ثمره" بيان للحمل التي قبلها المقصود منها الوصول إلى معرفة صنع الله تعالى وقدرته، ... والمأمور به هو نظر الاستبصار والاعتبار بأطواره››<sup>1</sup>، الله عزو والي معرفة صنع الله تعالى وقدرته، ... والمأمور به هو نظر الاستبصار والاعتبار بأطواره››<sup>1</sup>، الوصول إلى معرفة صنع الله تعالى وقدرته، ... والمأمور به هو نظر الاستبصار والاعتبار بأطواره››<sup>1</sup>، الوصول إلى معرفة صنع الله تعالى وقدرته، ... والمأمور به هو نظر الاستبصار والاعتبار بأطواره››<sup>1</sup>،

**ب/ العبادة**: إن الفعل الذي يلي مباشرة التعرف على الله حل في علاه، وحبه هو عبادته، إذ هي الثمرة اليانيعة التي تجى من المعرفة والحب، ولذلك جاء في اللغة: العبادة، والعبودية بأنها:« أقصى غاية الخضوع والتذلل»<sup>2</sup> وفي الإصطلاح : «اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأقوال»<sup>3</sup>، «و الأفكار والمشاعر والعواطف في حياة الأفراد والجماعات، وفي جميع الميادين الفكرية والسياسية والاقتصادية والعسكرية...»<sup>4</sup>.

<sup>1</sup> – الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، [دط]، ( تونس: الدار التونسية للنشر، 1984م)، ج7 ص 403

<sup>3</sup>- تقي الدين أحمد ابن تيمية، <u>العبودية،</u> تح: محمد زهير الشاويش، ط7،( بيروت: المكتب الإسلامي، 1426ه/ 2005م)، ص44.

4- ماجد عرسان الكيلاني، فلسفة التربية الإسلامية، [دط]،( بيروت: مؤسسة الريان، 1419ه/1998م)، ص 85.



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- جار الله محمود بن عمر الزمخشري، <mark>الكشاف عن حقائق التأويل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل</mark>، تع: خليل مأمون شيحا، ط2، ( بيروت: دار المعرفة، 1430ه/2009م)، ج1،ص28.

لالفصل الأول التمهيري: .....وميزاتها ...

و ظاهر من التعريف ألها الجانب العملي للمعرفة، إذ إن التعرف على الله بأسمائه وصفاته الحسنى يقتضي وحسب ما دل عليه الوحي أن يؤدي العارف حق هذه المعرفة، وحقها طاعة الله وعبادته وهو ما جاء به الوحي في قوله تعالى: ﴿ وَمَاخَلَقْتُ ٱلْجِلْنَ وَٱلْإِنسَ إِلَا لِيَعْبُدُونِ ﴾ الذاريات 56.

و العبادة من خلال التعريف تقوم على مقومين اثنين: الحب والخضوع لمن هو أهل للمحبة والخضوع، ذلك أن الحب هو «عبارة عن ميل الطبع إلى الشيء الملذ»<sup>1</sup>، ولا تكون اللذّة إلا لما يدرك جماله أو نفعه، متحققا كان أو موهوما، ماديا أو معنويا، والله أبدع خلقه وبث فيه آياته الدالة على عظمته وجماله وحلال، فلم يمكِّننا من معرفة الذات لعظمته وحلاله، ولكن بث في الوجود وفي المخلوقات كلها حقيرها وعظيمها دلائل وجوده وقدرته حتى إذا تم الإدراك وكشف عن الحسن والجمال، لم يقدر المدرك والعارف إلا على المحبة لله تعالى الذي أوحده وأكرمه وأسبغ عليه نعمه الظاهرة والباطنة، وقدر دوامه بعده وجوده، فإذا تحققت المحبة صار المحب خاضعا لمحبوبه.

ولعظمة هذا المقام حاء في القرآن الكريم والحديث الشريف التأكيد على أهميته في مواضع عدَّة كقوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنْخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُسَتِ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَشَدُ حُبًّا يَلَةً ﴾ البقرة 165، وقوله أيضا: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا مَن يَرْتَدَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوَفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ البقرة 165، وقوله أيضا: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا مَن يَرْتَدَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوَفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِعَوْمِ يُحَبُّهُمْ وَيُحِبُونَهُ ﴾ المائد 54، وقوله أيضا: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا مَن يَرْتَدَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوَفَ يَأْتِي اللَّهُ بِعَوْمِ مُحَبًهُمْ وَيُحِبُونَهُ أَنهُ اللهُ عَنْ عَنْ حَعْلَ اللَّهُ الإحلاص في محبته حل ذكره دليل الإيمان الذي لا يكدره شيء، لأن الله غني عن محب يشرك في حبه له معه شيئا غيره، وهو ما حاء صريحا في حديث النبي \*: «قال رسول الله ﷺ قال الله تبارك وتعالى: أنا أغني الشركاء عن الشرك، من عمل عملا أشرك

و أما الخضوع لله تعالى الذي يكتمل به معنى العبادة فإنه كما ذكرت لا ينحصر في الشعائر فقط المؤقتة بزمن معلوم وكيفية معينة، وإن كانت قاعدة الأساس للمفهوم الأوسع للعبادة إذ لا يتحقق هذا الأخير إلا انبثاقا من المفهوم الخاص لها الذي يزود الانسان بالطاقة النفسية والحيوية والروحية، التي من جهة توثق الصلة بينه وبين الله، ومن وجه آخر تمكنه من تحقيق المعنى الأوسع لها

> <sup>1</sup>- أبو حامد الغزالي، <u>إ</u>حياء علوم الدين، ج4، ص289. <sup>2</sup>- صحيح مسلم، ك: الزهد والرقائق، با: من أشرك في عمله غير الله، ح ر: 2985، ج4، ص2289.



الفصل الأول التمهيري: ......وميزاتها الفصل الأول التمهيري: .....

كما جاء في التعريف (كل ما يحبه الله من الأقوال والأفعال والأعمال والأفكار)؛ هذه جميعا التي تُفْرز بالضرورة في مظهرها الاجتماعي حيث تصنع شبكة علاقاته الإنسانية التي تمكن أبناء المجتمع من التعايش في ظل قيم ومباديء إنسانية واجتماعية راقية تليق بالانسان والمجتمع الإسلامي الفاضل، وتُفْرز أيضا في مظهرها الكوني الذي يتفاعل فيه الإنسان مع هذا الكون الذي هو ذاته آية من آيات الله تزخر بآيات الجمال في كل سنّة من سننه، وقانون من قوانينه من خلال دقة الصنع وعظمة الابداع وحلال القدرة المُعجزة، والحكمة اللامتانية في التركيب والتزيين.

و العبادة بشكل عام ذات أهمية بالغة في حياة الانسان وفي علاقته بالله<sup>1</sup>؛

ففي علاقته بالله تحول الاعتقاد في الألوهية أو في الوجود الإلهي من فكرة مجردة، إلى شعور حي يتذوقه القلب فيفرزه في شرايين الإنسان وأوعيته الدموية كلها، فيكسبها القوة الدافعة والحرارة المحركة والنور الهادي إلى سبيل الرشاد وهو ما توحي به الأية 7من سورة الحجرات: ﴿ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ حَبَّبَإِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَنَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُرَ ﴾ حتى أصبح يرى الحياة بنور الإيمان، وبنور محبة الله عز وجل.

و أما في حياته: فإنها تمارس نفس الدور الذي يفعل الجمال في حياة الانسان مع الفارق بينهما، إذ تحدث فيه وعيا متميزا بقيمته في هذه الحياة، فهي ترتقي به من الوجود الحيواني الذي لا ينشغل فيه إلا يما يشبع ملذاته ورغباته المادية الصرف، إلى الوجود الانساني ذي البعد الروحي، فتعرج به إلى آفاقه الرحيبة أين يدرك حقيقة وجوده وغايته في هذه الحياة، وعلاقته بالكون الذي يتقاسم معه أصل وجوده، وعلاقته بخالقه وحالق الكون، «فتكون بذلك الوسيلة الأبخع إلى إحداث هذا الوعي، وهي الكفيلة بتوليد هذا الشعور، ذلك لألها هي التي تربط الانسان بالله وتجعله يتجاوز روابطه الأخرى...حتى يصل في آخر الشوط إلى رابطته العليا المحيطة بكل تلك الروابط وهي رابطته بالله الخالق الآمر»<sup>2</sup>

> <sup>1</sup>- أنظر: محمد المبارك: نظام الإسلام العقيدة والعبادة، ط1،([دب]: دار الفكر، 1388ه/1968م)، 189-195. <sup>2</sup>- محمد المبارك: المرجع نفسه.



الفصل الأول التمهيري: ......وميزاتها

المطلب الثاني: الانسان<sup>1</sup>:

المقوم الثاني من مقومات العقيدة الاسلامية هو الإنسان، هذا المخلوق المتميز من مخلوقات الله عز وجل، له في هذه العقيدة المقام الأعلى بعد الله جل في علاه، وقد نال هذا المقام بما شرَّفه الله تعالى به أن حلقه بيده 2 كما قال: ﴿ قَالَيَنَإِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَتَّ أَسَتَكْبَرْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ ٱلْعَالِينَ ﴾ ص 75، فسواه وعدله ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلْإِنسَنْنُ مَاغَرَكَ بِرَبِّكَ ٱلْكَرِيمِ ۞ ٱلَّذِى خَلَقَكَ فَسَوَّىٰكَ فَعَدَلَكَ ۞ ﴾ الانفطار6–7 وفي أحسن صورة ركبه ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقَّ وَصَوَّرَكُمُ فَأَحْسَنَ صُوَرَكُمُ وَإِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ ﴾ التغابن 3، وفي أحسن تقويم خلقه ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَكَنَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴾ التين 4، ونفخ فيه من روحه: ﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ, وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ, سَنجِدِينَ ﴾ ص72، فكرَّمه ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِيَ ءَادَمَ وَحَمَلْنَاهُمُ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنِي ٱلطَّيِّبَاتِ وَفَضَّ لَنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ﴾ الإسراء 70، وفي هذه الخلقة تجلت آيات الجمال والحسن في شكله الظاهر من حيث الانسجام والتناسق والتناسب بين الأعضاء فيما بينها وبين انتصاب القامة، وفي جوهره الباطن حيث يبدو الجمال في أقواله وأفعاله وأخلاقه وأفكاره وانفعالاته، في ذوقه ومزاجه...و إن ذلك كله يرجع إلى أصله الأول الذي دل عليه الحديث سابق الذكر إ«ن الله جميل يحب الجمال»، فهو جميل في ذاته وصفاته وأفعاله، ويحب الجمال فخلق كل شيء وخلق الإنسان على هيئة بديعة تجلى فيها من جمال صفاته، فدل الحسن والجمال في المخلوق على الحسن والجمال في أسماء الخالق.

و الانسان ذو طبيعة مزدوجة هيأه الله بحا ابتداء من حلقه من قبضة الطين ونفخة الروح، ليكون صالحا لأداء المهام التي خلق لأجلها؛ فكان بحا يحمل نوة الاستعداد لكل من القوة والضعف، الخير والشر، الاستعلاء والتسفل، التزكية والتدسية، الرشد والضلال، الاستقامة والانحراف...، وبناء على ذلك جعل الله له في هذه النواة أهم ما يتميز به وهو الاستعداد للمعرفة النامية المتحددة، فسخر له كل ما في الكون لتحقيق هذا الغرض، وقبل ذلك جهزه بالمقومات الذاتية التي يقتدر بحا على تحصيل

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>– نثبت الوصف كما ورد في القرآن الكريم من غير تشبيه ولا تمثيل له بيد البشر، لأنه يوصف به الله بما يليق بذاته المترهة عن المثيل أو النظير.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - تفاصيل أكثر حول هذا المقوم في الفصل الرابع من هذا البحث.

الفصل الأول التمهيري: ......وميزاتها الفصل الأول التمهيري: .....

المعارف والكشف عن السنن والقوانين الكونية التي يعمر بما الأرض أداء لأمانة التكليف التي تحملها منذ كان في رحم الغيب يخير بين قبولها أو الاعتذار عن تحملها لثقلها، فأيده بالعقل الذي يتمكن من حلاله من التفكير والنظر والتحليل والتركيب والتمييز بين ما يحقق له أهدافه وما يعيقه عنها، وبين ما ينفع لتعمير الأرض وتحقيق صلاح المعاش عليها، وبين ما يمنعه منه.

كما خصه الله دون سائر المخلوقات بالوجدان الحي الذي به يتذوق الحياة ويشعر بالموجودات من حوله، ولا تقتصر علاقته بالموجودات من بني جنسه وحسب، بل تتوزع هذه العلاقة لتشكل ارتباطه بالله من حيث كونه مخلوقا عابدا له، ومكلفا منه بالخلافة في الأرض وتعميرها ليصلح معاشه فيها، ثم هو سائله على ما فعله فإما مجازيه أو معاقبه.

و أما علاقته ببني حنسه فإنما مؤسسة على الأحوة ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ آتَقُوْا رَيَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمُ مِن نَفْسِ وَحِوَدَةٍ ﴾ النساء1، لا بمعناها الخاص الذي يقوم على رابطة الدم وحسب، بل تتجاوزه إلى معناها الأخص والأعمق القائم على رابطة الإيمان بمرجعيتهم جميعا إلى أصل واحد وهو ألهم كلهم ذرية آدم عليه السلام، ورابطة التوحيد حيث ألهم جميعا من أبيهم آدم الى آخر فرد من ذريته مخلوقات لإله واحد، أخذ منهم العهد على توحيده وعدم الاشراك به غيره في عبادته ﴿ وَإِذَ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنْيَ ءَادَمَ مِن غُلُهُورِهِمْ ذُرِيَّنَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى آنفُسِهِمْ آلسَتُ بِرَيَكُمٌ قَالُوا بَلَىٰ شَعِدَنَآ أَن تَقُولُوا يَوْمَ آلَقِيَكُمة إِنّا عَنْ غُلُهُورِهِمْ ذُرِيَنَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى آنفُسِهِمْ آلسَتُ بِرَيَكُمٌ قَالُوا بَلَىٰ شَعِدَنَآ أَن تَقُولُوا يَوْمَ آلَقِيَكُمة إِنّا عَنْ المُورِهِمْ ذُرِيَنَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى آلفُسِهِمْ آلسَتُ بِرَيَكُمٌ قَالُوا بَلَىٰ شَعِدَنَآ أَن تَقُولُوا يَوْمَ آلَقِيَكُمة إِنّا عَنْ المُورِهِمْ ذُرِيَنَهُمْ وَاشَهُدَهُمْ عَلَى آلفُسِهِمْ آلسَتُ بِرَيَكُمٌ قَالُوا بَعْنَ عَلَى تَقُولُوا يَوْمَ آلَقِيَكُمَة إِنَا عَنْ عَنْ مُوَاذا عَنْعَلُولُونُ اللهُ اللهُ على اللهُ اللهُ اللهُ على اللهُ على أَنْقُولُوا يَوْمَ آلَقِيكُمة إِلَى مَا ي المُورِهُ وَنُولُولُيْ يَوْمَ آلَقِيكُمُ عَلَى آلَعْتَهُ مِعَالَى إِلَى اللهُ اللهُ على أَنْ أَنْهُ عَلَى أَلُهُ أَلَقُولُوا يَوْمَ آلَقِيكُمَة إِلَى مَا يُع مُذا غَنُولُوا يَوْمَ آلَقِيكُمَة إِلَى اللهُ اللهُ على أَوْدِهُ على أَنْراكُ مُعْذا عَنْعَانُوا إِنَّا أَخْرَ

كما ألها علاقة قائمة على مبدأ العدل والإحسان ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَـٰنِ ﴾ النحل90، لأجل أن تنشأ تلك العلاقات سوية وتستمر على هذا الأساس فتمنع التصادم بين المصالح

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- أنظر عبد الرحمان بن خلدون، <u>المقدمة</u>، تح: عبد الله محمد الدرويش، ط 1، ( دمشق: دار يعرب، 1425ه/2004م)، ج1، ص137.



الفصل الأول التمهيري: ......وميزاتها الفصل الأول التمهيري: ....

والحاجات، وتضمن للإجتماع البشري الاستمرارية والإنسانية الراقية ما بقي قائما وحتى يرث الله الأرض ومن عليها؛ فأما العدل فلأنه القاعدة الأساس والحد الأدنى من أنموذج العلاقة بين الانسان والانسان، لا يجوز أن تتزل دونه لضمان التعايش الآمن بين أفراد المحتمع الانساني، وأما الإحسان فللارتقاء بذلك التعايش إلى أعلى مستوايات سموه وكماله المنشود الذي رسمه له المنهج الاسلامي في الوحي المتزل على الرسول على والذي عمل على تنفيذه النبي عليه الصلاة والسلام حين أسس محتمع المدينة المنورة، وشرع فيه بتفعيل قيم هذا الأغوذج على أرض الواقع وبين أفراده حتى يحول تلك القيم من عالم المثال الحالم إلى التحقق الواقعي العملي.

و لتمام هذه العلاقة وتحقيقا للأهداف والغاية في هذه الحياة فقد اقتضت إرادة الله أن يكون هذا الانسان ليس ذو حلق وحسب، ولكن ذو حلق جميل، لشرف الوظيفة التي حلق لأحلها وهي عبادة الله التي تقتضي أن يكون العابد في المستوى الذي يؤهله لتحقق هذه العلاقة بينه وبين معبوده، ومؤهلا لإنشاء علاقات عميقة مع أفراد مجتمعه الذي يعيش فيه، في يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقَنْكُمُ مِّنَذَكَر وجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقِبَابَيلَ لِتَعَارَفُواً إِنَّ أَكْرَمَكُم عِنداً الذي يعيش فيه، في يَتَأَيُّها النَّاسُ إِنَّا خَلَقَنْكُمُ مِن الو الود والإلف والانسجام والتكامل بينهم .

أما علاقته بالكون فهي علاقة استئناس بمخلوق يشاركه أصل الوجود، كما يشاركه أهم الوظائف التي خلق لأجلها وهي العبادة: ﴿ تُسَبِّحُكُهُ ٱلسَّمَوَتُ ٱلسَّبَعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَ<sup>5</sup> وَإِن مِّن شَىّءٍ إِلَّا يُسَبِّحُهُ بِحَدِهِ وَلَاكِن لَا نَفْقَهُونَ تَسَبِيحَهُم<sup>5</sup> إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا عَفُورًا ﴾ الاسراء 44، ومن حانب آخر فإن هذا الكون هو مصدر المعرفة التي خلق الانسان مستعدا لكسبها بما احتواه من سنن وقوانين أسس على قواعدها، والتي توحي له بسنن وقوانين الاجتماع والتحضر.

المطلب الثالث: الكون:

يعتبر هذا الكون الكبير من المقومات الرئيسة في عقيدة التوحيد، إذ تضمن أعظم الآيات الدالة على وجود الله.

الكون مخلوق من مخلوقات الله العظيمة، خلقه الله على هيئة بديعة من الجمال والنظام والانسجام



لافصل الأول التمهيري: .....وميزاتها ...

فأين قلبت النظر ترائ لك الجمال صداحا ليشمل كل جزء من أجزائه، وكل مظاهر من مظاهر الخلق لا يشذ منه شيء، الجامد منه والحي، الثابت منه والمتحرك، الصغير منه والكبير، كل عينة منه تفصح عن جمال التصميم الذي حاء التعبير الشامل عنه في القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ حُلَقَهُ وَبَداً خَلَقَ ٱلإِنسَكِنِ مِنطِينٍ ﴾ السحدة 7، ﴿ إِنّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلأَرْضِ زِينَة لَمَّا إَحْسَنَ كُلَ شَيْءٍ حُلَقَهُ وَبَداً خَلَقَ ٱلإِنسَكِنِ مِنطِينٍ ﴾ السحدة 7، ﴿ إِنّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلأَرْضِ زِينَة لَمَّا لِنَ بَلُوهُمُ أَيُهُمُ آحْسَنُ عَمَلًا ﴾ الكهف7، ﴿ إِنّا رَبِينَةِ ٱلدَّانِينِينَة الكَواكِ ﴾ الصفات 6، ﴿ أَمَن خَلَقَ ٱلسَّمَونِ وَٱلأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُم مِن ٱلسَّمَاءَ مَا عَانَ التَمَاء الدُنيَا بِنِينَة الكَواكِ ﴾ الصفات 6، أمَّن خلق ٱلتَمَونِ وَٱلأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُم مِن السَمَاءَ مَا عَانَهُ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَلَى اللهُ عَن

و قد عرض علينا القرآن فيوض الجمال الإلهي التي إزدان بما الكون في سمائه بكواكبها وأفلاكها ونجومها، وفي أرضه بجبالها وحنائها وكل ما يخرج منها، وبحاره وما حوت بطولها من كنوز وخيرات وحلية، نعم سابغة يذكره محملا حينا ومفصلا أحيانا أخرى ليرينا كيف اجتمع في خلقه من العظمة والدقة والجمال والمنافع ما ظهر منها وما بطن.

وفي القرآن تتنوع الأمثلة التي تصف لنا عظمة السماء ودقة خلقها وجمالها ومنافعها، ففي عظمة خلقها قوله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَتِ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَ ﴾الطلاق12، وفي دقة خلقها: ﴿ ٱللَّهُ الَذِى رَفَعَ ٱلسَّمَوَتِ بِغَيْرٍ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ﴾ الرعد2، وفي جمالها: ﴿ أَفَامَرَ يَنْظُرُوا إِلَى ٱلسَمَآ، فَوَقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَزَيَّنَتَهَا وَمَالهَا مِن فُرُوجٍ ﴾ ق6، ﴿ وَلَقَدَ جَعَلْنَا فِي ٱلسَمَآءِ بُرُوجًا وَزَيَّتَها اللَّنظرين ﴾ الحجر16، وفي ثنايا الدقة والجمال والعظمة تكمن منافعها ﴿ ٱللَّهُ ٱلَذِى خَلَقَ ٱلسَمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَآنزَلَ مِن السَّمَآءِ مَاتًا عَن فُرُوجٍ ﴾ ق6، ﴿ وَلَقَدَ جَعَلْنَا فِي ٱلسَمَآءِ بُرُوجًا وَزَيَّتَها اللَّنظرين ﴾ الحجر16، وفي ثنايا الدقة والجمال والعظمة تكمن منافعها ﴿ ٱللَّهُ ٱلَذِى خَلَقَ ٱلسَمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَآنزَلَ مِن السَّمَآءِ مَاتًا عَنْ فَرُوجٍ ﴾ ق6، إلفقد متكمن منافعها ﴿ اللَّهُ الَذِى خَلَقَ ٱلسَمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَأَنزَلَ مِن السَّمَآءِ مَاتًا عَنْ فَاللَهُ وَالحَمَّاتِ وَلَقَتَرَ وَلَقَتَ مَعَانَ وَ السَّمَاءِ بُوَعَامَانَ وَالْعَالِ



| ومميزلاتها | عقيرة التوحير | مقرمات |  | ري: | للتمهي | لأدول | ىل ا | (لفص |
|------------|---------------|--------|--|-----|--------|-------|------|------|
|------------|---------------|--------|--|-----|--------|-------|------|------|

فإذا ألقينا بالبصر على إمتداد الأرض ألفينا ذات العظمة والدقة والجمال والمنافع، ففي عظمة الخلق قال: ﴿ وَلَبِن سَأَلْنُهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَزِيزُ ٱلْعَلِيمُ () ٱلَّذِي جَعَل لَحُمُ ٱلْأَرْضَ مَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا شُبُلًا لَعَلَّكُمْ تَهْ تَدُونَ () ﴾ الزخرف 9-10، وأما دقته ومنافعها ﴿ وَأَلْقَى فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِي أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَأَنْهَنَرَا وَسُبُلًا لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ١ وَبِٱلنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ (٢) ﴾ النحل15-17، وفي زهو الأرض بجمالها وزينتها قوله: ﴿ إِنَّمَا مَثَلُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا كَمَاءٍ أَنزَلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ فَأَخْلَطَ بِهِ نَبَاتُ ٱلْأَرْضِ مِمَّا يَأْكُلُ ٱلنَّاسُ وَٱلْأَنْعَنُمُ حَتَّى إِذَا أَخَذَتِ ٱلْأَرْضُ زُخْرُفَهَا وَأَزَّيَّنَتْ وَظَنِّ أَهْلُهَآ أَنَّهُمْ قَندِرُونَ عَلَيْهَآ أَتَنهآ أَمْرُنَا لَيُلًا أَوْ نَهارًا فَجَعَلْنَها حَصِيدًا ﴾ يونس 24، ﴿ إِنَّاجَعَلْنَا مَاعَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةً لَمَّا لِنَـبْلُوَهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ الكهف7، ويزحر جمالها بخيراها ومنافعا ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِيرَيْبِ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمُ مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِن عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن ثُضْعَةٍ ثُخَلَّقَةٍ وَغَيْرٍ ثُخَلَّقَةٍ لِنُّبَيِّنَ لَكُمْ ۖ وَنُقِرُّ فِي ٱلْأَرْحَامِ مَا نَشَآهُ إِلَىٰ أَجَلِ تُسَمَّى ثُمَّ نَخْرِجُكُمْ طِفْلَا ثُمَرَ لِتَبْلُغُوا أَشُدَّكُمْ وَمِنكُم مَّن يُنَوَفَّ وَمِنكُم مَّن يُرَدُّ إِلَى أَرْذَلِ ٱلْعُمُرِ لِكَيْلا يَعْلَمُ مِنْ بَعْدِ عِلْمٍ شَيْئاً وَتَرَى ٱلْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَاءَ أَهْتَزَتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِن حُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ ﴾ الحج5، ﴿ وَٱلْخَيْلَ وَٱلْبِغَالَ وَٱلْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً وَيَخْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ النحل8، ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِينَ ٱنْشَأَ جَنَّنَتٍ مَّعْهُوشَنتٍ وَغَيْرَ مَعْهُوشَنتٍ وَٱلنَّخْلَ وَٱلزَّرْعَ مُخْنَلِفًا أُكُلُهُ وٱلزَّيْتُون وٱلرُّمَّان مُتَسَبِهًا وَغَيْرَ مُتَسَبِهٍ حَكُوا مِن ثَمَرِ مِعَإِذَا آثَمَرَ وَءَاتُوا حَقَّهُ، يَوْمَ حَصَادِهِ-وَلَا تُسْرِفُوْأَ إِنَّهُ,لَا يُحِبُّ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ الأنعام 141.

و أما عن عظمة البحار ودقة حلقها: ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى سَخَّرَ لَكُمُ ٱلْبَحَرَ لِتَجْرِى ٱلْفُلْكُ فِيهِ بِأَمَرِهِ وَلِبَنْغُوَّامِن فَضَلِهِ وَلَعَلَكُمُ تَتَكُرُونَ ﴾ الجاثية12، وعن منافعه وجماله ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى سَخَّرَ ٱلْبَحْرَ لِتَأْصُكُوا مِنْهُ لَحْمًا طَرِيًا وَتَسْتَخْرِجُوا مِنْهُ حِلْيَةَ تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى ٱلْفُلْكَ مَوَاخِرَ فِيهِ وَلِتَبْتَغُوا مِن فَضْلِهِ وَكَعَلَكُمُ وَتَسْتَخْرُونَ ﴾ الجائية12، وعن منافعه وجماله ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى سَخَرَ ٱلْبَحْرَ لِتَأْصُكُوا مِنْهُ لَحْمًا طَرِيًا وَوَتَتَكُرُونَ ﴾ الجائية12، وعن منافعه وجماله ﴿ وَهُو ٱلَّذِى سَخَرَ وَالْبَحْرَ لِتَأْصُكُوا مِنْهُ لَحْمًا طَرِيًا وَتَتَكَخُرُونَ ﴾ الما يتكم الحارية الله وعن منافعه وجماله ﴿ وَهُو ٱلَّذِى سَخَرَ الْمَ وَتَسْتَخْرُونَ ﴾ الما يون منه الله وعن منافعه وجماله ﴿ وَهُو اللَّذِي سَخَرَ الْمُعْمَانِ مِنْهُ وَتَرَعَى اللهُ وَعَلَيْ لَهُ عَلَيْهُ مَا مَوْ عَلَيْ مَعْهِ اللهُ وعن منافعه وحماله ﴿ وَهُو ٱلَذِي سَخَرَ الْمَعْهِ وَلِيَعْهُ وَلَ



لالفصل للأول للتمهيري: ......وميزلاتها الفصل للأول للتمهيري: ....

و في هذه الهيئة البديعة التي رسمتها ريشة القرآن عرضت علينا الصور المتعددة لهذا الكون الكبير، ومن عظمة الإله الخالق أنه ضمن هذه العناصر الجميلة القوانين والسنن التي تحكمه، فانتظم أمره على حكمة المبدع وعلمه، وقد كان هذا النظام والدقة في الخلق والإحكام من أكثر الأدلة حلاء في الاستدلال على وجوده عز وحل، إذ يسوق المتأمل فيها سوقا مباشرا إلى خالقها ومبدعها« فالساذج من الناس ينكشف له من الدلائل على وجود الخالق، البراهين على وحدانيته وعظمته، دلائل تتناسب مع مستوى تفكيره وثقافته.و الذكي يزيد في التأمل فيصل إلى نفس الحقيقة، ولكن بدلائل أكثر مع مستوى تفكيره وثقافته.و الذكي يزيد في التأمل فيصل إلى نفس الحقيقة، ولكن بدلائل أكثر وأدق وأعمق.و الفيلسوف والباحث تضطره الحقيقة بعد البحث والتأمل، أن يعلن وجود الخالق المبدع، يمستوى من الأدلة أكثر عمقا، وأدق فلسفة وغوصا إلى أعماق وأسرار الأشياء. والعالم التحريبي ينكشف له في كل تجربة صادقة دليل حديد على ارتباط المادة بسبب أولي فعًال عليم مريد قادر، وهو الخالق سبحانه. والعقري لا بد أن يصادف في بحال عبقريته مئات الأدلة التي تعلم مريد قادر، وهو الخالق سبحانه. والعقري لا بد أن يصادف في بحال علمورات الأشياء. والعالم قادر، وهو الخالق سبحانه. والعقري لا بد أن يصادف في بحال عبقريته مئات الأدلة التي تحمس بساطة لا تعرب في قرارة نفسه بوجود الخالق العظيم. والقطري بفطرته الصافية ووجدانه السليم يتحسس بساطة لا الكون يشير إلى وجوده وكمال صفاته.<sup>1</sup>

و من عجائب حكمته تعالى أن جعل هذا الكون المحكم بقوانينه وسننه مسخرا للانسان، حيث مكنه من استغلال مقدراته لصالح أن يحيا حياته على هذه الأرض بيسر، ويحقق فيها منافعه المختلفة، وهو ما دلت عليه الآيات الكثيرة مثل قوله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلشَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ تَعَلَى عَمَّا يُشْرِكُون (\*) خَلَق) ٱلإِنسَنَ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ ثُبِينٌ (\*) وَٱلْأَنْعَدَم خَلَقَهَا ٱلَكُمُ فِيها دِفَ \* وَمَنَذِفِعُ وَمِنْها تَأْكُلُونَ (\*) وَلَكُمْ فِيها جَمَالُ حِين تُرْيَعُونَ وَحِينَ تَمْرَحُونَ (\*) وَ اتْقَالَكُم إِلَى جَلُونَ أَنْ وَلَكُمْ فِيها جَمَالُ حِين تُرِيمُونَ وَحِينَ تَمْرَحُونَ (\*) وَتَعْمِلُ القَقَالَكُم إِلَى بَلَدِ لَمَ تَأْكُلُونَ اللَّهُ عَنها جَمَالُ حِين تُرْيمُونَ وَحِينَ تَمْرَحُونَ وَالْحَمِيرَ لِزَرْتَكُمُ إِلَى بَلَدِ لَمَ وَلَكُمْ فِيها جَمَالُ حِين تُرْيمُونَ وَحِينَ تَمْرَحُونَ فَا وَتَعْمِلُ القَقَالَكُمْ إِلَى بَلَدٍ لَمَ وَلَقَيْقُوا اللَّهُ عَلَى وَلَكُمْ فِيها جَمَالُ حِينَ تُرْيمُونَ وَحِينَ تَمْرَحُونَ فَ وَتَعْمِلُ وَالْحَمِيرَ لِزَرْتَكُمُ إِلَى بَلَدٍ لَمَ وَلَكُمْ فِيها عَمَالُ حِينَ تَرْيمُونُ وَحِينَ قَدْرَحُونَ فَ وَتَعْمِلُ الْقَالَكُمُ إِلَى مَا يَعْرَبُونَ اللَا عَدْ مَا لا تَعْعَامَهُ فَا الله الله الله الله الله وَمِنْها اللهُ والله عَوْلَة عَلَيْ فَلَقُونَ الْمَوْنَ وَلَوْ مَنْ إِلَيْ وَالْعَنُى فَيْ الْمَالُونَ الْتَقَالَكُمُ اللَّهُ مَنْ لَقُونَ اللَالِعَوْ فَصَعْرُ مُعْنَا أَنْ وَالْعَالَمُ وَلَقَالَهُ عَمْ لا لَعْ

<sup>1-</sup> حسن حبنكة الميداني، العقيدة الإسلامية وأسسها، ط2،( دمشق: دار القلم، 1399ه/1979م)، ص105.



الفصل الأول التمهيري: .....وميزاتها

إضافة إلى ذلك، من ثمرات هذا التسخير كشف السنن والقوانين التي يسير الله بما هذا الكون وفقا لإرادته تعالى ومشيئته، ترسيخ معنى حد مهم لحتمية اتباع السنن والقوانين النفسية والاحتماعية للسير المحكم للمحتمع الانساني إذ متى انفكت عرى هذه القوانين والسنن الاحتماعية بات المحتمع مفككا وتلاشت جميع علاقاته التي هي أصل متين في قيامه، تماما كما يحدث الاضطراب والاختلال في الظواهر الكونية لو لم تحكمها تلك السنن والقوانين التي يسير وفقا لها الكون، وهو ما تضمنه قوله تعالى: في إضافة لا يُعَيِّرُ مَايِقَوْمٍ حَتَّى يُعَيِّرُوا مَايَانَفُسِيمٌ في الرعد التي والعن الكون، وهو ما تضمنه قوله وحوده واستمراره وأي تغيير أيضا له سنن وقوانين لإحداثه وهذه سنة الله في خلقه.

**المطلب الرابع: الحياة**: رابع هذه المقومات هو الحياة، ولها في العقيدة الإسلامية أ<sup>ه</sup>ميتها باعتبارها الحيز الزمني الذي يحيا فيه الانسان ويمارس مهام الخلافة التي تحملها عن الله عز وجل.

ورد الحديث عن الحياة باسهاب في القرآن الكريم، وهي لا تقتصر على الحياة الدنيا بل تمتد



الفصل الأول التمهيري: ...... وميزاتها الفصل الأول التمهيري: ....

لتشمل الحياة الآخرة حيث الخلود بلا موت .

أ/ الحياة الدنيا:

إن أول حقيقة يعرفها الانسان عن هذه الحياة هي ألها الحيز الزمني الذي يحيا فيه، تبدأ بوجود الانسان على هذه الأرض، وتنتهي النهاية الصغرى عند موته مصداقا لقوله ﷺ: «من مات قامت قيامته»<sup>1</sup>، ثم تنتهي النهاية الكبرى عند فناء هذا العالم بالنفخ في الصور النفخة الأولى التي تبيد كل شيء على هذه الأرض في كُلُّمَنْ عَلَيْهَافَانِ ﴾، فلا يبقى غير الله عز وجل: في وَيَبْقَى وَجَهُ رَبِّكَ ذُو ٱلجُلَلِل

و عليه فإن قيمتها وأ<sup>ه</sup>ميتها من قيمة وأ<sup>ه</sup>مية وجود الانسان وأدائه الوظيفي، فهذا الوجود فيها أكسبها روحا هو نبضها المتحرك على الأرض، حتى إذا فُقِد الانسان ووجد كل شيء دونه فقدت الحياة.

أما أداؤه الوظيفي وهو تعمير الأرض حتى تغدو صالحة للمعاش فيها، فهو الذي يرفع من قيمتها ويسمو بما إلى آفاقه السامقة، ولذلك حاء التعبير عن هذه القيمة بربطها بوجود الانسان ذاته، وبجمال فعله خلال هذا الوجود حيث قال الحق تبارك وتعالى: ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوْةَ لِبَبْلُوَكُمُ أَيَّكُرُ أحَسَنُ عَمَلاً ﴾ الملك 2، فهي مدرسة يجتاز فيها الانسان الامتحان الذي رشح نفسه له عندما تحمل أداء أمانة الخلافة، يتنافس فيها الناس جميعا ولا يكون النجاح إلا لمن وعى حقيقتها، وأدرك وظيفتها واستثمرها الاستثمار الأمثل الذي يؤهله للفوز فيها بجدارة واستحقاق.

إذن فالابتلاء هو أهم وظيفة للحياة كماحددته الآية سابقة الذكر، لذلك نجد أن قيمتها من قيمة ما خلقها الله لأجله.

و الابتلاء: هو الإمتحان والاختبار، **وق**يل «اختبار الشيء لتحصيل علم بأحواله»<sup>2</sup>

<sup>2</sup>- أنظر: الطاهر بن عاشور، المرجع السابق، ج 12، ص8.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>– أحمد بن عبد الله الأصفهاني، حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، [دط]، ( بيروت: دار الفكر، 1416ه/1996م)،ج6، ص267–268.

الفصل الأول التمهيري: ......وميزاتها الفصل الأول التمهيري: .....

أي احتبار الانسان في كيفية أداء المهام الموكلة إليه، وامتحان الانسان يكون من خلال تعريضه لكل من الخير والشر ليرى الله منه كيف يتعامل مع هاتين المادتين؛ من جهة فَهم حقيقتيهما؛ أي إدراك وفهم حقيقة الخير وتذوق حسنه وجماله ومن ثم اختياره والسعي في العمل لأجله بكل ما أوتي من اقتدار على ذلك، وإدراك وفهم حقيقة الشر وتذوق سماحته وقبحه ومن ثم النفور منه والعمل على تركه والابتعاد عنه بكل ما أوتي من اقتداره عليه، من خلال ما يمتلك من مؤهلات ذاتية ومكتسبة زوده الله بها لهذا الغرض والتي يدل عليها قوله تعالى: ﴿ وَعَلَمَ عَادَمَ ٱلأَسْمَاءَ كُلَّهَا ﴾ البقرة 3. أي الاستعداد لكسب المعرفة التي تمكنه من التمييز بين المادتين (الخير والشر)، ومن حهة العمل ما يوافق هذه المعرفة وذاك التمييز، ومن ثم امتلاك آليات احتياز هذا الامتحان الذي صرح به المولى جلت حكمته إبتداء حتى يعلم الانسان ما هو مقبل عليه في هذه الحياة فيستغلها الاستغلال الأمثل لتحقق النجاح المرجو فيها.

وقد استخرج العلماء من خلال الآيات التي تحدثت عن الابتلاء في القرآن الكريم الغاية منه وهي «انتقاء العناصر الانسانية المناسبة لمرحلة الخلود والرقي الكامل»<sup>1</sup>، ذلك أن الانسان بحكم التركيبة التي خلقه الله عليها فيه الاستعداد للخير والشر، للفجور والتقوى، وحيث أنه أخبره بالوظيفة الشريفة والسامية التي أوحده لأحلها، والتي زوده لأحلها كذلك بكل المقومات السامية والراقية التي تمكنه من الأداء الأمثل لها، فإنه أعلم كذلك أنه في هذه الحياة سيتعرض لابتلاءات شديدة حتى ينقي الله من بني البشر العناصر الصالحة التي تليق بالحياة الخالدة الكريمة التي أعدها لهم لأن الناقص لا يصلح لمرحلة الخلود التي فيها من الكمال ما يجعل الانسان يبذل كل ما يملك من خبرة وفكر وقدرة لتحصيله والتنعم به، وهو ما حاء تصريحا عنه في قوله ﷺ: «فيها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر».<sup>2</sup>

ولأن عدم وعي هذه المعطيات التي أنزلها الله لأجل أن يتزود بما الانسان في رحلة الحياة هذه سيعرضه للتيه والضلال، وفقدان البوصلة التي تحدد له المسار الصحيح فيها، فقد نبه الله إلى خطر آخر

<sup>1</sup>- ماجد عرسان الكيلاني، المرجع السابق، ص174.

<sup>2</sup>- محمد بن إسماعيل البخاري، الجامع المسند الصحيح، تح: محمد زهير بن ناصر الناصر، ط1، ([دب]: دار طوق النجاة، 1422ه)، ك: تفسير القرآن، با: فلا تعلم نفس ما أخفي لهم ون قرة أعين السجدة17، ح ر: 4779، ج6، ص115.



الفصل الأول التمهيري: .....

قد يترلق إليه الانسان وينغمس في مستنقعه بعلم أو بغير علم، وهو أن هذه الحياة بقدر ما لها من قيمة عظيمة بعظم المهام التي تحدث فيها، فلها بالمقابل خطرها المؤكد الذي تستحيل فيه إلى فتنة عظيمة إذا لم يقدرُها الانسان حق قدرها، ويضعها في موضعها فلا يتحاوز فيها الحدود المرسومة من قبل العليم الحكيم، لأنها تصبح فتنة ومتاع الغرور، وتتحول إلى لعب ولهو إذا انحرفت عن مهامتها وأصبحت هم الحكيم، لأنها تصبح فتنة ومتاع الغرور، وتتحول إلى لعب ولهو إذا انحرفت عن مهامتها وأصبحت هم الحكيم، لأنها تصبح فتنة ومتاع الغرور، وتتحول إلى لعب ولهو إذا انحرفت عن مهامتها وأصبحت هم الانسان وشغله الشاغل، وهو ما حاءت الآيات الكثيرة منبهة له ومحذرة منه في أمثال قوله تعالى: إن النسان وشغله الشاغل، وهو ما حاءت الآيات الكثيرة منبهة له ومحذرة منه في أمثال قوله تعالى: أمما المحياة الدُنيا لَعب ولمو وزينة وتفاخر تبنكم وتكأثر في الأموال والأوثادي في أعلموا المعلموا أما الحياة الدُنيا لَعب ولمو وزينة وتفاخر تبنكم وتكأثر في الأموال والأوثادي في أعلموا المعلموا أما الحياة الدُنيا لَعب ولمو وزينة وتفاخر تبنكم وتكأثر في الأموال والأوثادي في أعلموا المعال المعينة ألموال ألموال والأوثادي في أما الميا والموالان في في يتما أعلموا الموال الموال والأوثادي في أعلموا المعال المعال المعين في منها ألموال والأوثادي في أما أعلموا ألموال والأوثادي في أما أعلموا في أمريك أم يونك أو ونكفر في تنابة مولول والأولي في أمرال والأوثادي في أمراك ألموال في ألموال والأوثادي في أما أعلموا ألموال في ألموال والأوثادي في أمراك أمريك أمر في في في في في أمرال في ألموال والأوثادي في أمراك أمريك في أعرف ألموال في ألموال في ألموال في ألموال في ألموال في ألموال في في في أمرال ما في في في ألموال في في في أمرال في في في في ألموال في في في في ألموالموال في في في في في ألموال في ألموال في ألموال في ألموال في ألموال في ألموال في في ألموس في في في في ألموال في في في في في ألموال في في في ألموال في في في ألمون في في في ألموال في في في في في ف معما علموال في ألموال في في ماله ألموال في في في في في في في في في ألموال في ألموال في ألموال في في في في في ألموس في في في في في في في ألموال في في في ألموال في في في في ألموال في في في ألموال في ألموال

ولأن الانسان كما سبق ذكره تحمل أمانة الخلافة والعبادة على هذه الأرض باختياره الكامل، وأن الله زوده بكل الأليات أو المؤهلات التي تمكنه من الأداء الجيد لمهامه فيها إن هو استثمر كل المقدرات الذاتية والخارجية الممنوحة له والتي هي جوهر التكليف، فإن هذه الحياة التي يعيشها على هذه الأرض ليس فيها محال للإنقطاع الكلي للتبتل والعبادة باعتبار المحال فيها هو محال المنافسة في العمل والأداء الأمثل للتكاليف، وأن العبادة التي طالبه الله بما هي عبادة شاملة لا تنحصر في الشعائر بل تستغرق أفعاله كلها ومحال حياته كلها تحقيقا لإرادة الله بتعمير أرضه مصداق ما تضمنه قوله تعالى: في أن إذ صكر في ونشكي وَمَمَاتِ وَلَمَا تَعْتِيا المائيل لا شريك لَهُ وَيُؤانا أوَلُ



الفصل الأول التمهيري: ......وميزاتها

أما ما ورد من الآيات المتعلقة بالحياة في موضع الذم والتحذير منها، فلا يؤخذ على إطلاقه على ألها مذمومة وألها متاع الغرور، بل لا بد من التدقيق في السياقات التي ذكرت فيها الحياة الدنيا على هذه الحال كما ورد مثلا في سورة الحديد الآية <sup>2</sup>0<sup>1</sup>، لأن الأصل فيها ما أوجدت لأجله ليمارس الانسان عليها مهام الخلافة والتعمير والعبادة بشكل عام، ويستمتع فيها .مما مَنَّ الله عليه من متاعها وزينتها التي جعلها الله لعباده في الحياة الدنيا خالصة يوم القيامة، من غير أن يغفل عن وجهها الآخر الفاتن في الوقت ذاته...، ولذلك فإن ما حاء في سياقات الذم فهو متعلق .من غفل عن أصل وجوده فيها، وعن حقيقتها الفاتنة، وعن وجهها المغري حيث يجرفه تيارها الفاتن عن مساره الصحيح ووجهته المعمرة للأرض فيخلد إليها وتغريه ملذاتها وطيباقا وشهواتها، فينسى الأصل الذي خلق لأحله وينشغل بالثانوي والكمالي فيها، فينحرف مساره وتتغيير وجهته وتضيع الغاية التي يهدف إلى تحقيقها.

و لذلك فالوعي بهذه المعاني المتعلقة بالحياة الدنيا يجرد المؤمن بها من السلبية والاتكالية والخمول والرضا بالهوان والدونية التي تجعله في المراتب الدنيا في الحياة التي قد تترل به دون مرتبة الحيوان، وفي الآخرة يتذوق هوانا أشد وأنكى من هوان الدنيا جزاء وفاقا، ويجعله يدرك أن شرطا<sup>2</sup> الحياة الطيبة <sup>ه</sup>ما الإيمان والعمل الحسن وفقا لمعايير المنهج الالهي وسننه التي جعلها مفتاحا لهذه الخلافة، ولذلك فلا انقطاع إلى العبادة والتبتل، ولا قعود دون العمل الصالح أو العمل الحسن والبذل والعطاء، لأن الحياة لا تسمى حياة إلا بالحركة والسعي الدؤوب فيها لإحيائها وتعميرها.

ب /الحياة الآخرة:

بعد انتهاء الحياة الدنيا أين يمارس الانسان جميع المهام التي خلق لأجلها متحملا لمسؤولياته

<sup>1</sup> يقول ابن عاشور: «أَعْقَبَ التَّحْرِيضَ عَلَى الصَّدَقَاتِ وَالْإِنْفَاق بِالْإِشَارَةِ إِلَى دَحْضِ سَبَبِ الشُّحِ أَنَّهُ الْحِرْصُ عَلَى اسْتِبْقَاء الْمَالِ لِإِنْفَاقِهِ فِي لَذَائِذِ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا، فَضُرِبَ لَهُمْ مَثَلُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا بِحَالَ مُحَقَّرَةٍ عَلَى أَنَّهَا زَائِلَةً تَحْقِيرًا لِحَاصِلِها وَتَرْهِيدًا فِيهَا لِأَنَّ التَّعَلَّقَ لِإِنْفَاقِهِ فِي لَذَائِذِ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا، فَضُرِبَ لَهُمْ مَثَلُ الْحَيَاةِ الدُّنيا بِحَالَ مُحَقَّرَةٍ عَلَى أَنَّهَا زَائِلَةً تَحْقِيرًا لِحَاصِلِها وَتَرْهِيدًا فِيهَا لِأَنَّ التَّعَلَّقَ بِهِ لَعْدَا فَيهَا يَعْدَى اللَّذَي الْحَيَاةِ الدُّنيا، فَضُرِبَ لَهُمْ مَثَلُ الْحَيَاةِ الدُّنيا بِحَالَ مُحَقَّرَةٍ عَلَى أَنَّهَا زَائِلَةً تَحْقِيرًا لِحَاصِلِها وَتَرْهِيدًا فِيهَا لِأَنَّ التَّعَلَّقَ بِهِ لَعُوقَ عَنْ الْفَلَاحِ قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَعَنْ يُوفَى شُحَة نَقْسِهِ فَأُولَيَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [الْحَشْر: 9]، وَقَالَ: ﴿ وَأَحْضِرَتِ ٱلأَنفُسُ ٱلشَّحَقُونَ عَنْ الْعَلَاحِ قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَحْضِرَتِ الْمَافَ الشَحَقِيقُونَ عَنْ الْفَلَاحِ قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَصْلِعِهُ فَأُولَيَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [الْحَشْر: 9]، وَقَالَ: ﴿ وَأَحْضِرَتِ ٱلأَنفُسُ ٱلشَّحَقَ وَقَانَة عَنْهُ وَعَنْ اللَّيْءَة الْفَرَج وَعَيْرِهِ، وَعَنْ عَنْ وَاللَّيَ اللَّعَاقِ الْوَاحِبُ وَغَيْرِهِ، وَ أَنْ تَتَحْسَنُوا وَتَتَعَوْا وَالَتَ تَعْمَلُونَ فَي اللَّهُ الْتَعْدَى الللَّعَنَا فَي اللَّهُ الْعَرَقِ الْحَدْ مَائَقَ الْوَاحِبُ وَغَيْرِهِ، وَ مَعْتَقُوا وَلَقَ الْوَاحِبُ وَغَيْرِهِ مَنَ اللَّهُ إِن تُحْسَنُوا وَلَتَ تَعْمَا وَالَتَ عَلَيْ وَالَى اللَّعَاقِ الْتَعْلَى اللَّعَنَا اللَّهُ الْعَرْعَانَ عَلَى اللَّعَاقِ الْعَاقِ الْعَنْوا فَا إِنْعَاقَ الْحَدَى مَائَةُ الْعَاقِ الْعَاقِ الْوَاحِنُ وَعَنْ مَاللَهُ عَالَ اللَّعَنَا الْعَاقِ الْعَاقِينَة اللَّعَاقِ الْعَاقُ الْعَنْ مَا عَائِ الْعَاقِ الْعَاقِ الْعَاقِ الْعَاقِ الْعَرْقِ مَنْ مَا مَنْ الْعَنَاقِ الْعَاقِ الْمُ مَائِمُ مَا الْحَيْ الْحَسَرَ إِنَا اللَّ عَاقَ الْعَنْ الْعَاقُولُ مَائُونَ مَا اللَّعَاقِ الْعَاقِ الْعَاقِ اللَعْمَاقِ مَا اللَعْذَي مَاللَّ مَائَعَ مَا عَنَ مَائِعَ مَائَ

<sup>2</sup>- أنظر: آية الله جوادي آملي، <u>التوحيد في القرآن الكريم</u>، تر: دار الصفوة، ط1، (بيروت، دار الصفوة، 1415هـــ/1994م)، ص195–198.



الفصل الأول التمهيري: .....وميزاتها .

الكاملة فيها يأتي دور الحساب على ما قدمه فيها خيرا كان أم شرا لقوله تعالى: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ

مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُرُهُ, ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَكَرًا يَكُوهُ. ﴿ ﴾ الزلزلة 8/7.

يرتكز الحديث عن اليوم الآخر على ثلاثة ركائز أساسية، **الأولى**: ترتبط بكون الحياة الآخر هي الامتداد الطبيعي للحياة الدنيا، **الثانية**: تتعلق بمول ذلك اليوم، وأهم الأحداث التي تقوم فيه، أما **الثالثة والآخيرة: ف**تتلخص فيها النتيجة النهائية له، وهي الجزاء الأوفى الذي يستحقه كل روادها نعيما في الجنة، أو عذابا في النار.

الركيزة الأولى: قبل الانتقال إلى الحديث عن هذا اليوم وتفاصيل ما يحدث فيه مما جاءت النصوص مبينة له، يجدر بنا البدأ بعنصر أساسي غاية في الأهمية للإيمان بهذا اليوم، وهو أن الحياة الآخرة وإن كانت في طبيعتها ومضمونها تختلف عن طبيعة الحياة الدنيا ومضونها، إلا أنها في حقيقتها هي امتداد قيمي للحياة الدنيا، إذ تنتهي فترة الابتلاء واختبار العناصر الانسانية المناسبة لمرحلة الخلود لتبدأ فترة الجزاء والمكافأة والحائزة، ﴿ الَذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالحَيْوَةَ لِبَبُوكُمُ أَيْكُمُ أَيْكُمُ أَحَسَنُ عَمَلاً وَهُو الْعَزيرُ الْغَفُورُ لتبدأ فترة الجزاء والمكافأة والحائزة، ﴿ الَذِي حَلَقَ الْمَوْتَ وَالحَيْوَةَ لِبَبُوكُمُ أَيْكُمُ أَيْكُمُ أَعْ سَلَ اللَّهُ عَالَهُ اللَّهُ عَالَةُ عَالَهُ والحائزة، ﴿ اللَّذِي حَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيْوَةَ لِبَبُوكُمُ أَيْكُمُ أَيْكُمُ أَعْزِيرُ الْغَفُورُ لتبدأ عدرة الجزاء والمكافأة والحائزة، ﴿ الَذِي حَلَقَ الْمَوْتَ وَالحَيْوَةَ لِلبَاوُكُمُ أَيْكُمُ أَعْنَ عَمَلاً وهم الحائزة، في الذي عنورة المواد لتبدأ عام اللك 2، ﴿ لِتُجْزَى كُلُنُ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَى ﴾ طه 15، حيث يتحقق الوعد الرباني بفتح محكمة العدل الالهي التي يصدق فيها قول الحق تبارك وتعالى: ﴿ لاَ ظُلْمُ ٱلْيُوْمَ أُنْ المَوْتَ الْعَالَهُمُ أَلْيُوْمُ الْعَار.

و لهذه الركيزة أهميتها العظيمة كمقدمة أسساسية للإيمان باليوم الآخر من جهتين اثنتين؛ من جهة أن المؤمن به يكون على يقين أن ما يأتيه من في حياته، خيرا كان أو شرا له مآله النهائي في هذه الحياة، ومن ثمّ فإنه لا يعمل إلا العمل الذي يليق بحياة الخلود، حيث بقدر رقي العمل ونضجه وكماله، بقدر ما يعلو مقامه وتكتمل سعادته، ويرتقي في الدرجات العلى من مقامات الجنة.

إن الحياة الدنيا بالمعنى الذي عرضته علينا عقيدة التوحيد يكسبها تلك القيمة التي تجعلها مجالا يتنافس فيه المتنافسون ليقدموا أجود وأجمل وأحسن العمل، لكنها تفقد بمحتها ونضارتها التي تجعلها محالا للتنافس الشريف إذا كانت تنتهي بالانسان في صمت بلا جزاء، هذا الانقطاع الذي تتنغص به لذة الانسان في مكابدة هذه الحياة، إذ لا يعلم متى ينقطع وصالها، وهو ما يجعله متكدرا خشية من زوال نعيمها، أو أنه يشبع جميع رغباته وآماله فيها، ثم لا يعلم ماذا بعد، وهو ما يؤدي به إلى



| عقيرة التوحير ومميزاتها | ىقرىات | (لتمهيري: | لالأول ا | للفصل |
|-------------------------|--------|-----------|----------|-------|
|-------------------------|--------|-----------|----------|-------|

الانتحار ووضع حدٍّ لها لعدم جدوى البقاء فيها، كما هو حال من لا يؤمن بحياة آخرة، أما إذا علم أنها ممتدة إلى حياة أخرى أجمل وأطيب فإن ذلك يشحذ <sup>ه</sup>مته، ويقو عزيمته وإرادته ليحياها بقوة، مسخرا كل حيرالها ومقدرالها، حتى يبلغ الخلود في دار البقاء، حيث نعيمها خالد، وبمجتها لا تزول، وهو ما يزيد الجنة جمالا، ويزداد أهلها فرحا فيها، مصداق ما جاء في قوله عليه السلام: «إذا صار أهل الجنة في الجنة، وأهل النار إلى النار في النار، جيء بالموت حتى يجعل بين الجنة والنار، ثم يذبح، ثم ينادى: يا أهل الجنة خلود ولا موت، ويا أهل النار خلود ولا موت، في فيزداد أهل الجنة فرحا إلى فرحهم، ويزداد أهل النار حزنا إلى حزنهم»<sup>1</sup>.

من الجهة الثانية: وإذا كانت تلك الحياة هي امتداد لهذه الحياة الدنيا، فإن الانسان الذي يقع عليه الجزاء أو العقاب هو ذاته الانسان الذي عاش الحياة الدنيا واعطى فيها من عمله الخير أو الشرير، وليس أحد آخر هو من ينال فيها الجزاء والعقاب، وهذا مصداقا لقوله تعالى: ﴿ بَدَّلْنَهُمَ جُلُودًا غَيْرَهَا ﴾ النسا: 56.

يقول محمد قطب: « وبصرف النظر عن الجانب الديني من هذه الحقيقة الكبيرة، فإنه من الوجهة النفسية البحتة، ومن الوجهة الفنية والجمالية، تصور مريح للنفس، وجميل في حد ذاته، أن يكون المستقر الآخير بعد التجربة المرة الشاقة، امتداد للنفس ذاتها التي ذاقت التجربة، لا لأحد غريب عليها، مقطوع الصلة بها.»<sup>2</sup>. إن هذه الحقيقة التي تتشبع بها نفس المؤمن هي مبعث لراحة نفسية وإطمئنان كبير فيها، لألها تخلصها من القلق القاتل بشأن مآله بعد هذه الحياة، وهو ما تتميز به عقيدة التوحيد من وضوح وحقيقة في هذه الشأن الذي تولى الحق تبارك وتعالى بيانه وتفصيله، خلافا لبعض الديانات الأخرى التي تجعل الجزاء أو العقاب ليس للجسم الذي ارتكبت فيه النفس المعاصي بل الديانات الأخرى التي تحمل المرابعة بعد الموت لتكتسب فيها الخير وتتجنب عمل الشر كما في الديانة الهندية...<sup>3</sup>.

<sup>1</sup>- صحيح البخاري، ك: الرقائق، با: صفة الجنة والنار، ح ر: 6548، ج8، ص 113. <sup>2</sup>- محمد قطب، منهج الفن الإسلامي، ط6، (بيروت/القاهرة: دار الشروق، 1403ه/1983م)، ص175. <sup>3</sup>- أنظر: يسر محمد سعيد مبيّض، <u>اليوم الآخر في الأديان السماوية والديانات القديمة</u>، ط1،( قطر: دار الثقافة، 1412هـ / 1992م)، ص36



الفصل الأول التمهيري: ......وميزاتها .

**الركيزة الثانية**: من الأهمية بمكان معرفة طبيعة ذلك اليوم؛ هل هو يوما عاديا كباقي أيامنا في الحياة الدنيا، أم أنه يوم عصيب؟ تحدث فيه أهوالا تجعل الحليم حيرانا والرشيد ذاهلا، إنه يوم قال عنه الحق تبارك وتعالى أنه ثقيل ﴿ إِنَّ هَتُؤَلَّمَ يُجَبُّونَ ٱلْعَاجِلَةَ وَيَذَرُونَ وَرَآءَهُمْ يَوْمًا ثَقِيلًا ﴾ [الإنسان: 27].؛ ثقيل لشدة ما يحصل فيه من المتاعب والكروب، ثقبل في تبعاته، ثقيل بنتائجه ثقيل في ميزان الحقيقة ، وهو أيضا يوم عسير بما يقع فيه من أحداث، وخاصة على الذين أنكروا، أو جحدوا الإله وقال تعالى: ﴿ فَذَلِكَ يَوْمَبِذٍ يَوْمُ عَسِيرُ ٢٠ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ غَيْرُ يَسِيرٍ ٢٠٠ ﴾ المدثر:9-،10، ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ ٱللَّهَ غَنفِلًا عَمَّا يَعْمَلُ ٱلظَّلِمُونَ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمُ لِيَوْمِ تَشْخَصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَنُ ٢ مُهْطِعِينَ مُقْنِعِي رُءُوسِهِمْ لَا يَرَتَدُ إِلَيْهِمْ طَرْفُهُمْ وَأَفْئِدَتْهُمْ هَوَآ مُ 3 ﴾ إبراهيم 42/ 43، يصف لنا حالهم في ذلك اليوم العصيب، الثقيل، العسير « ... فهذه الصيغة تكشف عن الأجل المضروب لأخذهم الأخذة الأحيرة، التي لا إمهال بعدها. ولا فكاك منها. أخذهم في اليوم العصيب الذي تشخص فيه الأبصار من الفزع والهلع، فتظل مفتوحة مبهوتة مذهولة، مأخوذة بالهول لا تطرف ولا تتحرك. ثم يرسم مشهداً للقوم في زحمة الهول.. مشهدهم مسرعين لا يلوون على شيء، ولا يلتفتون إلى شيء. رافعين رؤوسهم لا عن إرادة ولكنها مشدودة لا يملكون لها حراكاً. يمتد بصرهم إلى ما يشاهدون من الرعب فلا يطرف ولا يرتد إليهم. وقلوبهم من الفزع خاوية خالية لا تضم شيئاً يعونه أو يحفظونه أو يتذكرونه، فهي هواء خواء.. » <sup>2</sup>، إنه عسير وشديد ومفاجئ إلى درجة أن قلوبهم من الرعب بلغت حناجرهم حتى ألهم لا يهمسون ببنت شفة: ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْأَزِفَةِ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَظِمِينَ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ ﴾ عافر 18.

و إنه عسير وشديد ومفاجئ إلى درجة ألهم بعد ظلمهم، وتمردهم على ربهم ساعة الابتلاء، يحاولون استدراك الموقف، ولكن هيهات حيث لم يعد لاستجابة الدعاء أمل، ولا للرجاء محال، وهو ما يرسمه ماثلا أمامهم كألهم يعيشون الحدث حقيقة في ذلك اليوم قوله تعالى: ﴿ وَأَنذِرِ ٱلنَّاسَ يَوْمَ يَأْنِيهِمُ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- أنظر سيد قطب، في ظلال القرآن، ط17، (بيروت: دار إحياء التراث العربي/مؤسسة التاريخ العربي، 1418ه/1987م)، ج6، ص3786، الطاهر بن عشور، المرجع السابق، ج29، ص408 . <sup>2</sup>- سيد قطب، المرجع السابق، ج 4، ص2111.



الفصل الأول التمهيري: .....وميزاتها

ٱلْعَذَابُ فَيَقُولُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ رَبَّنَا آَخِرْنَا إِلَىٰ أَجَلِ قَرِيبٍ نَجُبْ دَعَوْتَكَ وَنَتَّحِ ٱلرَّسُلُّ أَوَلَمْ تَكُونُوَّا أَقْسَمْتُم مِّن قَبْلُ مَا لَكُم مِّن زَوَالِ <sup>(1)</sup> وَسَكَنتُمْ فِي مَسَكِنِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوَا أَنفُسَهُمْ وَتَبَيَّك لَكُمُ كَيْفَ فَعَلْنَا بِهِمْ وَضَرَبْنَالَكُمُ ٱلْأَمْثَالَ <sup>(1)</sup> ﴾ إبراهيم 45-47.

وإذا كان هذا المشهد الأول من مشاهد اليوم الآخر الذي يصور فيه أول أحداثه بعد النفخ في الصور والقيام لرب العالمين بمذه الصورة المروعة، فإنه يتبعه مشهد ثان لا يقلّ ثقلا وعسرا وإرعابا، فيه يحشر الناس لرب العالمين فرَمَامين دَابَقَوْ في الأَرْضِ وَلَا طَنَبِر يَعْلِمُ يَجْنَاحَتُه إِلَا أَمُمْ أَمْنَالُكُمْ مَافَرَطْنَا في فيه يحشر الناس لرب العالمين فرَمَامين دَابَقَوْ في الأَرْضِ وَلَا طَنَبِر يَعْلِمُ يَجْنَاحَتُه إِلَا أَمُمْ أَمْنَالُكُمْ مَافَرَطْنَا في أَلَكَرَضِ وَلَا طَنَبِر يَعْلِمُ يَجْنَاحَتُه إِلَا أَمُمْ أَمْنَالُكُمْ مَافَرَطْنَا في فيه يحشر الناس لرب العالمين فرَمَامين دَابَقَوْ في الأَرْضِ وَلَا طَنْبِر يَعْلِمُ يَجْنَاحَتُه وَلَقْنَ عَشَمُونَ مَا الْعَامِ لَكُونَ في الموازين فوقَضَعُ الْمَوَزين ٱلقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِينِيمِ مِن شَيْعُ فَمَا مَنْ مَنْ مَنْ أَوْنِ كَان مِنْعَام 86، فتوضع الموازين فوقضع ألموزين آلقِسْطَ لِيَوْمِ اللَّالم يَعْشَ فَيْنَا في مَعْنَا وَلِن كَان مِنْ الْعام 86، فتوضع الموازين في وَقَضَعُ أَلْمَوْزِينَ آلَقِسْطَ لِيوم 47، اللانبياء: 47] وينصب الصراط فران كان مُنْعات هم قون خَبْتُ وَيْن خَرْدُونَ يَعْلَمُ وَلَه بَعْنَا مَنْ مَابِي وَلَا مَالْعَان و 47، وتعرض الصحف في فَامَامَن أُوقي كِنْبَهُ بِيمِينِه في فَسَوْنَ عُكَاسَبُ حِسَابًا بِيبِيرًا لَنَكْمُون 47، وتعرض الصحف في فَامَامَن أُوقي كِنْبَهُ بِيمِينِه في فَسَوْق يُمَامَ أُوقي كِنْبَهُ بِيمِينِه في فَيْسَ حَسَن وبلا في في أَلْمَ مَنْ أُوقي كَنْبَهُ بِيمِينِه وي 47، وتعرض الصحف في فَامَامَن أُوقي كِنْبَهُ بِيمِينِه في فَيْسَمُون في قَتْعَرض الله على الله مَنْ الله مَنْ والله مَن والله واللمان وسما المال وسابا وسابا والا في في أول فا مان الله مان وسابا وسابا والله والله والله والله والله والما والله الما والله والله في في أَنْ والله في في فَيْسَ في فَالله من والله والله والله والا يسمون والله في في في من والما والله ويوم ويتعام والما والما والما والله والما والن في مُنْ في في أَنْ في من مَن في في في في مُنْ في من مَنْ في في مَن مَنْ في في فَيْسَ في ما والله والله والما المور ما الما والما الله ما ولما الما والما الموا والم

**الركيزة الثالثة: و**تتلخص فيها النتيجة النهائية لتلك الأحوال السابقة كلِّها، وهي الجزاء الأوفى الذي يستحقه كل روادها نعيما في الجنة، أو عذابا في النار.

إن من حكمة الله تعالى في بيان المآل الذي ينتهي إليه جميع الناس، بعد سؤوالهم وعرض صحفهم، أن اسهب في تعداد أشكال النعيم وتفصيل دقائقه فقال مثلا عن الجنة: ﴿ وَمَن يَعْمَلَ مِنَ ٱلصَّكِلِحَتِ مِن ذَكَرٍ أَوَ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأَوْلَبَهِكَ يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَةَ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا ﴾ النساء 124، فهم لا



الفصل الأول التمهيري: ......وميزاتها

يدخلون الجنة وحسب، بل إنه من عدل الله جل وعلا أن لا يضيع من عملهم شيء، ثم يبشرهم بما تبتهج به أنفوسهم التي فازت بالنعيم: ﴿ يُبَشِّرُهُمْ رَبُّهُم وِبَحْ مَةٍ مِّنْهُ وَرِضُوَنٍ وَجَنَّتِ فَمُمْ فِيهَانَعِيمُ مُُقِيحُ ٢٠ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ أَجْرُ عَظِيمُ ٢٠ ﴾ التوبة 21-22، يقول ابن عاشور: «وَالتَّبْشِيرُ: الْإِخْبَارُ بِحَيْر يَحْصُلُ لِلْمُخْبَر لَمْ يَكُنْ عَالِمًا بِهِ.فَإِسْنَادُ التَّبْشِير إلى اسْم الْجَلَالَةِ بصِيغَةِ الْمُضَارِع، الْمُفِيدِ لِلتَّجَدُّدِ، مُؤذِنٌ بتَعَاقُب الْخَيْرَاتِ عَلَيْهِمْ، وَتَجَدُّدِ إِدْحَال السُّرُور بذَلِكَ لَهُمْ، لِأَنَّ تَحَدُّدَ التَّبْشِير يُؤْذِنُ بِأَنَّ الْمُبَشَّرَ بِهِ شَيْءُ لَمْ يَكُنْ مَعْلُومًا لِلْمُبَشَّر (بفَتْح الشِّين) وَإِلَّا لَكَانَ الْإِخْبَارُ بِهِ تَحْصِيلًا لِلْحَاصِلِ»<sup>1</sup>، ثم بعد ذلك يعرض ألوان النعيم فيها، كقوله: ﴿ يَوْمَ تَرَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَكَتِ يَسْعَىٰ نُوَرُهُم بَيْنَ أَيْدِيمٍمْ وَبِأَيْمَنِهِم بُشْرَىكُمُ ٱلْيَوْمَ جَنَّتُ تَحْرِي مِن تَحْرِيهِمْ أَلْأَنْهَرُ خَلِدِينَ فِيها أَذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ الحديد 12، ﴿ إِنَّ ٱلْأَبُرَارَ لَفِي نَعِيمٍ (٢) عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ يَنْظُرُونَ (٢) تَعَرِفُ فِي وُجُوهِ بِهُ نَضْرَةَ ٱلنَّعِيمِ (٢) يُسْقَوْنَ مِن تَحِيقٍ مَّخْتُومٍ ( ) خِتَمُهُ مِسْكٌ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ ٱلْمُنَنْفِسُونَ ( ) ﴾ المطففين 22-26، ولا يزال النعيم وافرا: ﴿ فَوَقَنْهُمُ ٱنَّهُ شَرَّ ذَلِكَ ٱلْيَوْمِ وَلَقَنْهُمْ نَضْرَةً وَسُرُورًا ١٠ وَجَزَنِهُم بِمَا صَبَرُوا جَنَّةً وَحَرِيرًا ١٠ مُتَّكِينَ فِبهَا عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ لَا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْسَا وَلَا زَمْهَرِيرًا 🖤 وَدَانِيَةً عَلَيْهِمْ طَلَالُهَا وَذُلِكَتْ قُطُوفُهَا نَذْلِيلًا 🎲 وَيُطَافُ عَلَيْهِم بِنَانِيَةٍ مِن فِضَةٍ وَأَكْوَابِكَانَتْ قَوَادِيزًا (10) قَوَادِيزأمِن فِضَةٍ قَدَّرُوهَانَقْدِيرًا (11) وَيُسْقَوْنَ فِيهَا كَأْسًا كَانَ مِزَاجُهَا ذَبْجَبِيلًا (11) عَيْنَافِيهَا تُسَمَّى سَلْسَبِيلًا ١٠ ٢ وَيَفُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَنَّ مُخَلَّدُونَ إِذَا رَأَيْنَهُمْ حَسِبْنَهُمْ لَوُلُوًا مَنتُورًا (١) وَإِذا رَأَيْتَ مَرَ رَأَيْتَ نِعِياً وَمُلْكَاكِم يرًا (٢) عليهُمْ ثِيابُ سُندُسٍ خُضَرٌ وَإِسْتَبَرَقٌ وَحُلُوا أَسَاوِرَ مِن فِضَّةٍ وَسَقَنهُمْ رَبُّهُمْ شَرَابًا طَهُورًا ٢٠ ﴾ الانسان 11-21....إلخ.

إننا إذا أردنا أن نفهم فلسفة هذا الخطاب علينا أن نربطه بالمنعم، إذ كلٌّ يعطي على قدره، وعطاء الله من ملك لا تنفد خزائنه، فهو متصف بالكمال، والجمال، بقدر كمال الواهب، وجماله.

من جهة أخرى إن الله تعالى كما وصفنا سابقا يحبب نفسه سبحانه لعباده حتى يعرفوا قدره فيحبوه، ويستسلموا لأمره، ويخلصوا له في عبادته، ومن ثم كان هذا العرض لصور النعيم في الجنة، هو تعريف بصفات الكمال الالهي كما تتجلى في ركن من أركان الإيمان، والتي تثبت أنه وحده

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- الطاهر بن عاشور، المرجع السابق، ج10، ص 149.



الفصل الأول التمهيري: .....وميزاتها

المستحق للألوهية، ووحده المستحق للعبادة.

بالمقابل لهذا النعيم يحرر القول في حقيقة العذاب وفضاعته لئلا يكون للناس على الله حجة، إذ من شأن هذا العرض المفصل لصور العذاب أن تنذر المقصرين، والجاحدين أن ما هم فيه من غواية وضلال واستكبار لا يخفى على الله، ولا يضيع منه مثقال حبة من خردل، وكفى بالله حسيبا.

من هذا المنطلق يعرض صور العذاب انطلاقا من المذلة التي تصيبهم لما يعلموا مآلهم إلى النار ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسَـتَكُبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدَخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ غافر 60، ثم إلى سؤال الخزنة التهكمي عن تنكرهم لما جاء به الأنبياء والرسل بالكتب التي تنذرهم بهذا المصير ﴿ تُكَادُ تَمَيَّزُ مِنَ ٱلْغَيْظِ كُلَّمَا أَلْقِيَ فِيهَا فَوْجٌ سَأَلَهُمْ خَزَنَهُمَا أَلَدٌ يَأْتِكُوْ نَذِيرٌ ﴾ الملك 8، إلى سرد جزائهم الموعود وصنوف العذاب المسلط عليهم كما في قوله: ﴿ وَٱسْتَفْتَحُوا وَخَابَ كُلُّ جَبَّ ارٍ عَنِيدٍ ٢ مِّن وَرَآبِهِ عَجَهَنَّمُ وَيُسْقَىٰ مِن مَّآءٍ صَدِيدٍ ٢٠ يَتَجَرَّعُهُ، وَلَا يَكَادُ يُسِيغُهُ، وَيَأْتِيهِ ٱلْمَوْتُ مِن كُلِّ مَكَانِ وَمَا هُوَ بِحَيِّتِ وَمِن وَرَآبٍهِ، عَذَابٌ غَلِيظٌ ٧ ﴾ إبراهيم 15-17، تتلخص صورة العذاب في مشهد واحد، بله في كلمتين اثنتين ترسمان المشهد كله بحركاته ومشاعره وألامه، إلهما كلمتي «يتجرعه» و«لا يكاد يسيغه»، وفي قوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِتَايَنتِنَا سَوْفَ نُصَّلِيهِمْ نَارًا كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُوا ٱلْعَذَابَ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَزِبِزًا حَكِيمًا ﴾ النساء 56، وعن لباسهم فيهاو شكل التعذيب المسلط عليهم قال: ﴿ فَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ قُطِّعَتْ هُمْ ثِيَابٌ مِّن نَّارٍ يُصَبُّمِن فَوْقِ رُءُوسِهُمُ ٱلْحَمِيمُ الله يُضْهَرُ بِهِ، مَا فِي بُطُونٍ مَ وَٱلجُلُودُ أَن وَلَمُ مَتَقَدِمِعُ مِنْ حَدِيدٍ (1) حُكَمًا أَرَادُواأَن يَخْرُجُوا مِنْهَا مِنْ غَيرٍ أَعْبِيدُواْ فِيهَا وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْحَرِبِقِ ٢٠) ﴾ الحج 19-22، إنه منهى الذل والإهانة أن لا يجدوا حتى مجالا للتنفس خارجها ثم العودة إليها، وكل ذلك مقصود بيانه وتبصير العباد به حتى يكون على بيّنة من أمرهم ومصيرهم، فإذا اختاروه فلا يلومون إلاً أنفسهم.

و إذا كان الله في النموذج السابق يحبب نفسه لعباده حتى يقبلوا عليه بحب وإخلاص، فإنه في هذا الموضع يخوف عباده من عقابه الذي توعد به الغافلين والكافرين، ويغلظ القول فيه حتى لا يغفلوا



لالفصل الأول التمهيري: .....وميزاتها وميزاتها

عن حالهم في ذلك اليوم، إنه عذاب فوق طاقة البشر، وفوق قدرة التصور على تخيله، لذلك فعلى الذين غفلوا عنه أن يتأملوا في تصويره وأوصافه عَلَّهُ يوقض فيهم فطرتهم التي حجب عنها الران الشعور بالحقيقة، والاستعداد لها قبل فوات الأوان.

في المشهد الثالث يصور القرآن الكريم المحادثة الدائرة بين أهل الجنة وأهل النار، فبعد أن يستقر كل فريق في داره، ويبدأ النعيم والعذاب في كل منهما، يتساءل كل فريق عن مصير الفريق الآخر، وقد سجل القرآن هذا الحوار ومضمونه: ﴿ وَنَادَىٓ أَصْحَنَبُ ٱلجُنَّةِ أَصْحَبَ ٱلنَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقًا فَهَلْ وَجَدِتُمُ مَّا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقًّا قَالُواْ نَعَدٌّ فَأَذَّنَ مُؤَذِّنُ بَيْنَهُمْ أَبَ لَعَنةُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلظَّالِحِينَ (\*\*) ٱلَّذِينَ يَصُدُّونَ عَن سَبِيلِٱللَّهِ وَبَبْغُونَهَا عِوَجًا وَهُم بِٱلْآخِرَةِ كَفِرُونَ (10) وَبَيْنَهُمَا حِجَابٌ وَعَلَى ٱلْأَعْرَافِ رِجالٌ يُعْهُفُونَ كُلًّا بِسِيمَ هُمَّ وَنَادَوْا أَصْحَبَ ٱلجُنَّةِ أَن سَلَمٌ عَلَيْكُمْ لَمَ يَدْخُلُوهَا وَهُمْ يَطْمَعُونَ ٢٠ وَإِذَا صُرِفَتْ أَبْصَرُهُمْ نِلْقَاءَ أَصْحَبِ لَنَّارِ قَالُوا رَبَّنَا لا تَجْعَلْنَا مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ الله وَادَى أَحْدَبُ ٱلْأَعْرَافِ رِجَالًا يَعْرِفُونَهُم بِسِيمَاهُمْ قَالُوا مَا أَغْنَى عَنكُمْ جَمْعُكُمُ وَمَا كُنتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ (1) أَهْتَوُلاً وَ ٱلَّذِينَ أَقْسَمْتُمْ لا يَنَالُهُمُ ٱللَّهُ بِرَحْمَةٍ أَدْخُلُواْ ٱلجُنَّةَ لا خَوْفٌ عَلَيْكُرُ وَلا أَنتُمْ تَحْزُفُونَ (1) وَنَادَى آصُحَبُ ٱلنَّارِ أَصْحَبَ ٱلجُنَّةِ أَنَّ أَفِيضُواْ عَلَيْ نَامِنَ ٱلْمَاءِ أَوَّ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ فَالُوَّا إِنَ ٱللَهَ حَرَّمَهُ مَا عَلَى ٱلْكَنِفِرِين () ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ دِينَهُمْ لَهُوًا وَلَعِبًا وَغَرَّتْهُمُ ٱلْحَيَوَةُ ٱلدُّنْيَأَ فَٱلْيَوْمَ نَنسَنِهُمْ كَمَا نَسُواْ لِقَاءَ يَوْمِهِمْ هَنذا وَمَا كَانُوا بِتَايَنِيْنَا يَجْحَدُونَ ٢٠ ﴾ الأعراف 44-51 في هذا المقطع يبرز مشهد من أكثر المشاهد إيلاما لأهل النار<sup>1</sup>، مشهد فيه كثير من الإهانة والخزي والذلة والهوان، لأن فريق الخائبين يتعرض للتهكم من السخرية من أهل الجنة الذين يستفسرون عما آلوا إليه، أهو حق كما توعدهم به الحق تبارك وتعالى؟ كما وجدوا هم ما وعدوا به حقا؟

ثم يأتي دور أهل الأعراف الذين يزيدون على حسرتمم حسرة، وعلى غيظهم غيظا عندما يسخرون من أَيْمَانٍ حلفوها أن لن يدخل الجنة المومنون الذين اتخذوا إلى ربّهم سبيلا، فإذا بمم يفاجؤونهم فرحين بما آتاهم الله من فضله، وبما أغدق عليهم من نعيمه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- سيد قطب، المرجع السابق، ج3، ص1290.



الفصل الأول التمهيري: .....

وتبلغ الحسرة أوجها، وحيبة الأمل غايتها عندما يتوسلون إلى أهل النعيم أن يعودوا عليهم بفضل من الماء أو من الطعام<sup>1</sup>، فتأتي الإجابة مبكتة لهم أن الله حرمهما على الكافرين، الذين اتخذوا دينهم لهوا ولعبا وغرقم الحياة الدنيا التي استدرجهم الله بنعيمها، إنه الألم الذي لا يرجى برؤه، والحسرة التي لا سقف لحدها، إنه الجمال في البلاغة، والتذكير في الإنذار لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد.

إن هذا العرض المفصل بهذا الأسلوب الرائع لحقائق اليوم الآخر له غايتين اثنتين في تقديري؛

الأولى: إن الأجمل في هذا المقام المروع أنه يجعل الأنسان وهو يعيش هذه الأحداث تحدث له عملية مشاركة وجدانية إذ «... لم يعد ذلك العالم الذي وعده الله الناس، بعد هذا العالم الحاضر، موصوفاً فحسب، بل عاد مصوراً محسوساً، وحياً متحركاً، وبارزاً شاخصاً.. وعاش المسلمون في ذلك العالم عيشة كاملة. رأوا مشاهده وتأثروا بها، وحفقت قلوبهم تارة، واقشعرت جلودهم تارة، وسرى في نفوسهم الفزع مرة، وعاودهم الاطمئنان أخرى، ولاح لهم من بعيد لفح النار، ورفت إليهم من الجنة أنسام! ومن ثم باتوا يعرفون ذلك العالم تمام المعرفة قبل اليوم الموعود.»<sup>2</sup>، ففي الوقت الذي يستشعر فيه هول الموقف وخطورة التغاضي عنه والانغماس في اتباع الهوى، تتحقق غايتها الروحية وهي إحياء الضمير الانساني، ومقصدها العملي حيث تميئه تلك المشاركة لإحداث مراجعة ذاتية لأفعاله، تُختبر من خلالها مدى قدرته على تحمل هذه الأحداث التي ستكون حقيقة يوما ما، وهو ما يدفع إلى تقويم سلوكه وأعماله لتجاوز هذا اليوم وأحداث اليق ما،

من جهة ثانية، وفي الوقت ذاته –الذي تتحقق فيه المعرفة الكاملة بحقيقة هذا اليوم، حتى إذا صارت أمرا واقعا وعيانا يشاهدونه، لم يفاجأ الجاحدون . بما هم آيلون إليه مفاجأة الجاهل، بل يذهلون ذهول العارف المفرط، النادم على ما أحل نفسه فيه من مقام الخزي ودار الندامة– يقيم عليهم الحجة البالغة التي يوصد بعدها باب الاعتراض والمراجعة وهذا الأمر مؤلم شدة الإيلام لمن لا ينفعه ندم، ولا يرجو نجاة..

- <sup>1</sup>- أنظر: الطاهر بن عاشور، المرجع السابق، ج 8، ص 148.
  - <sup>2</sup>- سيد قطب، االمرجع السابق، ج3، ص 1283.



الفصل الأول التمهيري: .....وميزاتها الفصل الأول التمهيري: ....

**الثانية**: هي عرض حقائق الإيمان بهذا الركن بصورة فنية فائقة الجمال تترك أثارا عميقة في النفس مهما تكبرت هذه الأخيرة، وتنكرت لها، لأنها في جميع الأحوال لن تستطيع بسهولة التخلص من تذكر تلك الحقائق والمشاهد المعروضة مهما حاولت تجاهلها أو نسيانها.

و في هذا العرض المؤسس على عملية التذوق لحلاوة النعيم وجماله، وسماحة العذاب وقبحه وفضاعته، أي تنبني الصورة الجمالية فيه على ثنائية اللّذة والألم، نجد التداخل والتقاطع بين البعد العقدي والجمالي الذي يحققه هذا التصوير القرآني لركن الإيمان باليوم الآخر، إنه يريد أن تتحرك في القلوب والوحدانات عن طريق هذا التصوير فطرة الإيمان بالله، وبكل ما حاءنا الخبر فيه عن الله، وخاصة القضايا الغيبية التي يتحقق فيها الإيمان عن طريق تصديق الحق تبارك وتعالى فيما أخبر عنه باعتبار أن ليس للعقل فيه إلا إدراك الخبر والوعي عن المخبر فيما أخبر عنه، ولذلك كان للتصوير الفي دوره البالغ الأهمية في تحقيق تلك الغاية، إذ يلج إلى العقل ويرسخ فيه هذه الحقائق لا من خلال الأدلة والبراهين وحسب، بل عن طريق الوجدان والأحاسيس والشعور والقلب، فيغلق عليه كل المنافذ التي تدخل الريبة والشك إلى القلب والعقل معا وهو ما يميز عقيدة التوحيد الإسلامية.

الفصل الأول التمهيري: ...... وميزاتها الفصل الأول التمهيري: ....

المبحث الثابى: مميزات عقيدة التوحيد

بناء على ما عرضناه ملخصا عن عقيدة التوحيد يمكننا أن نستخلص بعض المميزات لعقيدة التوحيد وأهمها:

المطلب الأول: منهج متكامل: تتميز عقيدة التوحيد كما جاءت بما تعاليم الوحي بألها منسجمة ومتكاملة في كلياتها وجزئياتها، ويبرز ذلك من خلال فكرتين رئيستين <sup>ه</sup>ما: أن الله عز وجل هو الإله الكامل المطلق ومن ثم فهو رمز الكمال والجمال والجلال، ورمز السمو والرفعة والرقي.

و أن الانسان هو المخلوق العابد الساعي لتحقيق الذات، الباحث من خلال سعيه في هذه الحياة لتحقيق الذات عن الكمال والسمو والرفعة التي فطرت روحه على الشعور بما.

أولا: الله رمز الكمال والسمو: فالله تعالى بتلك الصفات العلا والأسماء الحسنى التي عرض علينا نفسه من خلال الوصف بما في الكتابه المقروء والمنظور تجلى لنا الكمال المطلق والسمو والرفعة الكاملين التي تشكل رمزا للإنسان يسعى إلى الارتقاء والسمو إليه.

فمن جانب الله سبحانه وتعالى فقد شرع لهذا الإنسان ما يمكنه من تحقيق ذلك السمو والارتقاء قدر الطاقة وبقدر ما ترتفع همته حيث شرع لهم من الوحي ما يخط لهم به معالم الطريق إلى المثال والرمز الذي يسعون للارتقاء إليه بقيمه وتعاليمه وقوانينه وسننه التي لم تترك مجالا من حيالهم إلا ووضعت له ما يضبطه ويحفظ على صاحبه وجوده وكرامته وإنسانيته.

أن الله تعالى لما خلق الانسان و لم يزل في عالم الغيب أخذ عليه العهد اعترافا بربوبيته تعالى فاعترف الانسان بأن الله ربه وخالقه ومعبوده وحده لا شريك له، في الوقت الذي اقتضت مشيئة الله أن يكون هذا المخلوق متحررا من أي حبرية في مسيرة حياته حتى ولو كانت متعلقة بالاعتراف بوجود الخالق والايمان به وعبادته عز وجل، فارتباط الانسان بالميثاق والعهد الذي أخذه على نفسه فيه تحرير الانسان من عبودية الأوثان والأصنام على اختلاف أنواعهما وأشكالهما لأن في ذلك قضاء على الذات التي يسعى الانسان دائما إلى إثبالها وتحقيقها بطرق عدة من بينها عملية التحرر من القيود المكبلة له بما فيها قيد العبودية لكل ما هو ناقص وأدين منه قيمة ورفعة وكرامة، ومن ثم كان ارتباطه بعبادة الله الكامل المطلق ارتباط بما هو أسما وأرقى كمعبود كامل في ذاته وصفاته وأفعاله مستحقا



الفصل الأول التمهيري: .....

وحده للعبادة، هذه الأخيرة التي رغم كونها لون من ألوان العبودية إلا أنها عبودية محررة له تسمو به وترفعه تناغما وتكاملا وإنسجاما مع فطرته التي ترجع إلى أصله الروحي الذي ارتبط بالمعبود المطلق وفي ذلك غاية كمال الذات الإنسانية في فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ﴾ الروم 30، وتكامل في المنهج الذي جعله الله في هذه العقيدة التي جاءت تعاليمها لصلاح هذا الانسان المادي الانتفاعي، والروحي السامي.

فمن عجائب لحلق الله عز وجل أنه جعل في التركيبة الإنسانية جانب سماوييربط الانسان بكل ما هو سامي وروحي في وجوده على هذه الأرض، وجانب أرضي يربطه أيضا بكل ما هو أرضي ومادي وطيني، وبين طرفي هذه الثنائية جعل له عنصرا وسيطا يسمى القلب، هذا الأخير هو الذي يأخذ من الجانب السماوي ويضخ في الجانب الأرضي فيرتقي بهذا الأخير الذي اختلط بالروح السماوي فيجعله ساميا عن الدرك الحيواني متطلعا إلى انسانية روحية عالية، ويأخذ من الجانب الأرضي فيضخه في الجانب السماوي فيجعله واقعيا بعيدا عن الميتافيزيقا الحالة التي لا علاقة لها بما هو انساني بحت.

و عليه فإن هذه العقيدة ترفع الإنسان إلى آفاق السماء ارتقاء وسموا، دون أن تخلع قدميه عن الأرض التي حلق ليعيش ويمارس إنسانيته عليها ﴿ إِنِّى جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ البقرة30، وفي هذا المحال يحدث التكامل في الانسان بين قواه العقلية والجسدية والوحدانية، إذ بالأولى والثانية تترسخ قدمه في هذه الأرض التي يعمرها ليحيا على أديمها محتازا فترة الابتلاء الذي قدره الله له، لأحل منافعه المختلفة التي تجعل الحياة عليها ممكنة ومحققة لغاية الخلق، وبالوحدان والروح يسمو عن طينها وغرورها والاحلاد إليها ليحقق انسانيته التي تتشوف إلى الكمال والخلود بعيدا عن هذه الأرض الفانية.

إذا تجاوزنا هذه المرحلة من الحياة إلى المرحلة الثانية أين يتحقق للإنسان الخلود الذي يسعى إليه وجدناه مرتبطا ارتباطا وثيقا بممارسته للحرية في الحياة الدنيا حين انجازه مهامه على الأرض التي تكمل شعوره بالحرية عند تحمله للمسؤولية، لأن هذه الأخيرة لا يتحملها إلا كامل الأهلية أما الناقص الأهلية والحرية فتنقص مسؤوليته بمقدار نقصان حريته وفي ذلك شعور بنقصان الذات، وفي الوقت ذاته تضبط تلك الحرية الفطرة االاولى الكامنة فيه التي ترده إلى عبادة الذي فطر على



الفصل الأول التمهيري: ......

الارتباط الروحي به.

— إن أهم شيء في هذا التنسيق المتكامل والانسجام التام بين هذه الظواهر المختلفة هو معرفة أصل منشئها ومقدرها على هذا الوجه الذي ترتبط فيه كل أجزاء الكون بعضها ببعض ارتباطا تتكامل فيه الوظائف، وتتحقق فيه الحياة بين عناصره كلها الجامد منها والحي، الفرد والمجتمع، الانسان وسائر الموجودات الأخرى.

**المطلب الثاني: طاقة نفسية: و**إذا كانت هذه العقيدة على هذا القدر من الانسجام والتكامل بين كلياتها وجزئياتها، فإنما في ميزة أخرى من مميزاتها تجعل حاجة الانسان إليها لا بديل عنها مهما كان عاقلا ومفكرا وفاعلا، وإذ إنها تمنح الانسان طاقة نفسية عالية جدا من جهة أنها تحقق له:

أ- الشعور بالانتماء من حيث أصله الذي يرجع إلى الله الخالق المدبر لشؤونه في هذه الحياة الدنيا وفي الآخرة؛ خلق الله هذا الانسان مفكرا وعاقلا، يربط الاسباب بمسبباتها، والمقدمات بنتائجها، لذلك لن تستقر نفسه، ويهدأ فكره حتى يعرف الأصل الذي كان سببا في وجوده في هذا العالم؛ هل وجوده صدفة وبالتالي فهو كالطفيليات التي تنبت بشكل عشوائي؟ أم أنه قذف به من المجهول أو العدم، فكيف يوجد المعدوم غير المعدوم...الخ من التساؤلات التي لا تتوقف حتى تجد الإحابة الشافية عليها، ولذلك فمن حكمة الله أن أخبر هذا الانسان بأصله وأشفى رغبته الملحة لإدراك هذه الحقيقة حتى يُجمع شتات نفسه وتفكيره، فيشعر بالانتماء والأصالة والقيمة، ومن شأن هذا الشعور أن يكسبه طاقة نفسية هائلة ليستمر في هذه الحياة التي لم يخلق فيها عبثا و لم يكن هملا، بل الله خالقه من العدم في أحسن تقويم، ومصوره في أحسن صوة، وهو مرتبط بهذا الأصل العظيم منذ أخذ الله منه العهد بألوهيته وربوبيته له فاعترف له بذلك، ولا يزال هذا الارتباط وثيقا إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها بالعبودية والخضوع له عز وجل.

كما أنه يكتسب قوة الانتماء والوجود والاستمرار عندما يشعر أنه ليس وحده في هذا الوجود، بل الكون كله مخلوق من مخلوقات الله العابدة له، المسخرة لخدمة هذا الإنسان فيتولد في نفسه شعور بحميمية لهذا الكون فيأنس بوجوده بين أحضانه ليعزفا معنا لحن العبودية لله خالقهما ومدبر شؤولهما لطفا ورحمة بهما.



لالفصل الأول التمهيري: .....وميزاتها ....

ومن أعظم ما يولد الشعور بالانتماء ويكسبه صاحبه طاقة روحية عظيمة هي فطرة الله هذا الانسان أن يعيش في إطار الجماعة التي يرتبط كما بعلاقات وروابط احتماعية قوية لا يستغني عنها في قضاء حاجاته المادية والإنتفاعية، بل والأهم من ذلك ألها تلبي حاجاته الروحية التي هي مطلب انساني أرقى من مطلبه المادي، إذ لا يشعر الانسان بذاته إلا إذا تحقق له هذا المطلب الذي يلبي له الشعور بالأمن والأطمئنان النفسي اللذين هما من أعظم مقاصد هذه العقيدة، فيعملان على تعبئته نفسيا وروحيا لينطلق بعدها في انجاز مهمامه في الحياة دون شعور بالخوف أو التوجس من الهلاك<sup>1</sup> لأنه يعيش في كنف الجماعة قويا عزيزا يشعر بالوحدة تقوي ضعفه وتعزز أمنه فتدفعه دائما صوب أهدافه.

ب– التشريف والتكريم:

1/ شرف الخلق لقد تحدثا عن خلق الله لهذا الإنسان في أحسن تقويم وأجمل صورة، ومن اللافت للانتباه أن الله تعالى في موضع الحديث عن شرف هذا الخلق وقيمته يقول: في قَالَ يَتَابِلِسُ مَا مَعَكَ أَن تَسْجُدُ لِمَا خَلَقَتُ بِيدَى أُسْتَكْبَرْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ آلَكَالِينَ في ص 75 فهو إذ يذم ويستنكر على إبليس منعك أن تستجد لما خلق أستكبرت أم كُنت من آلكالين في ص 75 فهو إذ يذم ويستنكر على إبليس عدم تنفيذ أمر السحود يذكره أن هذه القيمة وهذا الشرف الذي اكتسبه هذا المخلوق إنما ترجع نسبته إلى أصله وهو شرف صانعه ومبدعه، شرف الذات العلية المقدسة والمترهة عن النقصان، ولذلك بعيدا عن التحسيم والتمثيل الذي يتتره الله عنه، تحمل الآية بلفظها بعدا نفسيا عميقا، إذ لم يصف الله شيئا حلقه بأنه حلقه بيديه الذي يتتره الله عنه، تحمل الآية بلفظها بعدا نفسيا عميقا، إذ لم يصف الله شيئا حلقه بأنه حلقه بيديه الكريمتين إلا الانسان الذي خلقه على غير مثال سابق وأبدعه وبداعا فأعطاه صورة متميزة عن بقية الحلق بعد تسويتها وإذا حي حلقه على غير مثال سابق وأبدعه (بداعا فأعطاه صورة متميزة عن بقية الحلق بعد تسويتها وإذا حاز القول والتفنين في تصويرها المقدر الذمو ر والمسيطر عليها لا يتولى بيده إلامر الكرم الكبير القدر الرفي والتعظيم له؛ إذ العظيم الشأن المقدر للأمور والمسيطر عليها لا يتولى بيده إلا الممر الكبير القدر الرفيع القيمة»<sup>2</sup>، وفي ذلك دليل على العناية الشديدة كما قال الرازي: «إن الأمر الكبير القدر الرفيع القيمة»<sup>2</sup>، وفي ذلك دليل على العناية الشديدة كما قال الرازي: «إن السلطان العظيم لا يقول العمل بالي أكمر الكبير القدر الرفيع القيمة»<sup>2</sup>، وفي ذلك دليل على العناية الشديدة كما قال الرازي: «إن المرمو الكبير القدر الرفيع القيمة»<sup>2</sup>، وفي ذلك دليل على العاية الشديدة كما قال الرازي: التحسيم النه العمل شيء بيده إلا إذا كانت عنايته مصروفة إلى ذلك العمل. فإذا المول العمل في العمل. فإذا المحلين العمل الخان العمل الحمل من وإذا عنه»<sup>3</sup>.</sup>

- <sup>2</sup>- عبد المجيد النجار قيمة الانسان، ط1،( الرباط: دار الزيتونة للنشر، 1417ه/1996م)، ص 13-14.
- <sup>3</sup>- محمد بن عمر الرازي، مفاتيح الغيب (التفسير الكبير) ط3، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، 1420ه)، ج26، ص31-32.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- أنظر محمد التومي، المجتمع الإنساني في القرآن الكريم، ط2، (تونس: الدار التونسية للنشر/ الجزائر المؤسسة الوطنية للكتاب، 1990)، ص183.

لالفصل الأول التمهيري: .....وميزاتها .

إن التعبير عن خلق الانسان بهذه العناية الشديدة، والصورة الجميلة له كبير الأثر في نفسه، إذ يغمره ويستغرقه الإحساس بقيمته ومكانتهعند الله عز وجل الذي« أنعم عليه من كمال الصورة واعتدال الخلقة وفصاحة اللسان وسلامة الهيئة من تشويه ونقص عضو ولحوق خلل حتى يبقى صحيحا سليما، يسلك من طاعة الله طريقا قويما، وتستحسن الأبصار والبصائر صورته ولا تمج الطباع حلقته، وهذه نعمة من الله عليه وهي موهبة وخصوصية»<sup>1</sup>، فهو ليس شيئا من هذا الوجود كبقية الأشياء والموجودات قيمته من قيمتها، ووجوده من وجودها، بل هو خلق وكائن متميز عنها جميعا، له مكانة خاصة عند الله، وله قيمة متميّزة في هذا الوجود ترفعه عن موجودات هذا الكون لما كان بينه وبين الله تعالى من قرب الاتصال الذي يختلف فيه عن الخلق بأمر كن فيكون<sup>2</sup>و لا يخفى ما يستبطنه ذلك المعن من الاشعار بالرفعة والاستعلاء.

2/ **رفعة التكليف وعز العبودية**: كذلك يحض الانسان في ظل هذه العقيدة بالرفعة والتشريف من جهة تكليف الله له بمهام الخلافة.

فالانسان لا يستطيع أن يحيا من غير شعور بقيمته وذاته ووجوده لأن حقيقة هذا الوجود يرجع إلى أصله وهو الله الموجد له، وشعوره بقيمته الذي يعود إلى أن الله لم يجعله هملا في هذا الوجود والحياة، بل أوجده قصدا وكلفه باعماره هذه الأرض للعيش الرغيد فيها، وقد هيأه لذلك بصورة وتقويم يتناسب والمهمام الموكلة إليه، وهيأ له من مقدرات الكون المسخرة له ما يمكنه من الممارسة الحقيقية للخلافة في الأرض.

كما أن الله في مقابل ذلك ركَّز في انجازه لها الشعور بالذات وبقيمتها، فكلما أبدع في الانجاز كلما زاد الشعور بقيمة ذاته، ومن ثم فإيمان الانسان باصطفاء الله له لأداء هذه المهام الجليلة يشعره بالقدر والتكريم والرفيعة في الحياة، إذ لما كان الله مُكلِّفا له بهذه الخلافة من دون سائر المحلوقات فذلك دليل على تشريفه له، فإن الله الحكيم العليم لا يختار إلا أشرف مخلوقاته وأعظمهم قدرا

<sup>2</sup>- أنظر الطاهر بن عاشور، <u>المرجع السابق</u>، ج23، ص302-303.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- محمد بن أحمد فرج الأنصاري، <u>الأسنى شرح أسماء الله الحسنى، ط</u>1، (طنطا: دار الصحابة، 1416ه/1995م)، ج1، ص516.

الفصل الأول التمهيري: ......

لعظمتها وشرفها الذي نالته بعظمة وشرف المُسْتَخْلِفْ<sup>1</sup>.

من الوحه الآخر لهذا الاستخلاف الذي تتحقق فيه الذات وتشعر بوجودها وقيمتها، تتحقق العبودية التي خلق الانسان لأحلها الانسان كما بينا سابقا، وهو ما يحدث التوازن في نفس الانسان بين كونه عبدا لله عز وجل عبودية يتحرر فيها من كل القيود المعيقة له عن الاتصال بالله، فترفعه وتسمو به إلى آفاق المطلق حيث لا أصنام ولا أوثان، وثمَّ يكمن جمالها وعزّها، إذ بقدر ما تكون قيدا من حيث كولها عبودية يحكمها الخضوع والاستسلام، فهي تحرره لينطلق كما في الآفاق في أفعاله من حيث كولها عبودية يحكمها الخضوع والاستسلام، فهي تحرره لينطلق كما في الآفاق في أفعاله كلها وحركاته كلها وسكناته كلها فيتمتع بقيدها، ويستلذ حركاته كلها .منهجها، فتضخ فيه مي كان فاعلا لها القوة والروح الدافعتين إلى الإنجاز الذي في الوقت نفسه يسعى فيه ليحقق ذاته من خلال ما يبدعه في هذه الحياة ويحقق في إبداعه ذاته الباحثة عن الإثبات والتقدير بالفعل المعرفي والحضاري والاجتماعي فيكون بذلك عَبَدَ الله وأدى مهام الخلافة وحقق ذاته في الأن نفسه، وهو من أعظم ما يكسبه الانسان من طاقة عن طريق إيمانه بعقيدته.

3/ الحب: هو تلك العاطفة أو الاحساس الذي يتولد داخل النفس يميل بصاحبه إلى الأشياء العزيزة أو الجذابة أو النافعة أو الملذة<sup>2</sup>، أي أنه طاقة نفسية قوية تغمر القلب والنفس بالمشاعر الايجابية الباعثة على الحركة القوية والمستمرة نحو الشيء المحبوب.

و الحب من الحاجات الروحية الهامة التي يسعى الانسان إلى اكتسابها وتحصيلها كما أوضح

<sup>1</sup>- أنظر: عبد الجيد النجار، المرجع السابق، ص28 .

2- أنظر: مجمع اللغة العربية، المعجم الفلسفي ص66، أبو حامد الغزالي، إحياء علوم الدين، ج4، ص.



الفصل الأول التمهيري: ......وميزاتها الفصل الأول التمهيري: ....

ماسلو في هرم الحاجات الانسانية<sup>1</sup>، إذ بعد تحقيق الحاجات الفسيولوجية، وحاجاته للأمن، يسعى الانسان إلى تحقيق حاجاته الاجتماعية التي يعد الحب من أساسياتها لما له من دور عظيم في شحن الروح بالطاقة الدافعة للحياة وللعطاء في بحالاتها كلها، خاصة عندما يُحوِّل الشعور بالألم النفسي إلى شعور باللذة والغبطة والسرور لأنه يشعر بحمال آخر فيه من اللذّة ما يتفوق بها على الألم الذي أصابه من الفعل المؤلم، كمن ينفق مثلا نفقة في سبيل الله يتصدق بها على فقير معوز؛ فالانفاق في ذاته مؤ لم للنفس لما حبلت عليه من الشح وحب التملك، لكن هذا الألم يتحول إلى لذّة وجمال عندما يعتقد بأنه لا يقرض الحتاج ذاته الذي يقبض القرض ولكنه يقرض الله عز وجل، هذا الشعور الذي يتولد عن القرض الحسن الذي تكون فيه العلاقة أو الفعل متبادل بين المقرض الفقير والله المستغني عنه يجعله الحب شعورا راقيا وناضحا وعميقا بعمق الغاية التي يتوخاها من أفعاله وعلاقاته<sup>2</sup>، فيالها من علاقة وياله من حب حولا الألم إلى لذة والخزن إلى سرور، والقبيح إلى جميل ينعكس على الطرفين معا الغي المُقرض الذي يسمو بقرضه إلى الذة والخزن إلى سرور، والقبيح إلى جميل ينعكس على الطرفين معا وياله من حب حولا الألم إلى لذة والحزن إلى سرور، والقبيح إلى جميل ينعكس على الطرفين معا الغين المُقرض الذي يعرض الحراب النه الذي والهم من معادة من أفعاله وعلاقاته من المالية عنه يجله ولما من حب حولا الألم إلى لذة والحزن إلى سرور، والقبيح إلى جميل ينعكس على الطرفين معا رعمي الغي المُؤض الذي يسمو بقرضه إلى التعامل مع المالق، والفقير الذي يقبض القرض ونفسه عزيزة كريمة بكرامة الفعل وجماله.

و الحب بناء على هذا المنهج لا يكون قاصرا على جهة واحدة هي حب الانسان للإنسان، بل يكون متبادلا بينه وبين إلهه، وبينه وبين موجودات الكون، وبينه وبين أخيه الانسان الذي يشاركه

<sup>1</sup> -see A.H.Maslow, <u>A Theory of Human Motivation</u>, Original Published in Psychological Review, 50, posted August 2000, 370-396



<sup>2</sup>- أنظر عبد الجيد النجار، خلافة الانسان بين الوحي والعقل بحث في جدلية النص والعقل والواقع، ط3، (فيرجينيا : المعهد العالمي للفكر الإسلامي، 1420هــ/2000م)، ص 65.



الفصل الأول التمهيري: .....وميزاتها

التكريم والوظيفة والعبادة.

فالحب طاقة نفسية هائلة تمكنه من الارتباط السليم بالله عز وجل الذي تؤسس العلاقة معه على الحب المتبادل يحبهم ويحبونه، فلا يقبل الله عبدا غير محب له، لأن العبودية الحقة والخضوع والاستسلام الحقيقين لا ينبثقان إلا عن حب لإله خلقه قدره وسما به إلى مقام التكريم.

وكذلك فالحب أسَّ في علاقته مع الكون وموجوداتــه التي يشاركها خاصية المخلوقيــة لله تعالى والعبودية له عز ذكره؛ فيأنس بالكون لأنه يحيا بين أحضانه، ويأنس بموجوداته التي سخرها الله له ليعمر الأرض التي يحيا عليها، مستمتعا بجمالها ومنافعها، ومحققا لذاته بقدر ما تحقق له من الفاعلية فيه.

و أما مع بني جنسه فيشكل الحب بينهم صمام الأمان لتلك العلاقات من التلاشي أو الزوال، ومن ثم تمكينهم من التعايش فيما بينهم يتبادلون مشاعر الحب ويجتنبون البغضاء والشحناء التي تفرق تجمعهم وتقضي عليه وتشغلهم عن انجاز مهامهم، فيتشكل من معياريته الاحتماع الانساني الذي كان من أهم ما أسسه النبي من أول ما حل بالمدينة المنورة، حيث قال في قانون من أهم قوانين قيم هذا الاحتماع واستمراره «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه»<sup>1</sup>، فربط بين عنصرين أساسيين لاستمرار المجتمعات بعد قيامها وهما الايمان الذي قال عنه فوليكن ألله حبّب إليكم ألإيمكن ورَزَيَنَهُ, في إذ ينفخ فيه الحياة فيوجه العلاقة حهة السماء، والحب الذي يضمن بقاءها واستمرارها ما بقي الايمان مستغرقا قلب الانسان وعلاقاته.

من هنا كان من أهم مميزات هذه العقيدة أيضا ألها تشحن الانسان بطاقة حب عظيمة، بمايستطيع الانسان أن يكون تفاعله إيجابيا مع الله والانسان والكون، باعتبار أن سلوك الإنسان ثمرة من ثمرات الحب وهو ما اعتبره ابن تيمية مقوما رئيسا من مقومات السلوك في قوله: « وأما عمل الحي بغير حب ولا إرادة فهذا ممتنع...فالعبد لا يتصور أن يتحرك قط إلا عن حب وبغض وإرادة»<sup>2</sup>، وهذا ما يفسر لنا كيف أن الله عز وحل قرن فعل الصالحات كلها بحب الله لها، ولهي عن القبائح

<sup>1</sup>- صحيح البخاري، ك: الايمان، با: من الإيمان أن يحب لأخيه ما يحب لنفسه، رقم 13، ج 1، ص12.

2- تقى الدين ابن تيمية، مجموع الفتاوي، ط1، ( المدينة المنورة: مجمع الملك فهد، 1425ه/2004م)، ج10، ص63.



الفصل الأول التمهيري: .....وميزاتها الفصل الأول التمهيري: ....

كلها لبغض الله لها، وجعل الجمال والحسن معيارا يقيس به الانسان أفعاله رقيا وسموا أو دناءة وتسفلا.

إن هذه المعاني التي تولدها العقيدة في الانسان تجعل نفسه عامرة بالحب الذي يكسبه القدرة على تحمل مصاعب الأمانة التي كلفها في سبيل إرضاء المستخلف، وعلى تحمل صعوبات الحياة التي يُبتلى بما لتُخرج أحسن ما فيه من جوهر إنساني نفيس، وهو ما يحول أهدافه وغاياته في الحياة إلى متعة تستحق بذل الوسع للنجاح والتوفيق إلى الوصول إليها.

المطلب الثالث: تفاعل ايجابي:

إن التكامل في المنهج بين جزئيات هذه العقيدة وكلياتها من جهه والطاقة النفسية التي تولدها في نفس حاملها من جهة يؤولان آليا إلى ميزة أخرى لا تقل أهمية عن سابقتيها وهي التفاعل الإيجابي في الحياة، فالانسان حين تمتلئ نفسه بهذه المعاني الإيجابية القوية عن حقيقة نفسه ووجوده وقيمته عند الله وعلاقته بالله وبالكون، يدفعه ذلك إلى الحركة الإيجابية المكافئة لإيجابية المعاني المحركة له، والهدف الذي يسعى إلى بلوغه « إذ الفعالية تستمد زخمها من الهدف المقصود بعدا وقربا»<sup>1</sup>، فيسعى في إثبات ذاته من خلال سعيه لتعمير الأرض التي يحيا فيها وهو متحرر من كل المعيقات المكبلة له من الانطلاق أحسن الفاعل فيها، ليتمكن من الفوز برضى الله عز وجل الذي هو رهين ما ينجزه الخليفة من أفعال الخلافة وبالكيفية اللائقة به كإنسان مكرم، واللائقة بالغاية التي يسعى إلى بلوغها وهي رضا الله عز وجل.

وهذا التفاعل الايجابي للانسان في الحياة يكتسب قيمته من تلك المرجعية العقدية التي تربط الايمان بالعمل، فلا يكاد يخل موضع آية في القرآن يذكر فيها الذين آمنوا إلا ويشفع بذكر الذين عملوا ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ طُوبَى لَهُمُ وَحُسُنُ مَتَابٍ ﴾ الرعد 29، إلها تأبى الرهبنة والانقطاع عن الحياة في الصوامع والبيّع، أو حتى في المساجد بحجة التفرغ للعبادة الخالصة لله عز وحل لما في ذلك من مخالفة لفطرة الإحتماع الانساني الذي تحكمه العلاقات الحيوية المتبادلة بين



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- عبد الجيد النجار، المرجع السابق، ص 54.

الفصل الأول التمهيري: ......وميزاتها

أفراده والاحتكاك الدائم فيما بينهم الذي تقضى فيه المنافع وتسد فيه الحاجات، وأيضا لما فيه من مخالفة لمبدأ الاستخلاف الذي أعلم الله الانسان أنه حلق له مما يشكل دافعا قويا للانطلاق نحو تحقيقه في أرض الواقع، لما فيه من الترقي من النقص الذاتي إلى الكمال المرجو لها، وهو ما يجعل الانسان في هذا السعي المضي والمرغوب بالوقت ذاته يتحمل كل مخاطره وعقباته، ويتجاوز فيه كل العراقيل المانعة له من تحقيق العبادة على وجهها الأشمل والأكمل الذي تتحقق فيه الذات الساعية إلى الكمال كما يتحقق فيه الإيمان المتوقف على العمل.

إضافة إلى هذا الرابط القوي الذي يولد الشعور بالفاعلية والايجابية، هناك شعور آخر بالمسؤولية الفردية عن التكليف الإلهي لهذا الانسان بتحمل الأمانة، إذ أن الله لما كلف الإنسان بما لم يجعلها على الخيار إن قام بما المجموع سقطت عن البقية، بل جعلها مسؤولية فردية وجماعية في الوقت ذاته، ومن شأن ذلك أن يدفع كل واحد من الناس أن يتحمل أمانة ما استؤمن عليه لأنه مسؤول عنه مسؤولية كاملة لا تسقط عنه بتحمل غيره لها، بل الكل محاسب على ذلك وحده وهو ما يسلب عن الانسان الخمول والاتكالية، ويبعث فيه الفاعلية والإيجابية المحققين لغايته في هذا الوجود.

38

(لفصل (لثاني : الجمال في القرآن والسنة والفلا و (لاسلامی المبحث الأول: الجمال في القرآن الدريم (لمبحث (لثاني: (لجمال في (لسنة (لنبوية المبحث الثالث: الجمال في الفكر العربي

## المبحث الأول: الجمال في القرآن

يحاط الجمال في القرآن الكريم بعناية بالغة دلّت عليها استعمالاته المتعددة، من حيث ألفاظه، ومجالاته، وغايته، وطبيعته ومصدره، حيث لا يكاد تخلو سورة من سوره إلا وللجمال فيها نصيب سواء كان ذلك جليا في آياته وألفاظه ومعانيه أو ضمنيا يحمله السياق والمعني.

وفي ما يأتي تفصيل لهذا الإجمال.

المطلب الأول: الجمال بلفظه: إنَّ استقراء كتاب الله عز وجل لمحاولة حصر استعمالات القرآن الكريم لألفاظ الجمال، أسفر عن منظومة كاملة من الألفاظ الدالة عليه، بعضها ظاهر في صيغه مباشرة، وبعضها الآخر في مدلول اللفظ على معناه.

فأما الظاهر في صيغه، فقد ورد بلفظ الجمال ومرادفاته في ما يزيد على 268 موضعا، منها 205 بلفظ الحسن وتصريفاتها، 46 بلفظ الزينة وتصريفاتها، 8 بلفظ الجمال، 4 بلفظ الزخرف، 3 بلفظ البهجة، 2 بلفظ النضرة.

كما ورد أيضابألفاظ دالة عليه بالمعنى، وهذا أيضا كثير الورود في القرآن وأهمها:

لفظ الطيب، الصلاح، الذوق، اللذَّة، الإبداع ... في هذه الألفاظ دلالات وقيم جمالية ضمنية، لكننى سأقتصر في هذا المبحث على دراسة مصطلحات الجمال الدالة عليه بألفاظ مباشرة دون الأخرى لأجل استقراء الدلالاته المباشرة من غير اللجوء إلى التفسير أو التأويل.

ورد لفظ الجمال في القرآن الكريم في مواضع ثمانية، جاءت كلها صفات ما عدا الأخيرة فقد ورد بصيغة المصدر لجمال شكل خارجي.

- 1. ﴿ وَجَآءُو عَلَىٰ قَمِيصِهِ بِدَمِ كَذِبٍ قَالَ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمُ أَنفُسُكُمُ أَمْرًا فَصَبْرُ جَبِيلٌ ﴾ يوسف 18
  - 2. ﴿ قَالَ بَلْ سَوَلَتْ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمْرُ أَفَصَـ بَرٌ جَمِيلُ ﴾ يوسف83
    - .3 ﴿ وَإِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَأَنِيَةً فَأَصْفَحِ ٱلصَّفْحَ ٱلْجَمِيلَ ﴾ الحجر 85.
- 4. ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ قُل لِأَزْوَبِهِكَ إِن كُنتُنَّ تُرِدْت ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنِّيا وَزِينَتَهَا فَنَعَالَيْت أُمَتِّعْكُنَّ



وأُسَرِّحْكُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا ﴾ الأحزاب28 5. ﴿ فَمَتِّعُوهُنَّ وَسَرِّحُوهُنَّ سَرَاحًا بَجِيلًا ﴾ الأحزاب 49 6. ﴿ فَأَصْبِرْ صَبْرًا جَمِيلًا ﴾ المعارج 5

7. ﴿ وَأَصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَأَهْجُرْهُمْ هَجْرًا جَبِيلًا ﴾ المزمل 10

ارتبطت هذه الصفات في المواضع السبعة بوصف الجمال في علاقته بسلوك الإنسان، في حالة ارتباطه بالقيم الخلقية التي ينبغي أن يكون ذلك السلوك في صورة خاصة لا يقبل من السالك غيرها.

و لكن لماذا تلك الأخلاق ـ الصبر والصفح والتسريح والهجر. تحديدا دون غيرها؟

لو تأملنا كل خلق على حدة لوجدنا أن الصبر كما في الحديث نصف الإيمان، والإيمان يقتضي أن نحب لغيرنا ما نحب لأنفسنا، فإذا نحن فعلنا ذلك، امتزجت خصلة الصبر في نوع مخصوص مراد مع إحساس الإنسان وشعوره بضرورة معاملة الآخر كما يحب هو أن يعامل، تحقق للفرد إنسانيته، وللاجتماع الإنساني حض كبير من التوازن، ومن الانسجام والتناغم بين أفراده والذي يبلغ به هدفه وهو الصلاح والارتقاء إلى مصاف المحتمع الإنساني الفاضل.

أمّا **الصفح** فيدل على وجود خصومة بين طرفين، إن التفاعل بين أفراد المحتمع قد يؤدي أحيانا كثيرة إلى التصادم بين المصالح، مما يؤدي إلى التراع، الذي عنده قد تبلغ الخصومة بصاحبها أوج مراتب الغضب، فيفقد عندها المخاصم الذوق الجمالي بفقدانه الشعور والإحساس بما ينضح منه من قبح في المشهد؛ سواء في لغة الحوار أو في مناظره، وبذلك تتشوه هذه اللوحة من المشهد الكلي بتصدع تناغمها وانسجامها مع بقية المشاهد الأحرى.

و هنا يأتي دور الصفح الجميل ليعيد للصورة الاجتماعية نضارتها، عندما يضبط الخصم صوابه، ويتشبث بتوازنه ويتزين بالصفح الجميل حتى لا يكون نشازا في المشهد الكلى الذي يصنع صورة الاجتماع الإنسابي الفاضل.



وأما **التسريح** الجميل جاء في سياق خاص وفي علاقة خاصة جدا، وهو في معاملة الزوجة التي هي أقرب مخلوق إلى زوجها، فهذه العلاقة الخاصة جدا بينهما، قد تجعله يجرؤ في حالة عدم الوفاق بينهما على الإساءة إليها، وهي (الإساءة) أهون من أي إساءة أخرى لقرب الصلة وخصوصية العلاقة بينهما، ولذلك ضُبط في مثل هذه الحالة نوع المعاملة المفروضة عند التسريح بصيغة الجمال.

إنّ الذي يبلغ هذه المرتبة في الشعور الداخلي، لا بد أن يكون متمتّعا بإنسانية عالية، وبذوق جمالي رفيع، وبضبط للنفس محكم، وبصبر جميل حتى يصل إلى المرحلة النهائية التي يسرح فيها تسريحا جميلا، كما قال عنه العلماء ‹‹طلاق دون غضب مراع فيه اجتناب تكليف الزوجة ما يشق عليها››<sup>1</sup>و هو ما يذكر به قوله تعالى:﴿وَلَا تَنسَوُا ٱلْفَضَلَ بَيْنَكُمْ<sup>ع</sup>َ</sup> ﴾ البقرة 237.

قد لأ ينفع في بعض الأحيان الصبر الجميل ولا الصفح الجميل في هذه الحالة بقي من تلك الخصال الهجر الجميل، كعلاج لذلك التصادم ولكن هجر جميل أيضا، حتى لا تتشوه الصورة الجمالية للمشهد الكلي، هجر‹‹يقتصر فيه صاحبه على ترك المخالطة فلا يقرنها بجفاء آخر أو أذى››<sup>2</sup>

وجود الاجتماع الإنساني ضرورة لا بد منها، تقتضي تفاعلا قَيميًّا بين أفراد هذا المحتمع، للارتقاء به وهو الهدف الأسمى المنشود حيث يتحقق فيه البعد الجمالي المتمثل في ذلك المحتمع الإنساني الفاضل.

ولذلك جاءت هذه الصور الأربع لصيغة الجمال كلها متعلق بالقيم الأخلاقية التي تترجم في صورتها العملية إلى سلوكيات اجتماعية حضارية بتمازجهما يحكم نسيج الاجتماع الإنساني، بالحفاظ على انسجامه، وترابطه، وتناغمه، يؤدي فيه الذوق الجمالي دورا بالغ الأهمية حيث ‹‹يحرك الهمم إلى ما هو أبعد من مجرد المصلحة...و يضيف إلى الواقع الأخلاقي عند الفرد <u>دوافع<sup>3</sup> إ</u>يجابية أخرى من

<sup>2</sup> \_ محمد الطاهر بن عاشور، المرجع نفسه، ج 28، ص268.

<sup>3</sup>- عرف العالم البريطاني وليام ماكدوجيل الدوافع يألها : «قوى فطرية غير عاقلة تشكل ما يقوم به الانسان من فعل أو شعور أو إدراك أو تفكير. ثم أضاف أي أن الغرائز(الدوافع) تدفع الفرد إلى أن يدرك وينتبه إلى أشياء معيّنة، وأن يشعر بانفعال خاص نحو هذه الأشياء، وأن يسلك نحوها سلوكا خاصا ». محمود السيد بدوي، علم النفس الاجتماعي عربيا وعالميا، ط1،( القاهرة: المطبعة الانجلو المصرية، 2009م)، ص33، وانظر ص145–146 من هذا البحث.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - محمد الطاهر بن عاشور، المرجع السابق، ج21، ص 316

شألها أحيانا <u>أن</u> تعدّل من الدوافع السلبية التي ربما يخلقها المبدأ الأحلاقي الجاف في سلوك الفرد حين يصطدم هذا السلوك الصادر عن مبدأ أخلاقي بحرد مع الحساسية الإنسانية والذوق العام »<sup>1</sup>

إن السلوك تسبقه المعرفة والإدراك، فالفرد الذي يدرك ما في المصلحة من منفعة آنية قد تؤدي إلى مفسدة لاحقة، سيحرك همته إلى كبح مشاعره عن المنفعة الآنية الزائلة إلى ما وراءها من الاستمتاع بصورة الترابط والتناغم والتوادّ الاجتماعي الذي يحفظ لشبكة العلاقات الاجتماعية نسيجها واستمرارها، ذلك ما يصنعه الذوق الجمالي الذي يحث عليه القرآن الكريم في تلك الخصال الأربع التي نعتها بالجمال إذ تتوزع من حيث سلوكيات الإنسان على العلاقات الإنسانية في مجالها الاجتماعي الاجتماعي الخمالي الذي يحث عليه القرآن الكريم في الك الخصال حددت فيها، فسيستطيع أن تكون خصلة له في غيرها.

و هذه الصورة أو الكيفية التي وصفت هذا السلوك تعبر عن الذوق الجمالي الذي ينبغي أن يتحلى به الإنسان في سلوكاته مع الآخرين، من خلال التركيز لا عل الفعل ذاته وإنما على الكيفية التي يكون بما هذا الفعل، حيث وصف كل خلق منها بالجمال، أي أنه يلفت الانتباه إلى مستوى أرقى من السلوك، الذي لا يراعى فيه الفعل ذاته من حيث يأتيه الانسان فيؤدي وظيفته والغرض منه بميئة حافة مجردة من القيمة الجمالية التي وصفها في الآيات السابقة الذكر، بل ركز على جماله وهنا تتجلى أهمية القيمة الجمالية التي الأخلاقية<sup>2</sup> التي تكتسب بما العلاقات انسجاما وتناغما والحياة رواء وبهجة.

و عليه فربط الصبر والصفح والتسريح والهجر بالجمال غايته التنبيه على القيمة الجمالية الذاتية الزائدة على الضروري منها، أي بغض النظر عن المنفعة التي تجلبها هذه القيم من صلاح وخير.

أما في الموضع الثامن، فإن لفظ الجمال حاء مصدرا للحمال في صورته الظاهرة الخارجية، يزيّن لوحة فنية، تفيض جمالا وبمحة في حركتها وانسجامها وتناغمها مع الطبيعة التي هي جزء منها وذلك في وَلَكُمٌ فِيهَاجَمَالٌ حِينَ تُرِيحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ ﴾ النحل 6

<sup>1</sup> - مالك بن نبي، حديث في البناء الجديد، جم:عمر كامل مسقاوي، [دط]، ( بيروت: منشورات المكتبة العصرية، [دت]). 74. <sup>2</sup>- سنفصل الحديث عن جمال الأخلاق في فصل لاحق.



إنَّ غاية ما يُهتم به في الأنعام شيئين اثنين كلاهما ضروري للإنسان؛ منها طعامه وشرابه ومصدر رزقه (ماله)، وهي راحلته وحاملة أثقاله، أما الجانب الجمالي فيها فهذا ما قد يندر الالتفات إليه، ولذلك نبه عليه القرآن الكريم إضافة إلى تلك الضرورة والحاجة المنتفع بما، تمييزا لدوافعه عن غرائز الحيوان، إذ لا يقع في دائرة اهتمام هذه الآخيرة إلا غرائزه المادية الخالصة وهو ما خلق عليه أصالة، بينما فطر الانسان على حب الجمال، وتذوقه فينبغي ألا يهمل هذا الجانب الوحداني المهم في تركيبته حتى يصبح التذوق الجمالي فاعلا حيويا لا يتأخر عن فعالية الشعور وعملية التعقل والادراك.

إن الذي استنتجه من ورود هذه اللفظة في هذه المواضع، أن القيمة الجمالية مستقلة تمام الاستقلال عن القيمة الأخلاقية بدليل إضافتها للقيم الأخلاقية في المواضع السبعة التي تُكسبها قيمة جمالية إضافة إلى قيمتها الأخلاقية، كما ألها مستقلة تمام الاستقلال عن القيمة النفعية لوجود التنبيه على وجودها( القيمة الجمالية) في حالتي الحكة ذهابا وإيابا إذ بهجة صاحبها في حركتها تبلغ الأوج.

كما يبدو أن الجمال مرتبط ارتباطا وثيقا بالذوق الانساني الذي يدرك ذلك الجمال ويستمتع به، ولولا ذلك الذوق ما اتستطاع الانسان أن يدرك تلك القيمة أو يستمتع بها، كما أن الجمال له وجود خارجي سواء أدركه العقل أو لم يدركه وهو ما دل عليه الموضع الأخير الذي وصف جمالا خارجيا مستقلا عن العقل المدرك له.

المطلب الثاني: الجمال بمرادفاته

أ/ **الحسن**:ضد القبح ونقيضه، والحسن الجمال الكثير وتحسين الشيء: تزيينه<sup>1</sup>.

أكثر مرادفات لفظة الجمال لفظة الحسن، استعملت في كتاب الله تعالى باسهاب، واستغرقت معظمالمجالات التي ذكر فيها هذا الموضوع.

إن مما انفرد به القرآن في استعمال لفظة الحسن، التعبير بما عن معاني مختلفة وفي مجلات عدّة، تعلق بعضها بالبعد الانساني، وآخر بالبعد الاجتماعي وثالث البعد الحضاري، ورغم تعدد مرادفاتما في

<sup>1</sup>- محمد بن أبي بكر الرازي، مختار الصحاح، ط5، تح:يوسف الشيخ محمد، (بيروت/صيدا: المكتبة العصرية، 1420هـ / 1999م)، ج1، ص 73



المواضع المختلفة إلا أن التعبير القرآني عنها جاء بمذا اللفظ "الحسن"و تصريفاته.

و لأن الآيات كثيرة جدا في الدلالة على هذه المفردة نأخذ نماذج نمثل بما لما ذكرنا سابقا: يقول الله تعالى عن أصل الخلق ودقته وإتقانه، وجمال صنعته:

﴿ ٱلَّذِي **أَحْسَنُ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ. وَبَدَأَ خَلَقَ ٱلْإِنسَ**نِ مِنطِينِ ﴾ السجدة7، فهو سبحانه الخالق لكل شيء، وهو الذي جعله في غاية الحسن والجمال.

ومن هذا الحسن العام في صنعه عز وجل، خلقه الإنسان في أحسن تقويم للمَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فِيَ أَحْسَنِ تَقْوِيمِ ﴾ التين 4، وتصويره في أجمل صورة ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلحَقِّ وَصَوَرَكُمُ فَأَحْسَنَ صُورَكُمُ وَإِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ ﴾ التغابن 3.

وفي مجال العلاقات الانسانية والاجتماعية، يبدأ بأقرب العلاقات التي تحتاج إلى المعاملة الخاصة وهي علاقات الأبناء بالوالدين ثم يعطف عليها ببقية الأقارب الذين تربطهم صلة الدم، أو رابطة الاجتماع الانساني يقول: ﴿ وَٱعْبُدُوا ٱللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْعاً وَبِالوَلِدَيْنِ إِحْسَناكَ وَبِذِى ٱلْقُرْبَى وَٱلْيَتَكَى وَٱلْمَسَكِكِينِ وَٱلجَارِ ذِى ٱلْقُرْبَى وَٱلجَارِ ٱلْجُنْبِ وَٱلصَاحِبِ بِالْجَنْبِ وَٱبْنِ ٱلسَكِيلِ وَمَا مَلَكَتَ آيَمُنْتُكُمُ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ مُخْتَالًا فَخُورًا ﴾ النساء 36، «والإحسان لهاية البر، فيدخل فيه جميع ما يجب من الرعاية والعناية»<sup>1</sup>.

ويحث على القول الحسن **فَقُل لِّعِ بَادِى يَقُولُوا الَّ**تِى هِى آَحْسَنُ ﴾ الإسراء 53، وحسنه يقتضي خلوه من الشتم والسبّ. وقيل هو القول اللَّين، وحسن الأدب<sup>2</sup>، واسم التفضيل مستعمل في قوة الحسن<sup>3</sup>، أي أن يختار ما يقوله بدقة وبذوق رفيع لما يترتب عليه من أثر بالغ في نفس من يبذل له ذلك القول.

<sup>1</sup>- جمال الدين القاسمي، محاسن التأويل، تح: محمد باسل عيون السود، ط1، (بيروت: دار الكتب العلمية، 1418ه)، ج1، ص342.

<sup>2</sup>- القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، تح: أحمد البردوني وإبراهيم إطفيش، ( القاهرة: دار الكتب المصرية، 1384ه/1964م)، ج10، ص 277.

<sup>3</sup>- الطاهر بن عاشور، المرجع السابق، ج 15، ص135.



ومن شاكلته أيضا وإذا حُبِّيهُم بِنَحِيَّة فَكَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَآ أَوَ رُدُّوها أَ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَسِيبًا () به النساء 86، يقول سيد قطب: «والعناية بهذا الأمر تبدو قيمتها عند الملاحظة الواقعية لآثار هذا التقليد في إصفاء القلوب، وتعارف غير المتعارفين وتوثيق الصلة بين المتصلين.. وهي ظاهرة يدركها كل من يلاحظ آثار مثل هذا التقليد في المجتمعات.»<sup>1</sup>، فإذا كانت التحية ذاتها تولد التواصل بين الناس، فإن جمالها يخلق المشاعر الجميلة ويعمقها داخل الأنفس.

و في نفس السياق، في مجال الدعوة إلى الله ومنهجها القويم، يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمُوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِدِلْهُم بِٱلَتِي هِى أَحْسَنُ ﴾ النحل125، أرشد الله رَسُولَهُ أَنْ يَتَوَخَّى فِي الْمَوْعِظَةِ أَنْ تَكُونَ حَسَنَةً، أَيْ بالرفق وبِإِلَانَةِ الْقَوْلِ وَتَرْغِيبِ الْمَوْعُوظِ فِي الْحَيْر، منغيرعنف<sup>2</sup>، أي أن يتلطف فيكون أسلوبه في الدعوة ومضمولها متناغمان، متناسبان حتى لا يحدث النشاز بين المضمون والأسلوب الذي يعرض به فيتحقق الهدف من الدعوة، وتكون هذه الأخيرة ومنهجها صورة صادقة ومعبرة عن حقيقة ما يدع إليه وهو سبيل الله عز وجل.

و إذا عرجنا على محال من مجالات المعاملات المالية يقول العليم الحكيم: ﴿ وَلَا نُقْرَبُواْ مَالَ ٱلْمِنِيمِ إِلَا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغَ أَشُدَّهُۥ ﴾ الإسراء 34 يقول القرطبي: «أَيْبِمَافيهصلاحهو تثميره»<sup>3</sup>.

وفي الطلاق حين يتعذر الوفاقحكم: ﴿ **الطَّلَقُ مَنَ تَانِّ فَإِمْسَاكُ مِعَرُوفٍ أَوَ تَمْرِيحُ بِإِحْسَنَتْ ﴾ البقرة 229 وَمَعْنَى" بِإِحْسانٍ" أَيْ لَا يَظْلِمُهَا شَيْئًا مِنْ حَقِّهَا، وَلَا يَتَعَدَّى فِيقَوْلِ<sup>4</sup>.** 

و منها أيضا قوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَنِنِ ﴾ النحل90، قيل الإحسان أي المراقبة، وقيل الإحلاص<sup>5</sup> ﴿ وَٱبْتَغِ فِيمَآ ءَاتَىٰكَ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْأَخِرَةَ ۖ وَلَا تَنسَ نَصِيبَكَ مِن ٱلدُّنْيَا<sup>ّ</sup> وَٱحْسِن

- <sup>2</sup>- الطاهر بن عاشور، المرجع السابق، ج14، ص 329، جمال الدين القاسمي، المرجع السابق، ج6، ص 422
  - <sup>4</sup>- شمس الدين القرطبي، المرجع السابق، ج 7، ص134.
    - <sup>4</sup>- شمس الدين القرطبي، المرجع نفسه، ج3، ص127.

<sup>5</sup>- شمس الدين القرطبي، المرجع نفسه، ج10، ص167. ابراهيم ابن منظور، لسان العرب، مادة (ح س ن)، نسخة إلكترونية، ص878.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- سيد قطب، المرجع السابق، ج 2، ص 726.

كَمَا أَحْسَنَ ٱللَّهُ إِلَيْكَ ﴾ القصص 77، والإحسان في هذه الآية شكران النعم .

و نختم هذه الأمثلة بالامتحان الذي يختبر به الله عباده في هذه الحياة كيف يعملون فيها، بقوله: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَنُوَتِ وَٱلأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى ٱلْمَآءِ لِيَبْلُوُكُمُ أَيْكُمُ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ هود 7، وقوله: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةَ لَمَّا لِنَبْلُوَهُمُ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ الكهف7، «رُوِيَعَنِ ابْنِ عُمَرَ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ تَلَا: ﴿ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا﴾ قَالَ:« أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَقْلًا وَأَوْرَعُ عَنْ مَحَارِمِ اللَّهِ وَأَسْرَعُ فِي طَاعَةِ اللَّهِ...» <sup>2</sup>

إن ما نلاحظه من خلال عرض هذه الأمثلة، خلافا لمصطلح الجمال الذي ارتبط معناه بمجالين اثنين هما الأخلاق والشكل الظاهر، نجد أن لفظة الحسن والإحسان تشعبت معانيها ودلالاتها في مجالات عدة، منها ما ارتبط بالأفعال – وهذا المجال الأغلب – ومنها ما تعلق بالصورة والشكل الظاهر، ومنها ما ارتبط بالمعاني، ولكن عبرت عنها جميعا لفظة الحسن، وذلك ليس فقرا في اللغة أو عجزا في البيان وإنما – في تقديري – ثراء اللغة من حهة والبلاغة في التعبير والبيان، والقصد في التوحيه القرآني على القيمة الجمالية التي دلت عليها لفظة الحسن في كل معنى من تلك المعاني المستعملة في المواضع المختلفة هو الغاية التي ترمي إليها دلالة هذه الكلمة، لأن القصد إلى القيمة الحمالية بَيَّنٌ في السياقت الواردة فيها، هذه القيمة التي تُفَعَل في الانسان أكرم ما في حانبه الوحداني وهو ذوقه الجمالي الذي يترفع به عن كل القبائح التي قد يؤزه إليها الهوى أو نفسه الردية الفاحرة، فيكون ذلك الذوق الجمالي الذي يمتلكه عاصما له من السقوط في كمائن القبح الظاهر أو الخفي، وعليه فإن تركز هذه الدلالات حول البعد الاجتماعي خاصة، يدل على أهمية تلك اللمسة الجمالية الن ركز تبعث فيه الجماني الذي الذي القصر الن الغعل الانساني، حق الذي يمتلكه عاصما له من السقوط في كمائن القبح الظاهر أو الخفي، وعليه فإن تركز هذه الدلالات وتوثق الاجتماعي خاصة، يدل على أهمية تلك اللمسة الجمالية التي يقتضيها الفعل الانساني، حق تُبعث فيه الجياة، التي تضخ في تلك العلاقات نَفَسًا حيويا وبعدا فنيا يزين به العلاقات التي تصنع وتوثق الاجتماع الانساني.

> <sup>1</sup>- الطاهر بن عاشور، المرجع السابق، ج 20، ص 179. <sup>2</sup>- شمس الدين القرطبي، المرجع السابق، ج9، ص9.



| نر (لإسلامى | و(لفد | ولاسنة | للقرآن | في ا | مال | (فج | صل (لثاني: | (لفد |
|-------------|-------|--------|--------|------|-----|-----|------------|------|
|-------------|-------|--------|--------|------|-----|-----|------------|------|

وكذلك تركزت هذه المعاني في الدلالة على الكيفية التي يكون بما الفعل<sup>1</sup>، ولذلك غالبيتها تعلقت بأفعال الله عز وحل التي تكشف عن كيفية الخلق، فاخبر الحق تبارك وتعالى أنه أحسنه وأبدعه، فكان معنى الحسن تمام الكمال والجمال، كما تعلق لفظ الحسن بأفعال الإنسان التي يدعوه الله فيه إلى احسالها، أو يختبره في مقدار الحسن الذي يمكنه أن يأتيه في أفعاله، وبالتالي كان السؤال عن الكيف مهما حدا لأنه يطلب النوعية والتميز، ويتجاوز الوجود إلى البحث عن المنهج الأمثل الذي يضمن الوجود الأمثل، ثم البقاء والاستمرار الأرقى، وهو ما تضمنته لفظة الحسن.

**ب/ الزينة** : من المصطلحات التيتدل على الجمال بشكل مباشر أيضا الزينة التي ورد ذكرها في مواضع عدة منه، في ثلاث فئات من المعاني؛

الفئة الأولى: يضاف فيها لفظ الزينة لله عز وجل كقوله تعالى:

أولقد جَعَلنا في السَمآءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَهَا لِلنَّظِرِينَ ﴾ الحجر 16
 إِنَّ جَعَلنا مَا عَلَى ٱلأَرْضِ زِينَةَ لَمَّا لِنَبْلُولَهُمْ أَيَّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ الكهف 7
 وَقُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَة ٱللَّهِ ٱلَتِي آخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَٱلطَّيِّبَتِ مِنَ الرِّزَقِ ﴾ الأعراف 32
 وَقَالَت مُوسَىٰ رَبَّنَا إِنَّ عَلَيْهِ ٱلَتِي آخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَٱلطَّيِّبَتِ مِنَ الرِّزَقِ ﴾ الأعراف 32
 وَقَالَت مُوسَىٰ رَبَّنَا إِنَّ عَالَهُ الَتِي آخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَٱلطَّيِّبَتِ مِنَ الرِّزَقِ ﴾ الأعراف 32
 وَقَالَت مُوسَىٰ رَبَّنَا إِنَّكَ ءَاتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلاً، زِينَةَ وَأَمَولاً فِي ٱلحَيوَةِ ٱلدُّنَا ﴾ يونس88
 وَقَالَت مُوسَىٰ رَبَّنَا إِنَّكَ ءَاتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلاً أَوْ يَعْذَلُهُ مِنْ رَبِينَةُ وَالْعَالَ اللَّعْدَاءِ اللَّذَيْلَ ﴾ يونس88
 وَتَقَالَت مُوسَىٰ رَبَّنَا إِنَّكَ ءَاتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَعَوْنَ وَمَعَوْنَ أَعْمَالَهُ أَعْمَالَهُ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ النحال8
 وَتَقْذَيْتَ لَا يُؤْمَنُونَ بِٱلْأَخْرَشِ زِينَةً لَمْ أَعْمَابُهُمْ فَتُمْ مَعْمَ مُعْمَ يَعْمَعُونَ ﴾ النما 4
 وَالْحَدِيْرَة لَوْ يَعْلَيْهُمُ مَا مَعْنَابُهُمْ وَيَعْهُمْ يَعْمَعُونَ ﴾ النما 4
 وَتَعْلَمُوا أَنَ فِيكُمْ رَسُولَ ٱللَهُ لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرٍ مِنَ ٱلْأَمَ لَعَنِيْمَ وَلَيْكَنَ ٱللَهُ حَبَّ إِلَيْكَمْ مَالَا مَ أَعْمَابُهُ وَلَيْكَمْ الللَهُ عَلَيْنَ فَي وَعُولَيْحَ اللَّعَالَةُ عَالَهُ مَا لَعْ عَلَيْ مَنْ وَيَعْتَى أَنْ اللَهُ مَا لَعْ عَامَهُونَ ﴾ الما 4

وَالْجمال فِي الأَصْل للأفعال والأخلاق وَالْأَحْوَال الظَّاهِرَة ثُمَّ اسْتَعْمل فِي الصور وأصل الْجمال فِي الْعَرَبَيَّة الْعظم وَمِنْه قيل الْجُمْلَة لِأَنَّهَا أعظم من التفاريق والجمل الْحَبل الغليظ والجمل سمي جملا لعظم خلقته وَمِنْه قيل للشحم الْمُذَاب جميل لعظم نَفعه» <u>الفروق</u> في اللغة، [دط]، تحقيق: حسام الدين المقدسي، (دار زاهد القدسي، القاهرة[دت])، باب 23، ص261–262.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- فرق أبو هلال العسكري بين الجمال والحسن في الدلالة فقال: «...وَالْحسن على وَجْهَيْن حسن فِي التَّدْبِير وَهُوَ من صفة الْأَفْعَال وَحسن المنظر على السماع يُقَال صُورَة حَسَنَة وَصَوت حسن .

ان الْجمال هُوَ مَا يشْتُهر ويرتفع بهِ الْإِنْسَان من الأفعال والأخلاق وَمن كَثْرَة المَال والجسم وَلَيْسَ هُوَ من الْحسن فِي شَيْء أَلا ترى يُقَال لَك فِي هَذَا الْأَمر جمال وَلَا يُقَال لَك فِيهِ حسن وَفِي الْقُرْآن (وَلَكم فِيهَا جمال حِين تريجون وحين تسرحون) يَعْنِي الْحَيل وَالْإِبِل وَالْحسن فِي الأَصْل الصُّورَة ثمَّ اسْتعْمل فِي الْأَفْعَالوالأحلاق

**الفئة الثانية**: يضاف فيها لفظ الزينة إلى الشيطان.

- 1. ﴿ فَلَوُلَآ إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُواْ وَلَكِنِ فَسَتْ قُلُونُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطِنُ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ. 43 الأنعام 43
  - 2. ﴿ وَإِذْ زَبَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَنُ أَعْمَالَهُمْ ﴾ الأنفال 48.
  - 3. ﴿ لَقَدْ أَرْسَلُنَ آَ إِلَى أُمَمِ مِن قَبْلِكَ فَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَنُ أَعْمَلُهُمْ ﴾ النحل63.
  - 4. ﴿ وَجَدِتُّهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَنُ أَعْمَالَهُمْ ﴾ النمل 24.
    - 5. ﴿ وَعَادًا وَثَمُودًا وَقَد تَبَيَّنَ لَكُم مِّن مَّسَكِنِهِمٌ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَنُ ﴾ العنكبوت38.
      - الفئة الثالثة: مبني للمجهول
      - 1. ﴿ زُبِّيَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا ﴾ البقرة 212.
- 2. ﴿ زُبِينَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَاتِ مِنَ ٱلنِّسَاءِ وَٱلْبَنِينَ وَٱلْقَنَطِيرِ ٱلْمُقَنطَرَةِ مِنَ ٱلذَّهَبِ وَٱلْفِضَةِ ﴾ آل عمران 14
  - 3. ﴿ بَلْ زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مَكْرُهُمْ وَصُدُّوا عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَمَن يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ الرعد 33.
    - 4. ﴿ كَذَلِكَ زُبِّينَ لِلْمُسْرِفِينَ مَاكَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ يونس 12.
    - 5. ﴿ أَفَمَن زُيِّنَ لَهُ سُوءٌ عَمَلِهِ عَفَرَءَاهُ حَسَنًا ﴾ فاطر 8. جاء في لسان العرب :الزينة اسم جامع لكل ما تُزيّن به.

**بينما اصطلاحا: «الزينة** الحقيقية ما لا يشين الإنسان في شيء من أحواله لا في الدنيا ولا في الآخرة، فأما ما يزينه في حالة دون حالة فهو من وجه شين.»<sup>2</sup>

و عند **المفسرين**: الزينة ‹‹تحسين الشيء وتزيينه في عين من يره››<sup>3</sup>

من خلال رصد لفظ الزينة في القرآن الكريم وبناء على المعنى اللغوي، يمكننا تقسيم دلالتها إلى ثلاث معابى حسب الفئات:

<sup>1</sup> \_ إبراهيم بن منظور، المرجع السابق، ص 1903. <sup>2</sup> – الراغب الأصفهاني، المرجع السابق، ص 218. <sup>3</sup> \_ محمد علي الصابوني، <u>صفوة التفاسير</u>، ط1، ( بيروت: دار القرآن الكريم، 1402هــ – 1981م)، ج1,ص187.



الفئة الأولى من الآيات نجد أن لفظ الزينة يضيفه الله تعالى إلى نفسه، وأغلب موضوعاتها هو جمال الكون (الطبيعة) الذي خلقه الله وأبدعه جلت قدرته، ويدعونا إلى النظر إليه، لأنه من أحل ذلك أبدعه، وبعضها تعلق بــــ: جمال الإيمان والحياة والمال والبنون والرزق والأرض، وبعضها الآخر ربطه بالإنسان بدنا وثيابا وحليا، ومطلق ما يتخذ منها خاصة عند ارتياد المساجد، أي أنه ربطها بالعبادة وهنا تنبيه مهم حدا لأنه إذا كانت الزينة حق من حقوق الناظرين، فإن أحق من يتزين له هو الله عز وجل الجميل الذي يحب الجمال، الطيب الذي لا يقبل إلا طيبا، فلا يصح أن يقبل عليه العبد بالقبيح سواء في ظاهر الحال أو في باطنه.

أما الفئة الثانية: يضاف إلى الشيطان، وتعلق جلها بالأعمال .

و أما الفئة الثالثة: فإن فعل التزيين مبني للمجهول، وأختلف المفسرون فيه، منهم من يضيفه إلى الله تعالى، ومنهم من يضيفه إلى الشيطان<sup>1</sup>، وهذه اختلفت مجالات التزيين بين ما تعلق بالحياة الدنيا، وبالشهوات، وبالمكر، وبسوء الأعمال وسياقاتما تحمل معنى الإغراء أو التغرير.

إن المقصود من هذا الجمال الذي تلبس بلفظ الزينة هو تحريك القلب نحو الشيء المُزيّن بواسطة البصر وهو الحاسة التي تلتقط الجمال المحسوس، والنفس<sup>2</sup>التي تلتقط الجمال المعنوي.

ولما كانت الزينة هي: << تحسين الشيء وتزيينه في عين الإنسان><sup>3</sup> أي إظهاره في هيئة تجمله في عين من يره، ولأن التزيين بمذا الوصف قد يكون حقيقيا كما قد يكون خادعا ومغالطة لأنه يُعرض بعد أن امتزج بالذات المحسة، أي أن التزيين هو تعبير عن انبعاث الإحساس من داخل الذات بعد أن كان الجمال يعرض من حيث وجوده خارج الذات التي تحسه، لأنه كان إذ ذاك تركيبا طبيعيا صنعته يد الله عز وجل.

<sup>3</sup> - محمد علي الصابوني، المرجع السابق، ج1، ص187.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- أنظر: محمود بن عمرو الزمخشري، المرجع السابق، ج1ص 254.محمد بن أحمد القرطبي، المرجع السابق، ج3، ص 28. الطاهر بن عاشور، المرجع السابق، ج2، ص294.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – المقصود بالنفس «...القوة الشهوانية التي تبعث على تحريك يقرب من الأشياء المتخيلة ضرورية أو نافعة طلبا للذّة ». عبد الحميد راجح الكردي، نظرية المعرفة بين القرآن والفلسفة، [ط 1]، (الولايات المتحدة الأمريكية، المعهد العالمي للفكر الإسلامي, 1412هـ/ 1992م)، ص359

وهكذا فالجمال إذا حرج عن كونه متأصلا في الشيء كان زينة في عين من يحس به دون غيره لاختلاف الإحساس باختلاف الذوات المحسة، ولهذا ورد التعبير عنه في القرآن الكريم بصيغة التزيين خاصة ما تعلق منه بالفعل الإنساني، باعتبار التزيين هو التفاعل الذي تتجاوب به النفس عند ملامستها المؤثرات الخارجية فتضفي عليها لمسة من الجمال قد تكون حقيقية كما قد تكون واهية تبعا للحالة التي تلتقي فيها النفس بتلك المؤثرات، فيكون التعبير إذ ذاك انطلاقا من الأثر الذي أحدثه انطباعها في حس الإنسان، وأيضا تبعا لمصدره، هذا الأخير الذي قد يكون تزيينا من الأثر الذي أحدثه يكون تزيينا من الشيطان كما قسمه ابن الجوزي.<sup>1</sup> أو كما قسمناه سابقا انطلاقا من الآيات إلى ثلاث مجموعات.

فأما **تزيين الله أو زينة الله** هي « التركيب الطبيعي، فإنه وضع في الطباع محبة المحبوب لصورة تزينت للنفس وذلك من صنعه»<sup>2</sup>

فقد حلق الله الموجودات كامنة فيها صفات الجمال، وجبل النفوس على حبّه بما ركب فيها من حاسة متذوقة له، ومن ثم فهذه الأشياء تنجذب إليها عين الناظرين فيتذوقون حسنها لامتزاج تلك الحاسة بذلك الإبداع الإلهي، وتنطبع بذلك في أنفسهم فيرونها جميلة ممتعة، هذا ما يفسر لنا نسبة ذلك الجمال وتلك الزينة إلى الإنسان كما فيقوله تعالى: ﴿ زُبِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَتِ مِنَ ٱلنِّسَاءِ وَٱلْبَنِينَ وَٱلْقَنَطِيرِ ٱلْمُقَنظَرَةِ مِنَ الذَّهَبِ وَٱلْفِضَتِ وَٱلْخَيْلِ ٱلْمُسَوَّمَةِ وَٱلْأَنْعَدَمِ وَٱلْحَرْثِ ذَلِكَ مَتَكُ

فقد جعلها الله إذن للإنسان الذي كرمه وفطره على حبها، فالمقصود منها تحريك القلب والوجدان ليتذوق لذّها ويستمتع بجمالها في هذه الحياة الدنيا، ولا يجوز بحال من الأحوال تحريمها ولا النهي عنها، لأنها تعرفه بجمال مبدعها عز وجل وكمال صفاته وتدعوه إلى توحيده وإفراده بالعبادة مصداقا لقوله تعالى أَعِلَهُ مَعَ اللَهِ بَلَ هُمَ قَوْمٌ يَعَدِلُونَ ﴾ النمل 60.

<sup>2</sup> - جمال الدين عبد الرحمان بن الجوزي، المرجع نفسه، ج1, ص288.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - جمال الدين عبد الرحمان بن الجوزي، <u>ز</u>اد المسير في علم التفسير, 8ج، ط1، (بيروت/ دمشق: المكتب الإسلامي, 1384هـ/ 1964م)، ج1، ص288.

وأما **تزيين الشيطان** فإن القرآن يسميه باسمه "تزيينا" لأنه لا يخرج عن معنى الزينة، لكنه تزيين واه مضل لأنه مبطن بالقبح، يوحي به الشيطان للإنسان، ولذلك قد جاء في جل المواضع قرين أعمال الإنسان، هذا الأخير بطبيعته ينصرف إذا ما عرض عليه شيء إلى ما يحبّه منه وترضاه نفسه وتزيّنه له ظنا منه أنه الأفضل له والأنسب.

ولأن الشهوات محبوبة للإنسان ومزينة في نظره خاصة عند الجهل بعواقبها، إضافة إلى ضعف الإيمان، فإن الشيطان من هذه المنافذ يتسرب إليه، فيزيّن له ما يشتهي ويلذّ ويؤ لم تركه، فيلبسه لباس الجمال والحسن ولو كانت حقيقته خلاف ذلك.

و هذا فعل الشيطان ووسوسته الذي توعد به الإنسان بعد أن فضّله الله عليه، توعد بالقعود له في كل مرصد فيزين له كل قبيح وباطل حتى يغويه كما غوى، وقد سجل القرآن هذا التوعد لخطره وليحذر الإنسان من مزالقه: ﴿ قَالَ رَبِّ بِمَآ أَغُوَيَّنَنِي لَأَنَيَّنَنَ لَهُم فِي ٱلأَرْضِ وَلَأَغُويَنَهُم أَجْمَعِينَ ﴾ وليحذر الإنسان من مزالقه: ﴿ قَالَ رَبِّ بِمَآ أَغُوَيَّنَنِي لَأَنَيَّنَنَ لَهُم فِي ٱلأَرْضِ وَلَأُغُويَنَهُم أَجْمَعِينَ ﴾ وليحذر الإنسان من مزالقه: ﴿ قَالَ رَبِّ بِمَآ أَغُوَيَّنَنِي لَأُنَيَّنَنَ لَهُم فِي ٱلأَرْضِ وَلَأُغُويَنَهُم أَجْمَعِينَ ﴾ وليحذر الإنسان من مزالقه: ﴿ قَالَ رَبِ بِمَآ أَغُوَيَنَنِي لَأُنَيَّنَنَ لَهُم فِي ٱلأَرْضِ وَلَأُغُويَنَهُم أَجْمَعِينَ ﴾ الحجر20، ولا يفتأ الشيطان حقدا وحسدا يَذكُر ذلك فيؤز الإنسان أزّا حتى يحقق غرضه، فيضله الحجر20، ولا يفتأ الشيطان حقدا وحسدا يَذكُر ذلك فيؤز الإنسان أزّا حتى يحقق غرضه، فيضله الحجر20، ولا يفتأ الشيطان حقدا وحسدا يَذكُر ذلك فيؤز الإنسان أزّا حتى يحقق غرضه، فيضله ورَبَيَنَ لَهُ مُوَيَنَ لَهُ مُوَيَيَ لَكُونُ وَلَا أَنْسَان فَيْنَا الشيطان حقدا وحسدا يَذكُر ذلك فيؤز الإنسان أزّا حتى يحقق غرضه، فيضله أَعْمَن في أَنْهُ مُوَي عَنْ مُنه في أَنْسَ فَي فَي أَنْهُ مُنْ وَاللهُ عنده الموازين فيرى العمل السيء زيْنًا والقبيح جميلا مصداق قوله تعالى: ﴿ أَفَمَن وَنِيَنَ لَهُ مُوَيَعُ مَعْرَاتُ مُولاة عَالى: ﴿ أَفْمَن أَنَ لَنَهُ عَلَيْهُ مَنْ يَشَاءً وَيَهُ عَمَلِهُ فَلَا نَذَهُ مَن يَشَاءً فَي يَنْ أَنَهُ عَلَيْهُمُ مَعَلَيْ مَن يَشَاءًا فَي أَنْتُ لَعْمَن الله عَلَيْ أَنْهُ عَلَى عَلَيْهُمُ مَعْنَ أَنْتُ عَلَى مُنْ يَشَافُ عَلَمُ عُلَى أَنْ أَلَهُ عَلَيْهُمُ مَعْنَى إِنَ الله عليه ماله الله على عليه والم عالى الله عليه على أَنْ أَنَّهُ عَلَيْ أَنْهُ عَلَيْ مَن يَشَاءُ أُنْ أَنَّهُ عَلَيْ مَنْ يَشَاء أُنْ فَاللهُ مَنْ عَلَى مُنْ عَكَمُ مُلُولا الله على عالم عالى الله على قاطر على عاليه على عَلَيْ مَنْ يَشَاء أُنْ مَنْ يَشَاء أُنْ أَنْ أَل

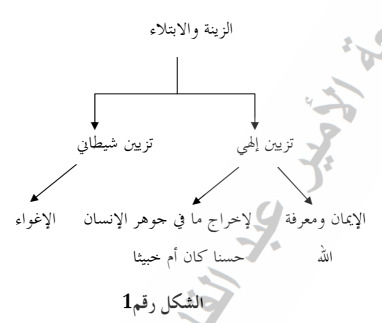
و أما فعل التزيين المبني للمجهول، فقد اختلف فيه المفسرون بين من جعل المزين هو الله عز وحل فيكون ذلك بمعنى أن الله إنما زينها ليجعلها فتنة للناس ليعلم كيف يعملون، ولإخراج ما في جوهر الإنسان حسنا كان أم حبيثا، مصداقا لقوله تعالى: ﴿ لِيَمِيزَ ٱللَّهُ ٱلْخَبِيثَ مِنَ ٱلطَّيِّبِ وَيَجْعَلَ ٱلْخَبِيثَ بَعْضَهُ عَلَى بَعْضِ فَيَرَّكُمَةُ جَمِيعًا فَيَجْعَلَهُ، فِي جَهَنَمَ أَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُوبَ (٢) ﴾ الأنفال37.

وأما من جعل المزيِّن هو الشيطان فإنه يكون كذلك لغرض الاغراء بما يوسوس في النفس، وبما يزحرف لها من القبيح ليجعل منه حسنا فينتقم لنفسه ﴿ قَالَ رَبِّ فَأَنظِرُنِيَ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ الحجر36.

و خلاصة ورود لفظ الزينة أو التزيين في القرآن الكريم، هي من المرادفات الدالة على الجمال



الذي يؤثر في النفس فيحملها على طلبه والاستمتاع به حيث كان، لكنه ليس في كل الحالات يدل على الجمال الحقيقي، ولذلك ارتبط بعنصر الابتلاء والغرض منه ثلاثة غايات ويمكن أن نمثل له بالشكل التالي:



فالغاية الأولى: الوصول من خلال الزينة إلى معرفة الله عز وجل.

و الغاية الثانية: استخراج ما في جوهر الإنسان حسنا كان أم قبيحا.

أما الغاية الثالثة: ألها وسيلة الإغواء التي توعد الشيطان بأن يتخذها لإضلال الانسان والترصد له.

ج/ الزخرف: اللفظة الثالثة المرادفة للجمال أيضا هي الزخرف التي ورد ذكرها في القرآن الكريمأربع مرات:

- أَلْجِنّ يُوحِى بَعْضُهُم إِلَى بَعْضٍ زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ
   أَلْجِنّ يُوحِى بَعْضُهُم إِلَى بَعْضٍ زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ
   أُرُوزًا ﴾ الأنعام 112
- ٤. ﴿إِنَّمَا مَثَلُ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنَيَا كَمَاءٍ أَنزَلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ فَأَخْلَطُ بِهِ نَبَاتُ ٱلأَرْضِ مِمَّا يَأْكُلُ ٱلنَّاسُ وَٱلأَنْعَدُر حَتَى إِذَا آخَذَتِ ٱلأَرْضُ زُخُرُفَهَا وَازَيَّنَتَ ﴾ يونس24
  - 3. ﴿ أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتُ مِن زُخُرُفٍ ﴾ الإسراء 93.



4. ﴿ وَلِمُ يُوَيَم أَبُونا وَسُرُرًا عَلَيْها يَتَرَكُون ﴾ وَرُحْرُفا وَإِن كُلُ ذَلِكَ لَمًا مَتَكُم لَقَيرَةِ الدُّنيا <sup>3</sup>
 وَٱلْأَخِرَةُ عِندَ رَبِيكَ لِلْمُتَقِينَ ﴾ الزخرف 34–35
 قال ابن سيدة «الأصل في الزخرف الذهب، ثم سمي كل زينة زخرفا، ثم شبه كل مموه مزوّر به، وزَحْرُفَ البيت زينه وأكمله. وكل ما زوّق فقد زخرف»<sup>1</sup>
 و الزخرف: الزينة (سمي الذهب زخرفا لأنه يُتزيّن به حليا).
 و الزخرف: الزينة (الله مي الذهب ثم سمي كل زينة زخرفا، ثم شبه كل مموه مزوّر به، وزَحْرُفَ البيت زينه وأكمله. وكل ما زوّق فقد زخرف»<sup>1</sup>
 و الزخرف: الزينة (المحب زخرفا لأنه يُتزيّن به حليا).
 و الزخرف: الزينة (المحب زخرفا لأنه يُتزيّن به حليا).
 و الزخرف: الزينة (المحب زخرفا لأنه يُتزيّن به حليا).
 و الزخرف: الزينة (المحب زخرفا لأنه يُتزيّن به حليا).
 و الزخرف: الزينة (المحب زخرفا لأنه يُتزيّن به حليا).
 و الزخرف: الزينة (المحب زخرفا لأنه يُتزيّن به حليا).

و الثالث: استعمل في محل الإغواء عامة في الحياة الدنيا، وفي القول خاصة عندما يُحسّن ويزين بالباطل ‹‹و أَفهم وصف القول بالزخرف أنه محتاج إلى التحسين والزخرفة، وإنما يحتاج القول إلى ذلك إذا كان غير مشتمل على ما يكسبه القبول في حد ذاته، وذلك أنه كان يفضي إلى ضرّ يحتاج قائله إلى تزيينه وتحسينه لإخفاء ما فيه من الضر خشية أن ينفر عنه من يُسَوِّلُهُ لهم، فذلك التزيين ترويج يستهوون به النفوس كما تُموه اللُعب بالألوان والتذهيب››<sup>4</sup>

إذن فهو مرة للقول الذي يزيّن بقصد الخديعة والتمويه حتى لا تظهر حقيقته.

و هو أيضا زخرفة بالذهب والفضة، فيه من روعة الفن وجماله ما يمتع البصر ويبهج القلب، وهي من المتاع والزينة التي هيأ الله الإنسان لإبداعها، لكنها إن لم يتم شكرانها من حيث كونها من نعم الله على الانسان، وأغراه بريقها عن رؤية المنعم بها تحولت إلى زخرف الغرور.

- <sup>1</sup>- ابراهيم بن منظور، المرجع السابق، مادة ( ز خ ر ف)، ص 1821. <sup>2</sup> - محمد الطاهر بن عاشور، المرجع السابق، ج8، ص 10.
- <sup>3</sup> عبد الرحمان الثعالبي، الجواهر الحسان في تفسير القرآن، ت: علي محمد عوض وعادل محمد عبد الموجود، ط1، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، مؤسسة التاريخ العربي، 1418هـ / 1987م)، ج 2، ص 243. .
  - <sup>4</sup> الطاهر بن عاشور، المرجع السابق، ج 8، ص 10.



د/ البهجة: وقد ورد هذا اللفظ في القرآن في ثلاث مواضع كمرادف للجمال.

1. ﴿ أَمَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُم مِّنِ ٱلسَّمَآءِ مَاءَ فَأَنْبَتْنَا بِهِ حَدَآبِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَّاكَانَ لَكُرُ أَن تُنْبِتُواْ شَجَرَهَآً ﴾ النمل 60.

2. ﴿ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَزَتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ زَقْتِم

. ﴿ وَٱلْأَرْضَ مَدَدْنَهَا وَٱلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِ زَوْج بَهِيج ﴾ ق 7 .

و البهجة هي الحسن، والبهجة حسن لون الشيء ونضارته.

و قيل: البهجة السرور والنضرة 7

و البهيج: الحسن المنظر السار للناظر<sup>2</sup>، يقول ابن عاشور في الآية 5 من سورة الحج: ‹‹ وقد سيق هذا الوصف إدماحا للامتنان في أثناء الاستدلال امتنانا بجمال صورة الأرض المنبتة، لأن كونه بميجا لا دخل له في الاستدلال فهو امتنان محض كقوله تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالُ حِينَ تُرَيِحُونَ وَحِينَ تَتَرَحُونَ ﴾ النَّحْل6، وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ زَيَّنَا ٱلشَمَاءَ ٱلدُّنْيَا بِمَصَنِبِيحَ ﴾ الْملك5 ›، <sup>3</sup>

و إذا كان الامتنان مدبحا في الاستدلال فلا محالة له غاية وهي إيقاظ النفس لتتحرك فرحا بمشاعر الحب والتعظيم والإحلال والشكر للمنعم عليها بذلك الفضل المضاعف؛ النعم السابغة التي كساها بلمسة جمال ماتع للعين والحواس، فاكتملت البهجة برؤيته بعد انتظار تحقيق نفعه، فـــ«منظر الحدائق يبعث في القلب البهجة والنشاط والحيوية. وتأمل هذهالبهجة والجمال الناضر الحي الذي يبعثها كفيل بإحياء القلوب. وتدبر آثار الإبداع فيالحدائق كفيل بتمجيد الصانع الذي أبدع هذا الجمال العجيب. وإن تلوين زهرة واحدة وتنسيقها ليعجز عنه أعظم رحال الفنون من البشر. وإن تموج الألوان

- <sup>2</sup> الطاهر بن عاشور، المرجع السابق، ج 17، ص 204.
  - <sup>3</sup> الطاهر بن عاشور، المرجع نفسه، ج 17، ص204 .



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – إبراهيم بن منظور، المرجع السابق، ص 369، أحمد بن فارس بن زكريا الرازي، <u>معجم مقاييس اللغة</u>، تح: عبد السلام محمد هارون، [دط]،([دب]: دار الفكر، 1399هـــ /1979م)، ج 1، ص 308.

وتداخل الخطوطوتنظيم الوريقات في الزهرة الواحدة ليبدو معجزة تتقاصر دونها عبقرية الفن في القديموالحديث»<sup>1</sup>، فكل ذلك صنع البهجة وبعث السعادة العارمة في النفس. ٥/ النضرة: حامس هذه المرادفات في القرآن الكريم لفظة النضرة وردت ثلاث مرات 1. ﴿ فَوَقَنَهُمُ ٱللَّهُ شَرَّ ذَلِكَ ٱلْيَوْرِ وَلَقَنَّهُمْ نَضْرَةً وَسُرُورًا ﴾ الانسان 11 2. ﴿ قَرَضُهُمُ أَلِنَهُ شَرَ أَلْتَعِيمِ ﴾ المطففين 24 3. ﴿ وُجُوهُ يَوْمَعِدٍ نَاضِرَةً ﴾ القيامة 22

و النضرة : قيل الحسن والرونق، وقيل النضرة من النَّضارة بالتخفيف والتشديد وهي في الأصل حسن الوجه وبريقه ونداه، والنضرة حسن اللون. والنَّضير والنُّضار والأنضر: الذهب والفضة، وقيل هي النعمة والعيش والغين، <sup>2</sup> ومنه النُّضَار:الْحَالِصُ مِن ْكُلِّشَيْء.<sup>3</sup>

بالجمع بين المعنى اللغوي وسياق الآيات الواردة فيها هذه اللفظة، بحد أن النضرة هي لون من الجمال المتعلق أساسا بوجه الإنسان، هذا الأخير الذي لا يبلغ من الحسن والرونق والجمال إلا إذا تخلص الانسان من كل ما فيه قبح، عندئذ تشرق السعادة والفرح في قلبه ونفسه ويغمره النعيم حتى ينعكس ذلك كله على وجهه فيكتسب نضارة تنبئ عن لذة غامرة وسعادة فائقة ليس بعدهما مطلب، ولذلك قرنها الحق تبارك اسمه بثمرةٍ لرؤية وجه الله عز وحل يقول سيد قطب معلقا على الآية من سورة القيامة بقوله: «و ما لهالاتنضروهيإلىجمالربماتنظر؟»<sup>4</sup>

و بذلك تكون النضرة انعكاس جمال ظاهر على باطن الانسان، فيشرق من جماله الباطن والظاهر.

و الذي نخلص إليه أن الجمال في القرآن الكريم شكَّل منظومة متكاملة من المصطلحات، تتشابك

<sup>1</sup> – سيد قطب، المرجع السابق، ج 6، ص292. <sup>2</sup> – ابراهيم بن منظور، المرجع السابق، مادة (ن ض ر)، ص4454. أحمد بن فارس، مجمل اللغة، تح:: زهير عبد المحسن سلطان، بيروت: مؤسسة الرسالة، 1406هـ/ 1986م، ج 1، ص872 . <sup>3</sup> – محمد بن أبي بكر الرازي، المرجع السابق، ج1، ص 312 . <sup>4</sup> – سيد قطب، المرجع السابق، ج6، ص3771.



فيها الأدوار لتؤسس لجمال يحف الحياة كلها، يسلب عنها القبح الذي يطرأ عليها بفعل الانسان، ويبشر بجمال حقيقي يزيد الحياة بمجة وطهرا ونقاء.

إن الجمال الذي ذكر باسهاب في القرآن الكريم له قيمته الذاتية المنفصلة عن القيم الأخرى؛ النفعية والأخلاقية، وإن كانت الأخيرة منهما بمثابة قاعدة أساسية لوجوده خاصة عندما يتعلق بالفعل والسلوك الانساني، إذ انعدام وجود الأخلاق يعد تجريدا للإنسان من الأرضية الخصبة التي ينبثق منها الجمال إذا عددنا الأخلاق كما عرفها الغزالي «عبارة عن هيئة في النفس راسخة عنها تصدر الأفعال بسهولة ويسر من غير حاجة إلى فكر وروية، ....»<sup>1</sup> ثم ما نستنتجه من توكيد القرآن الكريم على ربط الجمال بالأخلاق خاصة في المواضع السبع هو أن الله تعالى خلق الانسان فجعله دون سائر المخلوقات كائنا أخلاقيا لا تتحقق انسانيته إلا بقدر ما تتحقق فيه الأخلاق وجودا وتفعيلا.

و لأن هذا الكائن الأحلاقي لا يأمن مع وجود هذه الأحلاق أن يرفقها بالغلظة والحدة والجفاء باعتبار أن طبيعة الصرامة في الفعل الأخلاقي غير منفكة عنه، فقد عزز العليم الحكيم تلك الانسانية بهذه القيمة العليا حتى تسلب من الأخلاق صرامتها وجفاءها وحدتها وتحفها بالحسن والجمال الذي يثريها بدوافع إيجابية –على حد تعبير بن نبي– ترتقي بانسانها وبفعله الجميل إلى مستواه الأسما والأفضل الذي كرم الله به انسانيته.

كما أن التصوير القرآني للجمال جاء متميزا في طرحه إذ رغم أنه ركز على القيمة الإيجابية للجمال وما لها من دور بالغ الأهمية في الحياة كلها، إلا أنه لم يُغفل الصورة الأخرى السلبية المقابلة للصورة الإيجابية، فبين أن له أيضا دور الفتنة والإغراء للإنسان ليختبر به اختياراته وأفعاله، وكيف يحيا هذه الحياة، وكيف يؤدي المهام التي كلف بانجازها خلال هذه الفترة الزمنية التي يحياها على هذه الأرض.

إذا انتقلنا إلى حانب آخر من هذه الصورة التي رسمت معالم الجمال في القرآن الكريم في تعلقه بالذات الإلهية، نجد أن الجمال هو صفة من صفات الفعل الإلهي التي أخبر الله تعالى عنها في كثير من الآيات سواء بشكل مباشر في أنه خلق المخلوقات كلها على أكمل وأجمل هيئة وصورة ممكنة لها، أو

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- أبو حامد الغزالي، إحياء علوم الدين، ج3، ص52



التي تجلت في خلقه الله عز وجل، ونبهنا الله إلى هذه الصفة التي تعد من أدلة العناية على وجوده وكمال صفاته، يدركها الإنسان في كل ما يقع عليه بصره، وتدركه البصيرة ويدركه العقل في كل ما لا يراه البصر وتراه البصيرة.

9<u>58</u>

## المبحث الثانى: الجمال في السنة

كما في القرآن الكريم، تعطرت السنة الشريفة بموضوع الجمال بشكل ملفت، إذ لم يُحصر في اللفظة ذاتها(جمال)، وفي مجال واحد، وإنما ترادف بمصطلحات أخرى تحمل نفس الدلالة العامة، وإن استفاضت في المعنى والصور التي رسمتها، والموضوعات التي عالجتها، والغاية التي ترمي إليها.

إن استقراء الأحاديث التي ورد فيها لفظ الجمال بنفس الصيغة، أو بالمرادفات آلبنا إلى مايأتي :

إذا كان عدّ الآيات ممكنا لاستقراء المواضع التي ورد فيها مصطلح الجمال ومرادفاته، فإنه من الصعب في السنة حصر المصطلح في عدد محدد<sup>1</sup>، ولذلك فإن الإحصاء تقريبي فقط، أستعين به لمعرفة مدى اهتمام السنة بهذا الموضوع، وعليه فقد ورد لفظ الجمال في السنة بنفس اللفظ "جمال"في ما يقارب واحدا وثلاثين حديثا، أما بلفظ الحسن فيقارب ثلاثة وثمانون حديثا، بلفظ الزينة أكثر من خمسة عشرة حديثا، بلفظ النضرة أربعة أحاديث، بلفظ البهجة حديثين، أما الجمال بمرادفاته فأكثر من أن يحصر في عدد محدد، وفي ذلك دلالة أن الجمال في التصور الإسلامي والعقيدة الإسلامية ينبثق من نسق معرفي يرتبط ارتباطا وثيقا بالمنظومة المعرفية التي تحدد معالمها العقيدة الإسلامية في أصولها الفلسفية المتمثلة في المحاور الفلسفية الكبرى وهي أصل الوجود وغايته ومآله.

المطلب الأول: الجمال بلفظه (جمل):

جل الأحاديث الواردة بلفظة الجمال مرتبطة بالأشكال الظاهرة

أ/ تعلق ذلك حاصة **بجمال الخلقة الانسان**، كقوله عليه الصلاة والسلام:«...سَبْعَةُ يُظِلُّهُمْ اللَّهُ فِي ظِلِّهِ يَوْمَ لَا ظِلَّ إِلَّا ظِلُّهُ... وَرَجُلٌ طَلَبَتْهُ امْرَأَةٌ ذَاتُ مَنْصِب وجَمَال فَقَالَ إِنّى أَحَافُ اللّهَ...»<sup>2</sup>، وقوله : «…أَنَّ رَجُلًا أَتَى النَّبيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَكَانَ رَجُلًا جَمِيلًافَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنِّي رَجُلٌ حُبِّبَ إِلَىَّ الْجَمَالُ وَأُعْطِيتُ مِنْهُ مَا تَرَى...» <sup>3</sup> وقوله أيضا يدعو لصاحبه بالجمال:«حَدَّثَنَا أَبُو زَيْدٍ

<sup>1</sup> - باعتبار أن الأحاديث فيها المكرر، ومنها الضعيف، والغريب....

<sup>3</sup> - أبو داوود سليمان بن الأشعث، سنن أبي داود، تح: محمد محي الدين عبد الحميد، [دط]، ( بيروت/صيدا:المكتبة العصرية، [دت])، ك: اللباس، با: ما جاء في الكبر، ح ر: 4092، ج4، ص 59.



<sup>2-</sup> صحيح البخاري، ك: الآذان، با:من جلس في المسجد ينتظر الصلاة وفضل المساجد، رقم: 660، ج 1، ص 133- صحيح مسلم، ك: الزكاة، با: فضل إخفاء الصدقة، رقم:1031، ج 2، ص 715.

الْأَنْصَارِيُّ قَالَ: قَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ادْنُ مِنِّي قَالَ فَمَسَحَ بِيَدِهِ عَلَى رَأْسِهِ وَلِحْيَتِهِ قَالَ ثُمَّ قَالَ اللَّهُمَّ جَمِّلْهُ وَأَدِمْ جَمَالَهُ ...»

ب/ منه ما تعلق بالأسماء من حيث جمالها أو دلالتها الجميلة كما دل عليه قوله عليه السلام: «عَنْ ابْن عُمَرَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ غَيَّرَ اسْمَ عَاصِيَةَ وَقَالَ أَنْتِ جَمِيلَةٌ»<sup>2</sup>

ج/ منه ما تعلق بجمال الهيئة التي يكون عليها الانسان مثل قوله: «...فَقَالَ كُرَيْبٌ سَمِعْتُ أَبَا رَيْحَانَةَ يَقُولُ سَمِعْتُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺَيْقُولُ إِنَّهُ لَا يَدْخُلُ شَيْءٌ مِنْ الْكِبْرِ الْجَنَّةَ قَالَ فَقَالَ قَائِلٌ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنِّى أُحِبُّ أَنْ أَتَجَمَّلَ بِسِيرِ سَوْطِي وشِسْع نَعْلِي...»<sup>3</sup>.

ح/ وورد «...أَنَّ سُبَيْعَةَ بنْتَ الْحَارِثِ أَحْبَرَتْهُ أَنَّهَا كَانَتْ تَحْتَ سَعْدِ بْنِ خَوْلَةَ...فَتُوُفِّيَ عَنْهَا فِي حَجَّةِ الْوَدَاعِ وَهِيَ حَامِلٌ فَلَمْ تَنْشَبْ أَنْ وَضَعَتْ حَمْلَهَا بَعْدَ وَفَاتِهِ فَلَمَّا تَعَلَّتْ مِنْ نفاسِهَا تَجَمَّلَتْ لِلْخُطَّابِ فَدَحَلَ عَلَيْهَا أَبُو السَّنَابِلِ بْنُ بَعْكَكٍ ... فَقَالَ لَهَا مَا لِي أَرَاكِ متجَمَّلة لعلكي تُريدينَ النِّكَاحَ...».

خ/ ومنه ما تعلق بجمال الأشياء كجمال الدور«...عَنْ النَّبيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ مَثْلِي وَمَثَلُ الْأَنْبِيَاءِ كَمَثَلِ رَجُلٍ بَنَى بُنْيَانًا فَأَحْسَنَهُ وَأَجْمَلَهُ فَجَعَلَ النَّاسُ يُطِيفُونَ بِهِ يَقُولُونَ مَا رَأَيْنَا بُنْيَانًا أَحْسَنَ مِنْ هَذَا إِلَّا هَٰذِهِ اللَّبِنَةَ فَكُنْتُ أَنَا تِلْكَ اللَّبِنَةَ»<sup>5</sup>.

د/ ومنه جمال الصور المعنوية كقوله عليه السلام:« قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا اللَّهَ وَأَجْمِلُوا فِي الطَّلَبِ فَإِنَّ نَفْسًا لَنْ تَمُوتَ حَتَّى تَسْتَوْفِيَ رزْقَهَا وَإِنْ أَبْطَأَ عَنْهَا فَاتَّقُوا اللَّهَ

<sup>1</sup> - أحمد بن حنبل، مسند البص<u>رين</u>، تح: شعيب الأرنؤوط، عادل مرشد وآخرون، ط1، ( [دب]، مؤسسة الرسالة، 1421ه /2001 م)، رقم: 20733، ج34، ص 333. <sup>2</sup>- سنن أبي داوود، ك: الأدب، با: تغيير الأسماء القبيحة،، رقم: 4952، ج4، ص288. <sup>3</sup> - مسند الإمام أحمد، مسند الشاميين، رقم 17206، ج 28، ص 437. 4 - أحمد بن محمد الطحاوي، أحكام القرآن، تح: سعد الدين أونال، ط 1، ( استانبول: مركز البحوث الإسلامية، 1418ه/ 1998م)، رقم 1828، م2، ص337. <sup>5</sup> - صحيح البخاري، ك: المناقب، با: خاتم النبيين، رقم3534، ج4، 186.



وَأَجْمِلُوا فِي الطَّلَبِ خُذُوا مَا حَلَّ وَدَعُوا مَا حَرُمَ»<sup>1</sup>

ذ/ ومنه ماتعلق بالقيم الاجتماعية كما في قوله عليه السلام: «عن أَبِي أُمَامَةَ قَالَ إِنِّي لَتَحْتَ رَاحِلَةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَوْمَ الْفَتْحِ فَقَالَ قَوْلًا حَسَنًا جَمِيلًا وَكَانَ فِيمَا قَالَ مَنْ أَسْلَمَ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابَيْنِ فَلَهُ أَجْرُهُ مَرَّتَيْنِ وَلَهُ مَا لَنَا وَعَلَيْهِ مَا عَلَيْنَا وَمَنْ أَسْلَمَ مِنْ

ر/ أما متعلقاته الأخرى فتمثلت في جمال الملائكة قال عليه السلام:«... فَبَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُتَوَسِّدٌ فَجَذِي رَاقِدٌ إِذْ أَتَانِي رِجَالٌ كَأَنَّهُمْ الْجِمَالُ عَلَيْهِمْ ثِيَابٌ بِيضٌ اللَّهُ أَعْلَمُ مَا بِهِمْ مِنْ الْجَمَالِ حَتَّى قَعَدَ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ عِنْدَ رَأْسِهِ وَطَائِفَةٌ مِنْهُمْ عِنْدَ رِجْلَيْهِ فَقَالُوا بَيْنَهُمْ...»<sup>3</sup>.

ز/ وآخر الأمثلة هو الذي يخبرنا عن الله عز وجل أصل الجمال ومصدره«عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:«...إِنَّ اللَّهَ جَمِيلٌ يُحِبُّ الْجَمَالَ....»<sup>4</sup>، جميل في ذاته وصفاته وأفعاله.

دلّت استعمالات لفظة الجمال كما بدت من خلال الأمثلة السابقة على أنه يطلق على الصور كما يطلق على المعاني، أي أنه لا ينحصر الوصف به في حدود الجمال الظاهر ذي البعد الحسي المحض، بل يتعداه إلى الجمال المعنوي ذي البعد العقلي .

و في هذه الاستعملات جميعا نجد أن الجمال قيمة مستقلة بذاتها لا تعلق لها بغيرها من القيم الاخرى، ويتجلى ذلك من خلال الوصف به والحكم الصرف عليه بالجمال كقوله:"ذاك الجمال"، أو الاقرار بحبه والتلذذ به عند رؤيته أو الشعور به " إني أحب "، " حبب إليّ " "إن الله يحب الجمال"، " أوتيت منه ما ترى" أو الدعاء به" اللهم جمله" " أنت جميلة".

<sup>1</sup> – محمد بن يزيد القزويني، <mark>سنن ماجه، تح: محمد فؤاد عبد الباقي، [دط]([دب]: دار إحياء الكتب العربية، [دت])، ك: التجارات، با: الاقتصاد في طلب المعيشة، رقم 2144، ج2، ص725.</mark>

<sup>2</sup> - سليمان بن أحمد الطبراني، المعجم الكبير، تح: حمدي بن عبد الله السلفي، ط 2، ( القاهرة:مكتبة ابن تيمية، 1415ه-1994م)، رقم: 22234، ج36، ص570.

<sup>3</sup> – عبد الله بن عبد الرحمن الدارمي، مسند الدارمي (السنن الدارمي)، تح: حسن سليم أسد الداراني، ط1، (السعودية: دار المغني، 1412ه/2000م)، المقدمة، رقم:12، ج1، ص161.

<sup>4</sup> - صحيح مسلم، ك: الإيمان، با: تحريم الكبر وبيانه، رقم 91، ج1 ص 93.



| القرآن ولانسنة والفكر الإسلامي | (مجمال في | (لفصل (لثاني: |
|--------------------------------|-----------|---------------|
|--------------------------------|-----------|---------------|

كما أن في ذلك برهان على أنه ذاتي وموضوعي في الآن نفسه؛ ذاتي من حيث شعور الانسان به، وتذوقه والتلذذ به، وموضوعي من حيث إن ذاك الشعور إنما هو متولد عن وجود حقيقي لهذه الصفة في الأشياء متى أدركها الحس أو العقل تولد الشعور بما تذوقا لها أو تلذذا بما، وربما يظهر ذلك جليا في الحديث الذي مثلت به في الأسماء عندما استبدل النبي صلى الله عليه وسلم إسم عاصية باسم جميلة إذ العصيان أقبح الأعمال يأتيها الانسان وهو ما يولد الاحساس بالنفور من صاحبته، فلما غيره سماها جميلة، فكان هذا الاسم مولدا شعورا جميلا، فدل على أن الاحساس بالعمال لا يتوقف على الذات المدركة فقط، بل لا بد أن يتحقق وجوده في الأشياء حتى إذا أدركه الحس والعقل تحرك الوحدان إحساسا وشعورا بلذته، فكان بذلك ذاتيا وموضوعيا في وقت واحد، كما دلّ من وجه آخر

- المطلب الثانى: الجمال بمرادفاته
  - أ/ الحسن

كما في القرآن الكريم الحسن هو أكثر المرادفات من حيث الاستعمال دلالة على الجمال، لكن عكس لفظة الجمال تعلقت لفظة الحسن في جل الاستعمالات بأفعال الإنسان ما تعلق منها بنفسه، أو بالله، أو بالآخرين وشواهده ما يأتي:

- اما ما تعلق منها بالانسان نفسه : 1
- أ/ من حيث حسن **الصورة والهيئة والسمت**:

- عَنْ الْبَرَاءَ بْنِ عَازِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ ﷺ «مَرْبُوعًا، بَعِيدَ مَا بَيْنَ المَنْكِبَيْنِ، لَهُ شَعَرُ يَيْلُغُ شَحْمَةَ أُذْنِهِ، رَأَيْتُهُ فِيحُلَّةٍ حَمْرَاءَ، لَمْ أَرَ شَيْئًا قَطُّ أَحْسَنَ مِنْهُ»<sup>1</sup>

حَدَّثَنِي أَبُو زَيْدِ بْنُ أَحْطَبَ قَالَ: « قَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَمَّلَكَ اللَّهُ قَالَ
 أَنَسُ وَكَانَ رَجُلًا جَمِيلًا حَسَنَ الشَّمْطِ<sup>2</sup> »<sup>3</sup>

<sup>1</sup>- صحيح البخاري، ك: المناقب، با: صفة النبي صلى الله عليه وسلم، رقم: 3551، ج 4، ص 188. <sup>2</sup>- الشمط: بياض شعر الرأس يخالط سواده. ابراهيم بن منظور، المرجع السابق، مادة: (ش م ط)، ص 2327. <sup>3</sup>- مسند أحمد بن حنبل، <u>باقي مسند الأنصار</u>، 22885، ج 37، ص 524.



ب/ من حيث قوله وهو نوع من الأفعال اللفظية

- عَنْ إِسْحَقَ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي طَلْحَةَ عَنْ أَبِيهِ قَالَ قَالَ أَبُو طَلْحَةَ كُنَّا قُعُودًا بِالْأَفْنِيَةِ نَتَحَدَّتُ أَفِيهِ فَحَاءَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَامَ عَلَيْنَا فَقَالَ مَا لَكُمْ وَلِمَجَالِسِ الصُّعُدَاتِ احْتَنبُوا مَجَالِسَ الصُّعُدَاتِ احْتَنبُوا مَجَالِسَ الصُّعُدَاتِ احْتَنبُوا مَجَالِسَ الصُّعُدَاتِ الْمُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَامَ عَلَيْنَا فَقَالَ مَا لَكُمْ وَلِمَجَالِسِ الصُّعُدَاتِ الْحَتَنبُوا مَجَالِسَ الصُّعُدَاتِ الْحَقْبُ وَرَدُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَامَ عَلَيْنَا فَقَالَ مَا لَكُمْ وَلِمَجَالِسِ الصُّعُدَاتِ الْحَتَنبُوا مَجَالِسَ الصُّعُدَاتِ الْحَتَنبُوا مَجَالِسَ الصُّعُدَاتِ السَّعُدَاتِ الْحَتَنبُوا مَجَالِسَ الصُّعُمَ وَرَدُ اللَّهِ عَمَنُ اللَّهِ عَمَنُ الْبَصَرِ وَرَدُ الصَّعُدَاتِ السَّعُمَا عَضُ الْبَصَرِ وَرَدُ الصَعْدَاتِ السَّعُمَ اللَّهِ مَعَانَ إِمَّا لَهُ عَلَيْ وَا مَعَانَ إِمَا لَكُمُ وَلَمَحَدَاتِ مَا لَكُمْ وَلِمَحَاتِ الصَعْعَدَاتِ الْحَقْبُولَ مَعَانَ إِمَّ لَا مَعَنْ أَنْ عَنْهِ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ عَدَى أَنْ الْبَعَن وَ وَرَدُ الْمُ عَلَيْ الْعَنْ الْعَدَا الْعَلْقُونِي اللَّهُ مَتَنْ الْعَالَ مَا مَعَانَ إِنَّا إِنَّا إِنَّا اللَّهُ مَا عَنْ الْمَعَا عَامَ الْعَالَا إِنْتَا إِنَّكُمُ وَلَهُ عَالَ إِنَّا الْمَا وَعَتَنْ الْمَعَالَ إِنَّهُ الْمَا وَيَ مَعَانَ الْمَاسَ الْعَالَةُ مَا إِنْ أَنْ وَا حَقَالَ مَا إِنَّا إِنْ الْعَالَ إِن الْمَاسَانِ مَا إِنْهُ مَا إِنَا إِنَّكَمَ وَلَمَ الْمَاسَ مِنْ الْعَالَةُ وَا حَقَالَ إِنَا مَا مَا مَا إِنَّةُ مَا عَا مَ إِنَا مَا إِنَا إِنَا مَا مَا مَا إِنَا إِنَا مَا إِنْ عَامَ مَا إِنَا إِنَا إِنْ عَامِ مَا إِنْهُ مَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنِي مَا مَا مَا الْعَامَ مَا إِنَا أَعْنَا مَا مَا مَا مَا مَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنْ أَنْهُ مَا إِنَا إِنَا مَا إِنَا أَعْنَا مَا إِنَا أَنْ أَنْ أَسَا مُ أَعْذَا مَ مَا مَا أَمُ مَا إِنَا إِنَا إِنْ أَعْذَا إِنَا أَعْنَا مِ مَا إِنَا أَعْنَا مَا مَا أَعْنُ مَا مَا أَعْنَا مَا مَا إِنَا مَا إِنَا مَا إِنَا مَا إِنَا مَا مَا مَ إِنَا أَعْنَ مَا إِنا أَعْنَ مَا مَا إِنَا مَا مَا مَالَكُ

- عَنْ أَنَسٍ أَنَّ نَبِيَّ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: « لَا عَدْوَى وَلَا طِيَرَةَ وَيُعْجِبُنِي الْفَأْلُ الْكَلِمَةُ الْحَسَنَةُ الْكَلِمَةُ الطَّيِّبَةُ»<sup>3</sup>

ت/ من حيث أعماله:

- عَنْ أَبِي ذَرٍّ عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ عُرِضَتْ عَلَيَّ أَعْمَالُ أُمَّتِي حَسَنُهَا وَسَيِّئُهَا فَوَجَدْتُ فِي مَحَاسِنِ أَعْمَالِهَا الْأَذَى يُمَاطُ عَنْ الطَّرِيقِ وَوَجَدْتُ فِي مَسَاوِي أَعْمَالِهَا النُّخَاعَة تَكُونُ فِي الْمَسْجِدِ لَا تُدْفَنُ.»<sup>4</sup>

حَنْ أَبِي بَكْرَةَ أَنَّ رَجُلًا قَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَيُّ النَّاسِ خَيْرٌ قَالَ مَنْ طَالَ عُمُرُهُ وَحَسُنَ عَمَلُهُ

<sup>2</sup>- صحيح مسلم، ك: الآداب، با: حق الجلوس على الطرقات رد السلام، رقم: 2161، ج 4، ص1703.

3– صحيح مسلم، ك: الآداب، با: بَابُ الطِّيَرَةِ وَالْفَأْل وَمَا يَكُونُ فِيهِ مِنَ الشُّوْم، 4123، رقم2224، ج4، ص1746.

<sup>4</sup>- صحيح مسلم، ك: المساجد وموضع الصلاة، با: بَابُ النَّهْيِ عَنِ الْبُصَاقِ فِي الْمَسْجِدِ فِي الصَّلَاةِ وَغَيْرِها، ر: 553ج1، ص390.



قَالَ فَأَيُّ النَّاس شَرُّ قَالَ مَنْ طَالَ عُمُرُهُ وَسَاءَ عَمَلُهُ.»<sup>1</sup>

- حَدَّنَنا أَبُو هُرَيْرَة عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَذَكَرَ أَحَادِيتَ مِنْهَا وَقَالَ أَبُو الْقَاسِمِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ «مَثْلِي وَمَثَلُ الْأَنْبِيَاءِ مِنْ قَبْلِي كَمَثَلِ رَجُلٍ ابْتَنَى بُيُوتًا فَأَحْسَنَهَا وَأَحْمَلَهَا وَأَكْمَلَهَا إِلَّا مَوْضِعَ لَبِنَةٍ مِنْ زَاوِيَةٍ مِنْ زَوَايَاهَا فَجَعَلَ النَّاسُ يَطُوفُونَ وَيُعْجِبُهُمْ الْبُنْيَانُ فَيَقُولُونَ أَلًا وَضَعْتَ هَاهُنَا لَبِنَةً فَيَتِمَّ بُنْيَانُكَ فَقَالَ مُحَمَّدٌ ﷺ فَكُنْتُ أَنَا اللَّابَةَ»<sup>2</sup>

حَدَّثَنِي أَنَسُ بْنُ مَالِكٍ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: « انْطَلِقُوا بِاسْمِ اللَّهِ وَبِاللَّهِ وَعَلَى مِلَّةِ رَسُولِ اللَّهِ
 وَلَا تَقْتُلُوا شَيْحًا فَانِيًا وَلَا طِفْلًا وَلَا صَغِيرًا وَلَا امْرَأَةً وَلَا تَغُلُّوا وَضُمُّوا غَنَائِمَكُمْ وَأَصْلِحُوا وَأَحْسِنُوا إِنَّ
 اللَّه يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ»<sup>3</sup>

2/ ما تعلق منها بالله: أفعال الإنسان كلها في المنظور الإسلامي عبادة لله عز وجل، ولأن علاقة الانسان بالله خاصة جدا، لأنها علاقة المخلوق مع الخالق سبحانه، مصدر الجمال وأصله، الذي وصف به نفسه وأخبر أنه يحبه، فهو تقدست أسماؤه لم يَرِد عنه أنه يحب صفة من الصفات التي نعت بما نفسه إلا في هذا الموضع، فكان لا بد أن يكون التعامل والعلاقة معه مبنية على هذا الأساس لما يقتضيه الجمال المطلق والكمال الإلهي من استعداد العابد بما يؤهله لذلك اللقاء الخاص مع إلاهه وربِّه عز وجل.

ولذلك فأجمل الأفعال على الإطلاق يتشرف العبد بالتوجه بما إلى ربه هي العبادة، وهي أجمل ما يتعامل به العبد مع ربه حتى عدت درجة من درجات الجمال حين عرّف الإحسان بأنه العبادةفي قوله: «الإحسان أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك»<sup>4</sup>

- عَنْ أَبِي الزُّبَيْرِ قَالَ كَانَ ابْنُ الزُّبَيْرِ يَقُولُ فِي ذُبُرِ كُلِّ صَلَاةٍ حِينَ يُسَلِّمُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَلَا نَعْبُدُ إِلَّا إِيَّاهُ لَهُ النِّعْمَةُ وَلَهُ الْفَضْلُ وَلَهُ الثَّنَاءُ الْحَسَنُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ

- <sup>1</sup> سنن الترمذي، ك: أبواب الزهد، با:ما جاء على طول عمر المؤمن، رقم2330، ج 4، ص565.
  <sup>2</sup> صحيح مسلم، ك: الفضائل: با: ذكر كونه صلى الله وسلم خاتم النبيين، رقم 2286، ج4، ص1790.
  <sup>2</sup> صحيح مسلم، ك: الفضائل: با: ذكر كونه صلى الله وسلم خاتم النبيين، رقم 2286، ج4، ص1790.
  <sup>2</sup> صحيح مسلم، ك: الفضائل: با: ذكر كونه صلى الله وسلم خاتم النبيين، رقم 2286، ج4، ص1790.
  <sup>2</sup> صحيح مسلم، ك: الفضائل: با: ذكر كونه صلى الله وسلم خاتم النبيين، رقم 2380، ج4، ص2005.
  <sup>3</sup> صحيح مسلم، ك: الفضائل: با: ذكر كونه صلى الله وسلم خاتم النبيين، رقم 2286، ج4، ص2005.
  <sup>4</sup> صحيح مسلم، ك: الفضائل: با: ذكر كونه صلى الله وسلم خاتم النبيين، رقم 2286، ج4، ص2005.
  - 4- صحيح مسلم، ك: الإيمان، با: معرفة الايمان والُقدر وعلامات الساعة، رقم 8، ج1، ص36.



الْكَافِرُونَ»<sup>1</sup>فأجمل الذكر بعد الصلاة الثناء على الله وذكر محامده.

و في موضع آخر جعل من أجمل أفعالها الحج المبرور، فعَنْ عَائِشَةَ بِنْتِ طَلْحَةَ قَالَتْ أَخْبَرَتْنِي أُمُّ الْمُؤْمِنِينَ عَائِشَةُ قَالَتْ:« قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَلَا نَخْرُجُ فَنُجَاهِدَ مَعَكَ فَإِنِّي لَا أَرَى عَمَلًا فِي الْقُرْآنِ أَفْضَلَ مِنْ الْحِهَادِ قَالَ لَا وَلَكُنَّ أَحْسَنُ الْجِهَادِ وَأَحْمَلُهُ حَجُّ الْبَيْتِ حَجٌّ مَبْرُورٌ»<sup>2</sup>

3/ ما تعلق بالآخرين

- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ:« قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَكْمَلُ الْمُؤْمِنِينَ إِيمَانًا أَحْسَنُهُمْ خُلُقًا وَخِيَارُكُمْ خِيَارُكُمْ لِنِسَائِهِمْ خُلُقًا»<sup>3</sup>

- عَنْ هِشَامِ بْنِ عُرْوَةَ عَنْ أَبِيهِ أَنَّهُ قَالَ: «كَانَ الرَّجُلُ يُطَلِّقُ امْرَأَتَهُ ثُمَّ يُرَاحِعُهَا لَيْسَ لِذَلِكَ مُنْتَهًى إِلَيْهِ فَقَالَ رَجُلٌ مِنَ الْأَنْصَارِ لِلْمُرَأَتِهِ: وَاللهِ لَا آوِيكِ إِلِيَّ أَبَدًا وَلَا تَحِلِّينَ لِغَيْرِي، قَالَ: فَقَالَتْ: يُنْتَهَى إِلَيْهِ فَقَالَ رَجُلٌ مِنَ الْأَنْصَارِ لِلْمُرَأَتِهِ: وَاللهِ لَا آوِيكِ إِلِيَّ أَبَدًا وَلَا تَحِلِّينَ لِغَيْرِي، قَالَ: فَقَالَتْ: كَيْنَتَهَى إِلَيْهِ فَقَالَ رَجُلٌ مِنَ الْأَنْصَارِ لِلْمُرَأَتِهِ: وَاللهِ لَا آوِيكِ إِلِيَّ أَبَدًا وَلَا تَحِلِّينَ لِغَيْرِي، قَالَ: فَقَالَتْ: كَيْفَ ذَاكَ؟ قَالَ: أُطَلِّقُكِ فَإِذَا دَنَا أَحَلُكِ رَاحَعْتُكِ، قَالَ: فَذَكَرَتْ ذَلِكَ لِرَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَشْكُو فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى الطَّلَقُ مَرَّتَانِ فَإِمْسَاكَ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانِ فَاسْتَقْبَلَ

- عَنْ أَبِي أُمَامَةَ عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «مَنْ مَسَحَ رَأْسَ يَتِيمٍ أَوْ يَتِيمَةٍ لَمْ يَمْسَحْهُ
 إِلَّا لِلَهِ كَانَ لَهُ بِكُلِّ شَعْرَةٍ مَرَّتْ عَلَيْهَا يَدُهُ حَسَنَاتٌ وَمَنْ أَحْسَنَ إِلَى يَتِيمَةٍ أَوْ يَتِيمٍ عِنْدَهُ كُنْتُ أَنَا وَهُوَ
 فِي الْجَنَّةِ كَهَاتَيْن وَقَرَنَ بَيْنَ أُصْبُعَيْهِ»<sup>5</sup>

- بَابِ السَّلَامُ اسْمٌ مِنْ أَسْمَاءِ اللَّهِ تَعَالَى وَإِذَا حُيِّيتُمْ بِتَحِيَّةٍ فَجَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُوها<sup>6</sup>

- عَنْ سَهْلٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: « أَنَّ امْرَأَةً جَاءَتْ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِبُرْدَةٍ مَنْسُوجَةٍ فِيهَا

<sup>1</sup> - صحيح مسلم، ك:المساجد وموضع الصلاة، با: استحباب الذكر بعد الصلاة وبيانه، رقم594، ج1، ص415.
 <sup>2</sup> - أحمد بن شعيب بن علي الخرساني، المجتبى من السنن، السنن الصغرى للنسائي، تح: عبد الفتاح أبو غدة، ط2، (حلب: مكتب المطبوعات، 1406ه/1906م)، ك: مناسك الحج، با: فضل الحج، ر2628، ج5، ص 114.
 <sup>3</sup> - سنن الترمذي، ك: الرضاع، با: ما حاء في حق المرأة على زوجها، ر: 1626، ج5، ص 418، ج8، ص458.
 <sup>4</sup> - سنن الترمذي، ك: الرضاع، با: ما حاء في حق المرأة على زوجها، ر: 1620، ج7، ص 458، ح.
 <sup>5</sup> - سنن الترمذي، ك: العدد، با: عدة المطلقة يملك زوجها رجعتها، ر: 16560، ج7، ص 730.
 <sup>6</sup> - مسند أحمد بن حنبل، باقي مسند الأنصار، ر: 22153، ج6، ص 474.



حَاشِيَتُهَا أَتَدْرُونَ مَا الْبُرْدَةُ قَالُوا الشَّمْلَةُ قَالَ نَعَمْ قَالَتْ نَسَجْتُهَا بِيَدِي فَحِنْتُ لِأَكْسُوَكَهَا فَأَخَذَهَا النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُحْتَاجًا إِلَيْهَا فَخَرَجَ إِلَيْنَا وَإِنَّهَا إِزَارُهُ فَحَسَّنَهَا فُلَانٌ فَقَالَ اكْسُنِيهَا مَا أَحْسَنَهَا قَالَ الْقَوْمُ مَا أَحْسَنْتَ لَبِسَهَا النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُحْتَاجًا إِلَيْهَا ثُمَّ إِنِّي وَاللَّهِ مَا سَأَلْتُهُ لِأَلْبَسَهُ إِنَّمَا سَأَلْتُهُ لِتَكُونَ كَفَنِي قَالَ سَهْلُ فَكَانَتْ كَفَنَهُ»<sup>1</sup>

لم ينحصر كما بيّنا الحسن في لون واحد من ألوان الجمال، بل تعددت موضوعاته ومحالاته التي توصف به؛ حيث قد وردت هذه اللفظة في السُّنة بأبعاد ثلاثة يتعلق جلها بأفعال الإنسان؛ فمنه ما تعلق **بالله** عز وجل من حيث هو مصدر الجمال، ومن حيث كون الجمال نعتا له سبحانه في صفاته وأفعاله، ومن ثم فالعلاقة بين العبد وحالق الجمال لا تبلغ درجاتها الأمثل والأكمل حتى يحكمها الذوق الجميل الذي يليق بمن له الجمال والكمال المطلق.

و منه ما تعلق بالحياة الدنيا وزينتها التي جعلها الله لعباده، وكذا بالحياة الآخرة بالجنة والنعيم فيها، وأغلب ما شغل موضوع الحسن**الانسان** بأبعاده الثلاث؛ الجسدي والعقلي والروحي؛ في سلمه وحربه، في علاقته بالله وعلاقته بنفسه، وبالاجتماع الإنساني، في علاقته بالحياة وبالموت...فكانت هذه المجالات هيكلا تلبس به الحسن حتى تجلى لنا جمال من كانت الآيات كلها دليلا على جماله.

و في هذه المحالات جميعا نلمس توجيه لفظ الحديث نحو الذوق الجمالي الذي يحكم تلك المحلات مما يعطي دلالة واضحة على أن الأصل في الدين أنه يثمِّن هذا البعد الجمالي الذوقي، بل ويحث عليه لأن الحياة التي يبشر بما الاسلام هي حياة راقية تليق بالانسان الذي فطره الله على حب الجمال والسعي في طلبه أبن كان.

ب/ الزينة: هي المفردة الثانية الدالة على معنى الجمال، وردت في أكثر من خمسة عشر حديثا. والزينة: تحسين الشيء في عين الناظرين، وهو حسي ومعنوي؛

1/ فأما الحسي فقد قَالَ قَتَادَة في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ زَيَّنَّا ٱلسَّمَاءَ ٱلدُّنْيَا بِمَصَبِيحَ ﴾ الملك 5، خَلَقَ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- صحيح البخاري، ك: الجنائز، با: من استعد الكفن في زمن النبي صلى الله عليه وسلم و لم ينكر عليه، ر: 1277، ج2، ص78.



هَذِهِ النُّجُومَ لِثَلاَثٍ: جَعَلَهَا زِينَةً لِلسَّمَاءِ، وَرُجُومًا لِلشَّيَاطِينِ، وَعَلاَمَاتٍ يُهْتَدَى بِهَا، ....»<sup>1</sup>

وكذلك ورد في قوله تَعَالَى: ﴿ زُبِينَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَتِ مِنَ ٱلنِّسَكَةِ وَٱنْحَذِهِ وَٱنْحَكُوْ ٱلْمُقَنطَرَةِ مِنَ ٱلذَّهَبِ وَٱلْفِضَكَةِ وَٱلْحَكْلِ ٱلْمُسَوَّمَةِ وَٱلْأَنْعَكَمِ وَٱلْحَرْثِّ ذَلِكَ مَتَكُ ٱلدُّنِيَ<sup>ل</sup>َ</sup> ﴾ آل عمران14، قَالَ عُمَرُ:«اللَّهُمَّ إِنَّا لاَ نَسْتَطِيعُ إِلَّا أَنْ نَفْرَحَ بِمَا زَيَّنْتَهُ لَنَا، اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ أَنْ أُنْفِقَهُ فِي حَقِّهِ» <sup>2</sup> وهنا نلمح التفاعل الايجابي لثاني الخلفاء مع هذه الزينة التي يدرك إدراكا تاما أن الله جعلها لهم، وأن لها لذة لا يستطيعون إلا أن يتمتعوا بها.

ومنه أيضا:« أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَلَسَ ذَاتَ يَوْمٍ عَلَى الْمِنْبَرِ وَجَلَسْنَا حَوْلَهُ فَقَالَ إِنِّي مِمَّا أَخَافُ عَلَيْكُمْ مِنْ بَعْدِي مَا يُفْتَحُ عَلَيْكُمْ مِنْ زَهْرَةِ الدُّنْيَا وَزِينَتِهَا فَقَالَ رَجُلٌ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَوَيَأْتِي الْخَيْرُ بِالشَّرِّ»<sup>3</sup>.

2/ وأما المعنوي وهو السائد في السنة فكقوله عليه الصلاة والسلام:«... فَقَالَ لِي: «يَا عَائِشَةُ، ارْفُقِي فَإِنَّ الرِّفْقَ لَمْ يَكُنْ فِي شَيْءٍ قَطُّ إِلَّا زَانَهُ، وَلَا نُزِعَ مِنْ شَيْءٍ قَطُّ إِلَّا شَانَهُ»<sup>4</sup>.

> - وقوله:«مَا كَانَ الفُحْشُ فِي شَيْءٍ إِلَّا شَانَهُ، وَمَا كَانَ الحَيَاءُ فِي شَيْءٍ إِلَّا زَانَهُ»<sup>5</sup>. - وقوله صلى الله عليه وسلم:« اللَّهُمَّ زَيِّنَّا بزينَةِ الْإِيمَانِ»<sup>6</sup>

ففي هذه النماذج جاء معنى التزيين متعلقا بالأشياء المادية المحسوسة على أنها مما يحسن في عين الناظرين وتشتهييه أنفسهم وتبتهج به قلوبهم، وهو مما فطرهم الله على حبه والفرح به كما صرّح به عمر رضي الله عنه في الحديث السابق، وإن كان لا يخل من الفتنة والاغراء به عند مجاوزته حد الاعتدال.

<sup>1</sup> - صحيح البخاري،، ك: بدء الوحي، با: في النجوم، ج 4، ص107.
 <sup>2</sup> - صحيح البخاري، ك: الرقائق، با: هذا المال خضرة حلوة، ج 8، ص93.
 <sup>3</sup> - صحيح البخاري، ك: الزكاة، با: ما يحذّر من زهرة الدنيا والتنافس فيها، رقم 6427، ج8، ص91.
 <sup>4</sup> - صحيح مسلم، ك: البر والصلة والأدب، با: في الرفق،، ر: 4923، ج4، ص200 ج8، ص910.
 <sup>5</sup> - صحيح مسلم، ك: البر والصلة والأدب، با: في الرفق،، ر: 4923، ج4، ص200 ج8، ص200.
 <sup>6</sup> - صحيح مسلم، ك: البر والصلة والأدب، با: في الرفق،، ر: 4923، ج4، ص2004.
 <sup>7</sup> - صحيح سنن الترمذي، ك: البر والصلة، بَابُ مَا حَاءَ فِي الفُحْشِ وَالتَّفَحُشِ، ر: 4923، ج4، ص2004.
 <sup>8</sup> - صحيح سنن الترمذي، ك: البر والصلة، بَابُ مَا حَاءَ فِي الفُحْشِ وَالتَّفَحُشِ، ر: 4924، ج4، ص2004.
 <sup>9</sup> - أحمد بن شعيب بن على الخرساني، سنن النسائي، تح:عبد الفتاح أبوغدة، (حلب: مكتب المطبوعات الإسلامية، 400%.



و الملاحظ على مصطلح الزينة في السنة ألها ترادف الجمال من جهة كولها جعلها الله مما يحسن في عين الناظرين، وتشتهييه أنفسهم وتبتهج به قلوبهم ليستمتع بحسنها وبهجتها عباده، والناس جميعا، وهو مما فطرهم الله على حبه والفرح به كما صرّح به عمر رضي الله عنه في الحديث السابق، سواء كانت مادية كالمال والذهب والفضة وغيرها، أو معنوية كالإيمان والحياء اللذين يزينان صاحبهما يما يكسبانه من ارتقاء إنساني وأخلاقي وسلوكي، لكنها كذلك محل الفتنة والإغراء إذا حاوزت حد الاعتدال فأسرف فيها وفي التمتع بها كما ورد في حديث الني ﷺ:«...إنِّي مِمَّا أَخَافُ عَلَيْكُمْ مِنْ بَعْدِي مَا يُفْتَحُ عَلَيْكُمْ مِنْ زَهْرَةِ الدُّنْيَا وَزِينَتِهَا...»<sup>1</sup>

و هذا التوجه شمل كل جزئية من حياة الانسان في الدنيا، ولأن المتاع الحقيقي هو الذي يستمر ولا ينقطع فقد جعل هذه الزينة ومتاعها مستمرا في الحياة الآخرة، بل وإنه يفوقه جمالا وبمجة، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: « قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: قَالَ اللَّهُ «أَعْدَدْتُ لِعِبَادِي الصَّالِحِينَ مَا لاَعَيْنُرَأَتْ، وَلاَ أُذُنَّ سَمِعَتْ، وَلاَحَطَرَ عَلَى قُلْ بَبَشَرٍ، فَاقُرَءُ واإِنْ شِئْتُ مْفَل اَتَعْلَمُنَ فْسُمَا أُخْفِيَلَهُ مْمِنْ

ج/ الزخرف: وتعني الزينة، وهي ثالث المرادفات لكلمة الجمال أيضا،

و من الآحاديث الواردة بهذا اللفظ قوله: «قَالَ أَبُو سَعِيدٍ: «كَانَ سَقْفُ المَسْجِدِ مِنْ جَرِيدِ النَّحْلِ وَأَمَرَ عُمَرُ بِبِنَاءِ المَسْجِدِ وَقَالَ: أَكِنَّ النَّاسَ مِنَ المَطَرِ، وَإِيَّاكَ أَنْ تُحَمِّرَ أَوْ تُصَفِّرَ فَتَفْتِنَ النَّاسَ» وَقَالَ أَنَسٌ: «يَتَبَاهَوْنَ بِهَا ثُمَّ لاَ يَعْمُرُونَهَا إِلَّا قَلِيلًا» وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: «لَتُزَخْرِفُنَّهَا كَمَا زَخْرَفَتِ اليَهُودُ وَالنَّصَارَى»<sup>3</sup>.

و نلاحظ أن الجمال هنا تعلق بزخرفة المباني وتزيينها الذي جاء النهي عنه، لا تحريما لفن الزخرفة، إنما خشية الانشغال والتباهي بما فيفتنهم ذلك عن الاخلاص في العبادة.

- <sup>1</sup>- صحيح البخاري، ك: الزكاة، بـــ : الصدقة على اليتامى، ح ر: 1465، ج<sup>و</sup>، ص 39.
- <sup>2</sup>- صحيح البخاري، ك: بدئ الخلق، با: صفة الجنة وألها مخلوقة، ح ر: 3244، ج 4، ص118.
  - <sup>-3</sup> صحيح البخاري، ك: الصلاة، با: بنيان المسجد، ج1، ص96.



و أيضا قوله:عَنِ النَّبِيِّ ﷺَقَالَ:«لَوْ أَنَّ مَا يُقِلُّ ظُفُرٌ مِمَّا فِي الجُنَّةِ بَدَا لَتَزَخْرَفَتْ لَهُ مَا بَيْنَ خَوَافِقِ<sup>1</sup> السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ، وَلَوْ أَنَّ رَجُلًا مِنْ أَهْلِ الجُنَّةِ اطَّلَعَ فَبَدَا أَسَاوِرُهُ لَطَمَسَ ضَوْءَ الشَّمْسِ كَمَا تَطْمِسُ الشَّمْسُ ضَوْءَ النُّجُومِ»<sup>2</sup>

و في الموضع الثاني ورد جمال الزخرف في زخرفة الجنة وإبراز جمالها وبمحة نعيمها ونضرة أهلها، حثا على العمل لأجل الفوز بحسن الاستقرار والمقام فيها، إذ من شأن جمالها أن يكون دافعا للسعي الجاد للفوز بذلك المقام وذلك النعيم.

د/ البهجة: التي تعنى بحسن المنظر، هي رابع المرادفات، وردت في حديثين اثنين.

- أولهاما قوله عليه الصلاة والسلام: «...ثُمَّ يَفْرُغُ اللَّهُ مِنْ الْقَضَاءِ بَيْنَ الْعِبَادِ وَيَبْقَى رَجُلُ بَيْنَ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ وَهُوَ آخِرُ أَهْلِ النَّارِ دُخُولًا الْجَنَّةَ مُقْبِلُ بِوَجْهِهِ قِبَلَ النَّارِ فَيَقُولُ يَا رَبِّ اصْرِفْ وَجْهِي عَنْ النَّارِ قَدْ قَشَبَنِي رِيحُهَا<sup>3</sup> وَأَحْرَقَنِي ذَكَاؤُهَا...فَإِذَا أَقْبَلَ بِهِ عَلَى الْجَنَّةِ رَأَى بَهْجَتَهَاسَكَتَ مَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ يَسْكُتَ ثُمَّ قَالَ يَا رَبِّ قَدِّمْنِي عِنْدَ بَابِ الْجَنَّةِ...»<sup>4</sup>.

و منه أيضا: «عَنْ ابْنٍ لِسَعْدٍ أَنَّهُ قَالَ سَمِعَنِي أَبِي وَأَنَا أَقُولُ اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ الْجَنَّةَ وَنَعِيمَهَا
 وَبَهْجَتَهَاوَكَذَا وَكَذَا وَكَذَا وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ النَّارِ وَسَلَاسِلِهَا وَأَعْلَالِهَا وَكَذَا وَكَذَا وَكَذَا فَقَالَ يَا بُنَيَّ إِنِّي سَمِعْتُ
 رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ سَيَكُونُ قَوْمٌ يَعْتَدُونَ فِي الدُّعَاءِ فَإِيَّاكَ أَنْ تَكُونَ مِنْهُمْ إِنِّنِي السَعْدِ إِنَّا أَعُولُ اللَّهُ مَا اللَّهِ مَلَى الْمَالِيَ الْمَعْتُ
 رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ سَيَكُونُ قَوْمٌ يَعْتَدُونَ فِي الدُّعَاءِ فَإِيَّاكَ أَنْ تَكُونَ مِنْهُمْ إِنَّكَ إِنْ
 رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ سَيَكُونُ قَوْمٌ يَعْتَدُونَ فِي الدُّعَاءِ فَإِيَّاكَ أَنْ تَكُونَ مِنْهُمْ إِنَّكَ إِنْ

في القرآن الكريم ارتبطت هذه المفردة المفعمة بالجمال ببهجة تغمر النفس في الحياة الدنيا، فتهزها فرحا وسعادة بمنظرها البهيج، لكن هذه السعادة من نعمة الله عز وجل غير منقطعة-إذ في انقطاعها نقصان جمالها- بل هي مستمرة ومضاعفة الجمال والإبماج في الآخرة، وهذا ما أوحت به السنة الشريفة وأكدت عليه، إذ جاء ارتباطها فيها ببهجة تتعلق بجمال الجنة ونضرتها، فكان ذلك فضل من

- صحيح البخاري، ك:الآذان، با: فضل السجود، رقم 806، ج 1، ص 160.
  - <sup>5</sup>- سنن أبي داود، ك: الصلاة، با: الدعاء، ح ر:1480، ج2، ص77.



الله ومنَّة في استمرار النعيم الموعود للذين آمنوا في الحياة الدنيا، خالصا في الآخرة.

٥/ النضرة: كما في القرآن الكريم، كذلك النضرة<sup>1</sup>هي خامس المفردات الدالة على الجمال في
 السنة، وردت في حديثين اثنين.

و من الأمثلة الواردة بهذا اللفظ، والتي توضح دلالاتها على الجمال قوله عليه الصلاة والسلام:«نَضَّرَ اللَّهُ امْرَأً سَمِعَ مَقَالَتِي فَوَعَاهَا وَحَفِظَهَا وَبَلَّغَهَا، فَرُبَّ حَامِلِ فِقْهٍ إِلَى مَنْ هُوَ أَفْقَهُ مِنْهُ»<sup>2</sup>

ومنه: «...وَ قَالَ الْحَسَنُ النَّصْرَةُ فِي الْوُجُوهِ وَالسُّرُورُ فِي الْقُلْبِ...»<sup>3</sup>.

وأيضا قوله: «... فَإِذَا أَقْبَلَ بِهِ عَلَى الجَنَّةِ، رَأَى بَهْجَتَهَا سَكَتَ مَاشَاءَ اللَّهُ أَنْيَسْكُتَ، ثُمَّ قَالَ: يَارَبِّ قَدِّمْنِي عِنْد بَابِ الجَنَّةِ، فَيَقُولُ اللَّهُ لَهُ: أَلَيْسَ قَدْ أَعْطَيْتَ العُهُودَ واللِيثَاق، أَنْ لاَ تَسْأَلَ غَيْرَ الَّذِي كُنْتَ سَأَلْتَ؟ فَيَقُولُ: يَا رَبِّ لاَ أَكُونُا مَسْقَى حَلْقِكَ، فَيَقُولُ: فَمَا عَسَيْتَ إِنْ أُعْطِيتَ ذَلِكَ أَنْ لاَ تَسْأَلُ غَيْرَهُ؟ فَيَقُولُ: يَا رَبِّ لاَ أَكُونُا مَسْقَى حَلْقِكَ، فَيَعُولُ: فَمَا عَسَيْتَ إِنْ أُعْطِيتَ ذَلِكَ أَنْ لاَ تَسْأَلُ عَيْرَهُ؟ فَيَقُولُ: يَا رَبِّ لاَ أَكُونُا مَسْقَى حَلْقِكَ، فَيَعُولُ: فَمَا عَسَيْتَ إِنْ أُعْطِيتَ ذَلِكَ أَنْ لاَ يَسْأَلُ غَيْرَهُ؟ فَيَقُولُ: يَا رَبِّ لاَ أَسْأَلُ غَيْرَ ذَلِكَ، فَيُعْطِي رَبَّهُ مَاشَاءَ مِنْ عَهْدٍ ومِيثَاق، فَيُقَدِّمُهُإ لَى يَسْأَلُ عَيْرَهُ؟ فَيَقُولُ: لاَ وَ عِزَيَّتِكَ، لاَ أَسْأَلُ غَيْرَ ذَلِكَ، فَيُعْطِي رَبَّهُ مَاشَاءَ مِنْ عَهْدٍ ومِيثَاق، فَيُقَدِّمُهُإ لَى بَابِ الجَنَّذِ، فَإِذَا بَلَغَ بَابَهَا، فَرَأَى زَهْرَتَهَا، وَمَا فِيهَا مِنَ النَّصْرَةِ والسُّرُورِ، فَيَسْكُتُ مَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ

و هي في هذه المواضع جميعا تدل على حسن الوجوه وبريقها ولونها المزهر، الذي تجلى على وجوههم دلالة على رغد العيش ونعيمه والسرور والفرح به.

المطلب الثالث: الجمال بصوره:

في النماذج السابقة عددنا المواضع التي ذكر فيها الجمال بلفظه وبمرادفاته، وفي هذا المطلب سنمثل لمواضع الجمال بصوره، هذه الأخيرة وإن كانت كثيرة إلا أننا سننتقي بعضا منها والتي ترسم لوحة فسيفسائية من الجمال تعبق بها السنة المطهرة، تكتسب بها الحياة ذوقا جماليا رائعا، عبّر القرآن عن حسنها وجمالها تعبيرا بليغا حين قال: ﴿ فَلَنُحْيِيَنَهُ, حَيَوْةَ طَيِّـبَةً ﴾ النحل 97 ومن أمثلته:

> <sup>1</sup>- أنظر: ص 16 من هذا البحث. <sup>2</sup>- سنن الترمذي، ك: أبواب العلم، با: ما حاء في الحث على تبليغ السماع، ح ر 2658، ج5، ص34. <sup>3</sup> - صحيح البخاري، ك: بدء الخلق، با: صفة الجنة وألها مخلوقة، ج4، ص116. <sup>4</sup> - صحيح البخاري، ك:الآذان، با: فضل السحود، رقم 806، ج 1، ص 160.



من جمال التصرف وحسن الأخلاق قبول الهدية: «قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مَنْ عُرِضَ عَلَيْهِ طِيبٌ
 فَلَا يَرُدَّهُ فَإِنَّهُ طَيِّبُ الرِّيحِ حَفِيفُ الْمَحْمَلِ »<sup>1</sup>

فإذا قبلها فمن الجمال شكرالها بعطاء مثله، فإن لم يجد فبالثناء «قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مَنْ أُعْطِيَ عَطَاءً فَوَجَدَ فَلْيَجْزِ بِهِ فَإِنْ لَمْ يَجِدْ فَلْيُثْنِ بِهِ فَمَنْ أَثْنَى بِهِ فَقَدْ شَكَرَهُ وَمَنْ كَتَمَهُ فَقَدْ كَفَرَهُ» <sup>2</sup>

إن العلاقات الاحتماعية الحسنة التي تضرب عميقا بجذورها في قلب المحتمع الإنساني تقتضي بعض السلوكات التي تتزين بها العلاقة، فتكسبها عمقا وثراء يرتقي بها إلى مصاف الانسانية السامية التي تجعل من الحياة في ظلها حياة طيبة ممتعة، مشعَّة بالبهجة والسرور اللذين تربو بهما المشاعر الإيجابية المتبادلة بين المتهادين أو المتمادحين.

وَ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ إِنَّمَا مَثَلُ الْحَلِيسِ الصَّالِحِ وَالْجَلِيسِ السَّوْءِ كَحَامِلِ الْمِسْكِ وَنَافِخِ الْكِيرِ فَحَامِلُ الْمِسْكِ إِمَّا أَنْ يُحْذِيَكَ<sup>3</sup> وَإِمَّا أَنْ تَبْتَاعَ مِنْهُ وَإِمَّا أَنْ تَجِدَ مِنْهُ رِيحًا طَيِّبَةً وَنَافِخُ الْكِيرِ إِمَّا أَنْ يُحْرِقَ ثِيَابَكَ وَإِمَّا أَنْ تَجِدَ رِيحًا حَبِينَةً"<sup>4</sup>

إن هذه الحقيقة التي صورها النبي صلى الله عليه وسلم بهذا التصوير الجميل تمثل علاقة من العلاقات الكثيرة بين الناس، وهذه العلاقة تتخذ أشكالا مختلفة، ولكنها جميعا تقع تحت نوعين اثنين، إما أن تكون طيبة أو تكون خبيثة، وهنا يأتي دور الجمال الذي يصورها تصويرا فنيا رائعا جمع بين بلاغة الكلمة وجمال المضمون فكانت الصورة فنية بامتياز.

فاختياره صلى الله عليه وسلم للمسك للتمثيل لخيرية الرفيق والجليس الصالح، وتمثيل الاستمتاع والانتفاع بحامله بديع جدا، حيث لا تنقطع منه ريح المسك ما دام حاملا له، وبالمقابل اختياره للكير تمثيلا لقبح رفيق السوء وجليسه، فنافخ الكير لا يقوى جليسه على دفع خبثه مهما حاول.

- <sup>1</sup> سنن أبي داوود، ك: الترجل، با: في رد الطيب، رقم: 4172، ج4، ص 70 .
- <sup>2</sup>- سنن أبي داود، ك: الأدب، با: في شكر المعروف، ح ر: 4813، ج4، ص255.
- <sup>3</sup> يحذيك : يعطيك ابراهيم بن منظور، المرجع السابق، مادة (ح ذ ا)، ص 815
- 4- صحيح مسلم، ك: البر والصلة والآداب، با: استحباب بحالسة الصالحين ومحانبة قرناء السوء، رقم 2628، ج 4، ص 2026.



و من شاكلته قوله عيه السلام:« مَنْ أَكَلَ مِنْ هَذِهِ الشَجَرَةِ الْمُنْتَنَةِ فَلَا يَقْرَبَنَّ مَسْجِدَنَا»<sup>1</sup>، ولا أدل على حبه للجمال ونفرته من القبح من نعت الشرة بأنه منتنة.

و في السخاء والبخل في الصدقة:

عن أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ الَيَّ يَقُولُ: «مَثَلُ البَخِيلِ وَ المُنْفِقِ كَمَثَلِ رَجُلَيْنِ عَلَيْهِمَا جُبَّتَ انِ مِنْ حَدِيدٍ مِنْ تُدِيِّهِمَا إِلَى تَرَاقِيهِمَا، فَأَمَّا المُنْفِقُ فَلاَ يُنْفِقُ إِلَّا سَبَغَتْ أَوْ وَفَرَتْ عَلَى جِلْدِهِ، حَتَّى تُخْفِيَ بَنَانَهُ وَتَعْفُوَ أَثَرَهُ، وَأَمَّا البَخِيلُ فَلاَ يُرِيدُ أَنْ يُنْفِقَ شَيْئًا إِلَّا لَزِقَتْ كُلُّ حَلْقَةٍ مَكَانَهَا، فَهُوَ يُوَسِّعُهَا وَلاَ تَتَسِعُ.»<sup>2</sup>

و هذا نموذج آخر من صور الجمال في السنة الشريفة، المتعلق بفتتين من الناس، إحداهما الأسخياء في الصدقات والأخرى البخلاء، رَسَمَ لبيان هذا المعنى صورة فنية رائعة الجمال، خطّت معالم جمالها عبارة " عَلَيْهِمَاجُبَّتَان مِنْ حَدِيدٍ مِن تُدِيِّهِمَا إِلَى تَرَاقِيهِمَا " علق الرافعي على هذا الحديث بقوله: «وقد جعل الجبة من الندي إلى التراقي، وهذا من أبدع ما في الحديث؛ لأن كل إنسان فهو منفق على ضروراته يستوي في ذلك الكريم والبخيل، فهما على قدر سواء من هذه الناحية؛ وإنما التفاوت فيما زاد وسبغ من هذا الحد، فههنا يبسط الكريم بسطه الانساني، أما البخيل فهو "يريد"، لأنه إنسان، والإرادة علم عقلي لا أكثر، فإذا هو حاول تحقيق هذه الإرادة وقع من طبيعة نفسه الكزة<sup>6</sup> فيما يعانيه من يوسع جبة من الحديد لزقت كل حلقة من حلقاها في مكاها، فهي مكاها، في معانيه، أما البخيل في المان، يوسعها فلا تتسع.»<sup>4</sup> إنه الجمال في أبها صوره الفنية وإنها الفلسفة في أدق صورها البيانية.

- وفي تميّز المسلمين بين سائر الناس، يلخص لنا صورة الجمال وروحه اللتين ينبغى أن تكونا ميزة المسلم وخاتَمه ظاهرا وباطنا، يعرف بهما بين الناس جميعا قوله عليه السلام: « عن قيس بن بشر أنه قال: كان أبي من جلساء أبي الدرداء فحدثني أنه كان هنالك رجل من الأنصار من أصحاب

- <sup>1</sup>- صحيح البخاري، ك: الآذان، با: ما جاء في الثوم والبصل والكراث، ح ر: 854، ج3، ص170.
  - <sup>2</sup>- صحيح البخاري، ك: الزكاة، با: المتصدق والبخيل، رقم: 1443، ج2، ص 115.
- <sup>3</sup>– الكزّة: المنقبضة. ورحل كزّ اليدين: أي بخيل. أنظر : ابراهيم بن منظور، المرجع السابق، مادة ( ك ز ز )، ص 3869. <sup>4</sup>– مصطفى صادق الرافعي، السمو الروحي الأعظم والجمال الفني في البلاغة النبوية، تح: أبي عبد الرحمن البحيري، ([دب]: دار البشير للثقافة والعلوم)، [دت]، ص 46–47.



رسول الله ﷺ متعبد معتزل لا يكاد يفرغ من العبادة يقال له ابن الحنظلية فذكر الحديث بمعناه وقال: إنكم قادمون على إخوانكم فأصلحوا لباسكم ورحالكم حتى تكونوا كأنكم شامة في الناس إن الله لا يحب الفحش ولا التفحش».<sup>1</sup>

- ومن أروع صور الجمال التي تنبئ عن المزاج الجمالي العميق للإسلام الذي لايقتصر على بث روح الجمال في حياة الإنسان في سلمه وأمنه وحسب، ولكن يغوص بذوقه بعيدا حتى يشمل أحلك الساعات وأشدها وقعا على قلب الإنسان وهي أوقات الحروب والغزوات، التي يقاوم فيها الظلم والشر، فعَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ بُرَيْدَةَ، عَنْ أَبِيهِ، أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «اغْزُوا بِاسْمِ اللهِ، وَفِي سَبِيلِ اللهِ، وَقَاتِلُوا مَنْ كَفَرَ بِاللهِ، اغْزُوا وَلَا تَغْدِرُوا، وَلَا تَغُلُّوا، وَلاَ تُمَثِّلُوا، وَلاَ تَقْتُلُوا وَلِيدًا»<sup>2</sup>.

إن الإسلام وهو يخط للإنسانية معالم دربما في الحياة، لم يهمش تلك الأوقات العصيبة بل لقد أولاها اهتماما بالغا حتى لا تكون الصورة المرسومة نشازا في هذا الجانب من الحياة، فأرسى قواعد الجمال فيه التي يتزين بما المحارب في معركته؛ التي تقوم أساسا باسم الله وفي سبيل الله الذي حرم الظلم والاعتداء وتحاوز الحق في كل شيء، ومن ثم فهي معركة ضد الكفر وليست ضد الإنسانية والقيم النبيلة، لذلك نهاهم عن الغدر والحقد والتمثيل بالقتلى، كما نهاهم عن قتل الأطفال القصر فكانت روح الجمال تسري فيها، وتُضخ فيها بقدر تلك القيم التي تحكم الغزوة.

من خلال العرض السابق لمفردة الجمال، ومرادفاتها، وصورها في السنة تبين أن الجمال في السنة لم يتحدد بلفظه وحسب كما بينت سابقا، ولكن تكرر ذكره بمرادفاته وصوره، بما شكل منظومة متكاملة من المفردات الدالة عليه، وهذا الثراء اللغوي ليس تكرارا عفويا أو حشوا لا فائدة ترجى منه، بل تم من خلاله توظيف دقيق لهذه المصطلحات للدلالة المباشرة على المعنى المقصود.

جلّ الموضوعات التي وردت في القرآن جاءت السنة مؤكدة لها ومفصلة فيها الحديث وخاصة موضوع الأخلاق، هذا الاخير كما سبق في القرآن فقد خص بصفة الجمال في مواضعه السبعة، بينما السنة وصفته بالحسن في المواضع كلها .

- <sup>1</sup>- سنن أبي داوود، ك: اللباس، با: ما جاء في إسبال الإزار، ح ر: 4089، ج 4، ص 57.
  - <sup>2</sup>- سنن أبي داوود، ك: الجهاد، با:في دعاء المشركين، رقم: 2613، ج3، ص37.



و هنا كما بينت في موضع آخر<sup>1</sup>، يضيف الحسن إلى معنى الجمال إضافة مهمة وهي أن دلالة الحسن تستبطن مضمون الأداء الوظيفي للمعنى الذي تحمله

و النقطة الأهم في حديث السنة النبوية عن العلاقة بين الجمال والأخلاق هي أن النبي صلى الله عليه وسلم في حديثه عن الأخلاق لم يركز التوجيه على ضرورة وجودها، لألها في الأساس موجودة ضرورة إذ لا تتحقق إنسانية الإنسان إلا بوجودها<sup>2</sup>لما يقتضيه التعارف والتعايش بين البشر، وهو ما يتضمنه قوله تعالى: في يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ لا يَسَخَرَ قَوْمٌ مِن قَوْمٍ عَسَىّ أَن يَكُونُواْ خَيْراً مِنْهُمْ وَلا فِسَامَ مِن وهو ما عسَى أَن يَكُنُ خَيْراً مِنْهُنَّ وَلا مَلَيزُواْ أَنفُسَكُمْ وَلا نَسَابُرُواْ بِالأَلْقَتِ بِيْسَ الإسرام عسَى أَن يَكُنُ خَيْراً مِنْهُنَ وَلا مَلْمِنُواْ أَنفُسُكُمْ وَلا نسَابُووْا بِالأَلْقَتِ بِيْسَ الإسمَ الفُسُوقُ بَعْدَ الإِيمَنِ وَمَن لَمَ عَسَى أَن يَكُنُ خَيْراً مِنْهُنَ وَلا مَلْمِزُوا أَنفُسَكُمْ وَلا نَسَابُووا بِالأَلْقَتِ بِيْسَ الإِسْمُ الفُسُوقُ بَعْدَ الإِيمَانَ وَمَن لَمَ عَسَى أَن يَكُنُ خَيْراً مِنْهُمَ أَلْظَالِمُونَ أَنفُسُكُمْ وَلا مَلْمَ الْعَالِيَ الله مستوى أوق بعد الفعل يَتُبَ فَأُولَيَتِكَ هُمُ ٱلظَالِمُونَ أَن الحرات 11، بل إلها ترشدنا إلى مستوى أرقى يتصف به الفعل يَتُب عنان الذي يختار كيفيته عن وعي وإرادة حرة مستقلة وذائقة جمالية، تجعله مسؤولا مسؤولية كاملة عن مآلاته في الدنيا، باعتباره فعلا احتماعيا، وفي الآخرة باعتباره يجازى أو يعاقب بحسب ما تكون عليه أفعاله في الدنيا.

من هنا نجد تركيز السنة الشريفة على نوعية الخُلق وكيفيته ( أحسنكم أخلاقا- خالق الناس بخلق حسن- لمن حسَّن خلقه، إنَّ من أحبكم إليَّ أحسنكم أخلاقا) لا على الخلق ذاته، وتحفيز النبي صلى الله عليه وسلم أتباعه على الإتيان بأجمل وأحسن ما يمكن أن تجود به ذائقتهم الجمالية من الاخلاق، لما لها من حسن وجمال في ذاتها، وما تبعث من الوَقْعِ الحسن في نفس من بذلت له.

أما إذا تحولنا إلى لفظ الزينة، فإنها تأتي بالدرجة الثالثة من حيث ترادفها مع الجمال، وإذا كانت الزينة تحمل معنى تحسين الشيء وتزينه في عين من يراه، فإن هذا الفعل نسب إلى الله تعالى في مواضع ذكرت فيها الزينة والجمال بشكله الظاهر والباطن، وهذا يحملنا على القول أن فاعل التزيين في نفس الانسان هو الله تعالى، ومن ثم فحب الجمال، والسعي في طلبه فِطرة فَطرة الله الناس عليها، وبالمقابل بث آيات الجمال والزينة في خلقه كله، فكان الجمال مقصودا لذاته من حيث من حيث ترادفها مع

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- أنظر التفاصيل في الفصل الموالي. طه عبد الرحمن، سؤال الأخلاق، ط1، ( المغرب: المركز الثقافي العربي، 2000م)، ص14.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – أنظر: أنظر: لطيفة بن سعيد، <u>البعد الفني لعقيدة التوحيد الشعر والخط</u> العربي أنموذجا، إشراف: مولود سعادة، رسالة ماجستيرغير منشورة، قسم العقيدة ومقارنة الأديان، تخصص: العقيدة، كلية أصول الدين والشريعة والحضارة الاسلامية، جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة/ الجزائر، 1424ه/ 2003م)، ص36.

خلقة المخلوقات كلها، فكانت له قيمته الذاتية المستقلة عن القيم الأخرى، إلى حد جعله دليلا قائما بذاته على وجود الله عز وجل، ودليلا على كمال صفاته سبحانه.

أما التزيين الذي يقع موقع الفتنة فإن الله عز وجل سخره لهذا الغرض لما فيه من إغراء يمتحن الله به عباده، أتفتنهم الزينة عن غايتهم الأولى والأصلية التي جعل الله الوجود والكون كله بما فيه من جمال وزينة مسخر لأجلها وهي عبادة الله وعمارة أرضه، ولذلك نسب التزيين بمذا المعنى إلى الشيطان الذي هو مصدر الفتنة والتغرير ليصد الإنسان ويصرفه عن مساره المستقيم إلى الله عز وجل.

أما بالنسبة للزخرف والنضرة والبهجة، فإنها تأرجحت بين معنيين أحدهما تعلق بفعل الإنسان المبدع وهو ما ورد بلفظ الزخرف، والآخر ارتبط بالأثر الإيجابي الذي يولده الجمال في الانسان فتشرق به نفسه نَضِرةً، ويهتز له وجدانه بمجة وسرورا.

و بذلك نخلص إلى أن الجمال في السنة له قيمته الذاتية، وأهميته في البناء القيمي لحياة الإنسان وحاصة في الجانب الاجتماعي الذي يقوم على العلاقات-بين أفراد المجتمع الواحد، وبين المجتمعات المختلفة-التي تقتضي ذوقا جماليا يرتقي به التعايش الإنساني بين البشر بغض النظر عن انتماءالهم وجنسيالهم وديانالهم وهذا ما دلت عليه صورة الجمال في حالة الحرب التي تمثل أعلى درجة من الخصومة والفرقة بين الناس، ورغم ذلك جعل المبدأ الأساس القائم على عدم الافساد في الأرض والحفاظ على كل ما هو خارج عن إطار ذلك التزاع وتلك الحرب سالما من الأذى ومن تسرب الفعل القبيح إليه مهما كانت صفته، وهو ذاته ما ركز عليه القرآن الكريم، في حديثه عن مجادلة وكل من أهل الكتاب أو غيرهم، والدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة، ودعوته الى الرفق في كل شيء لأنه زينة لكل ما اقترن به.

و عليه فالجمال الذي تحدث عنه القرآن، وتحدثت عن السنة، وفي كلمة جامعة الجمال الذي تحدث عنه توحيد الله تعالى، جعله الله للإنسان في هذه الحياة وهو من بمجتها التي خص الله بما عباده حتى يستمتعوا به، ولم يحصره في جمال الكون فقط، بل الكون والحياة ومتع الحياة وملذاتها، بل كذلك جعل للمدركات المعنوية جمالا وأعظمها جمال أفعال الله عز وجل التي تجلت في مخلوقاته، وجمال الإيمان، وجمال الأخلاق... وهذا يجلعنا نحكم بأن ما يدعوا إليه من لا علم له بحقيقة الدين



إلى الذلَّة والمسكنة وإهمال كل مقومات الجمال مما فطر الله النفس على حبه هو دعوى باطلة، بل هي دعوى مخالفة تماما لما حاء به الدين، لأن هذا الأخير حاء يعلمنا أن الانسانية كلها مبنية على الرفعة والكرامة والكمال ولذلك ينبغي عل الإنسان أن يسعى لبلوغه حتى تكتمل إنسانيته بإخراجها من القوة إلى الفعل، أما القبائح بكل أنواعها وأشكالها ظاهرة أو باطنة، في الفكر أو في السلوك...، فليست من قيم الاسلام وتعاليمه ودليله هذا الكم الكبير من الأيات والأحاديث التي تشيد بالجمال والحسن والزينة، وتحتّ عليها في منهج الحياة الانسانية، وتجعلها معيارا في رقي الانسان الفكري والعملي والوحدان، وبوابة لتذوق حلاوة العبادة والسير إلى الله عز وجل حتى تحقيق القرب منه معبة وأنسا، ومن ثم تتحقق السعادة التي يسعى الانسان لنيلها.

المبحث الثالث: الجمال في الفكر العربي

بعد عرض الجمال في القرآن والسنة، يقتضي استكمال هذا العرض بما أفرزه هذا التصور في الفكر الاسلامي لمعرفة إلى أي مدى كان له تأثير على مفكرينا ومتصوفتنا في نظرقم للحمال من منطلق القرآن والسنة، وإلى أي مدى كانت لهم بصماقم في تأصيل وتعميق ذلك المعنى بعد أن امتزج بأفكارهم وأذواقهم، لذا فقد اخترت للتعبير عن ذلك مجموعة من الشخصيات تنوعت بين فكرها الفلسفي وذوقها الصوفي وتوجهها الأدبي، وقد جعلتها نماذج في هذا العرض لأنها – حسب ما اطلعت عليه- اتُخذت مرجعيات أسس عليها حل المفكرين بعدهم تصورهم للجمال .

المطلب الأول: الجمال عند الفارابي<sup>1</sup>:

يعد الفارابي من المسلمين الفيلسوف الأول الذي كان له تصور عن الجمال وحقيقته ومصدره، وقد تجلت هذه الصورة خاصة في كتابيه "السياسة المدنية" الذي عالج فيه موضوع مصدر الجمال، وكتابه "التنبيه على سبيل السعادة" الذي درس فيه القيمة الذاتية للسعادة وسبيل الوصول إليها، وشروط الجميل وأقسام اللذة ...الخ.

عرف الفارابي الجمال بقوله:« والجمال والبهاء والزينة في كل موجود هو أن يوجد وجوده الأفضل ويبلغ استكماله الأخير»<sup>2</sup>.فالجمال في كل شيء كما يراه المعلم الثاني يتحقق بتوفر صفةٍ رئيسية هي:

 الكمال: ذلك بأن يبلغ الشيء في وجوده أحسن حالاته ببلوغ الغاية المكنة أو المرجوة له، إذ ينتفي عنه النقص في كل وجه من وجوهه حتى يصبح على التمام الذي يصنع جماله.

<sup>1</sup> – الفارابي: هو أبو نصر محمد بن محمد بن طرخان الفارابي، ولد في واسج في مقاطعة فاراب بتركستان، سنة 259هـ/ 870م، لقب بالمعلم الثاني، كان للفلاسفة اليونان أفلاطون وأرسطو وأفلوطين أثر كبير في فلسفته. اشتهر بنظرية الفيض، ونظرية تمييز الماهية عن الوجود، وكذا المدينة الفاضلة، له عدة مؤلفات: "الجمع بين رأي الحكيمين"، "إحصاء العلوم"، " فصوص الحكم"، كتاب "الحروف"..توفي في دمشق سنة 339هـ/ 950م . أنظر:جورج طربيشي، معجم الفلاسفة، ط3، ( بيروت :دار الطليعة، 2006م)، ص449–451.

- أبو نصر الفارابي، السياسة المدنية، تق وشر: على أبو ملحم، ([دب]، دار الهلال،[دت])، ص42.



فمتى كان وجوده أفضل الوجود، مترها عن أوجه النقص ارتقى إلى درجة الكمال التي عندها فقط يوصف بالجمال، وذلك لا يكون في جانبه المادي وحسب، بل والروحاني المدرك بالعقل لأن المادة ما هي إلا حامل الجمال الحقيقي<sup>1</sup>.

و هنا نجد تركيزه على عنصرين مهمين <sup>ه</sup>ما؛ أولا: أن هناك نوعين من الجمال متمايزين؛ جمال مادي توصف به كل الأشياء المادية، ويدرك عن طريق الإحساس أو الخيال، وجمال روحايي يدرك عن طريق العقل وهو الجمال الحقيقي الذي تتلبس به المادة فيأخذ شكلها وحسمها، وهذا النوع الأخير له ارتباط بالنفس التي جاءت نتيجة للفيض<sup>2</sup> الإلهي، وهو ما يجعله روحيا وليس ماديا.

ثانيىا نجد أنه يسوّي بين الجمال والكمال، فإذا كان الشيء لا يبلغ كماله اللائق به حتى يتخلص من النقائص والعيوب التي تعتريه، فإن الشيء يوصف بالجمال متى تترهت عنه العيوب التي تشيه بالقبح، فإن تخلص منها بلغ مرتبة الكمال، التى يتحقق عندها جماله.

و من ثم يرتقي إلى الحقيقة التي تسوقنا إلى مصدر الجمال وأصله، فإذا كان الجمال والبهاء والحسن في كل موجود هو أن يوجد وجوده الأفضل، ويبلغ كماله الأخير، فإن الله عز وجل له الجمال المطلق لأنه بلغ ذروة الكمال الذي ليس فوقه كمال، فجماله فائت لجمال كل ذي جمال، وهو ليس بخارج عنه، بل هو جميل بحوهره وجميل بذاته <sup>3</sup> «...ثم هذه كلها له في جوهره وذاته؛ وذلك في نفسه وما يعقله من ذاته، وأما نحن فإن جمالنا وزينتنا وبهاءنا هي بأعراضنا، لا بذاتنا؛

<sup>2</sup> – الفيض:عند الفلاسفة: «يطلق على فعل فاعل يفع دائما لا لعوض، ولا لغرض،و ذلك الفاعل لا يكون إلا دائم الوجود، لأن دوام صدور الفعل تابع لدوام وجوده، وهو المبدأ الفياض والواجب الوجود، الذي يفيض عنه كل شيء فيضا ضروريا معقولا...يقول والمقصود بالفيض أن جميع الموجودات التي يتألف منها العالم تفيض عن مبدإ واحد، أو جوهر واحد من دون أن يكون في فعل هذا المبدأ أو الجوهر تراخ أو انقطاع. ولذلك كان القول بفيض العالم عن الله مقابلا للقول بخله من العدم.» جميل معقولا...يقول والمقصود بالفيض أن جميع الموجودات التي يتألف منها العالم تفيض عن مبدإ واحد، أو جوهر واحد من دون أن يكون في فعل هذا المبدأ أو الجوهر تراخ أو انقطاع. ولذلك كان القول بفيض العالم عن الله مقابلا للقول بخله من العدم.» جميل صليبا، المعجم الفلسفي، [دط]،( بيروت:دار الكتاب اللبناني،1982م)،ج1، ص172، وعند الصوفية «هو ما يفيده التجلي صليه، فإن ذلك التجلي هيولاني الوصف، وإنما يتعين ويتقيد بحسب المتحلي،فإن كان التحلي له عينا ثابتة غير موجودة يكون اللحلي، فإن ذلك التحلي له عنا ثابته غير موجودة يكون الملحي، فإن ذلك التحلي هيولاني الوصف، وإنما يتعين ويتقيد بحسب المتحلي،فإن كان التحلي له عينا ثابته غير موجودة يكون اللهي، فإن ذلك التحلي هيولاني الوصف، وإنما المتحلي له موجودا حارجيا كان المتحلي،فإن كان التحلي له عينا ثابتة غير موجودة يكون التحلي بالنسبة إليه بلا وجوديا، فيفيد الوجود، وإن كان المتحلي له موجودا خارجيا كالصورة المسواة يكون التحلي بالنسبة إليه الصفية ويفيد الوجود كون كان المتحلي له موجودا خارجيا كالصورة المواة يكون التحلي بالنسبة إله المقات ويفيد صفة غير الوجود كصفة الحياة ونحوها.»،عبد المنعمالحفني، معجم المصطلحات الصوفية، ط2، (بيروت: دار الميرة)، بالصفات ويفيد صفة غير الوجود كصفة الحياة ونحوها.»،عبد المنعمالحفني، معجم المصطلحات الصوفية، على من المنيزة بالمالمان والمالمالمان وله المالمات ويفيد صالمالمات ويفيد معنه غير الوجود كصفة الحياة ونحوها.»، عبد المعمالحفني، معجم المصلحات الصوفية، ط2، (بيروت: دار المسيرة)، بالصفات ويفيد صفة غير الوجود كصفة الحياة ونحوها.»، عبد المعمالحفني، معجم المصلحات الصوفية، موجود المارمى مي مالمالمات ويفيد موفية، مالمالمات ويفيد معمالموليات المعمالحفني، معجم المالمالمات الموفية، مام مالممالمهني، معجم الممالممات المولية، مالممالمولة مالمم

<sup>4</sup>- أبو نصر الفارابي، المرجع السابق، ص 42.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- أنظر :أبو نصر الفارابي، السياسة المدنية، تق: علي أبو ملحم، [دط]، ([دب]: دار ومكتبة الهلال، [دت])، ص28–29، سعد الدين كليب، البنية الجمالية في الفكر الإسلامي، (سورية: دار نون، 2006م)، ص 121.

وللأشياء الخارجة عنه، لا في جوهرنا. والجمال فيه والكمال ليسا <sup>ه</sup>ما فيه سوى ذات واحدة وكذلك سائرها.»<sup>1</sup>

و من هذا الجمال والكمال اللذين <sup>ه</sup>ما عين الذات وليسا شيئا خارجا عنها فاض الجمال على الموجودات كلها، فبات جمالا وزينة وبماء لها بأعراضها لا بذواتها فاكتسبت بذلك الفيض جمالها وكمالها، كما اكتسبت وجودها من غير أن يزيده ذلك الفيض كمالا لم يكن له من قبل، لأن كماله هو عين وجوده لأجل ذاته<sup>2</sup>.

كما أن لله سبحانه وتعالى وهو الأول الجميل بذاته عند الفارابي لذّة بما يلتذ ولكنها «لذّة لا نفهم نحن كنهها ولا ندري مقدار عظمتها إلا بالقياس والإضافة إلى يسير ما نحده نحن من اللذّة عندما نظن أنا أدركنا ما هو عندنا أجمل وأبمى إدراكا أتقن، إما بإحساس أو تخيل أو بعلم عقلي»<sup>3</sup>

إذن فالفارابي يقسم الجمال إلى قسمين: جمال بذاته وهو جمال الله الذي ليس كمثله جمال، وهذه الصفة ذاتية فيه عز وجل، ومن ثم فهو مصدر كل جميل حارج عنه.

والقسم الثاني هو الجمال العارض وهو جمال الأشياء والموجودات الأخرى الذي حصلته بالضرورة من مصدره الأول عن طريق الفيض، وهو حال في الأعراض لا في الذوات، وهو جوهر الاختلاف بين الجمالين، إذ تكتسب به كمالا إضافيا وزائدا على ذواتها.

الجمال والخير والسعادة :

يجمع الفارابي بين السعادة والخير والجمال، حيث يرى أن السعادة هي«الخير المطلوب لذاته، وليست تطلب أصلا ولا في وقت من الأوقات لينال بما شيء آخر، وليس وراءها شيء آخر يمكن أن يناله الانسان أعظم منها.»<sup>4</sup> فهي الغاية البعيدة التي يتشوق ويسعى الى تحصيلها لأنها الكمال والخير

<sup>1</sup> - أبو نصر الفارابي، أراء أهل المدينة الفاضلة ومضاداتها، ص 5./ نسخة إلكترونية

<sup>2</sup>- تقول النظرية: «والأول هو الذي عنه وحد، ومتى وحد الأول وجوده الذي هو له، لزم ضرورة أن يوجد عنه سائر الموجودات..و وجود ما يوجد عنه إنما هو على جهة فيض وجوده لوجود شيء آخر، وعلى أن وجود غيره فائض عن وجوده هو...». أبو نصر الفاراي، <u>أراء أهل المدينة الفاضلة ومضاداقما</u>، ص6 .

<sup>3</sup>- أبو نصر الفارابي، السياسة المدنية، ص 43.

<sup>4</sup>– أبو نصر الفارابي، رسالة التنبيه على سبيل السعادة، ط1، تح: سحبان خليفات، ( عمان: الجامعة الأردنية، 1987م)، ص15.



المطلق، الخير الذي هو كل ما ينفع في أن تُبلغ به السعادة ولذلك فالشر كل الشر هو كل ما يعوق الانسان عن تحصيلها<sup>1</sup>.

و إذا كان جوهر السعادة متوقف على فعل الخير أي الاتيان بكل ما فيه نفع، فقد أصبح بيِّنُ أن الفارابي لا يفرق يين النافع والجميل، ويرى أن الغاية منهما بالضرورة هي الفضيلة «فلا فرق بين أن يقال أنفع في غاية فاضلة، وبين أن يقال أنفع وأجمل عامة، فإن الأنفعال أجمله وبالضرورة لغاية فاضلة، والأنفع في غاية ما فاضلة هو الأجمل في تلك الغاية »<sup>2</sup>، فكلما كانت الغاية فاضلة كلما كان النافع بالضرورة جميلا.

من جهة ثانية فإن ما فيه نفع فهو يضيف للإنسان ما به يتحقق كماله، ذلك أن الجمال الذي هو نافع بوجه فيه كمال، والكمال خير ما، فالجمال هو خير بوجه من الوجوه<sup>3</sup>، وهو ما عبر عنه بالوجود الأفضل الذي يسعى الانسان إلى تحقيقه ليوجد المجتمع الفاضل المنشود لصناعة مدينته الفاضلة.

كما يربط الفارابي بين **الجمال والأخلاق** برباط وثيق؛ فإذا كانت السعادة هي الغاية البعيدة التي ينشدها الإنسان« فإنما لا تتحقق حتى يفعل الجميل لذاته، لأنه جميل لا لشيء آخر غير جماله من تحصيل نفع آخر وراءه ماديا كان أو معنويا، وفي حياته كلها لا في وقت دون آخر وفي الأشياء كلها»<sup>4</sup>.

وهو إذ يشترط في تحقيق السعادة فعل الجميل لذاته الذي ليس وراءه قصد آخر غير جماله، يجعل منه أصلا لفعله ومبدأً واختيارا له، وهذا الشرط مهم جدا في تحقيق السعادة التي هي الغاية من وجود الإنسان، ولذلك هو يرى أن هذا الإنسان الفاضل ذو الأخلاق الفاضلة، لا ينال الكمال حتى يصنع المحتمع الفاضل الذي يبلغه من خلال علاقاته الاجتماعية، تلك المرتبة الرفيعة التي عندها فقط تحقق له السعادة الكاملة.

<sup>1</sup>- محمد بن محمد الفارابي، السياسة المدنية، ص 79. <sup>2</sup> - محمد بن محمد الفارابي، تحصيل السعادة، ط1، تق: أبو ملحم، ( بيروت: دار الهلال، 1995م)، ص57. <sup>3</sup> - الجميل هو ما يسميه الفارابي بالخير الإرادي، وهي الأفعال التي يفعلها الانسان عن روية، فينال بها السعادة . أنظر: محمد بن محمد الفارابي، السياسة المدنية، ص 80. <sup>4</sup>- محمد بن محمد الفارابي، <u>ر</u>سالة التنبيه على سبيل السعادة، ص 182- 183 .



والفارابي إذ يجمع بين هذه القيم لأنها إن لم تتحقق ويبلغ بما الإنسان كمالها تعذر عليه تحقق السعادة المنشودة، ولذلك فالخير والنفع والأحلاق هي القيم التي يبلغ بما الإنسان كماله اللائق به والذي يكون به فاضلا، فإذا تحققت له هذه الغاية كان له من الجمال ما به يحقق له السعادة التي حلق لأجلها.

و بهذا نجد أن هناك تداخلا بين هذه القيم عند الفارابي؛ فكل ما فيه نفع فيه خير، وكل ما فيه خير ففي تحصيل الانسان له ارتقاء إلى كماله، ومن ثم بلوغ السعادة المنشودة، وعليه فإذا وجد الخير وجد الجمال ووجد الكمال، وإذا فعل الانسان الجمال لجماله تحققت له السعادة .

و بالتالي فالجمال من حيث هو قيمة متداخلة مع القيم الأخرى ترتقي بالانسان إلى وجوده الأفضل والأكمل له دور مهم في تحقيق السعادة.

و عليه فكل الموجودات عند الفارابي توصف بالجمال متى وجدت على أفضل هيئة وصورة لها، وارتقت شيئا فشيئا نحو أكمل درجاتها المكنة لها.أي أن كل موجود له كماله اللائق به الذي إذا بلغه كان في غاية الكمال والجمال، هذين الآخيرين اللذين يبلغان غايتهما عند الموجود الأول الله سبحانه.

من وجه آخر يفرق المعلم الثاني بين الجميل بذاته والجميل بغيره والجميل لذاته؛

فالجميل بذاته هو جمال الله عز وجل الذي هو في غاية الكمال والجمال، وأن جماله حوهر وأصل في ذاته العَلِّية، وأنه مصدر كل جمال في العالم.

والجميل بغيره وهو جمال الموجودات الأخرى كلها الذي فاض عليها ضرورة من الجمال الأول والأكمل.

و**الجميل لذاته** لا لشيء آخر غير جماله، سواء كانت منفعته مادية أو معنوية، وهذا يطلقه خاصة على أفعال الإنسان التي يستكمل بما ذاته فيرتقى إلى مرتبة "الإنسان الإلهي"<sup>1</sup>، ويُحصّل بما سعادته.

إن الذي يمكن أن أخلص إليه من نظرة الفارابي إلى الجمال هي أنه زاوج في هذه النظرة بين مصدر الجمال الذي يرجع إلى الذات العلية فاكتسب ذاتيته وإطلاقه من وجودها ومطلقيتها، وأن كل

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- والإنسان الإلهي يقصد به الفارابي العضو الرئيس في المحتمع الذي يشكل محور الوجود في العالم الأرضي الذي يقوده هذا الانسان كما يقود الأول مجتمع السماء، وهذا الانسان له من المعارف والعلوم وقوة الإدراك، والتوجه، ما لا يحتاج فيه إلى مزيد. أنظر: سعد الدين كليب، المرجع السابق، ص26 .



جمال فهو فيض من جمالها، وأن الانسان يتعرف على هذه الذات الالهية العلية من خلال جمالها الذي اصطبغ الوجود والموجودات كلها به، وفي سلوك الانسان هذا الطريق في معرفة الله عز وجل فهو محتاج إلى التخلص من كدرات النفس التي تعيقه عن تلقي هذا الجمال.

من جهة أحرى رسم صورة الجمال الذي يتعلق بالانسان كيف يكون سببا من أسباب تحصيله للسعادة التي ينشدها في هذه الحياة، حيث لا تقتصر علاقته فيها بالله جل شأنه فقط، بل تتعدى إلى علاقاته بالآخرين الذين يصنعون معه المجتمع الفاضل والذي يقتضيه العيش معهم الدخول في علاقات متبادلة يكون للجمال دوره الرئيس في رسم معالم السعادة التي يسعى الإنسان إلى تحقيقها سواء في أفعاله على اختلاف أنواعها أو في علاقاته الاجتماعية التي يحياها بذوق راق تكون فيه إنسانيته وإجتماعه بالغان كمالهما.

من جهة أخرى جلي من ربطه بين الجمال والخير والنافع، وبين الجمال والأخلاق، وبين الجمال والسعادة أن الفارابي يركز على أ<sup>ه</sup>مية البعد الانساني والإجتماعي للجمال، ففي الأول جعل من الجمال قيمة عليا يستكمل بها الانسان إنسانيته وكماله، وإذ لا يرتقي المجتمع لتحقيق كماله حتى يتحقق فيه الخير والنفع اللذين يصنعان بالضرورة الجمال الفعلي للوجود الاجتماعي للإنسان، دونه لا يمكن أن يرتقي المجتمع ليكون مجتمعا فاضلا.

المطلب الثانى: الجمال عند التوحيدي<sup>1</sup>:

أولا: أنوع الجمال:

يحدثنا التوحيدي عن نوعين من الجمال: الجمال بالذات، والجمال المادي.

1/**الجمال المادي أو الحسي**:يعرفه التوحيدي بـــ:«إنه تناسب الأعضاء في الهيآت والمقادير

<sup>1</sup> - التوحيدي: هو على بن محمد بن العباس التوحيدي، الشيرازي، كان إماما في النحو واللغة والتصوف، متكلم معتزلي فيلسوف وأديب، وفقيه شافعي، له مؤلفات عدّة أحرقها لما رأى ألها لم تنفعه وضنّ بها على من لا يعرف قدرها، لم يسلم منها إلا ما نقل قبل الاحراق كالصداقة والصديق، الاشارات الإلهية، مثالب الوزيرين...الخ توفي عن نيف وثمانين عاما سنة 400هـ/1010م . أنظر ياقوت الحموي، معجم الأدباء(إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب)، تح: إحسن عباس، ط1، ( بيروت: دار الغرب الإسلامي، ياقوت الحموي، معجم الأدباء(إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب)، تح: إحسن عباس، ط1، ( بيروت: دار الغرب الإسلامي، ياقوت الحموي، معجم الأدباء(إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب)، تح: إحسن عباس، ط1، ( بيروت: دار الغرب الإسلامي، يوتوت الحموي، معجم الأدباء(إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب)، تح: إحسن عباس، ط1، ( بيروت: دار الغرب الإسلامي، عمود عمد الحموي، معجم الأدباء(إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب)، تح: إحسن عباس، ط1، ( بيروت: دار الغرب الإسلامي، عاما منة 1993م)، ج 4، رقم 280 ص280 –1946، تاج الدين عبد الوهاب بن تقي الدين السبكي، طبقات الشافعية الكبري، تح: معمود محمد الطناحي وعبد الفتاح محمد الحلو، ط2، ([دب]: دار هجر، 1418هـ)، ج5، ص 286 –280، حير الدين الدين الدين المبكي، أمانات المائية، كيري، تح: الوهاب بن تقي الدين السبكي، طبقات الشافعية الكبري، تح: معمود محمد الحلو، ط2، ([دب]: دار هجر، 2013هـ)، ج 5، ص 286 –280، حير الدين الرركلي، الأعلام، ط5، (بيروت: دار العلم للملايين، 2002م)، ج 4، ص236



وسائر الاحوال.»<sup>1</sup>، فمتى وقعت في النفس صورة تتوفر فيها هذه الأوصاف، قبلتها النفس واستحسنتها وابتهجت لجمالها.

و يفرق من حيث مدلول اللفظ بين الحسن والجمال، فيطلق الوصف بالحسن على المادي المحسوس، بينما يطلق الوصف بالجمال على الأوصاف المعقولة...و لهذا إذا قيل ما أتم قامته ! كان أحسن، وإذا قيل ما أكمل نفسه! كان أجمل.2

و هذا الجمال ذاتي في الاشياء، لذلك فالنفس التي فطرت على إدراك الجمال وحبه متي وقعت عليها صورته تحركت إليه، واشتاقت له ورغبت في الاتحاد به وهذا يصدق خاصة «على الصورة الانسانية المعشوقة دون غيرها.» <sup>3</sup>

و هذا النوع من الجمال يدرك بالحواس للمطابقة بين هذه الصفات وما فطرت عليه النفس، وإن كانت هذه الأخيرة تشرف بالمعقولات –التي ترتقي بما المرتبة العليا والسعادة العظمي وهي إدراك جمال صفات الله تعالى– لا بالمحسو سات.<sup>4</sup>

و في عبارة جامعة جلية يخلص بنا التوحيدي إلى الغاية من إدراك الجمال الذي تزينت به الموجودات وهي الوصول إلى إدراك الجمال المطلق، والجمال الحق الأوحد الذي إذا تجلى لنا جماله دعانا ذلك إلى عبادته وتوحيده والقيام بجميع حقوقه، يقول: «و أنا أعوذ بالله من صناعة لا تحقق التوحيد ولا تدل على الواحد ولا تدعو إلى عبادته، والاعتراف بوحدانيته، والقيام بحقوقه، والمصير إلى كنفه، والصبر على قضائه، والتسليم لأمره» <sup>5</sup>، فالجمال بهذا المعنى هو نوع من المعرفة التي ندرك بها حقيقة الألوهية وعظمة الإله الموجبة لتوحيده ولعبادته.

2/ جمال بالذات أو الجمال المطلق :مصدره الله تعالى الذي يتصف بجمال الصفات والأفعال التي يكتسب كل شيء جماله وحسنه من فيض جمالها «…و إنما الإيمان التصديق بالله عز وجل، والمصدق به

<sup>1</sup> - أبو حيان التوحيدي الهوامل والشوامل، مسألة رقم 52، ص 78. نسخة ألكترونية(word)

<sup>2</sup> - أبو حيان التوحيدي، الامتاع والمؤانسة، تص:أحمد أمين وأحمد الزين، [دط]، ([دب]:دار مكتبة الحياة، [دت])، ج3، ص136 <sup>6</sup>- أنظر: أبو حيان التوحيدي الهوامل والشوامل، مسألة رقم 52، ص 140. / في الورد wordص 77 <sup>4</sup> - أنظر: أبو حيان التوحيدي المرجع نفسه، ص 78.

<sup>5</sup> - أبو حيان الوحيدي الامتاع والمؤانسة، ج3، ص135



مصدق بصفاته وأفعاله التي هي من الحسن في غاية لا يجوز أن يكون فيها وفي درجاقحا شيء من المستحسنات؛ لألها هي سبب كل حسن وهي التي تفيض بالحسن على غيرها، إذا كانت معدنه ومبدؤه وإنما نالت الأشياء كلها الحسن والجمال والبهاء منها وبما.»<sup>1</sup>فصفاته عز وجل بلغت من الجمال أوْحَه وأكمله، وهي لم تكتسبه من الخارج بل هو أصل فيها أي أنه من صفات الذات، ولذلك فالموجودات كلها إنما اكتسبت جمالها من جمال الله عز وجل لألها مخلوقات له أي فعل من أفعاله التي بلغت درجت من الحسن والجمال والوحدة لا يماثلها ولا يفوقها فيه شبيه أو متفوق.

و لما كان جمال الموجودات كلها مصدره الجمال الإلهي المطلق فإن الوصول إلى إدراك هذا الجمال لا يتحقق بالحواس لمحدوديتها وماديتها ونقصانها وعدم ثبات حكمها، بل يدرك بالعقل«الجوهر الأبدي» الذي « يحكم في الأشياء الروحانية البسيطة الشريفة من جهة الصور الرفيعة»<sup>2</sup> فالحواس رغم ألها لما نوع من الإدراك الذي لا غنى عنه في الماديات إلا أن التعلق به يحجب العقل عن إدراك الأشياء الرفيعة والشريفة، وحتى يتحقق للعقول هذا الإدراك السامي لا بد لها من التخلص من عوارض المادة والحس، «فمن حلَّص نفسه من المهالك وقوي على المسالك، أشرف على الممالك شرفا يوصله إلى المالك»<sup>3</sup>.

فالتوحيدي عندما يفضل العقل على الحواس، فلأن العقل هو المدرك للمعقولات التي تبلغه إلى أفقه الذي يسعى في مراتبه لبلوغه الكمال، هذا الأخير الذي يتوقف عليه قصده نحو الباري عز وجل الجميل بذاته، إذ يمكّنه ذلك الإدراك من التسامي والترقي والتعالي لوصال مبتغاه ومقصده، الذي هو في شوق إلى كماله والتقرب منه لإدراك جماله حبا فيه، ومحاولة للتشبه به، وهو ما الحواس قاصرة عن فعله.

ثانيا: حب الجمال:و ينتقل بنا إلى الحديث على أن الإنسان إذ فطر على حب الجمال، فإن هذا الحب والعشق لكل جميل ينبثق من ذلك الفيض من الجمال المطلق، ولذلك نجد الإنسان في شوق دائم للتشبه بجماله والارتقاء إلى كماله بقدر الطاقة والامكان« والعالم السفلي مع تبدله في كل حال

<sup>2</sup>- أبو حيان التوحيدي، الامتاع والمؤانسة، ج1، ص220

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- أبو حيان التوحيدي، المقابسات، ط1، تحقيق، حسن السندوبي، (مصر: المطبعة الرحمانية، 1348هــ/1929م)، م: 95، ص326.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – أبو حيان التوحيدي، الهوامل والشوامل، المسألة الثامنة، ص 23. نسخة word

واستحالته في كل طرف ولمح، مستقبل لذلك العالم العلوي، شوقا إلى كماله وعشقا لجماله، وطلبا للتشبه به، وتحقيقا بكل ما أمكن من شكله»<sup>1</sup> وعلى خلاف سائر المخلوقات، ففي محاكاة العالم السفلي للعالم العلوي في الجحال الأخلاقي يرى التوحيدي ألها ضرورة لا مناص منها، لأن الانسان إذا لم يتخلص من ذلك القبح المعنوي لم يستطع الارتقاء إلى الدرجة الرفيعة التي هو مهيأ لها، ولا هو اكتسب الجمال الذي فطر على عشقه ومحاكاته من إدراكه للجمال المطلق.

و لذلك يربط التوحيدي بين **الجمال والأخلاق**، إذ يعد الأخلاق من الهيئات الجميلة التي تكتسبها النفس وتتحلى بها، يقول:« من أراد أن يكسب نفسه هيئة جميلة، وسجية محمودة، بتهذيب الأخلاق وتقويمها وتطهيرها من الأدناس التي تعتريها تقاسمه أمران أحدهما عسر ذلك وإيباؤه...و الآخر استجابة ذلك وانقياده...»<sup>2</sup> فهي ليست طبيعية، بحيث يعسر التأثير في النفس من جهتها، بل هي مكتسبة، إن حصلت الحَسَن منها كانت جميلة، وإن اتسمت بالسيئ منها كانت قبيحة؛ ذلك أن النفس قابلة للفضائل والرذائل على حد سواء، وهو ما يجعلها قابلة للتطهير والتهذيب والتصفية حتى ترتقي فتبلغ مرتبة الكمال التي تليق بالإنسانية التي يسعى الانسان إليها.

و الكمال –كما يراه التوحيدي– هو الاعتدال الذي لا تطرف فيه ولا تقصير، فمتى لازم الخُلق حد الاعتدال كان جميلا، ومتى تطرف إلى طرفي النقيض كان قبيحا.

و السعي في هذا التهذيب طلبا للكمال سعي مثمر، وأحسنه ما كان في الصغر لأنه وقتئذ يكون مستعدا بمزاج خاص لاكتساب هذه الفضائل حتى تصبح منقوشة في نفسه مشكلة لمزاجه الذي تصدر عنه الأفعال الجميلة.

و السعي الحثيث المثمر لتعوُّد اتيان الأفعال الجميلة يكتسب قيمته وأ<sup>ه</sup>ميته من الغاية والمقصد الرامي إليه وهو الحركة الدائبة التي تحقق الوصل بالله عزّ وجل، وهو ما نقله عن البلخي في عبارة له جاء فيها:«...و على كل حال فالقصد مؤثر، والاجتهاد مثمر، والراية منصوبة، والطريق جدد والشوق باعث، والتراع متصل، والنداء عال، والاستجابة ممكنة، والتقرير آخذ في الأهبة وتقديم العدّة، فلعلك

<sup>1</sup> - أبو حيان التوحيدي، المقابسات، ص126. نقلا عن عفيف بمنسي، الفكر الجمالي عند التوحيدي، ص 138.

<sup>2</sup>- أبو حيان التوحيدي، المرجع نفسه، م 3، ص 139.



ترتقي بطهارة أخلاقك، وتهذيب سيرتك، وإصلاح حركاتك، وتميّز نومك من يقظتك إلى معادن عزّك ومعدن تفوقك، حيث لا حاجة ولا مذّلة ولا كثرة ولا قلّة حيث يكتنفك الغبطة والسرور، ويغمرك الروح والحبور، حيث لا تحتاج إلى ذكر لأنه لا يعتريك نسيان، ولا فزع لأنه لا يصيبك داء، ولا تتمنى شيئا لأنه لا يفوتك محبوب.ذاك محل لولاه ما اندفع الحطيب المصقع<sup>1</sup> العاقل المبين دهرا، ودهرا لتنظيف بمحته وزينته، وشرفه وكرامته، ورفعته وسناه. فكيف إذا قصر همّه على طلبه الزلفة في دار الخلود، ونزع إلى مواصلة من به وحد كل موجود.»<sup>2</sup> فالطريق إلى الله إذن يقتضي تلك التصفية والتطهير اللذين يجعلان النفس عند تمامهما مؤهلة لأدراك جمال الحق تبارك وتعالى أصل الموجودات كلها، وأصل حمالها الذي فاض منه كل حميل، لأن النفس إذا بقيت على تلك الحياة العاقب المطلق تلقي فيوضات الجمال، وتذوق لذّته، وتمنعها تبعا لذلك من إدراك الجمال المطلق<sup>8</sup>.

ثالثا:الطبيعة والجمال الفني: وهذه المحاكاة لا تتوقف في تصور التوحيدي عند الأخلاق، بل تتعداه إلى المحال الفني بما يضيفه العقل والنفس إلى الطبيعة فيحولانها لونا جديدا من الجمال والبهاء مما جادت به الطبيعة نفسها، ولما تتقبله من صناعة تملى عليها من العقل والنفس فتحقق فيها كمالا من ناحية الصناعة أو الفن«إن الطبيعة إنما احتاجت إلى الصناعة في هذا المكان، لأن الصناعة ههنا تستملي من النفس والعقل وتملي على الطبيعة وقد صح أن الطبيعة مرتبتها دون مرتبة النفس، تقبل أثارها وتمتثل أمرها، وتكمل بكمالها، وتعمل على استعمالها، وتكتب بإملائها، وترسم بإلفائها»<sup>4</sup> فالإنسان أرقى من الطبيعة وأكرم منها، ومتميز عليها بالنفس والعقل، ولذلك فهي قابلة لكل ما يضاف إليها

و يضرب لنا مثلا حيا على تلك الطبيعة الخصبة، وعلى ذلك الاستكمال الحاصل فيها بالموسيقى والألحان والأصوات الطبيعية العذبة، وكيف يعمل فيها الملحن حتى يحولها إلى قطعة فنية غاية في

<sup>4</sup> – يلفتنا هذا المعنى الدقيق إلى القيمة الجمالية لما رواه الصحابة من طريقة النبي صلى الله عليه وسلم في تعليمهم وتربيتهم على العقيدة الصحيحة في بداية الدعوة حينا أثر عن أحدهم قوله: كان النبي صلى الله عليه وسلم يفرغنا ثم يملؤنا " أي يفرغ قلوبهم وعقولهم من المعتقدات الباطلة أولا ثم يعلمهم المعتقدات الصحيحة التي إذا وجدا المحل جاهزا لاستقبالها ترسخت وأثمرت أكلها الطيب. <sup>4</sup> – أبو حيان التوحيدي، المقابسات، م 19، ص164.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- الحطيب المصقع: الذي يتكلم بكلام غثٌ مضل.

الروعة والجمال يقول:«والموسيقى حاصل للنفس وموجود فيها على نوع لطيف وصنف شريف، فالموسيقار إذا صادف طبيعة قابلة، ومادة مستجيبة، وقريحة موتية، وآلة منقادة، أفرغ عليها بتأييد العقل والنفس لبوسا مؤنقا، وتأليفا معجبا، وأعطاها صورة معشوقة، وحلية مرموقة، وقوته في ذلك تكون بمواصلة النفس الناطقة، فمن ههنا احتاجت الطبيعة إلى الصناعة، لألها وصلت إلى كمالها من ناحية النفس الناطقة بواسطة الصناعة الحادثة، التي من شألها استملاء ما ليس لها، وإملاء ما يحصل فيها، استكمالا بما تأخذ، وكمالا لما تعطي»<sup>1</sup>، والتوحيدي إذ يجعل من جمال الطبيعة في حاجة إلى الصناعة ذلك أنه إذ يتناول الطبيعة أو أي موضوع آخر بالدراسة الفنية يسلط عليه ذوقه وفكره ومواهبه الابداعية، فيخرجه في صورة فنية قد تضيف له جمالا إلى جماله، أو قد يتناول موضوعا قبيحا فيكسبه بتعبيره الفي جمالا بديع التأثير.

إن الجمال الفني بهذا الوصف الذي يراه التوحيدي أسمى من الجمال الطبيعي، لأن الطبيعة تكتسب كمالها من الإضافة التي تزودها بها النفس والعقل، وهذه الفكرة ذاتها هي التي قال بها هيغل<sup>2</sup> فيما بعد حيث رأى أن «الجمال الفني هو من نتاج الروح. فما دام الروح أسمى من الطبيعة فإن سموه ينتقل بالضرورة إلى نتاجه، وبالتالي إلى الفن.»<sup>3</sup>

و هكذا نجد أن التوحيدي قسم الجمال إلى قسمين:

جمال مادي موضوعي موجود في الشيء الموصوف به، ومدرك بالحس.

وجمال بالذات أو الجمال المطلق وهو جمال الصفات والأفعال التي يفيض جمالها على الوجود فيكتسب كل شيء جماله من جمالها لأنما معدن الجمال ومبدؤه.

و حيث أن العقل هو الذي بمقدوره أن يدرك الجمال المطلق، ويهيئ الطريق لذلك، فإن التخلص من عوارض المادة ضروري لتحقيق غاية الإنسان في الوصول إلى إدراك ذلك الجمال، وتحقق الغاية

<sup>3</sup> – جورج فلهلم فريدريش هيغل، المدخل إلى علم الجمال فكرة الجمال، تر: جورج طرابيشي، ط3، (بيروت:دار الطليعة، 1988)، ص 8.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - أبو حيان التوحيدي، المرجع السابق، م 19، ص164.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – هيغل: هو الفيلسوف الألماني جورج فلهلم فريدريش هيغل، ولد سنة 1770م في شتوتغارت جنوب ألمانية، هو المؤسس الأول للفلسفة المثالية في ألمانيا، له عدة مؤلفات من أ<sup>هم</sup>ها : فينومينولوجيا الروح، علم المنطق، موسوعة العلوم الفلسفية، توفي سنة 1831في برلين يمرض الكوليرا. أنظر: جورج طربيشي، المرجع السابق، ص 721–725.

الأبعد من ذلك الادراك، ومن المعرفة والتي يفقد هذين قيمتهما إن لم يوصِلا إليها وهي إدراك أحقيته سبحانه وتعالى بالعبادة والحب وجميع حقوقه علينا.

و هذا الجانب المرتبط بالله عز شأنه يمثل العلاقة الصاعدة إلى الله، لكنه لا يتوقف عندها بل نبه إلى وجه آخر لهذه العلاقة وهو جانبها الآفقي المتعلق بالاجتماع الانساني، وبالفعل الحضاري حيث يؤدي الجمال دوره في الأول من جهة محاكاة جمال الصفات الإلهية لترقية الأخلاق التي يتعامل بما الناس فيما بينهم فتصنع اجتماعهم الانساني الفاضل، ويؤدي دورا مهما آخر عندما يضيف إلى الطبيعة لمسات جمالية فنية تنبئق من روح وعقل الجمال الإنساني.

و هو بهذه التوليفة الجمالية جعل للجمال أبعادا متعددة؛ أعلاها ارتباطه بالألوهية التي منها يفيض، وأياها يقصد وإليها يسلك، وأدناها ارتباطه بالانسان والمحتمع والحضارة، إذ هي هدفه ارتقاءً، وفاعلية.

المطلب الثالث: الجمال عند الغزالي<sup>1</sup>:

عالمنا من الشخصيات التي أدركت قيمة الجمال وتأثيره على النفس البشرية،

أولا: أنواع الجمال:

1/ **الجمال الحسي**: يرتكز الغزالي في تحديده لمفهوم الجمال على صفات موضوعية متى توفرت في الأشياء الموصوفة بما كانت جميلة، ويحيلنا على ذلك في هيئة الانسان التي خلقه الله عليها يقول:«و لسنا نعني بالجمال ما يحرك الشهوة؛ فإن ذلك أنوثة، وإنما نعني به ارتفاع القامة، على الاستقامة، مع الاعتدال في اللحم، وتناسب الاعضاء، وتناسق خلقة الوجه، بحيث لا تنبو الطباع عن النظر إليها.»<sup>2</sup>،

<sup>2</sup> – أبو حامد الغزالي، ميزان العمل، ط1، تح: سليمان دنيا، (مصر: دار المعارف، 1964م)، ص299– 301



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – الغزالي: هو محمد بن محمد بن أحمد الطوسي، ولد بطوس سنة 450ه/1059م، فيلسوف ومتصوف ومتكلم أشعري وفقيه شافعي، مزج بين التصوف والفلسفة فكان نسخة متميزة من علماء الاسلام، ظهر أثرها البالغ في كتابه إحياء علوم الدين الذي مزج فيه بين الكلام والتصوف والأخلاق والفقه فكان ولا يزال مرجعا مهما ومرشدا لا غناء عنه لكل مسلم من العلماء ومن غيرهم، له إضافة إلى هذا السفر الكبير، مقاصد وتهافت الفلاسفة، المنتحل في علم الجدل، الرسالة القدسية في قواعد العقائد، الجام العوام عن علم الكلام، المستصفى في علم أصول الفقه...توفي بطوس سنة 505ه/ 1111م، أنظر: عبد الرحمن بدوي، <u>موسوعة</u> والفلسفة، ط1، (بيروت: المؤسسة العربية، 1984م)، ج2، ص 80-86.

فالاستقامة والاعتدال والتناسب والتناسق هي الصفات التي ترسم معالم الجمال الظاهر الذي توسم به الاشياء المادية، حتى إذا ما حدث الخلل في أحدها أو فيها جميعا سلبت عنها هذه الصفة.

2/ الجمال المعنوي: والغزالي إذ ينعت الجمال بهذه المعايير، يتفق مع غيره من الفلاسفة بأن السمع والبصر هما حاستا الجمال الأولى المدركة للجمال الطبيعي أو المادي، وهو ما جاءت الاشارة إليه في حديثه عن حب الجمال والتذاذ العين بما تراه منه:«...و إدراك نفس الجمال أيضا لذيذ فيجوز أن يكون محبوبا لذاته وكيف ينكر ذلك والخضرة والماء الجاري محبوب لا ليشرب الماء وتؤكل الخضرة أو ينال منها حظ سوى نفس الرؤية...»<sup>1</sup>، إلا أنه لا يتوقف عند مفهومه المادي المدرك بالحس أو بالأحرى بالبصر، لأن هناك نوع آخر من الجمال لا تدركه الحواس بل يدرك بالعقل أو بنور البصيرة، ويتعلق هذا الجمال على سبيل المثال بالأخلاق، والعلم والسيرة الحسنة والعفة والشجاعة<sup>2</sup>...الخ، هذه المعاني التي ليست لها صورة متشخصة تدل عليها، رغم تحقق وجودها .

و الغزالي إذ يضعنا أما هذين النوعين من صور الجمال، يحيلنا إلى السبب الذي جعل الكثيرين يثبتون وجود النوع الأول وينكرون وجود النوع الثاني، وهو انكماش هؤلاء في عالم المحسوسات والمتخيلات لا يتجاوزونه، ويعد ذلك من الأخطاء إذ يقول: « اعلم أن المحبوس في مضيق الخيالات والمحسوسات ربما يظن أنه لا معنى للحسن والجمال إلا تناسب الخلقة والشكل وحسن اللون وكون البياض مشربا بالحمرة وامتداد القامة إلى غير ذلك مما يوصف من جمال شخص الانسان فالحسن الأغلب على الخلق حسن الإبصار وأكثر التفاقم إلى صور الأشخاص، فيظن أن ما ليس مبصرا ولا متخيلا ولا متشكلا ولا متلونا مقدر، فلا يتصور حسنه، وإذا لم يتصور حسنه لم يكن في إدراكه لذة فلم يكن محبوبا، وهذا خطأ ظاهر فإن الحسن ليس مقصورا على مدركات البصر ولا على تناسب الخلقة وامتزاج البياض بالحمرة، فإنا نقول هذا خط حسن وهذا صوت حسن وهذا فرس حسن بل المحسن بل في الصورة ومعلوم أن العين تستلذ بالنظر إلى الخط الحسن والخط وسائر الأشياء إن لم يكن المحسن الا في الحسن وهذا إنه على معن بل صور الأشخاص، فيظن أن ما ليس مبصرا ولا متخيلا ولا متشكلا ولا متلونا مقدر، فلا يتصور حسنه، وإذا لم يتصور حسنه لم يكن في إدراكه لذة المحسن بل على عبوبا، وهذا إنه على الحسن ليس مقصورا على مدركات البصر ولا على تناسب الحسن بل ألم يكن محبوبا، وهذا إنه علم في النول الحسن ليس معمر بل المعن بل المحسن بل في الصورة ومعلوم أن العين تستلذ بالنظر إلى الخط الحسن والأذن تستلذ استماع النغمات الحسن إلا في الصورة ومعلوم أن العين تستلذ بالنظر إلى الخط الحسن والأذن تستلذ استماع النغمات

- <sup>1</sup>- أبو حامد الغزالي، <u>إ</u>حياء علوم الدين، ج 4، ص 290.
  - <sup>2</sup>- أبو حامد الغزالي، المرجع نفسه، ج4، ص 291.



تشترك فيه هذه الأشياء فلا بد من البحث عنه...»<sup>1</sup>

إذن فالمجال المادي المحسوس وإن كان من أبرز الجمالات الظاهرة التي تفرض وجودها عيانا، والتي لا تُنكر قيمتها وأهميتها ولذّها، إلا أن أبا حامد يعيد التصور إلى توازنه مبينا أنه ما دام هناك موجودات مدركة بالعقل والبصيرة، فإن لهذه المدركات حسنها وجمالها باعتبار أن كل ما هو مدرك، فإما أن يتصف بالحسن أو بالقبح، ثم يحيلنا إلى أمثلة واقعية لها من صفات الجمال والحسن نصيب لا ينكره أحد فمعنى ذلك أن حسنها وجمالها مدرك بنوع من الإدراك جعله هو العقل والبصيرة، وأحال منكريه للبحث عنه.

ثانيا: مفهوم الجمال:

وبعد أن بين أن الموجودات كلها التي تقع تحت نوع من الادراك حسي كان أو عقلي يصدق عليها الوصف بالجمال، فإنه يعود إلى تحديد مفهومه للجمال بقوله: « كل شيء فجماله وحسنه في أن يحضر كماله اللائق به المكن له فإذا كان حميع كمالاته المكنة حاضرة فهو في غاية الجمال وإن كان الحاضر بعضها فله من الحسن والجمال بقدر ما حضر»<sup>2</sup> ثم يوضح ذلك بقوله: « فالفرس الحسن هو الذي جمع كل ما يليق بالفرس من هيئة وشكل ولون وحسن عدو وتيسر كر وفر عليه، والخط الحسن كل ما حمع كل ما يليق بالخط من تناسب الحروف وتوازيها واستقامة ترتيبها وحسن انتظامها ولكل شيء كمال يليق به وقد يليق بغيره ضده فحسن كل شيء في كماله الذي يليق به فلا يحسن الإنسان بما يحسن به الفرس ولا يحسن الخط من تناسب الحروف وتوازيها واستقامة ترتيبها وحسن انتظامها وكذلك سائر الأشياء»<sup>3</sup>، في هذا النص يضيف عالمنا حديدا إلى مفهومه الأول عندما يربط مفهوم الجمال بمفهوم الكمال حيث يجعل من الأشياء تكتسب جمالها وتوصف به متى بلغت في وجودها درجة الكمال اللائق بها والمكن لها، وهذا المعن الوارد في هذا النص يأحد الحيان إلى أحمال عليها سابقا ليبين لنا ألها القاعدة التي يتحقق بوجودها وصف الجمال سواء الحسي منه والعقلي، إذ عليها سابقا ليبين ليا أله القاعدة التي يتحقق بوجودها وصف الجمال منه من المايم العائم المنور الي أحمال عندما يربط مفهوم الجمال بمفهوم الكمال حيث يجعل من الأشياء تكتسب جمالها وتوصف به متى بلغت في وجودها ترجة الكمال اللائق بها والمكن لها، وهذا المعن الوارد في هذا النص يأخذ تلك المايير التي أحالنا مابعمان بين لنا أله القاعدة التي يتحقق بوجودها وصف الجمال سواء الحسي منه أو العقلي، إذا

> <sup>1</sup> - أبو حامد الغزالي، إحياء علوم الدين، ج 4، ص290-291. <sup>2</sup>- أبو حامد الغزالي، المرجع نفسه، ج 4، ص299 <sup>3</sup> - أبو حامد الغزالي المرجع نفسه.



حيث تتحقق كمالات الأشياء، أي أن لكل شيء كماله اللائق به والممكن له، ووجود الأجمل هو ذلك الوجود الذي يبلغ فيه أعلى مستوياته وأكمل درجاته حتى لا يعود بعدها إمكان الزيادة عليه، ويتفاوت ذلك في كل الموجودات نوعا وجنسا، وفي الأشياء بحسب ماهيتها، زيادة ونقصانا، ليبلغ هذا الجمال كماله المطلق الذي ليس فوقه جمال وكمال، ولا نسبة له يقاس بها لأنه مطلق من كل النسب والحدود ذلك هو جمال الالوهية المترهة.

و هكذا يتدرج بنا الغزالي شيئا فشيئا نحو الجمال الإلهي، من خلال التدرج في سلم المدركات من أدنى درجاته وهو الجمال المدرك بالحس إلى أكمل أنواعه وأرقى درجاته وهو الجمال المدرك بالبصيرة، ذلك أن هذا الأخير يتجاوز دائرة المحسوس الضيقة إلى دائرة المعقول الأوسع، حيث مجاله أرقى وأشرف، ولذَّته أعمق «فالبصيرة الباطنة أقوى من البصر الظاهر والقلب أشد إدراكا من العين، وجمال المعابي المدركة بالعقل أعظم من جمال الصور الظاهرة للأبصار فتكون لا محالة لذة القلب بما يدركه من الأمور الشريفة الإلهية التي تحل عن أن تدركها الحواس أتم وأبلغ»<sup>1</sup>و هو بمذه المزاوجة والمفاضلة في الآن ذاته بين إدراك العين وإدراك القلب يجعل لكل منهما دوره في الادراك ومجال مدركاته، ومحققا في ذلك من جهة ثانية تناغما موضوعيا بين ذوقه الصوفي وفلسفته العقلية المتجاوزة إلى إدراك جمال أرقى وأكمل، لا جمال فوق جماله ولا كمال فوق كماله لأنه أصل الجمال والكمال، ذلك هو جمال الله وكماله« وجمال حضرة الربوبية وجلالها لا يقاس به جمال ولا جلال..»<sup>2</sup> لأنه أصل الجمال الذي لا يطرأ عليه التغير ولا يعتريه النقصان، ذلك أنه صفة للذات وفعل من أفعالها«…فإن كل كمال وجمال وبماء وجلال ممكن في حق الإلهية فهو حاضر وحاصل وواجب الحصول أبدا وأزلا، ولا يتصور تجدده ولا زواله فلا يكون له إلى غيره نظر من حيث أنه غيره بل نظره إلى ذاته وأفعاله فقط فليس في الوجود إلا ذاته وأفعاله» وفي هذا المحال فهو يرى أن هناك نوعين من الجمال في هذا الوجود؛ الجمال بالذات الذي هو صفة من صفات الذات الالهية، وهو الجمال المطلق الذي ليس كمثله جمال، وهو جمال دائم وكامل لا يتطرق إليه الزوال ولا يعتريه النقصان، وهو أيضا صفة من صفات أفعال الله، بما خلق الله الموجودات كلها على أحسن وأكمل صورة ممكنة

- <sup>1</sup>- أبو حامد الغزالي، المرجع السابق، ج 4، ص 290.
- <sup>2</sup> أبو حامد الغزالي، المرجع نفسه، ج 4، ص337.



الفصل الثاني: ...... والفكر الإسلامي الجمال في القرآن والسنة والفكر الإسلامي

لها، ولذلك فكل جمال في الوجود هو أثر من أثاره، وحسنة من حسناته، فاضت على الوجود فأشرقت المخلوقات كلها بجماله وجلاله .

ثالثا: الجمال والحب:

و الوصول إلى إدراك هذا الجمال قد تعترضه عوارض تمنع الانسان من الادراك فيكون بما غير مؤهل بعد لتذوق جماله، لذلك يحتاج السائر في هذا الطريق إلى جهد كبير من التطهير والتزكية النفسية حتى يتخلص القلب من عوائق الوصول، فإذا تحقق له الوصول واستغرقه الجمال وغمرته فرحة الشهود، تحقق عند ذلك الإدراك حب الله تعالى والأنس به وأثمر كل ذلك لذَّة وأي لذة للنفس هي أوفي وأعلى من تحقق الأنس بالمحبوب<sup>2</sup>.

و هذا اللون من العلاقة بين الجمال والحب إذا تعلق بالإنسان وأخيه الانسان فإنه يكون ثمرة لجمال الأخلاق وحسنها، وهذه الزاوية من الرؤية الجمالية عند أبي حامد أيضا مهمة جدا إذ الألفة بين الناس مقصد مهم من مقاصد الخلق فإذا لم تتحقق، لم يحدث التعايش والتعارف الانسابي الذي أخبر عنه الحق تبارك وتعالى في قوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّن ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُواً إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ ٱللهِ أَنْقَىكُمْ إِنَّ ٱللهَ عَلِيمُ خَبِيرُ ﴾ الحجرات13، كما أن خلو العلاقات الاجتماعية من حسنها وجمالها من شأنه أن يعرضها للجفاء والقسوة، ويحرم المجتمع من السعادة والألفة واللذَّة التي هي لا محالة الثمرة الطبيعية لتك الأخلاق الحسنة في الدنيا، وكذلك الثمرة الموعودة في الآخرة قربا من النبي صلى الله عليه وسلم، ورضى رب العالمين جل في علاه، ولذلك قال عن جمال الأخلاق:«...فالخلق إذن عبارة عن هيئة النفس وصورتها الباطنة، وكما أن حسن الصورة الظاهرة مطلقا لا يتم بحسن العينين دون الأنف والفم والخد بل لا بد من حسن الجميع ليتم حسن الظاهر فكذلك في الباطن أربعة أركان لا بد من الحسن في جميعها حتى يتم حسن الخلق فإذا استوت الأركان الأربعة واعتدلت وتناسبت حصل حسن الخلق وهو قوة العلم وقوة الغضب وقوة الشهوة

<sup>2</sup> - أنظر: أبو حامد الغزالي، المرجع السابق، ج4، ص 330



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – أنظر:محمد الوادي، الفكر الجمالي عند الغزالي، إشراف: فؤاد المعري، ( جامعة حلب، كلية الآداب والعلوم الانسانية، قسم اللغة العربية، رسالة دكتوراه في الآداب، 1413هـ/ 1933م)، ص 164.

الفصل الثاني: ...... والفخر اللإسلامي الجمال في القرآن والسنة والفخر اللإسلامي

وقوة العدل بين هذه القوى الثلاث.»<sup>1</sup>، ونلاحظ أنه أجمل حسن الخلق وجماله في تناسب واعتدال هذه الأركان الأربعة لأن في اعتدالها وتناسبها اعتدال وتناسب العلاقات التي يقوم عليها الاجتماع الانساني، حيث عند بلوغ علاقات أفراده كمالها اللائق بذلك الاجتماع الانساني تحقق للأنسان جزء كبير من الهيئة التي يرتقي بما إلى كماله الذي يؤهله لإدراك وتذوق لذّة الجمال الإلهي.

و بذا يكون الإمام قد جعل للجمال قيمة ذاتية منفصلة عن القيم الأخرى من خير أو منفعة، ولذلك فلذّته مستقلة عن لذّة الخير والمنافع المرافقة له.

و عليه فقد وضع لنا تصورا واقعيا لمفهوم الجمال الذي يحقق للإنسان السعادة واللذّة اللتين ينشدهما سواء في علاقته بالله أو في علاقته بإحوانه، وهذه الصورة هي لون آخر من ألوان مفهوم الجمال الذي يصنع فسيفساؤه الفكر الإسلامي.

و واضح أن هذه النظرة التي اشتركت في صياغتها ثقافته متعددة المشارب، هي تأصيل معرفي ذوقي دقيق تأثر فيه تأثرا بالغا بما جاء في الوحي من حقيقة الجمال وأبعاده المختلفة، لتتزيله إلى الحياة الواقعية حتى لا يبقى حبيس الكتب، إذ إن عدم تتزيله ممارسة في أرض الواقع يُبقي جانبا كبيرا من جوانب التذوق الروحي والوجداني مهملا.

المطلب الرابع: الجمال عند ابن عربي<sup>2</sup>:

لقد شكل موضوع الجمال محور اهتمام ابن عربي لارتباطه بالذات الالهية أصل الوجود كله، فابن عربي لم يشغله وضع تعريف لمصطلح الجمال، بقدر انشغاله بموضوع الجمال وأثره، جمال اصطبغ به العالم كله، حتى لم يعد للقبح فيه محال، ذلك أن أصل الجمال هو الله جل جلاله، وهو ما جلاه

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – ابن عربي:هو محمد بن علي، الشهير بمحي الدين، والملقب بالشيخ الأكبر، ولد في الأندلس عام 560هـ/1165م، من فلاسفة الصوفية، تسمى طريقته في التصوف"الأكبرية"، له ما يقارب الأربعمائة مؤلف، ضاع منها مئة وخمسون، من أبرز مؤلفاته – التي قيل أنه لا يكتبها إلا للمتصوفة-، موسوعته الكبرى في التصوف"الفتوحات المكية"، "فصوص الحكم" الذي ألب عليه الفقهاء، "التعبير الصوفي للقرآن" المعروف باسم تفسير القرآن الكريم"له أيضا ديوانان من الشعر الصوفي، وشرحا صوفيا لأشعاره في الحب بعنوان"ترجمان الأشواق"المترجم إل الإنجليزية.و توفي في دمشق سنة 638هـ/1240م . أنظر: جورج طربيشي، المرجع السابق، ص32. عبد المنعم الحفني، الموسوعة الصوفية في أعلام التصوف والمنكرين عليه والطرق الصوفية، ط1، (القاهرة: دار الرشد، 1412هـ/ 1492م)، ص 286-288.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- أبو حامد الغزالي، المرجع السابق، ج3، ص 52.

الفصل الثاني: ...... والفائد الله الما المعال في القرآن والسنة والفائد الإسلامي

قوله عليه السلام:«إن الله جميل يحب الجمال»<sup>1</sup>

أولا: أنواع الجمال:

فالجمال واحد وهو جمال الذات، وليس هناك جمال إلَّه، وهو صفة لله عز وجل، وأما جمال العالم فهو فيض من جماله، إذ ليس هو إلا صورة من الجمال المطلق وما دام الله جميلا فالعالم كله جميل، «اعلم أن الجمال الإلهي الذي تسمى الله به جميلا ووصف نفسه سبحانه بلسان رسوله أنه يحب الجمال في جميع الأشياء وما ثم إلا جمال. فإن الله ما خلق العالم إلا على صورته وهو جميل فالعالم كله جميل»<sup>2</sup>، ويقصد بذلك أنه خلق العالم على صورته التي تظهر فيها صفاته وأسماؤه، ولذلك إذا كانت موجودات العالم تتصف بالجمال، وما ثم إلا جمال واحد هو جمال الله، فلأنها هي ذاتها صفاته، ومن صفاته الجمال، فكان جمالها هو عين جمال الله عز وجلٌّ .

ولأنه ركب في فطرة المخلوقات حب الجمال، فإنها إذ تحب الجمال في كل شيء، إنما تحب الجميل الذي ليس جمالها إلا فيضا من جماله ﴿ هُوَ سَبْحَانُهُ يُحِبُّ الجمال ومن أحب الجمال أحب الجميل....»

فعلى عكس الغزالي الذي يقسم الجمال إلى قسمين جمال مادي وجمال معنوي، فإن ابن عربي يحدد منذ البداية أنه ليس هناك في الوجود إلا جمالا واحدا هو الجمال الذي تتصف به الذات الالهية الذي سمى الله به نفسه، ومن ثم فإن أي نوع آخر من الجمال فهو صورة من صور الجمال الالهي تجلى على العالم فكان العالم به جميلا، وكان الانسان به جميلا، وكان الجمال به محبوبا، لأن من أحب الجمال المنتشر في العالم فإنه في الحقيقة قد أحب الله الذي فاض جماله على العالم، وأحب صفاته التي تجلى بما فكانت موجودات العالم، فكان حب الجمال حبا لله لأنه ما ثمة في الحقيقة إلا جمالا واحدا فإن أحب الانسان الجمال فقد أحبه بالأساس<sup>5</sup>.

1 – سبق تخريجه. <sup>2</sup>- محي الدين ابن عربي، الفتوحات المكية، [دط]، ( [دب]، مكتبة الثقافة الدينية، [دت])، ج2، ص542. <sup>3</sup>- أنظر: أبو العلا عفيفي، التصوف الثورة الروحية في الاسلام، [دط]، (بيروت: دار الشعب، [دت])، ص 179–181. <sup>4</sup>- محي الدين ابن عربي، المرجع نفسه، ج2، ص542. <sup>5</sup>- وقد ذهب الباحثون إلى أن الفارابي في هذا الموقف إنما يحاكي نظرية المثل الأفلاطونية. أنظر: أميرة حلمي مطر، فلسفة الجمال أعلامها ومذاهبها، [دط]، ( القاهرة: دار قباء، 1998م)، ص 41.



الفصل الثاني. ...... والفخر الإسلامي الجمال في القرآن والسنة والفخر الإسلامي

وإذا كان تجلي الجمال على العالم فاض بالجمال، فإن لهذا التجلي على الإنسان نصيب في حانبين اثنين، في قلبه وصورته؛ فأما تجلي جماله على القلوب فهو فيض من تجلى تلك الصفات التي يتفضل الله بها على عبده، فيشعر بالراحة من حيث لا يدري، رجاء وبسطا ورأفة ولطفا وحنانا وجودا وإحسانا، فإن كانت نقما فإنما هي نعم في صورة نقم ينقي الله بها عباده، ويداوي بها قلوبهم حتى تتطهر من الخبائث والقبائح، فتصبح محلا قابلا لتجلي الجمال الذي هو فيض من جمال الرحمن وكماله، ولذلك وصف ابن عربي الله في هذا الفعل «بالطبيب الجميل» الذي يؤلمك تأديبا ليخلصك من كدرات تمنعك الاحساس بتجلي الجمال.

و أما تجلي جماله على الصورة، فله فيه الأثر العميق إذ تصبح من فرط جماله محل الحب للذات(ذات الانسان) والكون كله (العالم)، وما هو في الحقيقة إلا حب الله، وما يعشق إلا الجمال بالذات، وما يشتاق إلا للجمال المطلق الذي تجلت صورته في الإنسان وفي الكون، فصار الوجود كله يصدح بجماله، فلذلك يُشتاق للقرب منه والأنس<sup>1</sup>به والانبساط<sup>2</sup> في حضرته.<sup>3</sup>

و لأن الجمال صفة لله سبحانه، فنعرفه من خلال تجلياتها في الوجود، يقسمه ابن عربي إلى قسمين: جمال الجلال وجلال الجمال.

يقول:« الجلال<sup>4</sup>لله معنى يرجع منه إليه وهو منعنا من المعرفة به تعالى»<sup>5</sup>.أي « هو احتجاب الحق سبحانه عنا بعزته أن نعرفه بحقيقته وهويته كما يعرف هو ذاته فإن ذاته سبحانه لا يراها أحد على ما هي عليه إلا هو.»<sup>6</sup> ولذلك يقتضي هذا الجلال وجود صفة أخرى يعرف بما فكان ما يقابل الجلالَ هو الجمالُ.

<sup>1</sup> - الأنس:" أثر مشاهدة الحضرة الإلهية في القلب وهو جمال الجلال" محي الدين بن عربي، <u>رسائل ابن العربي</u>، ط1، (حيدرآباد: دار المعارف العثمانية، 1368هـ/ 1948م)، ج1، ص5.
 <sup>2</sup> -الانبساط أو البسط: "من يسع الأشياء ولا يسعه شيء، وقيل هو حال الرحا، وقيل هو وارد توجعه إشارة إلى قبول ورحمة وأنس." محي الدين بن عربي، المرجع نفسه، ص5.
 <sup>3</sup> - الانبساط أو البسط: "من يسع الأشياء ولا يسعه شيء، وقيل هو حال الرحا، وقيل هو وارد توجعه إشارة إلى قبول ورحمة وأنس." محي الدين بن عربي، المرجع نفسه، ص5.
 <sup>4</sup> - المجلال عن الدين بن عربي، المرجع نفسه، كتاب الجلال والحمال، ص4.
 <sup>5</sup> - المجلال عند الصوفية معناه نعوت القهر من الحضرة الإلهية." محي الدين بن عربي، المرجع نفسه، كتاب <u>الحلال والحمال</u>، ص4.
 <sup>6</sup> - المجلال عند الصوفية معناه نعوت القهر من الحضرة الإلهية." محي الدين بن عربي، المرجع نفسه، كتاب <u>الحلاح الصوفية</u>، حج، معرد.
 <sup>6</sup> معناد الموفية معناه نعوت القهر من الحضرة الإلهية." محي الدين بن عربي، المرجع نفسه، كتاب <u>الحلاح الصوفية</u>، حج، معرد.
 <sup>6</sup> معناد الموفية معناه نعوت القهر من الحضرة الإلهية." محي الدين بن عربي، المرجع نفسه، كتاب <u>المالاح الصوفية</u>، محد.
 <sup>7</sup> معي الدين بن العربي، المرجع نفسه، كتاب الجمال والجلال، معرد مع الدين بن عربي، المرجع نفسه، كتاب <u>المولاح الصوفية</u>، معرد.
 <sup>6</sup> معي الدين بن العربي، المرجع نفسه، كتاب الجمال والجلال، معرد عبد العال شاهين، (القاهرة: دار المنار، 1992/1403م)، مالمال معد الرزاق الكاشاني، معجم اصطلاحات الصوفية، ط1، تح: عبد العال شاهين، (القاهرة: دار المنار، 1992/1403م)، مالمال معد الرزاق الكاشاني، معجم اصطلاحات الصوفية، ط1، تح: عبد العال شاهين، (القاهرة: دار المنار، 1992/140مم)، مالمال معد المولية.



الفصل الثاني: ...... والفخر الإسلامي الجمال في القرآن والسنة والفخر الإسلامي

والجمال<sup>1</sup> «معنى يرجع منه إلينا وهو الذي أعطانا هذه المعرفة التي عندنا به والتترلا<sup>2</sup> والمشاهدات<sup>3</sup> والأحوال<sup>4</sup> وله فينا أمران الهيبة<sup>5</sup> والأنس، وذلك لأن لهذا الجمال علوا ودنوا فالعلو نسميه حلال الجمال، وفيه يتكلم العارفون وهو الذي يتحلى لهم ويتخيلون ألهم يتكلمون في الجلال المول الذي ذكرناه وهذا حلال الجمال قد اقترن معه منا الأنس، والجمال الذي هو الدنو قد اقترنت معه منا الأنس، والجمال الذي هو الدنو قد اقترنت معه منا الأنس، والجمال الذي هو الذي يتحلى لم مويتخيلون ألهم يتكلمون في الجلال الأول الذي ذكرناه وهذا حلال الجمال قد اقترن معه منا الأنس، والجمال الذي هو الدنو قد اقترنت معه منا الأس، والجمال الذي هو الدنو قد اقترنت معه منا الأنس، والجمال الذي هو الدنو قد اقترنت معه منا المول الذي ذكرناه وهذا حلال الجمال أنسنا ولولا ذلك لهلكنا فإن الجلال والهيبة لا يبقى لسلطالهما شيء فيقابل ذلك الجلال منه بالأنس منا لنكون في المشاهدة على الاعتدال حتى نعقل ما نرى ولا نذهل، وإذا تجلى لنا الجمال هنه بالأنس منا لنكون في المشاهدة على الاعتدال حتى نعقل ما نرى ولا نذهل، وإذا تجلى لنا الجمال هنا فإن الجمال منه منا لنكون في المشاهدة على الاعتدال حتى نعقل ما نرى ولا نذهل، وإذا تجلى لنا الجمال منه بالأنس منا لنكون في المشاهدة على الاعتدال حتى نعقل ما نرى ولا نذهل، وإذا تجلى لنا الجمال هنا فإن الجمال مباسطة الحق لنا والجمال عزته عنا فنقابل بسطه معنا في جماله بالهيبة...»<sup>6</sup> فهو يقول أن من حكمة الله عز وجل أن جعل مع الجلال جمال حتى لارك أخلي الما معن واداك معا والجمال عزلة عنا والجمال ما ما معا والخراك معا مع الحلال منها عن إدراك معلمة والقوة والجروت عن إدراك معليا الرهبة والقهر اللتين اقترنتا بالجلال نغفل به وعمل ما المعلمة والقوة والأرس عتى إدراك معلم وألطافه والأنس بحضرته التي يولدها الجمال، وبالمابل جعل مع الحمال حلالا حتى لا من أمر معه وألما ومن والخراك الحق ولا نفل في ألمان من وركنا بالجلال نغفل به وألطافه والأنس بحضرته التي يولدها الجمال، وبالمابل حل مع مع الحمال حلى مع الميل من ررك ولا ذلك الأنس والانبساط عن الحلال فنسيء الأدب في حضرته في حضرته فيطردنا سببه من رحمته وي حضرته وي ولمان من مرمته وينا من من معاما ومن ورمته وي ورمته ويمان من مال خلك الأدل الألك الأدل الأدل والانس مع مع ماما ورمما مو مرمل ما وين ما مل مالما معن مرما مي

و خلاصة القول أن الجمال عند ابن عربي:

واحد لا ثاني له، لأنه جمال الذات الإلهية الواحدة التي لا تتعدد، والتي يفيض عنها كل جمال في الوجود.

الجمال تحلى على الانسان في جانبين؛ قلبه وصورته؛ أما قلبه فعلامته أن يغمره الأمان والاطمئنان وكل قيم الرأفة والرحمة واللطف والحب، وأما الصورة ففيها يتجلى جمال الله فيغمرها الحب والعشق،

<sup>1</sup> - الجمال : " نعوت الرحمة من الألطاف الإلهية" محي الدين بن عربي، رسائل ابن عربي، ج 2، ص6.
 <sup>2</sup> - التتزلات: هي ما يتتزل على العارفين من الله عز وجل.أنظر ابن عربي، المرجع نفسه، ج 3، ص349.
 <sup>3</sup> - المشاهدة : "تطلق على رؤية الأشياء بدلائل التوحيد، وتطلق بإزاء رؤية الحق في الأشياء، وتطل بإزاء حقيقة اليقين بغير شك" محي الدين بن عربي، المرجع نفسه، ج 3، ص649.
 <sup>4</sup> - المشاهدة : "تطلق على رؤية الأشياء بدلائل التوحيد، وتطلق بإزاء رؤية الحق في الأشياء، وتطل بإزاء حقيقة اليقين بغير شك" منك" محي الدين بن عربي، المرجع نفسه، ج 3، ص949.
 <sup>5</sup> - المشاهدة : "تطلق على رؤية الأشياء بدلائل التوحيد، عمي الدين بن عربي، المرجع نفسه، ص3.
 <sup>6</sup> - المية: هي أثر مشاهدة الله في القلب وقد تكون عن الجمال الذي هو جمال الجلال. محي الدين بن عربي، المرجع نفسه، ص3.
 <sup>7</sup> - الهيبة: هي أثر مشاهدة الله في القلب وقد تكون عن الجمال الذي هو جمال الجلال. محي الدين بن عربي، المرجع نفسه، ص3.



وما هو في حقيقته إلا حب لجمال الذات الإلهية، وهو ما أتُهم فيه من القول بوحدة الوجود، والحلول<sup>1</sup>.

و يقسم ابن عربي الجمال إلى قسمين: جمال الجلال وحلال الجمال، ومقصوده من ذلك أن الله تعالى إذا تجلى علينا بجمال الجلال فقد تجلى لنا في رهبة وعظمة وكبرياء ترهب عند رؤيته العقول وتذهل عن كل إدراك، ولذلك ارفقه بالجمال الذي يحمل الرحمة والألطاف والأنس، فيجعل من الإدراك منفتحا ومن النفس آنسا بالله تقدست أسماؤه، وهذه المقابلة استخلصها من القرآن الكريم في ذكر النعوت المختلفة كالمقابلة مثلا بين قوله تعالى: ﴿ غَافِرِ ٱلذَّئِبِ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْعِقَابِ ذِى ٱلطَّوْلِ لاَ إِلَهُ إِلَهُ هُوَ إِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ في من سورة غافرة، وقوله أيضا: ﴿ نَبِيَّعَ عِبَادِي أَنَّهُ ٱلْعَقَابِ ذِى ٱلطَّوْلِ الحجر 49، ﴿ وَأَنَّ عَذَابِي هُوَ ٱلْعَذَابُ ٱلْأَلِيمُ ﴾ الحجر50.

هذا العرض لنظرة المفكرين المسلمين في الجمال، نخلص إلى النتيجة الآتية:

إن هذه النظرة التي بحث فيها مفكرونا على اختلاف مذاهبهم ومشاربهم موضوع الجمال تدل على أنه شكّل على مر تاريخ الفكر الاسلامي محور اهتمامهم كشفا عن حقيقته، وطبيعته، ومصدره، وغايته، فكان لكل منهم تصورا عنه بلغ من العمق قدرا كان منطلقه تصورهم للذات الإلهية وصفاتها التي بلغت من الحسن والكمال غايته، فأجمعوا كلهم على أن مصدر الجمال هو الله عز وجل، ووسم

<sup>1</sup> وأحسب أن هذه التهمة لا أساس لها من الصحة إذا نظرنا إلى مفهوم هذه الوحدة من داخل النظام المعرفي الذي تنبئق منه. أنظر شرح هذه المسألة: فيصل بدير عون، التصوف الاسلامي الطريق والرجال، القاهرة : مكتبة بدير رأفت 1983م)، ص 291 وما بعدها.و هو ما أكده الدكتور أبو العلا عفيفي عندما وضح معنى وحدة الوجود عند التي يثبتها لابن عربي بقوبه: «...و النتيجة التي نستخلصها من كل ما تقدّم هي أن وحدة الوجود التي يقول كما ابن عربي ليست وحدة وجود مادية. ععنى أن الحقيقة الوجودية هي نستخلصها من كل ما تقدّم هي أن وحدة وجود دالتي يقول كما ابن عربي ليست وحدة وجود مادية. ععنى أن الحقيقة الوجودية هي نستخلصها من كل ما تقدّم هي أن وحدة الوجود التي يقول كما ابن عربي ليست وحدة وجود مادية. ععنى أن الحقيقة الوجودية هي وجود العالم الماثل أمام حواسنا، ولكنها وحدة وجود روحية تقرر وجود حقيقة عليا هي الحق الظاهر في صور الموجودات، وتعتبر وجود العالم بعثابة الظالم العالم في صدر الموجودات، وتعتبر وجود العالم بعنا، ما معان ، ولكنها وحدة وجود روحية تقرر وجود حقيقة عليا هي الحق الظاهر في صور الموجودات، وتعتبر وجود العالم بثل الما معان الطل لصاحب الظل. ولهذا يحرص ابن عربي على القول بأن الحق متره مشبه معا، فتترهه في وحدته الذاتية ومخالفته ولي خلقه البنا أمام حواسا، ولكنها وحدة وجود روحية تقرر وجود حقيقة عليا هي الحق الظاهر في وحدته الذاتية وغالفته وجود العالم معنه منه معا، فتترهه في وحدته الذاتية وغالفته وجود العالم بعنابية الظل لصاحب الظل. ولهذا يحرص ابن عربي على القول بأن الحق متره مشبه معا، فتترهه في وحدته الذاتية وغالفته وبين خلقه البته، فإن، أطلقت المناسبة بين الله عربي على القول بأن الحق متره مشبه معا، في تعبه، وغيره، فبضرب من التكلف وبين خلقه البته، فإن، أطلقت المناسبة بين الحدث والقدم، وكيف يشبه من لا يقبل المثل ومن يقوله، في منه وبين التعان ومن يقوله. في نه من التكلف وبين خلقه البته، في نهبه، وغيره، فبضرب من التكلف وبين خلقه البنه، وكيف يسببة بين الغر ومن يقبل المثل؟ هذا عال كما قال أبو وبرمي مي ميد عن الحياتي في في عمى وتليس، ... فانظر ما أحسن هذا الكيم وما أبو علمى ونائم، وما بقى، ما 14.



الفصل الثاني: ...... والفخر الإسلامي الجمال في القرآن والسنة والفخر الإسلامي

جميعهم هذا النوع من الجمال بالجمال بالذات، لأنه صفة من صفات الذات العلية، فهو جميل بذاته لا بجمال خارج عنه، ومن هذا الجمال أكتسب العالم والوجود كله جماله، هذا الأخير الذي هو جمال عارض وطارئ فاض عليه من الجمال الأول الجمال المطلق لتلك الذات.

ومن خلال التأمل في جمال هذا الوجود يُسلك الطريق في معرفة جمال الألوهية، فإذا استغرق الصوفي خاصة في تأمل وتعشق صورة هذا الجمال فلأنه ليس إلا تأملا وتعشقا للجمال الحقيقي الذي فاض على العالم فانتفى عنه القبح من كل وجه لأنه خلقه على صورته عند ابن عربي، ولأنه ليس إلا حاملا لذلك الجمال الحقيقي عند الفارابي، ولأنه ليس إلا خلقا وإبداعا للموجودات على هيئة بديعة من الجمال عند الغزالي، جمال الألوهية وصفاقا التي كانت في البدإ مصدر الجمال وفي النهاية غايته.

و لأن الغاية موجهة نحو معرفة جمال الله عز وجل فقد أدرك جميعهم أن الإدراك الحسي المادي وحده قاصر عن البلوغ بمم لتلك الغاية، لذلك اتفقوا على أن الحواس محدود إدراكها، وقاصر على الماديات التي هي مجرد حامل للجمال الحقيقي ذو الطبيعة الروحانية التي لا تطالها الحواس، وهو ما يقتضي وجود نوع آخر من الادراك يتجاوز إدراك الماديات إلى إدراك المعنوي والروحي وهو الادراك العقلي، وهو أرقى وأشرف أنواع الادراك لأنه بفضله يتوصل إلى إدراك جمال الألوهية.

كما يشتركون في فكرة الكمال، حيث يرى كل من الفارابي والغزالي أن الكمال هو أن يبلغ الشيء تمامه والغاية القصوى منه التي ينتفي عندها كل نقص، وعند تحقق ذلك يكون قد تحقق له من الجمال والبهاء والحسن بقدر ذلك الكمال الذي بلغه.

و هنا نجد أن الكمال رديف الجمال، أي أن الجمال ليس هو الذي يدخل السرور ويولد اللذة فقط كما ذهب الفلاسفة الغربيون، بل إن جمال الشيء يتحقق متى خلا من العيوب والنقائص التي تشينه وتسلب عنه الكمال.

و لأن الانسان كائن أخلاقي، والأخلاق من الهيئات الجميلة التي تكتسبها النفس، فقد جعلوا غايتهم التي يهدفون إليها هي وصول الانسان عن طريق التزكية إلى مقام يتخلص فيه من الكدورات والنقائص والعيوب التي تحجبه عن إدراك جمال الألوهية، وهو ما يؤهله لبلوغ الكمال النفسي والأحلاقي اللائق بالانسان لتذوق لذة الشوق إلى الله وحبه والأنس به، لأن الناقص لا يليق به



الفصل الثاني: ...... والفخر الإسلامي الجمال في القرآن والسنة والفخر الإسلامي

الاتصال بالكامل حتى يتخلص من تلك المعيقات المانعة للوصال.

و هنا تظهر الغاية من ربط الصوفية بين الجمال والذات الإلهية، إذ الطريق إلى الله عز وجل معرفة وحبا وشوقا وأنسا يقتضي إدراك لذة المعرفة والحب والقرب والأنس بالله عز وجل، إذ إن هذه اللذة لا تضاهيها ولا ترقى إلى مقامها ولا تبلغ نشوتها وعمقها لذّة أخرى، وبالتالي فالوصول إلى تحققها يقتضي سيرا حاصا في درب التزكية والتطهير النفسي، بغية بلوغ درجة من الجمال والكمال الأحلاقي الذي تصبح فيه النفس قابلة لتلقي فيوضات الجمال الالهي عليها وتذوق تلك اللذة، وهو ما يعمل الجمال على السوق إليه، كما صرح به كلّ من التوحيدي والغزالي، وأومأ إليه كلّ من الفارابي وابن عربي.

و رغم عمق هذه النظرة خاصة عند الفارابي وابن عربي نلحظ الأثر الواضح لنظرية الفيض التي تقوم على أساس أن هذا الفيض الذي يحدث بشكل ضروري وطبيعي هو نتيجة استكمال الذات الإلهية لكمالها<sup>1</sup>، وليس على أساس أن الله خالق لهذا العالم وموجوداته من العدم، أو أنه تعالى قاصد إلى إيجاد هذه الموجودات على هيئة من الجمال وفقا لمشيئته وإرادته الكاملتين، وهذا ما يقتضي أن تلك الموجودات تتصف بصفة القدم كما هو الباري عز وجل الذي فاضت عنه، وفاض من جماله جمالها.

إن ما حاءت به نظرية الفيض في صدور المخلوقات عن الخالق فيضا لا خلقا مخالف تماما لما حاء به الوحي من أن الله خلق العالم (الكون والموجودات) كله من العدم، فقدره وسواه ( ألَّذِى خَلَقَ فَسَوَّى () وَٱلَذِى قَدَرَ فَهَدَى () الأعلى 2-3، فهو «الذي خلق كل شيء فسواه، فأكمل صنعته، وبلغ به غاية الكمال الذي يناسبه.. والذي قدر لكل مخلوق وظيفته وغايته فهداه إلى ما خلقه لأجله، وألهمه غاية وجوده وقدر له ما يصلحه مدة بقائه، وهداه إليه أيضا...مقدر له غاية وجوده»<sup>2</sup>، كما أنه أخرجه موجوداته للوجود على أحسن وأجمل هيئة وصورة كما يدل عليه قوله تعالى: ( ألَّذِي أنه أخرجه موجوداته للوجود على أحسن وأجمل هيئة وصورة كما يدل عليه قوله تعالى: ( ألَّذِي يتحلى في الفعل الإلهي المبدع، والصنع الإلهي البالغ غاية الكمال في التقدير والتسوية وفقا للإرادة

<sup>2</sup> - سيد قطب، المرجع السابق، ج 6، 3884.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - أنظر: محمد بن محمد الفارابي، كتاب أراء أهل المدينة الفاضلة، ص5

والمشيئة الإلهية الكاملتين، أمّا أن الذات الإلهية لما بلغت غاية كمالها فاضت بالوجود على المخلوقات، فهذا فعل سلبي قهري خلو من إرادة الفعل والقصد إليه، ومعلوم أن ذلك نقص في صفات هذا الإله وفقا لتمام كماله في نظرية الفيض.

و كذلك فمن تبعات هذه النظرية ألها تنفي أن يكون للقبح وجود في هذا العالم الذي خلقه الله على صورته كما يذهب الصوفية، ولما كانت الذات الإلهية غاية في الجمال، فكذلك العالم كله جميل، وخال من مظاهر القبح، وهذا التوجه في نظرة الصوفية للمخلوقات مردود عليهم من وجوه؛ أولا من جهة أن من سنة الله في الخلق الزوجية التي خلق الله كل الأشاء على قانولها كما في قوله تعالى: فو وين صُحِّل متىء و خلفنا روجية إلى تعلق الله كل الأشاء على قانولها كما في قوله تعالى: و وين صُحِل متىء و خلفنا روجية التي نعلق الله كل الأشاء على ما و الذر لا يخرجان عن هذا القانون، إذ لو كانت الحياة قائمة على الخبر المحض، لفقدت قيمتها من جهة ألما عطة عمل وبناء وتنافس بين البشر، إذ ستجري على نمط واحد يظهر فيه الخبر لا مزاحم له، وستفقد القيم على هذا الأساس أيضا دورها باعتبار عدم الحاجة إلى التفاضل بين البشر، كما أن الانسان على هذا الفرض لا يحتاج إلى الطبيعة المزدوجة التي خلقه الله عليها بين الاستعداد للتزكي نحو الأفضل أو التردي نحو الأسوء من أحواله، من حيث أن الابتلاء المذكور في الاية: في كُلُّ نَفَسٍ ذَاتِه من منه ألمور التي و*وَلَ*فَيْرَ فِتْنَةٌ وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ في الأنبياء 35 لا مبرر له في هذه الحيا ولي في في المور التي المور التي عنه الشرور التي المور الايتنا المور الته العلم المور التي من المور التي القيم على هذا الفرض الأسوء من أحواله، من حيث أن الابتلاء المذكور في الاية: في كُلُّ نَفْسٍ ذَاتِه ألمورتٍ وَنَبَلُوكُم بألمي ألمور التي والمُنْيَرُ فِتْنَهُ وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ في الأنبياء 35 لا مبرر له في هذه الحياة التي تنعدم فيها الشرور التي تستدعي المواجهة بين بني البشر .

إذن فمسألة الخير والشر متعلقة بمسألة الابتلاء في هذه الحياة، ومن التوازن فيها أن يكونا على طرفي نقيض حتى يتحقق المقصد الذي جعلها الله قائمة لأحله، وهذا لا يتنافى مع الجمال الذي خلق الله الموجودات عليه، كما أنه لا يحتاج إلى القول بعدم وجود الشر في الكون باعتباره من سنة الله في ايجاد هذه الحياة، وجعلها محطة عمل واختبار لما لأجله خلقت وخلق الانسان وجعل فيها، وهو مقصد من مقاصد الخلق الإلهي الذي ينتفي تحققه في نظرية الفيض .

## مفهوم الجمال الذي نختاره:

رغم أنه من الصعب تحديد مفهوم للجمال ينعته بنعوت محددة،لأن معناه واسع ومحالاته غير محددة، ورغم ذلك فإنه يمكننا أن ندل عليه بأثاره وغاياته فنقول:



للفصل الثاني: ...... والفخر الإسلامي الجمال في القرآن والسنة والفخر الإسلامي

إذ تجاوزنا الجمال من حيث كونه صفة من صفات الخلق الالهي أو من صفات الفعل الالهي، التي ازدانت بما الموجودات كلها، لنتوجه إلى الجمال من حيث هو قيمة إنسانية يمكننا نعته بأنه: «تلك القيمة المعيارية الذوقية التي يستكمل بما الانسان إنسانيته» أي ما به تبلغ انسانيته وجودها النهائي الذي يسمى به الانسان إنسانا كما أراده الله تعالى .

فإذا كان الله تعالى ذم البشر عند وجود العقول التي لا يستعملونها وأخبر ألهم بهذا الإهمال يترلون إلى درك الحيوانية، بل أظل، فكذلك بالنسبة للجمال الذي فطر الله الناس على الإحساس به وتذوقه، وحبه، بل والقدرة على التعبير عنه<sup>1</sup> بشتى الطرق لأن في ذلك كمال وجودهم وتمام انسانيتهم الذي قال عنها الحق حلت حكمته: في ألقد خلقنا الإنديكن في أحسَن تقويم التين 4، فأحسن التقويم «أكمله وأليقه بنوع الانسان، أي أحسن تقويم له، وهذا يقتضي تقويم حاص بالانسان لا يشاركه فيه غيره من المخلوقات الأخرى، ويتضح ذلك في تعديل القوى الظاهرة والباطنة بحيث لا تكون إحدى قواه موقعة له فيما يفسده...»<sup>2</sup> وهذه الخصوصية تقتضي أن يُفعّلها حتى تخرج حسن التقويم من وجوده الكامن إلى وجوده الفعلي، فإن هم لم يفعّلوا هذه القيمة الميارية العليا فيه فقد حق عليه قوله تعالى: في تُمَرَّ رَدَدَنَهُ أَسْفَلَ سَفِلِينَ في التين5، لما يلحقه من التردي عن درجة أحسن تقويم في كيفية أداء الوظيفة التي أوكلت إليه.

و هذا الاستكمال الانساني الذي ينبغي على الانساني أن يسعى إليه لا يضيفه الانسان إلى ذاته كشيء تكميلي زائد على الوجود الانساني الفعلي بكل خصائصه، بل يجب أن يوجد فيه كشيء جوهري يستكمل كل خصيصة من خصائص انسانيته حتى يصبح جزء من خصائص الذات ثابتا فيها وليس زائدا عليها يستحضره حينا ويتركه حينا آخر، لأنه في هذه الحال فقط يمكن أن يُحدث في فكر الانسان وفعله وسلوكه النقلة النوعية التي تحقق للانسانية ارتقاءها وكمالها المنشود، وربما فقدان هذا الذوق الجمالي الذي يُصنف في التحسينيات والكماليات بمعنى الأشياء التي يمكن الاستغناء عنها في حالة عدم تحقق الضروريات والحاجيات هو الذي أدى بنا إلى هذا التردي الذوقي في جميع الجالات؛ في علاقتنا مع الله أساسا إذ أصبحت هذه العلاقة شكلية إلى حد أبعد مما نتصوره، لا نتذوق فيه لذّة

- 1– كما سأبيّنه في فصل لاحق.
- <sup>2</sup>- الطاهر بن عاشور، المرجع السابق، ج 30، ص424.

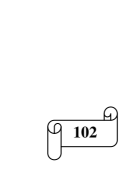


الفصل الثاني: ...... والفقر الإسلامي الجمال في القرآن والسنة والفقر الإسلامي

هذه العلاقة التي هي بمثابة القاعدة لكافة العلاقات الأحرى، وفي علاقتنا بالكون وبالبيئة، وأيضا في علاقة الانسان بنفسه، وبمن يشكلون معه الكيان الاجتماعي.

- من أهم ما يمكن استنتاجه من استقراء مفهوم الجمال من القرآن والسنة ألهما يحثان على ضرورة وأهمية الذوق الجمالي لاستكمال الجانب الانساني في الانسان لأنه بدونه سيبقى جزء كبير من الجانب الروحي فيه مهملا، وهذا سيكون –بل– له أثر سيء وسلبي كبير جدا على حياة الانسان بأبعادها المختلفة وعلى حياة المجتمع وعلاقاته المتعددة.

و لذلك من الأهمية بمكان الاهتمام بتربية الذوق الجمالي في الانسان حتى يتمكن من تذوق الجمالي، والاستمتاع به، والبحث عنه متى فقد، وابداعه في مناشطه كلها، وفي طرف مقابل نبذ القبح والنفور منه في الفكر والأخلاق والسلوك والعمل وكل ما أحاط بالانسان منه.



(لفصل (لثالث: البعر الإنساني للجمال المبحث الأول: حقيقة الإنسان (لمبحث (لثاني: (لجمال وعلاقته بالإنسان المبحث الثالث: الجمال وخصائص الإنسان

لالفصل لالثالث: .....للجمان للجمان

تمهيد:

يعد الإنسان مقوما أساسيا من مقومات العقيدة الإسلامية، باعتباره الطرف الثاني الأهم في ثنائية الوجود( الخالق والمخلوق)، فمعرفة أصله وحقيقته وطبيعته وحسن تقويمه وتكريمه ووظيفته، دافع قوي للإيمان وليتبوأ المقام اللائق به في هذه الحياة، لأحل ذلك فقد شغل اهتمام البحث العلمي الذي أسال حِبْرَ كثيرٍ من المتكلمين والفلاسفة والصوفية وعلماء النفس والأطباء، لذلك كان لا بد من تحديد حقيقة أو ماهية الإنسان المعني بالخطاب الموجه إليه، والذي أنزلت عليه الرسالات السماوية تدعوه للإيمان بالتوحيد وبالقيم التي يحيا بها على هذه الأرض حياة إنسانية مكرمة.

المبحث الأول: حقيقة الإنسان

إختلفت أراء العلماء في بيان حقيقة الانسان، وتحديد ماهيته اختلافا بيّنا يمكننا تلخيصه في ما يأتي:

المطلب الأول: حقيقة الانسان عند المتكلمين

من خلال الآراء التي عرضها الأشعري عن تعريفات المتكلمين للإنسان يمكن تقسيمها إلى أربعة أقوال وهي<sup>1</sup>:

الأول: الذين قالوا أن الإنسان هو هذا البدن، ثم تباينت آراؤهم في ما يقصدون منه؛

فأبو الهذيل العلاف قال: « أن الإنسان هو الشخص الظاهر المرئي الذي له يدان ورجلان»
 أي أنه الجسم المرئي.

– وقال ضرار بن عمر : « الإنسان من أشياء كثيرة: لون، وطعم ورائحة وقوة، وما أشبه ذلك، وإلها الإنسان إذا اجتمعت، وليس ههنا جوهر غيرها»

– وقال أبو بكر الأصم: «الإنسان هو الذي يرى، وهو شيء واحد لا روح له، وهو جوهر واحد، ونفى– يقول الأشعري– إلا ما كان محسوسا ومدركا»

و بيّن من هذه الأقوال ألها تركز في تعريفها الانسان على ما ظهر منه، وتسقط ما يقوم به هذا



البدن، وهو الروح الذي يكتسب به الحياة، ويؤدي به المهام الموكلة إليه، والتي لا يتمكن من تفعيلها لولاه.

و هذا الرأي من بعض المعتزلة مؤسس على نظرةم للموجودات، إذ أن الموجود الظاهر هو الذي لا يحتاج في إثبات وجوده إلى دليل لأنه مشاهد ومعلوم الوجود بالاضطرار<sup>1</sup>، وهم بمذا يميزونه عن الموجودات غير المرئية، كالله عز وجل ولذلك احتيج في إثبات وجوده إلى الدليل والبرهان وليس كذلك الانسان.

و بينما لم يلتفت العلاف إلى الإدراك بل ركز على الظهور والخفاء، فإن الأصم جعله (الإدراك) الذي يفارق به الانسان سائر المخلوقات الأخرى المرئية<sup>2</sup>.

قد انتقد الرازي هذا الرأي الذي نسبه للمتكلمين، وأبطله بسبع عشرة حجة، قائلا: « ... وهؤلاء يقولون الانسان لا يحتاج تعريفه إلى ذكر حدّ أو رسم بل الواجب أن يقال الانسان هو هذا الجسم المبني هذه البنية المحسوسة واعلم أن هذا القول عندنا باطل وتقريره ألهم قالوا الانسان هو هذا الجسم المحسوس، فإذا أبطلنا كون الانسان عبارة عن هذا الجسم، وأبطلنا كون الانسان محسوسا فقد بطل كلامهم بالكلية»<sup>3</sup> ثم راح يعرض تلك الحجج العقلية والنقلية الحجة تلو الأخرى مبطلا أن يكون الجسد بأعضائه الحسية الخالصة هو الإنسان<sup>4</sup>.

لقد أفرغ هذا الفريق من المعتزلة الانسان من كل قيمة إنسانية تميزه عن غيره من المخلوقات إذا اعتبرنا أنّ صورته الظاهرة هي أرقى أنواع الصور التي حص الله تعالى بما مخلوق من مخلوقاته؛ فالانسان هو الروح الساري في هذه الصورة المرئية، وهو العقل المفكر فيها وهو الأحلاق الرافعة لها عن درك الحيوانية، وهو الذوق الذي يتميز ويرتقي به عن سائر المخلوقات الأخرى، وهو التكاليف التي تحملها صاحب تلك الصورة المرئية....، وبهذا فإنه من الخطأ الفادح أن تختزل ماهية الانسان في الصورة المرئية لأجل أن يتميز فقط عن مخلوقات أخرى غير مرئية، ويهم المورة المور التي الأهم وهو

<sup>1</sup>- أنظر: القاضي عبد الجبار، شرح الأصول الخمسة، تح: عبد الكريم عثمان، [دط]، ( [دب]، : مكتبة وهبة، [دت])، ص177. و أنظر: أيضا القاضي عبد الجبار، المغنى في أبواب العدل و التوحيد،( التكليف)، تح: محمد عي الندار، عبد الحليم النجار، مر: إبراهيم مدكور، إشراف: طه حسين،( الدرا المصرية للتأليف و الترجمة، [دت])، ص310-312. <sup>2</sup>- أنظر: أبو الحسن الأشعري ، المرجع السابق، ج2، ص26. <sup>3</sup> - فخر الدين الرازي، المرجع السابق، ج 21، ص 40-41. <sup>4</sup>- أنظر: فخرالدين الرازي، المرجع نفسه، ج21، ص 41-51.



الجانب الروحي فيه بما يحمله من كل المقومات الروحية التي حصه الله بما دون غيره من مخلوقات العالم كله والتي أجمتعت في الماهية الكاملة المتاكملة التي جمعت بين الصورة المرئية، والجوهر غير الموئي فيه في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِكَةِ إِنِّي خَلِقُ بَسَكَرًا مِّن صَلْصَلِ مِّنْ حَمَلٍ مَسْنُونِ (٥٠) فَإِذَا سَوَيَتُهُ, وَنَفَخَتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ, سَنجِدِينَ ٩٠) ﴾ الحجر29.

الثاني: الذين قالوا أن الإنسان هو الروح، أو النفس واختلفوا في تفصيل هذا المعنى:

فالنَّظام قال أن: «الإنسان هو الروح، ولكنها مداخلة للبدن مشابكة له وإن كل هذا في كل هذا وإن البدن آفة عليه وحبس وضاغط له»<sup>1</sup>, فالنظام يعتبر الانسان على وجه الحقيقة هو الروح، وأن البدن سجن لها، وأن الفاعل هو الروح وحدها، وأن العلاقة بينهما هي علاقة مداخلة والمشابكة وإن كان في موضع آخر كما حكى عنه زرقان يقول « أن الروح هي الحساسة الدرّاكة، وألها جزء واحد، وألها ليست بنور ولا ظلمة»<sup>2</sup>، وقد علق النشار على رده الفعل والادراك إلى الروح وحدها بأنه يتناقض تناقضا بيِّنا مع نفسه عندما أخبر في النص السابق أن العلاقة بين البدن والروح هي علاقة مداخلة ومشابكة بينما يعزو في النص الثاني الفعل والإدراك الروح وحده<sup>3</sup>

أما معمر بن عباد فقد قال: « الانسان جزء لا يتجزأ، وهو المدبر للعالم، والبدن الظاهر آلة له، وليس هو في مكان في الحقيقة، ولا يماس شيئا ولا يماسّه، ولا يجوز عليه الحركة والسكون والألوان والطعم، ولكن يجوز عليه العلم والقدرة والحياة والإرادة والكراهية، وإنه يحرك هذا البدن بإرادته، ويصرفه ولا يماسه»<sup>4</sup> وظاهر من قوله هذا أن الانسان هو النفس، هي جوهره، والفاعل فيه : «إنه مدير الجسد، وعلاقته مع الجسد علاقة تدبير وتصريف.»<sup>5</sup>

أما بعض الشيعة فالإنسان عندهم «جزء لا يتجزأ، ويحيلون أن يكون الإنسان أكثر من جزء،

<sup>1</sup>- أبو الحسن الأشعري، المرجع السابق، وأنظر:عبد الرحيم بن محمد بن عثمان الخياط، <u>الانتصار والرد على ابن الراوندي الملحد،</u> [د م ن]، ص 36. <sup>2</sup>- أبو الحسن الأشعري، المرجع السابق، ج2، ص27. <sup>3</sup>- أنظر علي سامي النشار، نشأة الفكر الفلسفي في الاسلام، ط9، (القاهرة دار المعارف، [دت])، ج1، 500. <sup>4</sup>- أبو الحسن الأشعري، المرجع السابق، ج2، ص27.



لأنه لو كان أكثر من جزء لجاز أن يحلَّ في أحد الجزأين إيمان، وفي الآخر كفر، فيكون مؤمنا وكافرا في حال واحد وذلك محال»<sup>1</sup>

هذا الرأي الذي هو نقيض الأول يعد الإنسان هو فقط تلك الروح التي تسكن ذلك البدن، فلا تنفك عنه، ولا يمكن أن توجد دونه، رغم أنه آفتها، وهو يشكل سجنا عائقا لها، ومن ثم فهم يعدون الروح هي الجوهر الوحيد في الإنسان، بينما يكون البدن مجرد عرض.

و على هذا فالإنسان عندهم هو هذه الروح فقط التي تتداخل مع الجسد ضرورة، وليس الذي يرى على الحقيقة هو الإنسان كما رأى أصحاب الاتجاه الأول، وإنما الذي يُرى هو الجسد الذي هو مجرد قالب له، وبالتالي كل ما يقع عليه يقع على شيء آخر غير ذلك الانسان<sup>2</sup>، ومعلوم أن هذا القول مردود بنص القرآن الكريم ألَذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ. وَبَداً خَلَقَ ٱلْإِنسَكِنِ مِن طِينِ (\*) ثُرَّ مَحَكَلَ نَسَلَهُ مِن سُلَكَةٍ مِّن مَآءٍ مَّهِينِ (\*) ثُمَّ سَوَّنهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُوحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمَعَ وَٱلْأَبْصَرَرَ وَٱلْأَقِدَةَ قَلِيلاً مَا تَشَكُرُونَ (\*) شُمَ السحدة 7-9، فقد أطلق عليه إسم الانسان ابتداء وهو في مرحلة الطين، على أنّ هذا الجانب منه هو حزء من الإنسان في تقويمه الأخير.

الثالث: هم الذين يقولون بأن الانسان هو الروح والبدن معا، وأيضا تعددت أقوالهم على هذا المعنى:

- قال هشام بن الحكم<sup>3</sup> «الانسان إسم لمعنيين لبدن ولروح، فالبدن مَوَات، والروح هي الفاعلة الحساسة الدراكة دون الجسد، وهو نور من الأنوار»، وهذا الرأي من الشيعة وإن كان يجعل الانسان هو الكل المركب من البدن والروح، إلا أنه يجعل جوهر الانسان الذي به الحياة والفعل والإحساس والإدراك هو لذلك القبس من النور للروح لا البدن لأن هذا الآخير موات أي مجرد قالب

<sup>1</sup>- أبو الحسن الأشعري، المرجع السابق، ج1، ص 132.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- هشام بن الحكم، الكوفي، مولى بني شيبان، من أصحاب جعفر الصادق، من متكلمي الشيعة، كان حاذقا بصناعة الكلام، له عدة مؤلفات كتاب "الإمامة"، "الدلالات على حدث الأشياء"، "التوحيد"، "الرد على من قال بإمامة المفضول"، كتاب "القدر"، "الأحبار وكيف تصح"...و غيرها من المؤلفات. توفي بعد نكبة البرامكة مستترا، وقيل في خلافة المأمون. أنظر: محمد بن اسحاق بن النديم، الفهرست، تح: رضا تجدد، ( [د، م، ن])، ص223-224.



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>– عبد القاهر البغدادي، <u>الفرق بين الفرق وببيان الفرقة الناحية منهم</u>، تح: محمد عثمان الخشت، ( القاهرة: مكتبة ابن سينا، [دت])، ص 123.

لتلك الروح، وقد ألمح النشار إلى احتمال أي يكون أصل هذه الفكرة، أو مصدرها (أن الانسان هو الروح ) الديصانية<sup>1</sup> والمرقونية<sup>2</sup> –اللتين تقولان بأن هناك أصلين للوجود النور والظلمة –بدليل الاشارة ( نور من الأنوار) و لم يجزم في حكمه لقلة النصوص الوارد عن هشام ابن الحكم<sup>3</sup>.

أما بشر بن المعتمر فيرى بأن «الإنسان هو حسد وروح، وألهما جميعا إنسان، وإن الفعال هو الإنسان الذي هو حسد وروح» فهذا الرأي من المعتزلة يجمع بين الجانب المادي منه وهو الجسد وجانبه الروحي، ويعد الانسان هو المركب من هذين الجزئين معا، وأن الفاعل هو الانسان بجزئيه معا، وهو ما حالف فيه نظراءه من مذهبه.

و أما الرازي من الأشاعرة بعد عرضه لتلك الآراء ونقدها فيرجح الرأي الأخير فيقول: « الروح عبارة عن أجسام نورانية سماوية لطيفة، والجوهر على طبيعة ضوء الشمس وهي لا تقبل التحلل والتبدل ولا التفرق ولا التمزق فإذا تكون البدن وتشكل استعداده وهو المراد بقوله (فإذاسويته) نفذت تلك الأحسام الشريفة السماوية الإلهية في داخل أعضاء البدن نفاذ النار في الفحم ونفاذ دهن السمسم في السمسم، ونفاذ ماء الورد في الورد، ونفاذ تلك الأحسام السماوية في جوهر البدن هو المراد بقوله (ونفخت فيه من روحي) ثم إن البدن ما دام يبقى سليما قابلا لنفاذ تلك الأحسام الشريفة بقي حيا، فإذا تولدت في البدن أخلاط غليظة منعت تلك الأحلاط الغليظة من سريان تلك الأحسام الشريفة فيها فانفصلت عن هذا البدن فحينئذ يعرض الموت، فهذا مذهب قوي شريف يجب التأمل فيه فإنه شديد المطابقة لما ورد في الكتب الإلهية من أحوال الحياة والموت»<sup>4</sup> ولا يخفى أنه لا

<sup>1</sup> – الديصانية: من الأديان الثنوية، تنسب إلى ديصان، الذي أثبت أصلين قديمين؛ النور والظلمة، فالنور يفعل الخير قصدا واختيارا، والظلام يفعل الشر طبعا واضطرارا، ما كان من خير، ونفع، وطيب، وحسن، فمن النور، وما كان من شر وضرر، ونتن، وقبح، فمن الظلام .النور :حي، عالم، قادر، حساس، دراك، ومنه تكون الحركة والحياة .والظلام :ميت، حاهل، عاجز، جماد، موات، لا فعل له ولا تمييز .أنظر: محمد بن عبد الكريم الشهرستاني، <u>الملل والنحل،</u> تع: أحمد فهمي محمد، ط5،2 (بيروت: دار الكتب العلمية، 1413ه/1992م)، ج2، ص 278.

<sup>2</sup>– المرقونية: من الفرق المسيحية، تنسب إلى مرقيون أحد أبرز مسيحيي القرن الثاني للميلاد الذين حاولوا التوفيق بين الغنوصية(الخلاص عن طريق المعرفة)و المسيحية،...يرى مرقيون أن هذا العالم المادي الناقص والمليء بالشرور هو من صنع الاله يهوه...و لكن يهوه هذا ليس هو الإله الأعلى...إله المحبة. أنظر : محمد بن عبد الكريم الشهرستاني، المرجع نفسه، ونهاد خياطة، الفرق والمذاهب المسيحية منذ البدايات حتى ظهور الاسلام، ([دب]، دار الأوائل، [دت])، ص.79–80.

<sup>3</sup>- علي سامي النشار، المرجع السابق، ج2، ص192. <sup>4</sup>- فخر الدين الرازي، المرجع السابق، ج21، ص40-44.



(لفصل الثالث: ......

المطلب الثابى: حقيقة الانسان عند غير المتكلمين

أما غير المتكلمين من العلماء المسلمين وان اختلفوا في العبارة فقد اتفقوا على أن الانسان مثنى التركيب فهو جسد وروح:

– فالفارابي يقول:« إن الإنسان لمنقسم إلى سر وعلن، أما علنه فهو هذا الجسم المحسوس بأعضائه وأمشاحه وقد وقف الحس على ظاهره ودل التشريح على باطنه.و أما سره فقوى روحه»<sup>1</sup>.و تابعه في ذلك الشيخ الرئيس ابن سينا<sup>2</sup>

و **قواه الروحية** يقسمها المعلم الثاني إلى قسمين: « قسم موكل بالعمل وقسم موكل بالادراك. العمل ثلاثة أقسام: نشئ وإنساني وحيواني، والادراك قسمان: حيواني وإنساني. وهذه الاقسام الخمسة موجودة في الانسان ويشاركه في كثير منها غيره. »<sup>3</sup>

«العمل النشائي في غرضي حفظ الشخص... وتنميته،... وحفظ النوع وتنقيته بالتولد ...وقد سلط عليها( الأعمال) احدى قوى روح الانسان ...وقوم يسمونها النباتية .

**العمل الحيواني:** حذب النافع وتقتضيه الشهوة ودفع الضار ويستدعيه الخوف ويتولاه الغضب. وهذه من قوى روح الإنسان

و **العمل الانساني**: اختيار الجميل والنافع في القصد العبور إليه بالحياة وسدّ فاقة الشقة على العدل، يفيده التجارب ويفيده التأديب فيؤتيه العيش بعد صحة العقل الأصيل»<sup>4</sup>

هذا التعريف يركز على تحديد حقيقة الانسان في خاصيتين رئيستين هما الادراك والعمل، لكن الفارابي يشير إلى أن هذه المحددات يشاركه فيها غيره، بينما يتفرد هو بخاصية إنسانية محضة وهي اختيار الجميل والنافع اختيارا مقصودا مثمرا.

أما الغزالي فيعرفه بأن حقيقته: « ليس عبارة عن الجسم فحسب فإنه إنما يكون إنسانا إذا

<sup>1</sup> – إسماعيل الحسني الفارابي، <u>شرح فصوص الحكم للفارابي</u>، تح: إسماعيل الحسني الفارابي، (د م ن)، ص 63 <sup>2</sup>– وهذا التعريف هو ذاته الذي عرف به ابن سينا الانسان، وبالتفاصيل ذاتها في كتابه أبو على الحسين بن عبد الله ابن سينا، تسع

رسائل في الحكمة والطبيعيات، ط2، (القاهرة : دار العرب للبستاني، 1989)، ص60، مما يدل أنه تبنى تعريف الفارابي للانسان. <sup>3</sup>– إسماعيل الحسني الفارابي، المرجع السابق، ص 63.

<sup>4</sup> – إسماعيل الحسني الفاربي، المرجع نفسه، ص63–65.



كان جوهرا، وأن يكون له امتداد في أبعاد تفرض طولا وعرضا وعمقا وأن يكون مع ذلك ذا نفس وأن تكون نفسه نفسا يغتذي بما ويحس ويتحرك بالارادة، ومع ذلك يصلح أن يتفهم المعقولات ويتعلم الصناعات ويعملها إن لم يكن عائق من خارج لا من جهة الانسانية فإذا التأم جميع هذا حصل من جملتها ذات واحدة هي ذات الانسان»<sup>1</sup>

فرغم أن حقيقة الانسان عند الغزالي مكونة من النفس والبدن، إلا أن عناصر الانسانية تكمن في النفس التي يعدها « جوهرا وأنه مجرد عن المادة وعلائقها» <sup>2</sup> فهي ليست بالجسم وليست بالصورة الجسمانية، تدرك الكليات، والمعقولات، حركتها إرادية، يحصل بما المعارف ويتعلم الصناعات التي يحولها إلى عمل، فهي على هذا الأساس كمالٌ أولٌ، بينما البدن هو الجسم الطبيعي المكون من الأعضاء، التي تفعل بما النفس<sup>3</sup>.

و أما الراغب الأصفهاني فيعرف الانسان بقوله: « ماهية كل شيء تحصل بصورته التي يتميز بما عن أغياره، كصورة السكين والسيف والمنجل ونحوها. ولما كان الإنسان **جزئين** بدن محسوس وروح معقول كما نبه الله تعالى عليه بقوله: (إني خالق بشراً من طين فإذا سوَّيته ونفختُ فيه من روحي فقعوا له ساجدين) كان له بحسب كل واحد من الجزئين صورة، **فصورته المحسوسة** البدنية انتصاب القامة وعرض الظفر وتعري البشرة عن الشعر والضحك، **وصورته المعقولة ال**روحانية العقل والفكر والرويّة والنطق»<sup>4</sup>.

فالراغب الذي حدد حقيقة الإنسان بتركيبه المزدوج من البدن المحسوس أو الصورة المحسوسة متمثلة في انتصاب القامة وعرض الظفر وتعري البشرة عن الشعر والضحك. والروح المعقول أو الصورة المعقولة الروحانية العقل والفكر والروية والنطق، مستندا في ذلك إلى القرآن مصدر المعرفة الرباني، يسم تعريفه بلطيفة مميزة يزيد من خلالها توكيد الخصوصية الإنسانية حين جعل إطلاق الاسم على هذا الكائن على ضربين:

«عام : يقال لكل منتصب القامة مختص بقوة الفكر واستفادة العلم.

<sup>1</sup> – أبو حامد الغزالي، معارج القدس في معرفة النفس، ط2، ( بيروت: دار الآفاق الجديدة، 1975م)،ص23. <sup>2</sup> – أبو حامد الغزالي، المرجع نفسه، ص 23. <sup>3</sup> – أنظر: الغزالي، المرجع نفسه، ص 23 وما بعدها. <sup>4</sup>– الحسين بن محمد (الراغب الأصفهاني)، <u>تفصيل النشأتين وتحصيل السعادتين</u>، [دط]، ( بيروت: دار مكتبة الحياة، 1983م)، ص 35.



وخاص: يقال لمن عرف الحق فاعتقده والخير فعمله بحسب وسعه، وهذا معنى يتفاضل فيه الناس ويتفاوتون فيه تفاوتاً بعيداً، وبحسب تحصيله يستحق الإنسانية وهي تعاطي الفعل المختص بالإنسان فيقال فلان أكثر إنسانية»<sup>1</sup>.

فالإنسانية تصدق بشكل أخص، أي تكتمل وتبلغ ذروتها عندما تحقق المعرفة ويتم العمل، وهذا يقتضي تحقق الغاية التي وجد الانسان من أجلها في هذه الحياة.

وأخيرا عرف ألكسيس كاريل الطبيب والعالم الفرنسي الإنسان بأنه: «كل لا يتجزء.. فالإنسان أبعد من أن يكون حامدا..و هو ..الجثة التي شرحها البيولوجيون..، والشعور الذي لاحظه علماء النفس وكبار معلمي الحياة الروحية، والشخصية التي أظهر التأمل الباطني لكل إنسان ألها كامنة في أعماق ذاته.. إنه أي الانسان عبارة عن المواد الكيمائية التي تؤلف الأنسجة وأخلاط أجسامنا.. إنه تلك الجمهرة المذهلة من الخلايا والعصارات المغذية التي درس الفسيولوجيون.. قوانينها العضوية. إنه ذلك المركب من الأنسجة والشعور الذي يحاول علماء الصحة والمعلمون أن يقودوه إلى الدرجات العليا في أثناء نموه مع الزمن، ..و لكنه قد يكون أيضا شاعرا أو بطلا أو قديسا ..إنه ليس فقط ذلك المخلوق الشديد التعقيد الذي تحلله فنوننا العلمية، ولكنه أيضا تلك الميول والتكهنات وكل ما تنشده الإنسانية من طموح...»

بشكل عام الروح والجسد في ترابطهما وتكاملهما <sup>ه</sup>ما الانسان عند كاريل، فهو بهذا التعريف يصف لنا الانسان الكائن الحي المتحرك الذي يتكون من هذين الجزأين المتحدين المتداخلين؛ شق البدن الذي يتكون من الانسجة والأخلاط والعصارات التي تغذيه وتنميه عضويا، وهو تلك الذات العميقة التي يشكلها الشعور وكل التوجهات الروحية التي ينميها بالتربية والتعليم .

هذه إذا جملة من التعريفات التي ساهم من خلالها العلماء في تحديد ماهية الإنسان، فإذا استثنينا الرأي الأول الذي يجعل من البدن الذي هو الجزء الظاهر المحسوس من الانسان هو الإنسان لا غير، باعتباره يخالف الحقيقة الظاهرة وهي ما يحيا به هذا البدن ويتحرك ويفعل حتى إذا سلبت منه بالموت

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ألكسيس كاريل، الإنسان ذلك المجهول، تر: شفيق، أسعد فريد، [دط]، (بيروت: مكتبة المعارف، 1414ه/1993م)، ص12-13.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الراغب الأصفهاني، المرجع السابق، 35-36

(لفصل (لثالث: ......

و عليه فالتعريف الذي أرجحه هو:" الانسان هو هذا الكائن المركب من امتزاج الجسد والروح معا، فأما الجسد فقوامه بانتصاب القامة المتشكلة من العظم واللحم والأعضاء المختلفة المصورة في أحسن صورة، وأما الروح فهي التي بما تكون الصورة المعقولة فكان بما سميعا بصيرا عاقلا، مفكرا، مريدا، متخلقا، ذو عواطف، ومكلفا"

أما تركيبه المزدوج فمصداقا لقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِي ٱحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَدَأَ خَلَقَ ٱلْإِنسَانِ مِن طِينٍ ﴿ ثُمَّ جُعَلَ نَسْلَهُ مِن سُلَالَةٍ مِّن مَّآءٍ مَّهِينٍ ﴿ شُ شُوَىلَهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمَعَ وَٱلْأَبْصَدَرَ وَٱلْأَفَئِدَةً قَلِيلًا مَّاتَشْكُرُونَ ﴾ السجدة 7-9، فالإنسان بناء على الآية هو كلّ هذا فهو البدن المتشكل في أصله من الطين، ثم جعل نسله من الماء المهين الذي مر بأطوار الخلق المختلفة حتى انتهى إلى هذا الشكل الأخير المتكون من العظم واللحم والأعضاء المحتلفة.

ومن الروح هذا المخلوق اللطيف الذي به تحدث الحياة فيكون سميعا بصيرا، يدرك المعقولات والمجردات، له القدرة على التفكير والتحليل، والأكثر تمييزا لإنسانيته أنه كائن متخلق وذو شعور ووجدان متذوق؛ أما كونه متخلقا فلأنه يتدرج في مقامات السلوك حتى يرتقي إلى أعلاها بأمر الله تعالى الذي خلق فيه الاستعداد للترقي الخلقي بتزكية نفسه، أو التسفل بما في درك الأنعام إذا دساها فجعلها حسيسة بالعمل الخبيث، والأول مصدر الفلاح، وحال الانسان ما دامت الانسانية سمة من سماته، وهو أيضا مخلوق ذو وظيفة في هذه الحياة، إذ بما تسمى أول ما أعلن الحق تبارك وتعالى عن وجوده في هذه الأرض، وبأمانتها كُلِّف من قبل العليم الحكيم فتحملها اختيارا وصار بما مسؤولا مسؤولية كاملة وظيفية وأخلاقية، وأما كونه ذو شعور ووجدان متذوق فهذا من أبرز سمات الانسانية فيه، إذ لا طاقة لغيره من المخلوقات على تذوق جمال وقبح كل ما يتعلق بما ويدور من حولها ماديا



المبحث الثانى: الجمال وعلاقته بالإنسان

انتهينا في المبحث السابق إلى أن الإنسان ليس هو البدن وحده ولا هو الروح وحده، بل حقيقته تجمع بين جوهريه معا البدن والروح في علاقة متداخلة دقيقة، لا ينفصل ما هو روحي عما هو مادي فيه، ولا ما هو مادي عما هو روحي، في تكوين خاص متميز رفيع القيمة امتدح الحق تبارك وتعالى فيه نفسه حين قال ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فِي آَحْسَنِ تَقُوِيمِ ﴾ التين 4.

و لما كان هذا المزيج المادي الروحي هو مركب الانسانية، صار لا بد من أن يكون التوازن والاعتدال هو الأساس الذي ترتكز عليه انسانيته، فلا تحيد به نزولا إلى درك البهيمية المادية، ولا تنفلت به بعيدا إلى روحانية رهبانية، فيفقد عند كل منهما إنسانيته التي أرادتها له المشيئة الإلهية الحكيمة، وبذلك يظهر الجمال كمقوم من مقومات الانسانية، إذ الاعتدال والتوازن بين ما هو مادي، وما هو روحي، هما سمتان من سمات الجمال وحسن التقويم الذي أخبرت عنه الآية؛ إنْ في الحكلق من جهة أو في الوظيفة التي أنيطت بهذا المحلوق من جهة ثانية، أو في الاعتدال والتوازن بين

و إذا اعتبرنا الاعتدال والتوازن هما مفتاح العلاقة بين الجمال والإنسانية، فإنّ المتأمل في تاريخ هذه الأخيرة يستطيع أن يكشف عن البعد الجمالي في مفتاح هذه العلاقة من خلال ثلاث نقاط جوهرية هي: إحساس الإنسان بالجمال، وتذوقه، والقدرة على التعبير عنه، وهو ما أبسط فيه القول في هذا المبحث.

المطلب الأول: الإحساس بالجمال:

إن من البديهيات التي قد لا تحتاج كثير عناء في اثباتها إحساس الانسان بالجمال، إذ هو من الفطرة التي فطر الله الناس عليها.

فمنذ وجد الإنسان تدلنا أثاره التي خلّفها على أن إحساسه بالجمال لم يفارق وجوده، قد يختلف الاحساس به قوة أو ضعفا، أو طبيعة باعتبار اختلاف الأزمنة، لكنه لم يفارقه نهائيا، ويبدو ذلك جليا عند الطفل الرضيع الذي تشد انتباهه الألوان والأضواء والأصوات الإيقاعية الموزونة



والحركات<sup>1</sup>، فيتتبع أثارها ويبتهج بما كثيرا حتى تبدو سعادته بما بالغة غايتها.

كما سجّله أيضا تاريخ البشرية في طفولتها، إذ إنّ إحساس الإنسان البدائي به كان متجليا في حاله وأثاره، فرغم أن اهتمامه بالجمال والاحساس به قد يكون ثانويا جدا بالنسبة إليه إن لم نقل بانعدامه، نظرا لما كان يشغله من تحصيل ضرورات الحياة من العيش، والدفاع عن نفسه من الأحطار التي تتهدده، والتي كان عليه أن يؤمّنها لنفسه حفاظا على وجوده وبقائه إلا أن الحس الجمالي كان باديا في رحلة الحياة تلك.

أ- الانسان البدائي فرغم ظروف الحياة البسيطة جدا التي عاشها، والقاسية في الآن نفسه، إلا أنه استطاع رغم كل ذلك أن يعبر عن إنسانيته وعن كيانه الروحي، عندما عبر عن ما يجول في خاطره تعبيرا ينبئ عن إحساس كامن بالجمال<sup>2</sup> من خلال تلك الرسوم والنقوش التي زين بما حدران بيته، والمصنوعات والمنحوتات التي كُشف عنها فيما بعد في الكهوف المتعددة في إسبانيا وفرنسا وإيطاليا ومصر وكريت وتشكوسلوفاكيا وإفريقيا وأقيانوسيا...، كما تحلى في رقصاقم التي وإن تكن مقصودا بما الإيحاء إلى الطبيعة والآلهة، فإنهم يعبرون بما ابتداء عن أنفسهم<sup>3</sup> بطريقة فيها دلالة بعيدة الغور عن إحساس فطري بالجمال.

و الصورة الثالثة التي اخترتها للتمثيل لفطرية الاحساس بالجمال هي لليونان الذين في بلاطهم بدأ الاهتمام بفلسفة الجمال حيث أولعوا به منذ أقدم عصورهم.

**فاليونانيون** الذين أولعوا بالجمال يتجلى لنا إحساسهم الكبير به في ما اقتبسه صاحب قصة الحضارة من كتاب "الاقتصاد" لزنوفون<sup>4</sup> الذي ينبيء عن ذلك الاحساس العالي الجمال في كل شيء

<sup>1</sup>- أنظر: وفاء إبراهيم، الوعي الجمالي عند الطفل، [دط]، ( الاسكندرية: الهيئة المصرية العامة للكتاب، 2002)، ص 13.

- <sup>2</sup>- رغم أن دافعه إلى ذلك إيمانه بأن المحاكاة الحرفية لذلك الحيوان الذي يريد اصطياده تحقق له اصطيادا فعلا وفقا لطقوسهم السحرية. أنظر: أميرة حلمي مطر، فلسفة الجمال، ص8.
- <sup>3</sup>– ول وايريْل ديورانت، قصة الحضارة، تج: زكي نجيب محمود، [دط]، ( بيروت: دار الجيل/ تونس: المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم، [دت])، م1، ج1، ص 148–149، 163–168.

<sup>4</sup> زنوفون: هو قائد حربي ومؤرخ يوناني، وكاتب فلسفي عاش بين القرنين الثالث والثاني ق.م، كان أحد تلاميذ سقراط، له كتاب يدعى الأناباسيس، وكتاب عن تاريخ اليونان بعنوان الهيلينيكا، وكتاب عن سقراط أستاذه سماه أشياء جديرة بالتذكر...عن/ عن سمير شيخاني: صانعوا التاريخ/نقلا الموسوعة الحرة ويكبيديا https://ar.wikipedia.org/wiki



حتى في أبسط الأشياء قيمة، يقول:« جميل أن ترى الأحذية مرتبة في صف حسب أنواعها؛ وجميل أن ترى الثياب والأغطية مقسمة حسب منافعها؛ وجميل أيضا أن ترى أواني الطبخ مرتبة بذوق وتنسيق، وإن سُخر من ذلك الثرثارون والمتفيهقون. أحل إن الأشياء جميعا بلا استثناء يزداد جمالها إذا نسقت وصفت بانتظام. فهذه الأواني كلها تبدو حينئذ كألها مجموعة متناسقة يكمّل بعضها بعضا ومركزها المتكون منها جميعا يخلق فيها جمالا يزيده بُعد القِطع الأخرى من المجموعة.»<sup>1</sup> إن شغفهم الكبير به بلغ حدا ضيعوا لأحله معظم القيم الأحلاقية والروحية، [كما يقول ويل ديورانت] حيث «...استحوذ السعي للحصول على الثراء والجمال والمعرفة على عقول الأثينيين فشَغَلَهُم عن التفكير في التقى والصلاح، وفي ذلك يقول أحد المدعوين إلى وليمة عند زنوفون: «قسما بالآلهة جميعهم أني لو أعطيت كل ما لملك الفرس من سلطان لفَضَلْتُ عليه الجمال»<sup>2</sup>

إن هذا النص إضافة إلى سابقه ليكشف عمق الإحساس بالجمال داخل الإنسان، إنه يشعر به في كل شيء؛ في النظام والتناسق والانسجام والتناسب، في التكامل بين أجزاء الشيء الذي يتذوق جماله، وهذه السمات أو المقومات التي يتشكل منها الجمال ويدركها الحس إنما هي من وحي الخلق الإلهي؛ فما كان لهذا الإنسان أن يتحرك فيه هذا الاحساس لولا أن القدرة على إدراك هذه المقومات كامن أساسا في أصل خلقته، فإذا لامست نظيراتها في الأشياء الخارجة عنه، تحرك الاحساس بحمالها، وتلذّذ بها من كان حسه متوقدا ومنتبها لوجودها.

و هذا يجعلنا نرد على كلا الموقفين من الاحساس بالجمال في الفلسفة؛ الذاتي والموضوعي، أما الذاتي الذي يعتبر أصحابه<sup>3</sup> الجمال كامن في الذات الحاسة ولا يوجد جمال خارجها فإذا شعرت به فمعنى ذلك أنه انعكاس لما في الذات، أي أنه يشعر به ويتذوقه متى وقعت عينه على هذه الموجودات وأثّر فيه وجودها<sup>4</sup>.

<sup>1</sup>- ول ديورانت، المرجع السابق، م2، ج2، ص132. <sup>2</sup>- ول ديورانت، المرجع نفسه، ج1، م1، ص 144. <sup>3</sup>- من أصحاب هذا الموقف من القدماء الفليلسوف اليوناني أفلاطون، ومن المحدثين هيدجر مارتن. أنظر: زكريا إبراهيم، <u>مشكلة</u> الف<u>ن</u>، [دط]، ( القاهرة: دار مصر للطباعة، [دت])، ص159- 165. <sup>4</sup>- محمد على أبو ريان، ص 121- ماهر كامل، الجمال والف<u>ن</u>، [دط، ]، ( [دب]: دار الطباعة الحديثة/ المكتبة الانجلوالمصرية، فلسفة الجمال ونشأة الفنون الجميلة، ط8، (الاسكندرية: دار المعرفة الجامعية، [دت])، ص1957.



أما الموضوعي فإن أصحابه<sup>1</sup> يرون أن الجمال موجود خارج الذات الحاسة أي أنه صفة حالة في الشيء غير منفكة عنه وجد العقل المدرك له أو لم يوجد.

وهذين الرأيين كل منهما أصاب جانبا من الحقيقة وأخطأ بالجانب الآخر، فالإحساس بالجمال وإن كان فطرة في النفس إلا أنه يحتاج إلى محرك يولد الاحساس به، فإذا لم يكن هناك أشياء ذات قيمة جمالية في الخارج فأنى لهذه الفطرة أن تخرج من كمولها داخل الذات الحاسة، وتفعّل بتحويلها إلى ذائقة جمالية مدركة لصور الجمال الملتقطة بإحدى الحواس الظاهرة أو الباطنة.

من جهة أخرى إذا لم يكن الإحساس بالجمال إلا ذاتيا أو موضوعيا فقد تبدو العبثية في الفطرة التي فطر الله مخلوقاته عليها، ذلك أن الله عز وجل قد بث في هذا الكون الذي نحن جزء منه آيات الجمال الباهرة التي تدل على أن فاعله قصد أن يُعّرّف إلينا نفسه بهذه الآيات التي جعلها من بين الدلائل القوية على وجوده وعلى كمال صفاته، فإذا اعتبرنا أن لا وجود حقيقة للجمال خارج الذات المحسة فأي قيمة جمالية تبقى لتلك الآيات المبثوثة في ثنايا المخلوقات، وأي قيمة للسمع والبصر والقلب كأدوات لالتقاط صور الجمال المختلفة ما دام الجمال ليس إلا يتصوره الانسان إذا وقعت عينه على موجودات العالم.

كما أن الجمال إذا لم يكن حقيقة موجودة في الخارج له صفات وخصائص يعرف بما وإن اختلف تقديره بين الناس لاختلاف قدراتهم في إدراكه وتذوقه، فإن للوهم حظ وافر في تصوره، إذ قد يتوهم الإنسان وجود الجمال في ما لا جمال فيه، أو قد يتحول القبح إلى جمال باعتبار أن الذوات تختلف في تقديرها له باختلاف الأمزجة، أو باختلاف الثقافات والبيئات والحضارات، وإن كان للثلاثة الأخيرة دور أساسي في ذلك التقدير، خاصة إذا تعلق الأمر بالجمال الفي الذي يصنعه ذوق الفنان ويلقى به إلى المتذوق أيضا.

أما لو كان الجمال موضوعيا وليست الذات مفطورة على إدراكه فكيف يتسنى لتلك الذات إدراك جمال ما لا وجود له حقيقة إلا داخل الذات المحسة.

و لذلك يحدث هذا الشعور في داخل النفس، شريطة أن تحدث عملية التذوق لآيات الجمال،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- من أصحاب هذا الموقف إمانويل كانط وليف تولستوي، أنظر: محمد على أبو ريان، المرجع السابق، ص 46/ 121.



طبيعية كانت أو فنية، مادية كانت أو معنوية، فيحدث **بالتالي إشباع لهذه الحاسة**ليتحول بعد ذلك هذا الإشباع إلى إفرازات إيجابية في مشاعر الإنسان، وفي علاقاته المختلفة؛ بالله وبالكون وبالإنسان.

إن عمق إحساس الانسان بالجمال يدل على أن له حكمة أو غاية لا تقل أهميتها عن أهمية تخصيصه بالعقل والفكر، -حصرها الفلاسفة في مهمة واحدة هي تحقيق اللذة والمتعة الخالصة، حيث لا يسمى جميلا الإحساس المنبثق عنها إلا بخلوصه عن أي منفعة أحرى غير التلذذ والاستمتاع بجماله<sup>1</sup>، بينما حعل القرآن إضافة إلى تحقيقها للمتعة واللّذة، غاية أخرى معرفية إيمانية، أي تُعَرف بالله وصفاته، وتدفع إلى الإيمان به عز وجل-، ويمكن إجمالها في ثلاث نقاط تعد مهاما موكلة إلى الإحساس بالجمال وهي:

إن لفطرية الاحساس بالجمال أهمية بالغة في كيان هذا الإنسان،

حيث نفى الله عز وجل العبنية عن أفعاله في قوله تعالى:﴿ وَٱللَّهُ أَخْرَجَكُم مِّنُ بُطُونِ أُمَّهَ يَكُمُ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَـرَ وَٱلْأَفْحِدَةٌ لَعَلَكُمُ تَشْكُرُونَ ﴾ النحل78، ﴿ وَهُوَ ٱلَذِي آَنشَأَ لَكُرُ ٱلسَمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ وَٱلْأَفْحِدَةً قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﴾ المؤمنون78

1- **تحريك المشاعر الإيجابية**: إن الشعور بالجمال هو الوجه الآخر للسعادة، ذلك إن هذا الإحساس هو ثمرة لاستجابة قوية أو تفاعل ايجابي بين نفس الإنسان وبين الموضوع الذي لامسها، استجابة تمتز الوجدان وتحرك المشاعر الإيجابية، فتبعث في النقس نشوة وسرورا ورضا.

يحرك الجمال هذه المشاعر الايجابية على مستويين اثنين، على المستوى الفردي، والجماعي.

أما على مستوىالفرد فإن الانسان خلق على هيئة خاصة حيث جعله مزدوج التركيب النفسي، فيه الاستعداد للخير، كما فيه استعداد للشر، فيه استعداد ليحقق لنفسه السعادة، كما فيه استعداد ليجلب لها التعاسة، فيه استعداد للهدى كما فيه استعداد للضلال، أي أنه جعل له حرية اختيار أي السبيلين شاء، وحتى يتحقق فيه عدل الله جلت حكمته فقد هيئه من طرف مقابل بالقدرة على التمييز

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - جورج سنتايانا، الإحساس بالجمال، تر: محمد مصطفى بدوي، مر: زكي نجيب محمود،، مهرجان القراءة للجميع، 2001م).، ص 51 وما بعدها، كانط، نقد ملكة الحكم، تر: غانم هنا، ط1، (بيروت: المنظمة العربية للترجمة، تو: مركز دراسات الوحدة العربية، 2005م)، ص 101 وما بعدها.



بين طرفي هذه الثنائيات المتضادة، أي التمييز بين حسن الحد الأول من كل ثنائية، وبين قبح الحد الثاني في كل واحدة منها من خلال تزويده بذلك الاحساس بالجمال والرغبة في كل ما يولد الشعور به، وبطبيعة الحال الاحساس بالقبح والنفور من كل يولده أو يوقع فيه.

من هنا كان امتلاك الانسان القدرة على الاحساس بالجمال على هذا المستوى داعما قويا لتوجيه إرادته، وترشيد اختيار أفعاله، ودفع رغباته للاتصال بالشيء الجميل الذي تتحقق عنده السعادة المنشودة<sup>1/2</sup> إذ إنه دون ذلك التوجيه والترشيد والدفع الذي تزوده به تلك الفطرة يخبط في اختيار تلك الأفعال خبط عشواء لا يفرق فيه بين نافع وضار، ولا بين حسن وقبيح وذلك عين العبث والضلال، وسبيل التعاسة الممقوتة.

كما أن لذلك الاحساس دور بالغ الأ<sup>ه</sup>مية في تنبيه الإنسان بما وهبه من ذوق جمالي إلى خطر القبائح وانتشارها على حياته، لما فيها ليس فقط من تشويه لوجه هذا الكون الجميل، بل من اغتيال لكرامته، ومن إبادة لإنسانية؛ وما الصيحات مثلا التي تنادي بما منظمات حماية البيئة<sup>3</sup> ونظاقتها وجمالها وأمنها وسلامتها إلا شكل من أشكال التعبير عن هذا الذوق الجمالي وضرورته لاستمرار الحياة البشرية بشكل آمن وسليم.

و أما على المستوى الاجتماعي فتتأكد أ<sup>ه</sup>مية هذا الإحساس، وحاجتنا إلى تفعيله؛ حيث يدخل الإنسان في علاقة حتمية مع الآخرين، فلا يبقى فعله بلا موجه ايجابي ذاتي فيه، فيبرر لنفسه فعل القبائح التي قد يدفع إليها التصادم والتضارب في الحاجات والمنافع، فيحل الشقاء والهوان بالإنسانية، وكذلك لامتصاص الجفاء والسماحة من صرامة التعامل بين أفراد المجتمع، بتنمية الذوق الجميل الذي تحسن عنده أقواله، وسلوكاته وتصرفاته كلها، على الوجه الذي يليق ويرتقي بالاجتماع الإنساني

<sup>1</sup> – قد يكون هذا الاعتبار هو أحد المبررات التي دفعت بالمعتزلة إلى اعتبار الحسن والقبح في الأشياء يدرك بالعقل لا بالشرع. <sup>2</sup> – هاني يجيى نصري، الفكر والوعي بين الجهل والوهم والجمال والحرية، ط1، ( بيروت، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، 1418هـ – 1998م )، ص197. <sup>3</sup> – كبرنامج الأمم المتحدة للبيئة(PNUE) الذي يهدف إلى حماية البيئة «حيث يشجّع استعمال البيئة العالمية وتنميتها المستدامة من خلال تطوير أدوات بيئية وطنية ودولية، وتعزيز المؤسسات للاستعمال الحكيم للبيئة، وتسهيل تحويلات التكنولوجيا والمعارف للتنمية المستدامة». أنظر: دليل المنظمات الدولية

.www.mandint.org/ar/guide-IO- Mandat International



الفاضل ويحقق له السعادة، هذه الأخيرة التي يتوقف تحققها على طبيعة أفعال الإنسان، وهو ما جعل الفارابي يضع لها شروطا ملزمة، تُحَصِّلُ كِما الجمال، وتنتشر من خلالها السعادة بقوله:«...فهذه التي قيلت هي الشرايط التي إذا كانت في الأفعال الجميلة نيلت كما السعادة لا محالة، وهي أن يفعل[الأفعال الجميلة]<sup>1</sup>، طوعا وباختياره، وأن يكون اختيارنا لها لأجل ذواتها، وأن يكون ذلك في كلّ ما نفعله، وفي زمان حياتنا بأسره»<sup>2</sup>، وهو ما أكد عليه حورج سانتايانا أن الأشياء تكتسب جمالها أو قيمتها الجمالية الخالصة عندما تتحرر من أي منفعة غير قيمتها الذاتية.<sup>3</sup>

وأن تكون الأفعال بهذه المواصفات، يقتضي أن تكون منبثقة من ذوق جمالي متحذر داخل الإنسان، متأصل فيه غير مكتسب في أساسه من الخارج، يتعهدها بالتنمية والتزكية، حتى تكتسب قيمتها الذاتية ويصبح لها دورها الفعَّال، ذلك هو الاحساس بالجمال المنقوش في أعماق الإنسان، وذلك هو دوره في حياة الأفراد والمجتمعات<sup>4</sup>.

2- الاتصال بالكون اتصالا جماليا: إن الاتصال المعرفي العلمي بالكون يحقق للانسان المعرفة والعلم بالسنن والقوانين، لكنه لا يهيئ له بمفرده الانفعال أو التفاعل الوجداني به، مما يهدر القيمة الذاتية للإحساس بالجمال التي قد هيأ الله هذا الكائن بما، وهو مّما قد يوحي أيضا بعبثية في الخلق؛ سواء في حلق الانسان على هذه الهيئة، دون أن يكون لها قيمة، أو وظيفة، أو في خلق الكون بمذه الصورة البديعة التكوين، دون أن يوجد من يتذوق جمالها وحسنها، لذلك نجد القرآن يدعو الإنسان إلى التأمل الوجداني في آيات الخلق، وفي هذه الدعوة يريد أن يجرّد تأمله من رؤية المنافع المادية، ليحصره في دائرة التأمل الجمالي الخالص، لإدراك جماله لا غير، لأنه غالبا ما يركز بصره في تلك الآيات على منافعه المادية فيتبلد حسه الجمالي، وتضيع بذلك نشوة الإحساس بروعة الخلق وجماله،

- <sup>1</sup> ما بين معقوفين هو إضافة من الباحثة للتوضيح .
- <sup>2</sup> أبو نصر الفارابي، التنبيه على سبيل السعادة، ص 61–62

<sup>3</sup>- جورج سانتايانا، المرجع السابق ص 70-73

<sup>4</sup> - ذكر الدكتور هاني أن أنثى الحيوان أيضا لا تختار للسفاد إلا الرائع من ذكور نوعها..و هذا كما يرى "دليل على أن هناك احساسا غريزيا بالجمال يسعى إليه كل كائن" وإن يكن هذا الكلام من هذا الوجه صحيح، إلا أنه يختلف عن ما ذهبت إليه من أن الإحساس بالجمال صفة مميزة للإنسان، وأنه من خصائص الانسانية، لأن إحساس الإنسان بالجمال شعور متأصل فيه، وهو دائم وليس مؤقت، وتكاد أبعاده تتصل بحركة الإنسان في مجالات الحياة المختلفة.



ولذلك أكد على ضرورة الاتصال الوجداني بالكون أو الطبيعة كما يسميها الفلاسفة، والنظر إلى آيات الجمال المبثوثة فيها لتلبية حاجة الوجدان إلى هذا الغذاء الروحي الذي لا يوفره التأمل أو الإدراك العقلي الخالص.

و هنا تكمن المفارقة بين توجه الفلاسفة، وتوجيه القرآن الكريم؛ ففي الوقت الذي يدعو القرآن إلى ضرورة إيقاظ هذا الحس لتأمل الجمال الموجود حقيقة، والمبثوث في ثنايا هذا الكون لتحريك الوحدان يمتعة التأمل في صنعه، ولذة الاستمتاع بجماله، ويجعل ذلك ضروريا لتوليد ذلك الشعور، ومن لم يفعل فإنه يتعرض للذم، لأنه وهب الحس لكنه لم يوظفه في ما أوكل به، ولهذا فإنه لا يستحق مقام الإنسانية التي رفعه الله إليها فقال: ﴿ ثُمَّ رَدَدَنَهُ أَسْفَلَ سَنفِلِينَ ﴾ التين5، لأنه لم يع أهمية هذا المؤهل، و لم يوظفه، فحقيق به عند ذلك أن يتردى لأسفل سافلين.

أما في تصور الفلاسفة وخاصة الذاتيون منهم، فإنهم يعتبرون هذا الإحساس الذي يتولد، لا لوجود الجمال حقيقة في الواقع، ولكن للنشوة واللذة التي يولدها الموضوع في نفس من أدرك هذا الجمال، وُجد هذا الأخير في الواقع أو لم يوجد ما دامت تلك النشوة والمتعة واللذة حقيقية وصادقة، لا تزييف فيها ولا تزوير، حتى لو لم يدركها أحد غير متذوقها<sup>1</sup>.

و إضفاء هذه الصفة على الموضوع المدرك، -يقول سنتايانا-بسبب صعوبة الفصل بين التذوق واللذّة التي يضيفها هو على الموضوع، وبين العناصر الحسية الأخرى الواقعيىة القائمة فيه<sup>2</sup>.

أي ليس شرطا أن توجد آيات الجمال وجودا موضوعيا كما هو رأي الموضوعيين، وكما هي نظرة القرآن الكريم، حتى إذا ما وقع عليها حس يقظ بعثت فيه شعورا قويا بجمالها، بل يكفه أن تتحرك فيه لذة الإحساس بالجمال عندما يلامس حسه أيَّ موضوع شريطة أن تكون هذه اللذة حالصة مبرأة من أي قيمة أخرى غير قيمتها الجمالية.

و المأخذ الذي نوجهه لهذا الرأي هو أنه يجعل من مجرد الإحساس المتولد يفتح بابا للوهم كبيرا، إذ يصبح محرد الشعور كاف لوصف أي شيء بالجمال حتى وإن خلا من أهم مقوماته، وهي

<sup>1</sup>- جورج سانتايانا، المرجع السابق، ص26، إمانويل كانط، المرجع السابق، ص 102.

<sup>2</sup>- أنظر:جورج سانتاينا، المرجع السابق، ص 26.



الاعتدال والتناسب والانسجام بين أجزائه...، باعتبار أن الذات الحاسة قد تتوهم الجمال فيما يلذ لها ويبهجها وإن كان قبحا في ذاته أو شاذا، باعتبار أنه ولّد فيها تلك اللّذة والمتعة، وربما من هذا التوجه نشأت مدرسة الفن للفن<sup>1</sup> التي تجرد الجميل من أي قيمة أخرى غير توليد الشعور بالمتعة واللّذة، ومن ثم فتح الباب لمشروعية انتشار القباح بسبب هذا التوجه.

و من ثم فإن إدراكها جماليا إضافة إلى إدراكها معرفيا أمر لازم لتمام المعرفة، لأنه إن تكن الغاية من الإدراك المعرفي هي الوصول إلى معرفة الله عز وحل، فإن هذه المعرفة لا يتوقف اكتمال تحققها على الإدراك المعرفي المحض، بل يعززه الإدراك الجمالي الذي يتعرف من خلاله الانسان على جمال الصفات الإلهية وكمالها، لأن المعرفة ذات بعدين حسي مدرك بالعقل، وروحي مدرك بالوجداني وهذا الأخير هو المقصود البعيد من بث آيات الجمال في الكون من جهة، وتزويد الانسان بالإحساس بالجمال، لأن الصلة بالله وإن كان للمعرفة دور بالغ الأهمية في تأسيسها فإن توثيقها وتعميقها يعتمد على قوة الوجدان وهذه الأخيرة يصنعها الاحساس بالجمال وتذوقه ويرويها الحب ووداده، حتى تبلغ مقاما قال فيه النبي صلى الله عليه وسلم:«الإحسان: أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك»

إن التعامل مع هذه الحاسة على ألها مجرد مولّد أو محرك للَّذة والمتعة ليس إلاً، ولا يجب أن يكون لها مهمة أخرى، لألها تخرج بذلك عن الحكم الجمالي، قد قزَّم وظيفتها، واهتمام الإنسان بتنميتها وتفعيلها في محالاتها الأخرى التي هي مهيأة أصلا للعمل فيها، إذ أن تنميتها كلذة خالصة يُعد من

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>– مدرسة أو مذهب الفن للفن يسمى بالمذهب الطبيعي يرفض أصحاب هذا المذهب بشدة أن يخضع الفن لقواعد الأخلاق أو الدين، وقد جاء كردة فعل للرأي الذي يربط بين الخير والأخلاق.أنظر محمد على أبو ريان، المرجع السابق، ص 120.



التحسينيات التي لا يهتم بها إلا فئة خاصة من الناس غالبا ما تكون من المترفين أو من الفنانين، بينما غالبيتهم ينصرفون إلى ما هو من ضروريات الحياة التي لا بد من تحصيلها حفاظا على الوجود والبقاء، وهو ما يشغلهم أساسا دون التفكير في ما هو من الجماليات، ممّا يؤدي إلى تبلد الحس منهم فيمرون على آيات الجمال من غير أن يشعروا بجمالها لخمول تلك الحاسة فيهم.

و لذلك كانت دعوة القرآن للاتصال بالكون اتصالا جماليا كدعوته للاتصال به اتصالا معرفيا، لإدراك عظمة الصانع عز وحل الذي أبدع صنع مخلوقاته إبداعا لا نهائيا، التقى فيه الإحكام والتقدير والتناسب والتناغم والتناسق فكان منها جميعا الخلق والإبداع والجمال في الوقت ذاته، كما حاء في قوله مئلا: ﴿ أَفَكَمْ يَنْظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوَقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَزَيَّنَهَا وَمَا لهَا مِن فُرُوج () وَأَلْأَرْضَ مَدَدْنَها مئلا: ﴿ أَفَكَمْ يَنْظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوَقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَزَيَّنَهَا وَمَا لهَا مِن فُرُوج () وَأَلْأَرْضَ مَدَدْنَها وَأَلْقَيْنَا فِيها رَوَسِي وَأَنْبَنَنا فِيها مِن كُلَ رَوْج بَهيچ () في قام-7، وقوله أيضا: ﴿ وَهُوَ الَذِي أَنزَلَ مِن السَّماءِ ماءً فَالَحُرَجْنَا بِهِ نَبَاتَ كُلِ شَيْءٍ فَأَخُرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا تُخْرِجُ مِنْهُ مِنْهُ وَهُو الذِي أَنفَرُو مِن طَلْمِهَا قِنْوانُهُ دَانِيَةٌ وَجَنَّنِ فِيها مِن كُلُ شَيْءٍ فَأَخُرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا تُخْرِجُ مِنْهُ مِنْها وَقُولَ أَنْوَا إِلَى تُسَمَاء مِن طَلْمِهَا قِنْوانُهُ دَانِيَةٌ وَجَنَّنِ قِيها مِن كُلُ شَيْءٍ فَاحُرُجْنَا مِنْهُ خَضِرًا تُخْرِجُ مِنْهُ وَعَا وَمِن النَّخْلِ وَمَن مِن طَلْمُوها قِنُوانُهُ دَانِيَةٌ وَجَنَّنَتٍ مِنْ آعَنَابٍ وَالَزَيْتُونَ وَالَقُوا أَنْعَرَ مِنْهُ وَعَنْ وَكُن مِن طَلْمُها قِنُوانُ ذَانِيهُ وَنُوانُ ذَانِهُ مَا مَاء مَوْلَا مَعْنَ وَعَا أَنْهُوا إِلَى تُمَوقة إِذَا أَنْهُومُ وَيُونَا مَا للنوفِق مِن طَلْمُهَا قِنُوانُ ذَانِيهُ وَبِي أَوَقُومُونَ مَدَا مَنْهُ مَا مَا عَالَمُ واللهُ عَالِي فَا ما لا على المو ما الماء على الموا على المادوق الجامالي لها، بقى الفراغ والنقص يحفان مكانه، مما يؤدي إلى الافتقار الدائم إلى غراس والا عار الما على الما على الحام الما على على المستوى الوحداني في الانسان ذاته، أو على مستوى العلاقات والآثار المرام الما على الما ما على على الما وال

المطلب الثابى: التعبير عن الجمال:

يمتاز الإنسان عن باقي المخلوقات الأخرى بخاصية أخرى، تجعله فريدا من نوعه، هذه الخاصية الإنسانية هي عنصر مكمل لسابقتها، إذ الاحساس بالجمال يبقى شعورا داخليا كامنا في الذات التي تشعر به لا يتعدى أثره غيرها، حتى تدفع به من كمونه داخلها إلى خارجها، بالإفصاح عنه وإظهاره في صياغة تعبّر عن ذلك الوحدان في شكل من أشكال التعبير القولي أو الفعلي أو الفني، وذلك لحاجة الانسان نفسه للتعبير عن ذاته ووجوده، أو لضرورة التواصل بينه وبين الآخرين، يفرضه عليه وجوده الاحتماعي، وهو ما تكتمل به معادلة الاعتدال والتناغم التي هي مفتاح العلاقة بين الجمال والإنسانية كما سبق الذكر.



إن المدخلات التي يكتسبها الانسان من إحساسه بالجمال تشكل تراكما شعوريا يتدافع داخل نفسه، ولا يكاد يحدث الاعتدال والتوازن داخلها حتى يحول تلك المدخلات إلى مخراجات يصوغها في شكل ألفاظ مكتوبة أو مسموعة، أو تعبيرات رمزية (جسدية)، أو صياغة فنية …، هي التي يَبينُ بها عن سائر الحيوان، إذ بها يعرف كيف يخاطب الأغيار -كما يقول القشيري-، خطابا لا تتجرد فيه اللغة عن ما اكتنف الذات من وجدان عميق، بل تلقيه مشبعا بتلك المشاعر ايجابية كانت أو سلبية، فتضفى عليه سحر الإنسانية المميّزة عن الحيوانية البهيمية وعن الملائكية الروحانية، وهو ما ورد في سياق تعداد المنن الإلهية على الإنسان في قوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَنُ ٢٠) عَلَّمَ ٱلْقُرْءَانَ ٢٠) خَلَقَ ٱلْإِنسَكُنَ ٣٠ عَلَمَهُ ٱلْبَيَانَ ٢٠ ﴾ الرحمن 04، فالبيان والإفصاح عما يوجد في الفكر أو في الوجدان هو مما علَّمه الله هذا الإنسان، وقد علقت عائشة عبد الرحمن بقولها:«...و إذن فليس اختصاص الانسان بالبيان محدود باقتداره عليه دون الحيوان الأعجم، بل يتسع مفهوم ذلك الاختصاص، فيشمل انفعال الإنسان بالبيان وتذوقه إياه، وإدراكه لوقعه المسيطر على منافذ التأثير والوجدان. وهو أداة في التعبير المبين، ووسيلة إلى ممارسة قدرته على التفكير وأهليته للتعلم التي استحق بما أن يكون خليفة الله في الأرض»<sup>1</sup>، فالبيان الذي يشمل الاحساس والذوق والتأثر والتأثير على الفكر والوجدان، ويكسب الانسان الاستعداد للتعلم، والتفكر، والفهم، ومع هذا كله للإحساس وللتذوق هو الذي منح ذلك الاقتدار خصوصيته الانسانية المميزة.

و تظهر هذه القدرة عند الانسان للتعبير عن ما في النفس عند الطفل مبكرا، إذ يبدأ الإفصاح بالبكاء تعبيرا عما يحزنه، وبالفرح والضحك تعبيرا عن سروره، إلى أن يصبح بعد ذلك قادرا بقدر نضجه العقلي والوجداني على التعبير عن مشاعره وأحاسيسه وأفكاره<sup>2</sup>.

و هذه المرحلة أي إخراج الكامن من الأحاسيس من داخل الذات إلى خارجها، لها أهميتها الكبرى بالنسبة للانسان، إذ به يتحقق وجوده الفعلي الخاص الذي ينبئ عن حيويته الداخلية التي يعيشها كأحاسيس ومشاعر، هذه الأخيرة التي تبقى ناقصة ما لم تدفع به للتعبير عنها حتى يتحقق لها

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- أنظر: وليد رفيق العياصرة، التفكير واللغة، ط1، ( عمان: دار أسامة، 2011م)، ص 28–29. وقد ذكر الدكتور المراحل التي تمر بما لغة الطفل، حتى تبلغ مرحلة النضج، وهيي :مرحلة ما قبل اللغة، مرحلة اللغة.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - عائشة عبد الرحمان، القرآن وقضايا الإنسان، ط2، (بيروت، دار العلم للملايين، 1975م )، ص 59.

الوجود الفعلي الذي تتفاعل به مع المحيط الخارجي تأثيرا وتأثرا.

و إذا كان إحساس الإنسان بالجمال يكسبه قيمة يتميّز بما عن الحيوان، فإن امتلاك القدرة للتعبير عن هذا الإحساس يرتقي بإنسانيته إلى مستويات رفيعة، إذ يقتدر به على صناعة حياة أرقى، إن على مستوى الاختيار، أي ما يختاره الانسان لنفسه باعتباره يمتلك الذوق المتحقق بالشعور بالجمال، أو على مستوى الفعل، أي أنه يستطيع أن يصنع كل جميل، باعتباره يمتلك القدرة على التعبير الجميل على كل ما يشعر به أو يريده في مجالات الحياة كلها.

فلولا فطرية الإحساس بالجمال، ما كانت هناك قدرة على التعبير عنه، ولولا التعبير ما عرف أو تجلى الإحساس بالجمال، وربما هذا المعنى هو ما لخصه لنا ديلاكروا<sup>1</sup> في مقولته: «كل متعة جمالية كاملة هي تأليف بين متعة حسية ومتعة صورية ومتعة وحدانية، فالإحساس هو بداية الفن...»<sup>2</sup>, فالفن الذي هو عبارة عن التعبير عن ما وقع في نفس الفنان بصفة خاصة أو في نفس الإنسان بصفة عامة من متعة الاحساس بالجمال، ما هو إلا ترجمة عما يختلج فيها من مشاعر وأحاسيس وأفكار بلغة الجمال التي لا يستطيع لها دفعا ولا لتأثيرها مقاومة، لأنها تمسك بوحدان الإنسان فتستخرج منه ذلك الجمال التي لا يستطيع لها دفعا ولا لتأثيرها مقاومة، لأنها تمسك بوحدان الإنسان فتستخرج منه ذلك المحرون الجمالي لتصوغه صياغة فنية جميلة لا يتمكن منها إلا من وهب تلك الفطرة وهذه القدرة المبدعة، و لذا نجد أن هذه الثنائية، – الاحساس بالجمال / التعبير عنه– رافقت الانسان منذ وحوده، المحوره بعلي مر العصوم.

<sup>1</sup> - ديلاكروا: فيلسوف وعالم نفس فرنسي( بايس1873-1937)، تركزت أبحاثه على التصوف( تاريخ التصوف وسيكولوجيته، كبار المتصوفة المسيحيين، 1908)، وعلى علم الجمال (سيكولوجيا ستندال، 1918)، وعلى علم نفس اللغة ( اللغة والفكر، 1924). جورج طربيشي، المرجع السابق، ص285.
<sup>2</sup> - جلال الدين سعيد، معجم المصطلحات والشواهد الفلسفية، [دط]، ( تونس، دار الجنوب للنشر، 2004)، ص 150.
<sup>3</sup> - أنظر: ص 114 من هذا البحث .
<sup>4</sup> - وأقصد بذلك أن هذه الثنائية ( إحساس وتعبير) هي من الخصوصيات التي لا يمكن أن توجد عند أرقى الحيوانات التي يفترضون أن الإنسان من التي يفترضون أن الإنسان من سلالتها.



المطلب الثالث: تذوق الجمال

إذا كان الاحساس بالجمال فطرة الله التي فطر الانسان عليها، وكان التعبير عنه من الصفات التي يتميز بما الانسان دون سائر الحيوان، فإن هذه الثنائية (احساس /تعبير) لا تكتمل إلا إذا ربط بينها تذوق ذلك الإحساس الذي يفرز عمليا في أسلوب وكيفية اللغة التي تعبر عنهما.

و الذوق كما جاء في اللسان العربي هو: «الحاسة الَّتِي تميز بمَا حَواص الْأَحْسَام الطعمية بوساطة الجهاز الْحسي فِي الْفَم ومركزه اللِّسَان»<sup>1</sup>.

«وفِي الْأَدَب والفن: حاسة معنوية يصدر عَنْهَا انبساط النَّفس أَو انقباضه الَدَى النّظر فِي أثر من آثَار العاطفة أَو الْفِكر. وُيُقَال هُوَ حسن الذَّوْق للشعر فهامة لَهُ خَبِير بنقده»<sup>2</sup>.

فالذوق إذن في الأصل هو حاسة من حواس الانسان يتعرف من خلالها على الطعوم المختلفة، ولما كان هذا الانسان لا يتوقف إدراكه عند الإحساس بالأشياء المادية بل يتعداها إلى إدراك غير المادي، وتذوق غير المطعوم، فبات وجود حاسة أخرى من طبيعة تلك المحسوسات أمر لا ريب فيه، حتى يحدث التوافق بين طبيعة المحسوسات وطبيعة الحواس المدركة لها.

و حيث تبيّن أن الانسان فطر على الاحساس بالجمال فإنه بات من نافلة القول أنه يتمتع بالقدرة على تذوقه، إذ إن هذا التذوق هو عنصر مكمل لسابقه؛ إذ الاحساس كما قال العلماء لا يزيد عن التقاط لصورة ذلك المحسوس، أما الانفعال به والتفاعل معه فهو عملية أخرى تعتمد على وجود حاسة أخرى أعمق من مجرد الالتقاط ووقع الحاسة على المحسوس.

و هو ضروري من ناحية أخرى للتعبير عن ذلك الانفعال والتفاعل في شكل من أشكل التعبير الجميل أو التعبير الفني، وهذا ما جعل الفلاسفة والعلماء يقسمون الحواس إلى قسمين:

حواس ظاهرة، وتتمثل في الحواس الخمس والتي يعد الذوق من حيث أصله واحدا منها، ووظيفتها التقاط المحسوسات المادية الواردة عليها من الخارج للحكم عليها.

حواس باطنة: هي «قوة غير قائمة بجسم، وتفعل فعلها بذاتما بدون توسط عضو جسمي، وهي

1 - مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، [دط]، (القاهرة : الهيئة اعمة لشؤون المطابع العامة، 1403ه/1983م)، ج1، ص 318.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، ج1، ص 318.



النفس الناطقة عند ابن سينا»<sup>1</sup>، وعند الغزالي «هي عبارة عن اللطيفة المدركة للأمور المعنوية والنفسية في الانسان ويسميها البصيرة أو القلب».<sup>2</sup>

و هذه القوة التي يتميز بما الانسان ولا يشاركه فيها غيره، هي التي تدرك الذوق المعنوي، وهي ليست في حسم معين بل تدرك بالكينونة الإنسانية كلها.

و بذلك يصبح التذوق على مستويين؛ المستوى الأول المدرك بالحس الظاهر، وهو الأصل الذي يطلق اسم الذوق عليه، والمستوى الثاني وهو الذي تدرك به المعنويات كالكلام الجميل والأخلاق الجميلة وتقيَّم به العلاقات الانسانية والفنون من حيث جمالها أو قبحها.

و عليه عُرَّف هذا الأخير بأنه:« قوة إدراكية لها اختصاص بادراك لطائف الكلام ومحاسنه الخفية، وقد يطلق أيضا على ميل النفس إلى بعض الأشياء، كتذوق المطالعة والأحاديث الجميلة، ويرادفه حسن الإصغاء، وشدّة الانتباه، وكثرة التعاطف...أو على حذق النفس في تقدير القيم الخلقية والفنية، كقدرتما على إدراك المعاني الخفية في العلاقات الإنسانية، أو قدرتما على الحكم على الآثار الفنية»<sup>3</sup>

و هذا المعنى الأعمق للتذوق هو ما جعل المصطلح يعرف بتعريف آخر أعم وأشمل، وهو أنه «ملكة الحكم على الجميل، القدرة التي تكونت لدينا لإدراك ما هو جميل، للإحساس به وتمييزه عن القبيح»<sup>4</sup>.

من منطلق هذا التعريف الذي يجعل من الذوق ملكة يقتدر بما الانسان على الحكم على الجميل، فإنه يهدينا للقول بأن التذوق في أصله، ومن حيث هو استعداد في داخل النفس لإدراك الجميل وتمييزه عن القبيح فطرة في الإنسان موجود فيه بالقوة، إذ لولا وجوده لما شعر الانسان بلذة ولا تألم من شيء أبدا، ذلك أن الشعور باللذة-يقول كانط- «معيَّنٌ قبلياً بسبب ويصلح لكل

1- محمد عثمان نجاتي، الإدراك الحسي عند ابن سينا، ط3، ( بيروت/ القاهرة، دار الشروق، 1980)، ص42.

- <sup>3</sup> جميل صليبا، المرجع السابق، ص597-596.
  - <sup>4</sup>- الميلودي شغموم، المرجع السابق، ص6.



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- أبو حامد الغزالي، إحياء علوم الدين، ج4، ص290. وأنظر أيضا: الميلودي شغموم،، تمجيد الذوق والوجدان، ط1، (الدار البيضاء: دار الثقافة، 1999)، ص6.

إنسان»<sup>1</sup>، ولكنه حتى يفَعًل ويصبح ملكة يصدر عنها الحكم، لا بد من تعهده (الاستعداد) بالدربة والتنمية منذ المراحل الأولى من عمر الإنسان حتى ينضج ويمارس دوره الإيجابي، ولذلك فالذوق عند كانط حالة نفسانية تشعر فيها الذات بالحياة، وهو ما يسمى الشعور باللذة، أو الألم.<sup>2</sup> وهذا يعني أن الذات وهي تعيش هذه الحالة فهي تعيش قمة لحظات الشعور بالحياة، لألها إما أن تعيش فيها السعادة أو تعيش فيها التعاسة، فإن أهمل دون تلك التنمية فقد الانسان الشعور بالحياة أو بشكل أدق الشعور بجزء كبير من الحياة، « فإن أهمل دون تلك التنمية فقد الانسان الشعور بالحياة أو بشكل أدق الشعور الصوت<sup>3</sup> وتضعف فيه الآثار...و لو احتمع العقلاء كلهم من أرباب الذوق على تفهيمه معنى الذوق لم يقدروا عليه»<sup>4</sup>، وهذا ما يفسر لنا السلوك الفج، والتعامل الفض، والقبح في الاستحابات عند البعض الذين أهملوا رعاية هذا الذوق حتى بات معوقا لهم من رؤية الجمال أو الاحساس به أو الاستحابة له، في الطبيعة أو في الفن أو حتى في العلاقات الإنسانية، إذ بفقدانه لذلك الشعور فقد الشعور الحميل بالحياة.

إذن فالتذوق هو عملية أعمق من مجرد الإحساس، لأن هذا الأخير قد يحدث لا إراديا أحيانا، بينما التذوق هو عملية مقصودة لأنها تأخذ بالوارد الجمالي من الحس فتحوّله من مجرد التقاء عابر بين الحاس والمحسوس، إلى عملية وجدانية تفاعلية بين المتلقّي والمتلقّي يحدث فيها<sup>5</sup> انصهار بين الموضوع المتَذَوَقٌ وبين الذات المتذوقة بكل مكوناتها الإنسانية والثقافية ليخرج بعد ذلك في صياغة <sup>6</sup> جمالية بديعة يعبر من خلالها على ذلك الذوق الجمالي .

- 1- كانط، المرجع السابق، ص86.
- <sup>2</sup>- كانط، المرجه نفسه، ص102.
- <sup>3</sup> يقصد سماع صوت الألحان الموسيقية المتنوعة.

<sup>4</sup> -Al Ghazali (مشكاة الأنوار) The Niche of Lights ,(translated, introduced, and annotated by David Buchman , Brigham Young University Press , Povo ,Utah, 1998), P38.

و أنظر أيضا: مصري عبد الحميد حنورة، سيكولوجية التذوق الفني، [دط]، (القاهرة، دار المعارف، 1985)، ص29 . <sup>5</sup>– ولذلك عرفه محمود البسيوني بأنه: «الاستجابة الوجدانية لمؤثرات الجمال، هو اهتزاز الشعور في المواقف التي تكون فيها العلاقات الجمالية على مستوى رفيع فيتحرك لها وجدان الانسان بالمتعة والارتياح» <u>تربية الذوق الجمالي</u>، [دط]، (مصر: دار المعارف، 1986م)، ص49.

<sup>6</sup>– الصياغة الجمالية البديعة هنا لا أقصد منها مجرد التعبير الفني، بل أقصد بما أفعال الإنسان كلها سواء كانت قولية أو فعلية أو عملية أو فنية ابداعية أي كل ما يصدر عن الإنسان من أفعال إرادية واختيارية.



ويعد ما سميناه المكونات الانسانية والثقافية بالغ الأهمية في تحديد نوعية الذوق، لذلك عدَّه علماء النفس أساسا نفسيا فعالا لهذه العملية، بل ولكل فعل إنساني عموما، وقد أُجمل في أربع جوانب رئيسة هي:

1/ الجانب الذهني: بما يضمه من استعدادات عقلية وعمليات ذهنية معرفية.

2/الجانب الوجداني: بما يضمه من دوافع وخصائص انفعالية وقيم واتحاهات وميول.

3/ الجانب الجمالي: بما يضمه من استعدادات جمالية وعمليات تشكيلية وميول تفضيلية وحب استطلاع وميل للاستكشاف وايقاع مزاجي وفيزيقي يتميّز به الفرد عن غيره من الأفراد.

4/ الجانب الاجتماعي: بما يضمه من تيارات ثقافية وحركات اجتماعية ومستوى وفرص متكافئة وحرية سياسية وشخصية وواجبات ونماذج قيادية ومثل عليا...الخ »<sup>1</sup>.

فالذوق ليس بحكم ذاتي محرد من أي عملية عقلية، فيحدثُ من فراغ، بل يسهم العقل بقسط وافر بما يحويه من عمليات عقلية، وحبرة فكرية معرفية في تشكيله.

كما تسهم الدوافع التي تنشط الفرد وتحدد وجهة سلوكه نحو تحقيق هدفه، والقيم التي يحملها المتذوق وميوله التي تعمل على تفضيل نوع من السلوك واستبعاد آخر، في تحديد شخصيته بكل أبعادها الوجدانية، لتسهم هذه الأخيرة بدورها في تشكيل ذلك الذوق.

و من جانب آخر فإن أي استجابة بشرية أو سلوك بشري لا يخلو من ذوق جمالي، يعبر فيه السالك أو المستجيب عن حالته الشعورية التي تشكلت من امتزاج الواقع مع حالته الوجدانية من جهة، والعقلية من جهة ثانية.

و يبقى الجانب الآخر الذي يتشكل منه الذوق وهو الواقع الاجتماعي بكل حيثياته، والذي يعد الطرف الآخر الذي يقابل الذات المتذوقة، والذي يعمل على تحديد نوعية الذوق الذي يسلكه أو يستجيب به المتذوق.

<sup>1</sup>- مصري عبد الحميد حنورة، <u>المرجع السابق، ص28-35.</u>



وإذ تتدخل تلك الجوانب الأربع التي ذكرناها – بشكل خاص – في صناعة الذوق الفني، الذي يستعد له المتذوق قبل الحكم على العمل الفني، **إلا** ألها تعد حوانب مشتركة في الذوق العام للإنسان سواء كان طبيعيا أو فنا **لألها** موجودة بالأصالة في كل إنسان، وإن كانت بتفاوت بين من أهمل تنضيحها حتى باتت معوقا لتذوق الجمال، إلى درحة أن صاحبها لا يوصف إلا بالفظاظة والقسوة، بل والقبح في الذوق وفي السلوك، وبين من تعهدها بالدربة والتنضيج والتأهيل لتمارس دورها بل والقبح في الذوق وفي السلوك، وبين من تعهدها بالدربة والتنضيح والتأهيل للتمارس دورها بل والقبح في الذوق وفي السلوك، وبين من تعهدها بالدربة والتنضيح والتأهيل لتمارس دورها الإنجابي في إلتقاط كل حميل، والاستمتاع به، ثم التعبير عنه استحابة أو سلوكا، إذ«...لكل عنصر<sup>1</sup> جانبان: حانب سلبي وحانب إيجابي أو حانب تحفيزي وحانب تعويقي ...الخ وحين تتهيأ للحوانب عانبان: حانب سلبي وحانب إيجابي أو حانب تحفيزي وحانب تعويقي ...الخ وحين تتهيأ للحوانب عانبان: حانب سلبي وحانب إيجابي أو حانب تعفيزي وحانب تعويقي ...الخ وحين تتهيأ للحوانب عانبان: حانب سلبي وحانب إيجابي أو حانب تحفيزي وحانب تعويقي ...الخ وحين تنهيأ للحوانب معانبان: حانب سلبي وحانب إيجابي أو حانب تعفيزي وحانب تعويقي ...الخ وحين تتهيأ للحوانب عانبان: حانب سلبي وحانب إيجابي أو حانب تعفيزي وحانب تعويقي منا في وحين من عناصر الإيجابية فرصة النوان الغعال في طريق الارتقاء، رغم أن كثيرا من عناصر الإيجابية فرصة النمو، فإن هذا ما يدفع الأساس الفعال في طريق الارتقاء، رغم أن كثيرا من عناصر الإيجابية فرصة النماس ذات أصول تكوينية ولادية أي إن الانسان مولود بها ولكنها مع ذلك يمكن أن تنمو معند للأساس ذات أصول تكوينية ولادية أي إن الانسان مولود والم وكنها مع ذلك يمكن أن تنمو مستوى معين لا تتحاوزه ولا تتخطاه، وقد يجري عليها التدهور والانتكاس بسب عدم التوازي في بم حال المواني في عندون في حال في أو الهيار حانب آخر نتيحة حادئة أو مرض أو اصابة»<sup>2</sup>، وهذا الاستعداد الم دوج بي مستوى معين لا تتحاوزه ولا تتخطاه، وقد يجري عليها التدهور والانتكاس بسب عدم التوازي في بم حانب فيها أو الفيار حانب آخر نتيحة حادئة أو مرض أو اصابة»<sup>2</sup>، وهذا الم علي الذوح بي مستوى ملفيا أو الميار مالرران ولا بي عام رلذو مالنوى مي أو الفي أو الغيار حانب قعا عقيدة الخوب الخوي أو المولود في تممي ال

و الذي ننتهي إليه أن هذه العناصر الجمالية إضافة إلى الذوق<sup>3</sup> هي من المقومات الروحية التي حبا الله بها هذا الإنسان، والتي لا تتحقق إنسانيته ولا تكتمل إلا بها تماما كالعقل والحرية...، لأنها تشكل الجانب الوحداني منه الذي متى بقي غُفلا وأُهملت رعايته وتنميته أحدث خللا كبيرا في شخصية الانسان من جانب استعمال كل الحواس التي يحصِّل بها المعرفة؛ من جهة الوحدان الانساني ومن جهة التعبير الجمالي .

على المستوى الفردي إذ يَفقد التوازن النفسي الذي يعدّل العلاقة بين قواه المختلفة الجسدية والعقلية والروحية من حيث النظرة القيمية لمدخلات ومخراجات هذه القوى المتباية.

<sup>1</sup>– يقصد الجوانب الأربع سابقة الذكر. <sup>2</sup>– مصري حنورة، المرجع السابق، ص 29. <sup>3</sup>– الذوق الذي هو ملكة الحكم على الجميل، سنفصل الحديث عنه لاحقا في مبحث التربية الجمالية ص176–177 من هذا

البحث.



(لفصل (لثالث: ......

وعلى المستوى الاجتماعي إذ يفقد البوصلة التي توجه السلوك نحو الكمال الذي تقتضيه العلاقات الاجتماعية حتى تقوى وتنتعش وتمتد إلى أزمنة بعيدة، كما يفقد الصلة الروحية بينه وبين الكون الذي من سننه وقوانينه قانون الجمال الذي يسوق الانسان سوقا ليعزفا معا لحن العبودية والتسبيح لله تعالى.

إن هذه العناصر التي تثبت حقيقة وحودها في الانسان لهي تعبير أصيل على تلك الرفعة والكرامة التي رفع الله إليها هذا الانسان إذ إلها تعبر على أن الانسان لا يصير إنسانا حقا حتى يرتقي إلى كماله المنشود، وهذا الارتقاء في حانبه الجمالي لا يصنف في التحسينيات كما درج الباحثون في محال المقاصد على وصف الكماليات، بل إن هذا الكمال هو من باب التحسينيات التي لا تتحقق الضروريات إلا به، فإن أهمل فذلك دليل مباشر من بين الأدلة على الدرجة التي لم يبرحها الانسان ليحقق انسانيته وهي درجة وجوده كجنس من المخلوقات دون أن يوجد كمخلوق متفوق عليها.

130

## المبحث الثالث: الجمال وعلاقته بخصائص الإنسان

لقد خلصنا فيما سبق إلى أن الانسان فطر على الاحساس بالجمال وامتلاك القدردة الكامنة على التعبير عنه، وهو ما يقتضينا القول أنه يجب عليه حتى تتحقق إنسانيته تفعيل هذه الفطرة وإخراجها من الوجود الكامن أو من كولها استعداد فيه إلى الوجود الفعلي من خلال الأقوال والأفعال والسلوكات التي تفصح عن حقيقة هذه الفطرة.

و هنا يفرض علينا السؤال نفسه وهو إلى أي مدى بناءً على هذا الاستعداد يرتبط الجمال بخصائص الانسان ومؤهلاته الأخرى ( العقل، العواطف، الأخلاق، الإيمان)، التي تعمل على إخراج هذه الفطرة ليمارس بها الانسان إنسانيته حتى إذا ما غابت هذه الممارسة القيمية السامية عددنا ذلك خللا في مسار تحقيق هذا المخلوق المكرم بحسن التقويم لكماله الانساني.

المطلب الأول: الجمال والعقل: 🤍

يعد العقل أو التفكير أو الإدراك من أعظم ما تتميز به التركيبة الإنسانية، إذ هو من أهم مكوناتها، ومن أخص خصائصها، إذ يتميز الانسان عن سائر الحيوان، لذلك اهتم به العلماء أيما اهتمام؛ فالفلاسفة<sup>1</sup>و من سلك دربكم شغلتهم معرفة هذا العقل وموضعه هل هو المخ أو الدماغ، وأين تكمن المعرفة العقلية أهي في العقل أو لا ؟ بينما جاء الحديث عنه في القرآن على أنه فعل أو وظيفة تشترك فيها عدة عمليات، يحصل بها الفهم وتدرك بها الحقيقة، وبقدر ما تُفَعل هذه الوظيفة<sup>2</sup>، بقدر ما يكتسب الإنسان من الانسانية، فإن أهملت و لم تمارس مهامها من التأمل والتفكر والتدبر والنظر والتذكر والفقه انتكس إلى درك الحيوان<sup>3</sup>، ولذلك قال تعالى: في أن ألدواتي عند الترم ألمُمُ ٱلْذِينَ لَا يَعْقِلُونَ في الأنفال 22 .

<sup>1</sup> – أقصد بمم اليونان ومن سار على نمجهم من المسلمين.

<sup>2</sup> – يذكر العقاد عدة وظائف أو حصائص للعقل ومن أعلاها « وهو مقابل لتمام التكوين في العاقل الرشيد ووظيفة الرشد فوق وظيفة العقل الوازع والعقل المدرك والعقل الحكيم، لأنها استيفاء لجميع هذه الوظائف وعليها مزيد من النضج والتمام والتمييز بميزة الرشاد حيث لا نقص ولا اختلال، وقد يؤتى الحكيم من نقص في الادراك وقد يؤتى العقل الوازع من نقص في الحكمة، ولكن العقل الرشيد ينجو به من هذا ومن ذاك» التفكير فريضة إسلامية، (القاهرة : نمضة مصر، [دت])، ص 4. <sup>3</sup> – أنظر: عبد الحميد راجح الكردي، المرجع السابق، ص 605 وما بعدها.



(لفصل (لثالث: ......

إن الأ<sup>ه</sup>مية التي أكسبت العقل مقامه في البنية الإسلامية، هي كونه وظيفة من أهم وظائف هذا الكائن، يتسم بعدم التناقض بينه وبين نفسه، يحكمه الانسجام بين مقدماته ونتائجه، والاعتدال في أحكامه، هو مناط التكليف، به يعرف الله، وبه كان مؤهلا للخلافة وتعمير الأرض، بفضله يستطيع الكائن المفكر أن يسبر أغوار هذا الكون ويكشف عن سننه وقوانينه وخباياه، وأيضا به يبحر في أعماق عالمه الداخلي، يكشف عن سنن النفس وقوانينها وخباياها التي تمكنه بعد ذلك من الكشف عن سنن المجتمع وإحكامه بعلاقات انسانية راقية<sup>1</sup>.

و بناء عليه وصف الله هذا الإبداع في خلقه بقوله: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِسْنَنَ فِي أَحْسَنِ تَقَوِيرٍ ﴾ التين4، وقد علّق ابن عاشور على هذا التقويم بقوله: «وقد استبان لك أن الفطرة النفسية للإنسان التي خلق الله عليها عقل النوع الإنساني سالما من الاختلاط بالروعونات والعادات الفاسدة فهي المراد من قوله تعالى: ﴿ فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْها ﴾ الروم30، وهي صالحة لصدور الفضائل عنها، كما شهد به قوله تعالى: ﴿ لقَدْ خَلَقَنَا ٱلإِنسَنَ فِي أَحْسَنَ تَقَوِيرٍ ﴿ ثُمَّ رَدَدْتَهُ أَسْفَلَ سَفِلِينَ ﴾ التي كما شهد به قوله تعالى: ﴿ لقَدْ خَلَقَنَا ٱلإِنسَنَ فِي أَحْسَنَ تَقَوِيرٍ ﴾ في أَمَرُوا شهد به قوله تعالى: ﴿ لقَدْ خَلَقَنَا ٱلإِنسَنَ فِي أَحْسَنَ تَقَوِيرٍ ﴾ في أَمَرُوا مو مصدر العقائد الحقة والأعمال الصالحة...فالأصول الفطرية هي التي خلق الله عليها الإنسان المنا الذي التوبي عليها الإنسان وعَمَوُوا الصَلِحَتِ فَلَهُمُ أَجْرُ عَيْرُ مَنُونٍ ﴾

إذا كان الله أبدع في تصوير الإنسان في شكله الخارجي وصورته الظاهرة، وأتقن وأحكم خلق جوهره الباطن، وإذا كان العقل له كل هذا المقام في البنية الانسانية، فهل من علاقة تربط بينه وبين الجمال؟ باعتبار أنه محل الادراك ومصدر الأحكام وأصل كل سلوك بشري؟

<sup>2</sup>– الطاهر بن عاشور، مقاصد الشريعة الإسلامية، تح: محمد الحبيب بن الخوجة، [دط]، (قطر: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، 1425ه/2004م)، ج3، ص 182.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – أنظر: عبد الحميد راجح الكردي، المرجع السابق، ص 622 وما بعدها.

قبل الخوض في العلاقة الرابطة بين هذين العنصرين، لا بد من التنبيه أولا إلى أن هناك شروط أو معايير موضوعية للجمال لا بد من تحققها حتى يتسنى وصف الجميل بالجمال وهي الانسجام والتناسق والتوازن والترابط بين أجزاء الشيء الجميل، بغض النظر عن الموضوع الذي نحكم على جماله، أي سواء تعلق الأمر بالطبيعة أو الفن، بالكلام أو بالأفعال، بالأفكار أو بالأشياء، فهي تشكل وحدة واحدة « وهي المبدأ الضروري المقرر للجمال»<sup>1</sup>، الذي يرتكز عليه تحديد العلاقات الرابطة بينه وبين قوى الإنسان المختلفة.

و العقل من حيث هو عملية إدراك أو تفكير يرتبط بالجمال برباط وثيق من من وجهين اثنين، من جهة التفكير الجميل ومن جهة الحكم على الجميل .

أما من جهة التفكير الجميل: ذهب بعض المفكرين<sup>2</sup> انطلاقا من مسلمة أن الانسان حسد وروح، أو مادة وروح، إلى أن التفكير السليم ليس نوعا واحدا وهو التفكير المنطقي التحليلي، بل أربعة أنواع قسمها بالسوية بين ذينك المركبين المزدوجين: إثنين يرتبطان بجانبه المادي وهما التفكير المنطقي التحليلي والتفكير التجريبي، واثنان مرتبطان بشقه الروحي وهما التفكير الأحلاقي، والتفكير الجمالي، وعرف هذا الأخير بأنه التفكير الذي: « يهتم بالتقديرات التي تفاضل بين الأشياء والمواقف والأعمال والمنتجات ويُقَوِّمها ويصدر أحكامه إزاءها من حيث جمالها أو قبحها في ضوء معايير جمالية معينة.»<sup>3</sup> أي أنه التفكير الذي يحكم على الأفكار والأقوال والأفعال والمواقف وسائر الأشياء حكما يقيِّم فيه الكيفية التي صدرت بها أو عنها، أي أنه حكم الذوق عليها من حيث جمالها أو قبحها أو قبحها.

و هكذا نجد لهذا النوع من التفكير أهميته، فهو يضيف إلى أنواع التفكير الأخرى خاصة النوعين الأوليين المجردين حكم القيمة يقوم من خلاله بتوجيههما نحو تحقيق المقاصد الانسانية التي تحفظ الوجود الإنساني على هذه الأرض، وتدعم فعله التعميري عليها، ومن جهة أخرى يعمل التفكير الجمالي على توجيه ثمرات هذين النوعيم من التفكير إلى الوجهة الإيجابية التي تتحقق من خلالها السعادة لهذا الإنسان من خلال تحديد الغايات ومعرفة العواقب التي يؤول إليها هذا التفكير.

<sup>1</sup> - أنظر: توفيق الطويل، أسس الفلسفة، ط3، (القاهرة، مكتبة النهضة المصرية، 1958م)، ص 392.

<sup>2</sup>- أنظر: ماجد عرسان الكيلاني، أهداف التربية الإسلامية، [دط]، (بيروت: مؤسسة الرسالة، 1419هـ/ 1998م)، ص72-73. <sup>3</sup>- ماجد عرسان الكيلاني، المرجع نفسه، ص73.



كما أن أهميته كامنة في أصله الذي له قيمته الجمالية الذاتية، من جهة أن التفكير المنهجي السليم، هو التفكير المنظم، المترابط الأفكار، الذي تنسجم فيه المقدمات مع النتائج، الفكر المعتدل، المتوازن، والواضح، وهو ما دعا العالم الكبير انشتاين إلى القول: « إن التفكير العلمي ينطوي دائما على عنصر شعري.»<sup>1</sup>، لأنه ثمرة إشباع وجداني راق وعميق، يرقى برقيه ويسلم بسلامته، وهو ما دل عليه علم النفس الذي أثبت أن الانفعالات والدوافع الانسانية لها أثر على الإدراك<sup>2</sup> «و قد دلتنا التجارب على أن ضحالة التفكير كثيرا ما تسير مع جفاف العاطفة، لأن الذين لم يعانوا في حياتهم الشخصية أية خبرات وجدانية تجيش بالصدق والعمق والامتلاء هم في العادة أميل الناس إلى السطحية، ومن هنا فإن التفكير الضحل، كثيرا ما يواكب الوجدان الضحل.»<sup>3</sup>، إنه التكامل بين قوى الانسان المختلفة، فليس الانسان شتاتا متنافرا في هذا الشكل الظاهر بل لقد خلقه الله في أحسن تقويم، حيث جعل في ذلك الشتات تكاملا بين أجزائه لا يعمل جزء دون غيره رغم استقلاله، فالفكر شيء والوجدان شيء آخر، التفكير المنطقي شيء، والشعور الجمالي شيء آخر، لكن لوجود هذا وسلامته ورقيه له أثر كبير- كما يقول شيللر<sup>4</sup>- في توفير القدرة للفكر للقيام بنشاطه بكيفية ونوعية راقية، على عكس إذا لم يكتمل الفكر المنطقي بفكر جمالي فإن هذا الفراغ ينعكس سلبا على التفكير فلا يكون إلا ضحلا جافا من أثار الرواء الذي يكسبه إياه الجمال، فالوجدان إذا كان فارغا وخاليا من الخبرات الوجدانية العميقة والإيجابية، أو تعرض لخبرات وجدانية سلبية كان لذلك انعكاسا على تفكيره، فيسمه بالسطحية والسذاجة، أو يسلب عنه التنظيم والاعتدال والعمق، أو

<sup>1</sup> - أنظر: محمود عبد الله الخوالدة/محمد عوض الترتوري، التربية الجمالية علم نفس الجمال، [دط]، (عمان: دار الشروق، 2007)، ص169.

<sup>2</sup>- أنظر أحمد عزت راجح، <u>أصول علم النفس</u>،ط7، ( القاهرة: دار الكتاب العربي، 1968م)، ص139 وما بعدها.

<sup>3</sup>- عبد الفتاح مصطفى غنيمة، <sup>أهم</sup>ية تذوق الفن والجمال في تنمية الإنسان والمحتمع، ط3،( [د م ن]، 1998م)، ص44.

<sup>4</sup> - شيللر: هو يوهان كريستوف فريدريش شيلر (Johann Christoph Friedrich Von Schiller ( 1759 ) 1805)، أديب وشاعر وفيلسوف وكاتب مسرحي ألماني، عرفت أعماله المسرحية رواجا في العالم العربي وأهمها المسرحية الأولى " اللصوص"، وفي التاريخ " تاريخ الأراضي الواطئة المتحدة ضد الحكم الأسبانيو غيرها من الأعمال. أنظر : حسن عبد الله العايد، الفيلسوف فريدريش شيلر 2012/07/12.الفيلسوف فريدريش فون شيلر | كتاب عمون | وكالة عمون الاخبارية 192091 )



(لفصل الثالث: ......

يجعله سلبيا أو مضطربا...فيفقد بسبب ذلك الفراغ الوجداني<sup>1</sup>، أو بسبب تلك الخبرات السلبية مقومات جماله أو بتعبير آخر القدرة على التفكير المنظم السليم، وربما هو ما أوماً إليه شيللر في قوله: «من المبرهن عليه أن الجمال لا أثر له على الفهم ولا على الإرادة ولا يترتب عليها شيئا وأنه لا يتدخل في أي شأن من شؤون التفكير أو القرار الإرادي، وأنه لا يوفر سوى القدرة على القيام بمذين النشاطين ولكنه لا يقرّر شيئا بأي حال فيما يتعلق بالاستخدام الواقعي لهذه القدرة»<sup>2</sup> .

و لذلك ففي القرآن الكريم يدعونا الحق تبارك وتعالى للتعرف على حلق الكون ومعرفة سنن الخلق والتكوين من خلال دعوته للتأمل في جمال تلك المخلوقات حيث يكون ذلك النظر حافزا ومنشطا للعقل والفكر للتأمل فيها وفهم حقيقة الرابط بينها وبين خالقها عز وجل الذي خلقها على تلك الهيئة الحسنة وهو ما تضمنه قوله حل ذكره: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي آنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَخُرَجْنَا بِهِ م نَبَاتَ كُلِّ شَيَّءٍ فَأَخُرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا نُحَرِّ مِنْهُ حَبًّا مُتَرَاكِ بَا وَمِنَ ٱلنَّمَآءِ مَآءً فَأَخُرَجْنَا بِهِ وَجَنَّنتِ مِنْ أَعْنَابٍ وَٱلزَيْتُونَ وَٱلرُّمَّانَ مُشْتَبِهُ وَعَيْرَ مُتَشَنِيةٍ ٱنظُرُوا إِلَى تُمَوِي إِذَا آتَمَرَ وَيَتَعِبُهُ إِذَى أَنْ ذَانِيَةً وَجَنَّنتِ مِنْ أَعْنَابٍ وَٱلزَيْتُونَ وَٱلرُمَّانَ مُشْتَبِهُ وَعَيْرَ مُتَشَنِيةٍ انظُرُوا إِلَى تُمَوِي إِذَا آتَمَرَ وَيَتَعِبُهُ إِذَى أَنْ مُوال وَجَنَّنتِ مِنْ أَعْنَابٍ وَٱلزَيْتُونَ وَٱلرُمَّانَ مُشْتَبِهُ وَعَيْرَ مُتَشَنِيةٍ انظُرُوا إِلَى تَمَوهِ إِذَا أَتْمَرَ وَيَتَعِبُهُ إِذَا أَنْ دَانِيَةً وَجَنَّنتِ مِنْ أَعْنَابٍ وَٱلزَيْنَوْنَ وَالرُمَّانَ مُشْتَبِهُ وَعَيْرَ مُتَشَنِيةٍ الظُرُوا إِلَى تُعَروه إِنَا أَنْ مَوْ وَيَعْبَوْنَ أَنْ أَنْ أَعْمَابِ وَالزَيْتُونَ وَالرَّانَ النظر – وإن كان لفظا مشتركا في لغة العرب بين الرؤية بالعين والتفكر والتدبر بالعقل<sup>3</sup> – إلى الجمال المبثوث في تلك المخلوقات وفي تركيبها العجيب الرؤية بالعين والتفكر والتدبر بالعقل<sup>3</sup> – إلى الجمال المبثوث في تلك المخلوقات وفي تركيبها العجيب بعملياته المختلفة.

<sup>1</sup>- وفي القرآن إشارة إلى أهمية ذلك الإشباع الذي يعتدل به الفكر في قوله تعالى: ﴿ وَأَصْبَحَ فَوَادُ أُمَّ مُوسى فارِغاً إِنْ كادَتْ لَتُبْدِي بِهِ لَوْلا أَنْ رَبَطْنا عَلى قَلْبِها لِتَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ القصص 10، يقول الزمخشري:<فارغا صفرا من العقل>، ويقول سيد قطب: << لا عقل فيه ولا وعي ولا قدرة على نظر أو تصريف>. أنظر حار الله الزمخشري، المرجع السابق، ج3، ص395. سيد قطب، المرجع السابق، ج5، ص2680.

<sup>2</sup> – فريدريش شيللر، رسائل في التربية الجمالية للإنسان، الرسالة الثالثة والعشرون، [د ط]، تر: الياس حاجوح وفاطمة الجيوشي، دمشق، منشورات وزارة الثقافة ص 186/185.



وبناء عليه على هذه الرابطة الوثيقة بين الفكر والجمال نجد أن الله عز وحل حعل من أساليب القرآن الكريم في الخطاب والذي له أثر بالغ في الاقناع مخاطبة العقل عن طريق الوحدان في الدعوة إلى الإيمان بوحود الله وعظمته وكمال صفاته وهو ما تضمنه قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدَ جَعَلْنَا فِي السَّمَآءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَهُمَا لِلنَّظِرِينَ ﴾ الحجر16، وقوله: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلأَرْضِ زِينَةً لَمَّا السَّمَآءِ بُرُوجًا وَزَيَنَةً هَا لِلنَّظِرِينَ ﴾ الحجر16، وقوله: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلأَرْضِ زِينَةً لَمَا لِنَجَلُوهُمُ أَيُهُمُ آحْسَنُ عَمَلًا ﴾ الكهف 7، وأيضا ما ورد في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَيْلَ وَٱلْحَمِيرَ لِنَجَلُوهُمُ أَيُهُمُ آحْسَنُ عَمَلًا ﴾ الكهف 7، وأيضا ما ورد في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَيْنَا ما يَعْلَى وَٱلْحَمِيرَ لا محمد الايات من طور النظر الذي تدركه الحواس إلى طور التفكير الذي يدركه العقل، ثم تكون حلاصة هذه الآيات من طور النظر الذي تدركه الحواس إلى طور التفكير الذي يدركه العقل، ثم تكون حلاصة هذه العمليات الإدراكية جميعا الانتقال إلى طور الإيمان بالله تعالى اذي ركَب الانسان هذه التركيبة العجيبة وبثً فيه هذه القوى المختلفة المؤتلفة في الآن ذاته.

أما من حيث **الحكم على الجميل** فكما أن العقل يقدر على النظر والتأمل والتحليل والتركيب وكذا التمييز بين الصواب والخطأ والحق والباطل، فإن من خصائصه القدرة على التمييز بين الجميل والقبيح، والحسن والأحسن والطيب والخبيث..الخ، وهذه الوظيفة التمييزية للعقل التي يليها الحكم هي أرقى العمليات العقلية لأنها عملية فهم ووعي يتحاوز فيها العمليات الذهنية الأولية التي يُكوِّن فيها صورة ذهنية إلى التقييم والتمييز ومن ثم الحكم بالجمال أو بالقبح على الموضوع<sup>1</sup>.

و لأن للوجدان (العواطف)دور أساسي في الحكم إلى جانب العقل المفكر، إذ تشكل العواطف الركن الثاني الأساسي في التركيبة الإنسانية؛ ذلك ألها مصدر توازنه النفسي إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله<sup>2</sup> كان لزاما علينا معرفته لمعرفة، مدى الوحدة والتكامل بينهما في إصدار العقل لأحكامه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- مصداقا لقوله صلى الله عليه وسلم:« ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب». صحيح البخاري، ك: الإيمان، ب: فضل من استبرأ لدينه، رقم 52، ج1، ص 20.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- هذا العقل الذي يسميه القرآن اللب أو اولوا الألباب، يقول العقاد «يخاطب فيه القرآن الكريم وظيفة عقلية تحيط بالعقل الوازع والعقل المدرك والعقل الذي يتلقى الحكمة ويتعظ بالذكر والذكرى.و خطابه خطاب لأناس من العقلاء لهم نصيب من الفهم والوعي أوفر من نصيب العقل الذي يكف صاحبه عن السوء ولا يرتقي إلى مترلة الرسوخ في العلم والتمييز بين الطيب والخبيث بين الحسن والأحسن في القول..»، المرجع السابق، ص9.

العواطف عبارة عن«استعداد نفسي يترع بصاحبه إلى انفعالات وحدانية خاصة، والقيام بسلوك معين حيال شيء، أو شخص، أو جماعة، أو فكرة»<sup>1.</sup> أي أنّها فطرة خلق الانسان مزودا بها، تختلف عن العقل من حيث طبيعتها، باعتبارها تشمل جميع الأحوال التي يقوى فيها شعور الانسان باللذة أو الألم، كالحب والبغض والسرور والحزن<sup>2</sup>...، وإن كانت لا تقل أهميتها عن أهميته، لألها أساس الحياة النفسية ومكون من أهم مكوناتها<sup>3</sup>، إذ الانسان لا يتحقق فيه معنى الإِنْس<sup>4</sup> إلا بتلك المشاعر، وذلك الوحدان، وتلك الانفعالات المتزنة أحيانا والمضطربة أحيانا أخرى.

إن أصل العواطف كلّها عاطفتين اثنتين<sup>5</sup>: عاطفة الحب وعاطفة البغض؛ أما الأولى فهي مصدر الانفعالات الإيجابية التي تدفع إلى تحقيق رغبات الإنسان وإرادته، أو إلى ما يحقق له اللذة والسرور والطمأنينة والأمن...، بينما الثانية هي مصدر الانفعالات السلبية التي تكون عكس رغباته، فتدفعه إلى الغضب والكراهية والحسد والحقد أو إلى ما يجلب له الألم والحزن والخوف...، ويبين علماء النفس أن الإنسان يتحقق له من التوازن والاستقرار بقدر ما يحصل من إشباع لعاطفة الحب والأمن منذ بداية تكوينه، فإن افتقد الأمن ولم يُحصِّل كفايته من الحب كان ذلك سببا رئيسا في اهتزاز نفسه، واضطراب سلوكه .

و على هذا الأساس فإن من حكمة الإله في خلقه لهذا الإنسان وحسن تقويمه له، أن جعل له عقلا يفكر ووجدانا يشعر، ولم يجعل لأحدهما سلطانا مطلقا على الآخر، بل جعل التناغم والانسجام والاعتدال بين وظيفتيهما هو قمة الجمال وأساس حسن التقويم الذي تتحقق بسوائه إنسانية الانسان، ومتى حدث الإفراط أو التفريط في أحدهما أو كِليهما ظهر الاختلال في تفكيره وأفعاله وسلوكه،



(لفصل (لثالث: ......

وذلك من حانبين اثنين: حانب بث القوة والحيوية والنشاط في العقل والفكر، حيث تعمل العواطف والوحدانات على ضخها في العقل فإذا به يندفع نحو الانجاز والفعل الايجابي والمبدع بقدر ما فيها من تلك العوامل قوة وحيوية ونشاطا، أو قد تفعل فعلا عكسيا إذا كانت تلك العوامل ضعيفة أو خاملة فيها.

و من الجانب الآخر للعواطف دورها الفعال في توجيه أحكام العقل وصرامته، بما تزوده به من ذوق إنساني رفيع يسمو بأحكامه إلى الأحكام الانسانية الراقية بقدر ما تمتلكه من وجدان عميق النظر في جمال الأشياء والأفكار<sup>1</sup>، ولولا الاعتدال والتوازن بين وظيفتيهما لكان الإنسان آلة صماء تنفذ المخطط الذي برمحت عليه بدقة وصرامة من غير اعتبار لمشاعره ودوافعه وأهدافه التي ينبغي أن تُكَيَّفَ أحكامه بما يحقق للإنسان استمرار وجوده ورقي إنسانيته، وبما يحفظ ويرتقي بعلاقاته الانسانية في الوقت ذاته، حاصة وألها بدورها (أي العواطف) موطن الشهوات والملذات فإذا تركت من غير رقابة العقل وتوجيهه أحيانا<sup>2</sup> مالت بصاحبها إلى براثن القبح والضلالات بمختلف أشكالها، ولذلك يزجر العقل وتوجيهه أحيانا<sup>2</sup> مالت بصاحبها إلى براثن القبح والضلالات بمختلف أشكالها، ولذلك يزجر العقل وتوجيهه أحيانا<sup>2</sup> مالت بصاحبها إلى براثن القبح والضلالات بمختلف أشكالها، ولذلك يزجر العقل وتوجيهه أحيانا<sup>2</sup> مالت بصاحبها إلى براثن القبح والضلالات بمختلف أشكالها، ولذلك يزجر العقل وتوجيهه أحيانا<sup>2</sup> مالت بصاحبها إلى براثن القبح والضلالات بمختلف أشكالها، ولذلك يزجر العقل وتوجيهه أحيانا<sup>2</sup> مالت بصاحبها إلى براثن القبح والصلالات بمختلف أشكالها، ولذلك يزجر العقل وتوجيهه أحيانا<sup>2</sup> مالت بصاحبها إلى براثن القبح والصلالات بمختلف أشكالها، ولذلك يزجر المي قوله: **إن**َّ شَحَرَّ ٱلدَّوَانِ عِندَ ألشَّ ٱلْبُكَمُ ٱلَذِينِ كَالَة مُنها ألمَكَم ألَذِينَ مَع منه العقل المنطقي الفكري الما عراب فوله عز وحل: **أولَقَدَ دَ**ذَانَ لَكَمَ مُأَنَكَمُ ألَذِينَ كَالَة مَنْ ألمَة أولَيْكَ كَالاً مَنْ ألمُ ألمُ ألمَة أولاتِك كَالاً مُنهم أضراً أولتها كه أو العقل العاطفي كما في قوله عز وحل: **أولَقَدَ د**َرانَا لِحَمَهُ ألمَاتُ أولَيْكَ كَالاً مُنْ أولاتِك هُم أضراً أولاتيك هم ألفنفِلُونَ يها ولمُنه أكم أضرار أولاته ماذات والي ألمان الا المائلة أولاتك كالانفيون بي أولان أله ما الألفونون العال الا ما طفي إلا ماله الأمر ألكان ألمان الله ما المائلة أولاتك كالانفيو في ألفكم ألفي أولاتك ألفولوني ألفونونون

إن أجمل ما تؤديه العواطف من دور هي أن تكسب العقل انسانيته وروحه اللتين من خلالهما تحتفظ حياة الانسان بروائها ونداها وحيويتها، فإذا فقد العقل هذا السند العاطفي وتلك المشاعر لم

<sup>2</sup> – أقول أحيانا لأن ذلك لا يلغي الأصل الذي وجدت عليه، وهو ما دل عليه علماء بيولوجيا الأعصاب الذين يشيرون إلى أسبقية القلب في الظهور على العقل عند تخمينهم السبب الذي جعل التطور يمنح المشاعر ذلك الدور المركزي في النفس البشرية، ويقولون أن المشاعر ترشدنا وتوجهنا عند مواجهة المحن أو مهام أهم من أن تترك للفكر وحده.و يضرب لنا مثلا في الأب الذي يخاطر بحياته في البحر من أجل إنقاذ ابنه الحبيب من الغرق، هو الذي يدفع الأب للتغلب على اندفاعاته نحو إنقاذ نفسه، ومن منظور التفكير تعتبر التضحية بالذات غير عقلانية، أما يمنظر القلب فهي العمل الوحيد الذي لا يجب فعل سواه. أنظر: دانيال حولمان، ذكاء المشاعر، تر: هشام الحناوي،[دط]،( مصر : دار هلا، 2004م)، ص26.

<sup>3</sup>- أي العقل العاطفي والعقل المنطقي، كما يقول علماء النفس. أنظر: دانيال جولمان، المرجع السابق، ص 36.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- علي الجارم، المرجع السابق، ص 169.

يفقد فقط دافعا قويا لنشاطه وابداعه بل يفقد أيضا البوصلة الموجهة له إلى ما يحفظ للحياة ليس بقاءها وحسب بل ورقيها وإنسانيتها، فتتحول حياته إلى وجود مادي ألي يكاد يفقد فيه كل خصائصه الحيوية، من جهة أخرى يفقد العقل بانعدام الاشباع العاطفي الاعتدال في أحكامه فيجور ويدمر بحكمه المجرد ما جاء أصلا لبنائه وارتقائه وهو الانسان ووجوده الإجتماعي والحضاري.

كما أن العقل يكسب العواطف ميزانا دقيقا يضبطها من الإفراط الذي يهوي بما إلى درك الهوى والشهوات حيث تفقد الانسان اتزانه، وهو ما يؤديه الجمال من دور كبير متبادل بين العواطف والعقل، وإن فقدان انسان هذا العصر لهذه القيمة لهو الذي آل بكرامته أن تمدر، ولوجوده أن يهدد. و عليه فالعقل في هذه العملية ( الحكم الجمالي) شريك الوجدان في الحكم، ذلك أن الإنسانوحدة واحدة متكاملة لا يستقل فيها العقل عن الوجدان، ولا الوجدان عن العقل بالحكم<sup>1</sup>، فرغم أن هناك فرقا وفاصلا بين الشعور بالجمال والحكم عليه إلا أن هذه العملية تحدث بشكل متداخل لا يكاد والأشياء فتُحدث فيه اللذة والرضا أو تُحدِث الألم والنفور، والعقل يحكم بذلك، لأنه هو المخول يدرك فيه الفاصل بينهما، لأن الشعور الذي يتلقى صور الجمال في الأقوال والأفعال والأفكار يدرك منه الغاصل بينهما، لأن المعر الذي يتلقى صور الجمال في الأقوال والأفعال والأوكار والأشياء فتُحدث فيه اللذة والرضا أو تُحدِث الألم والنفور، والعقل يحكم بذلك، لأنه هو المخول يصدرها أحكاما عشوائية، بل أحكاما منضبطة لامتلاكه مقومات أو معايير الحكم الجمالي، لا على التنظيم والتنسيق والتعديل والتركيب المتوازن والمتاغم بين الأشياء والقدرة على الحكم الجمالي من قدرة الجميل والقبيح وهو ما تحدثنا عنه سابقا.

المطلب الثاني: الجمال والحرية:

ترتبط الحرية بالجمال من وجهين اثنين: **أولهما** جهة <sup>س</sup>مو الانسان بالمقومات التي تؤهله لبلوغ مقام الانسانية التي كرمه الله بها، والتي تعد الحرية واحدا من عناصرها المهمة.

أما **الثانية** فتتمثل في تثبيت فكرة السمو بتحرر الفعل الانساني المتجاوز فكرة الإلزام الخارجي إلى حقيقة الالتزام من الداخل.

<sup>1</sup>- انظر : توفيق الطويل، المرجع السابق، ص395.



وعليه رغم تعدد تعريفات الحرية من أوجهها المختلفة<sup>1</sup>، فإن التركيز في هذا الموضع سيقتصر على معناها النفسي الأخلاقي، باعتبار<sup>ه</sup>ما يخدمان الفكرة التي قدمت بما للموضوع.

جاء في تعريفها ألها: «حالة شخص لا يُقْدم على الفعل إلا بعد التفكير فيه سواء كان ذلك الفعل خيرا أو شرا»<sup>2</sup>، أي ألها حالة من التعقل لدى الانسان يوازن فيها بين الأمور التي ينشغل بها الفكر قبل أن يقبل على الفعل سواء كان خيرا أو شرا، أي ينتفي فيها الاندفاع اللاشعوري، وتتحقق فيها المسؤولية الأخلاقية والقانونية<sup>3</sup>.

وقيل أيضا:« حالة إنسان يحقق بفعله ذاته من جهة ما هي عاقلة وفاضلة»<sup>4</sup>، أي ألها تعبر عن طبيعة الرفعة والسمو الانساني اللذين تتصف بهما الذات، وتنبثق منهما كل أفعالها العاقلة<sup>5</sup>.

يتعين من هذه التعريفات قيمة الحرية كمقوم أساسي من مقومات الانسانية، من حيث تدرك بها الذات قيمتها، وتتأكد قيمة الفعل القاصد المتولد عنها، وتتعمق ضرورة وأصالة المسؤولية المقابلة لهذه الحرية.

من هذا المنطلق نلج إلى تجلية العلاقة الرابطة بين هاتين القيمتين الحرية كمقوم إنساني، والجمال كقيمة إنسانية فطر الله الانسان على حبه والاحساس به، والقدرة على التعبير عنه، تبرز من ارتباطهما تلك الطبيعة السامية في الانسان، التي لا يفتأ هذا الأخير يعمل على بلوغها بإخراجها من القوة إلى الفعل، من خلال الاختيار الحر للفعل الجميل والفكرة الجميلة والسلوك الجميل الذي يليق يمن تحمل الأمانة عن الله عز وجل بإرادة حرة كاملة.

يعمل الجمال باعتباره قيمة معيارية على توجيه اختيارات الانسان الحرة نحو الايجابية وصرفه عن الاختيارات السلبية الناتحة عن الانفعالات المختلفة التي تؤثر على النفس؛ من غضب وخوف وغيرة وكراهية وحقد...، حيث تُشَّكل هذه الاخيرة إكراهات ضاغطة على النفس أو الوجدان مما

<sup>1</sup> - كالبعد الاجتماعي، البعد السياسي، البعد المدني
 <sup>2</sup> - جميل صليبا، المرجع السابق، ج1، ص463.
 <sup>3</sup> - أنظر: جميل صليبا، المرجع نفسه، ج1، ص463.
 <sup>4</sup> - جميل صليبا، المرجع نفسه.



يمنع العقل من التفكير الحر والسليم، وبالتالي الحكم الايجابي السليم، لذلك فالله عز وجل لمَّا جعل للإنسان العقل الذي يمارس عملية التعقل والتفكر قبل أن يصدر أحكامه أو أفعاله، زوّده أيضا بمؤهِّل آخر مكمل لتلك العملية السابقة وهو التذوق الجمالي الذي يحرر الوجدان والشعور من تلك الإكراهات والضغوط الداخلية التي تمنعه من الرؤية الواضحة والفعل السديد، بما يكشف عن القيمة الذاتية للأشياء، أي يمكّنه من تذوق جمال احتياراته أو قبحها، وبالتالي إدراك قيمة احتيار الفكرة الجميلة والفعل الجميل بعيدا عن التشويش الحاصل من تلك الضغوط الحاجبة للقيمة الذاتية لهما، وهو ما يشكل تلازما منطقيا بين العمليتين؛ عملية التعقل التي تنظر في الأفكار والأفعال من جهة المنطق السليم والمنهج السليم، ...، وعملية التذوق التي يدرك من خلالها جمال الأفكار والأفعال أو سماجتها وقبحها، إذ تشكلان معاجالة تحرر كامل للفكر والوجدان معا قبل الاقدام على أي فعل، أو أي حكم، أو أي سلوك، حتى تتوفر لهما الشروط اللازمة التي تسمو بالإنسابي من المستوى الأدبي لوجوده (الفسيولوجي)، أين يكتف بتحقيق حاجاته الضرورية التي تحقق له مجرد الوجود، إلى المستوى الأعلى حيث يختار لوجوده أرقى الوجود، ولفعل أجمل الأداء وأحسنه، ولحياته أكرم حياة وأطيبها، بما يليق به كمكلف ومؤتمن على الأداء الأمثل للأمانة التي تحملها، وبالمقابل مسؤوليته الكاملة الأحلاقية عنها، وبما يكشف بدوره عن تلك الذات الفاضلة التي ميزها الله عن سائر المخلوقات، وهو ما قد نستخلصه من ربط القرآن الكريم بين الجمال وبين الأخلاق بشكل مباشر في مواضعها السبعة (الصبر الجميل- الصفح الجميل-الهجر الجميل – التسريح الجميل)، وفي مواضعها الأحرى حيث أشار إلى ذلك بالحسن والزينة...

و بذا يصبح الجمال ضابطا للحرية<sup>1</sup> من خلال توجيهها نحو الإيجابية<sup>2</sup>؛ فيضبط تحررها، ويرتقي باختيارالها، حتى يصبح المسار الانساني كله منظومة من الإرادات الحرة المنظمة والجميلة التي ترتقي به

<sup>1</sup> – لا بد من الإشارة هنا إلى مبحث الحرية في علم الكلام الذي صرفه المتكلمون عن هذا المعنى، من خلال مبحث الجبر والاختيار، والجدل الدائر بينهم في هذا الموضوع، حيث أُهدر – حسب تصوري – هذا المعنى في خضم تلك النقاشات والخلافات حول هل للإنسان إرادة حرة أم لا؟ وإذا كانت له إرادة حرة فهل يؤدي ذلك إلى تعدد الإرادات مما يفضي إلى وجود فاعلين اثنين...الخ من الجزئيات التي تولدت حول هذا الموضوع، مما أدى إلى تراجع في الفعل الانساني في مجالات الحياة المحتم من الفوم في النين...الخ من الجزئيات التي تولدت حول هذا الموضوع، مما أدى إلى تراجع في الفعل الانساني في مجالات الحياة المختلفة، حيث ركنت الفهوم في الجزئيات التي تولدت حول هذا الموضوع، مما أدى إلى تراجع في الفعل الانساني في مجالات الحياة المختلفة، حيث ركنت الفهوم في الواقع العملي إلى نوع من التواكل والجمود في حركة الأفعال التي عليها ينبني موضوع في غاية الأهمية والخطورة، سواء من الناحية النظرية أو العملية وهو تأمين الانسان على أداء أمانة تعمير الأرض والخلافة فيها بأمر الله عز وجل، وهو ما يلح علينا للنظر محددا في الناحية الخلفية وحركة الأفعال التي عليها ينبني موضوع في غاية الأهمية والخطورة، سواء من الناحية الواقع العملي إلى نوع من التواكل والجمود في حركة الأفعال التي عليها ينبني موضوع في غاية الأهمية والخطورة، سواء من الناحية النظرية أو العملية وهو تأمين الانسان على أداء أمانة تعمير الأرض والخلافة فيها بأمر الله عز وجل، وهو ما يلح علينا للنظر محددا في هذا الموضوع نظرا يعيد للفعل الإنساني حيويته ونشاطه الذي يتطلبه أداء المهام الموكلة.



عن اختيار القبيح أو التفكير فيه، وهو ما ينبئ عن رفعة القيم التي تحكم إنسانها وتوجه مقاصده، ذلك أن الله يريد من الانسان أن يفعل الجميل والخير، ويترفع عن الشرور والقبائح لتحقيق الغاية الاسمى التي خلق من أحلها وهي عبادة الله وتعمير الأرض والاستخلاف فيها .

و هذه الجرية المنضبطة بالجمال هي من أهم المقومات والعوامل في الوقت ذاته التي تدفع بإرادة الانسان نحو تحقيق وجوده الفعل بالأداء الأمثل للأمانة التي تحملها، ودون هذه الحرية وذلك الجمال يبقى الفعل الانساني عرضة للعشوائية أو الهوى في جانبه المقاصدي خاصة، لأن عنصر الحرية إذا لم يُحكم بموجه روحي وإنساني سام سيعمل دون معيار ضابط وموجه وذلك مدخل الانحراف ومحض الفساد، وما الواقع المتردي الذي آلت إليه الإنسانية في عصرنا هذا إلا شكل من أشكال هذا الغياب للقيمة المعيارية الموجه للفعل الانساني.

المطلب الثالث: الجمال والأخلاق:

ارتبط مبحث الجمال بالأخلاق ارتباطا وثيقا منذ القديم، منذ جعل سقراط<sup>1</sup> جمال الإنسان الظاهر ما هو إلا انعكاس لجمال باطنه جمال الأخلاق والفضيلة اللذين تتصف بمما نفسه<sup>2</sup>.

وجعل أفلاطون<sup>3</sup> له دورا بالغ الأهمية في تربية الشباب وتمذيب أخلاقه، فيكتسب حلو الشمائل، يميز بين حسن الأشياء وقبيحها، فينشأ صالحا شريفا، وهو ما تفعله الموسيقي، من خلال الإيقاع والتناغم اللذين يستقران في أعماق النفس ويتأصلان فيها، فيبثان فيها ما صحباه من الجمال<sup>4</sup>.

<sup>1</sup>- سقراط : فيلسوف اليونان الكبير، ولد بآتيكا عام 470 ق م، لم يكتب سقراط شيئا مباشرا لأنه عاش فلسفته بدل أن يكتبها، لذلك يعرف سقراط من خلال مأثورات كثيرة ترسم مساره وفلسفته، أقدمها ما جاء في مسرحية الغيوم لأرسطوفانس، ثم جاء بعدها أشهرها وهي محاورات تلميذه أفلاطون؛ فيدون المأدبة وثياناتوس، ثم تأتي في المقام الثاني المأثورات لكزينوفون مات في أثينا عام 309 ق م. جورج طرابيشي، المرجع السابق، ص 365. <sup>2</sup>- أنظر :أميرة حلمي، المرجع السابق، ص 28 – 31.

<sup>3</sup>- أفلاطون Platon :(Plator ق م- 347 ق م) فيلسوف يوناني، مؤسس المثالية المطلقة، ألف أكثر من 30 محاورة، منها (السفسطائي والجمهورية، فيدروس لأفلاكون عن الجمال) لتفسير الوجود، أنشأ نظرية عن الوجود الصور الخالدة، سماها" المثل" ووضع في مقابل "المثل" الذي وحده بالمادة والمكان. روزنتال، الموسوعة الفلسفية، ط3، تر: سمير كرم(بيروت:دار الطليعة، (1987)، ص 40. الموسوعة الفلسفية المختصرة، [دط]، نقلها عن الإنجليزية: فؤاد كامل وآخرون، مر: زكى نجيب محمود، ( بيروت: دار القلم، [دت])، ص56.

4- أفلاطون جمهورية أفلاطون، ترجمة: حنا خباز، [دط] ( المقتطف والمقطم، 1929م)، ص77



فهو يرى أن سماع الإيقاع الموسيقي والتناغم بين وحداهما مع ما تحمله من نغم جميل وما تغمر به الروح من بمجة وسرور، كل ذلك يهذب من نفس السامع من خلال إحداث تآلف وتناغم وانسجام وتوافق بين قواها المختلفة كما حدث بين الوحدات الموسيقية المختلفة فاخرجت ذلك اللحن المتناغم الذي يغذي النفس بذلك النغم فينشأ الفرد سويا وصالحا وشريفا بفضل الجمال الذي اكسبه إياه ذلك الفن الرفيع.

أما أرسطو<sup>1</sup>، فرغم أنه ركز في فلسفته على دور الفن في تنمية الذوق الجمالي الذي احتفى به كثيرا، إلا أنه لم ينف دور الجمال والفن التربوي خاصة في التهذيب الأخلاقي من خلال عملية التطهير التي تقوم بما التراجيديا<sup>2</sup>، وفن الموسيقى التي رأى« ألها قادرة على أنْ تُكَيِّف الأخلاق النفسانية ببعض الصفات والمزايا، وبما ألها تستطيع أن تأتي هذا الفعل، فقد أضحى جليا أنه لا بد من حمل الأحداث على تحصيلها ولا بدّ من تمذيبهم بها»<sup>3</sup> ولذلك التأثير الايجابي البالغ الأهمية للموسيقى والتراجيديا والفن عموما على النفس يوجب أرسطو على المعليمين أن يُعلموها من هم تحت تربيتهم ورعايتهم حتى تتهذب بها أنفسهم وينشؤون نشأة سليمة.

أما في الفلسفة الحديثة فقد فُصل فيها بين الجمال والأخلاق، حيث تحرر الجمال من كل غاية أخرى غير التعبير عنه والاحتفاء بالذوق الجميل واللذَّة التي تصدر عنه، وكان ذلك على يد الفيلسوف الألماني كانط<sup>4</sup>، الذي ختم درسه للحكم الجمالي في كتابه ملكة نقد الحكم بأن «الجميل هو رمز الخير الأخلاقي»<sup>5</sup> لا لأن الأخلاقي والجميل شيء واحد، ولكن للشبه بينهما من جهة الفكرة

<sup>1</sup> – أرسطو: Aristote قم/ 322 قم)، من أعظم نوابغ النظر العقلي في تاريخ الفكر اليوناني، مؤسس علم المنطق، انتقد نظرية المثل الأفلاطونيةله، ميز في الفلسفة بين الجانب النظري الذي يتناول الوجود ومكوناته وعلله وأصوله، والجانب العملي الذي الذي يتناول النشاط الانساني، والجانب الشعري الذي يتناول الابداع.له عدّة مؤلفات منها "ما بعد الطبيعة"، "السماع الطبيعي" و"الأرغانون"، "الأخلاق النيقوماخية"، كتاب "النفس". أنظر : روزنتال، المرجع السابق، ص 19–20. جورج طرابيشي، المرجع السابق، ص 52–57.

<sup>2</sup> - أنظر أميرة حلمي،، <u>فلسفة الجمال أعلامها ومذاهبها</u>، ص 79.

<sup>3</sup>- أرسطو، <u>السياسات،</u> تر وتع، أغسطين بربار البولسي، (بيروت، اللجنة الدولية لترجمة الروائع الإسانية، 1957)، ص 436. <sup>4</sup>- إيمانويل كانط Immanuel Kant: (1724م-1804م)، فيلسوف وعالم ألماني، ذو نزعة عقلية تامة، من أهم مؤلفاته: "نقد العقل الخلق"، " نقد العقل العملي"، نقد ملكة الحكم" في هذه المؤلفات تعرض كانط للنظرية النقدية في المعرفة والأخلاق وعلم الجمال ونظرية ملاءمة الطبيعة. ا<u>لموسوعة الفلسفية المختصرة</u>، ص229-340.

<sup>5</sup>- إمانويل كانط، المرجع السابق، ص 291.



المجردة التي يشتركان فيها<sup>1</sup>، أي ألهما يشتبهان على المستوى النظري في عدة نقاط مثَّل لها للبيان بعناصر أ<sup>هم</sup>ها: 1) الجميل يسر مباشرة، وكذلك اللأخلاقي.2) ) الجميل يسُرُّ بغض النظر عن كل منفعة وكذلك اللأخلاقي3) حرية االمخيلة4)المبدأ الذاتي في الحكم على الجميل كمي أي صادق بالنسبة للجميع<sup>2</sup>.

إذا تجاوزنا هذه الأقوال للكشف عن العلاقة بين الجمال والأخلاق في التصور الإسلامي، فهل ثمة رابط يجمعهما؟ أم أن القيمة الأخلاقية والقيمة الجمالية، رغم ألهما تخرجان من مشكاة القيم المعيارية إلا ألهما مختلفتان، بل ومتنافرتان؟

قبل الحديث عن العلاقة بين الجمال والأخلاق في التصور الإسلامي ما المقصود بالأخلاق أهي الأفعال الصادرة عن الإنسان أم أن تلك الأفعال هي ثمرة الخلق ؟

يعرف ابن مسكويه<sup>3</sup>الخُلق بأنه:«حال للنفس داعية لها إلى أفعالها من غير فكر ولاروية وهذه الحال تنقسم إلى قسمين: منها ما يكون طبيعيا من أصل المزاج، ..ومنها ما يكون مستفادا بالعادة والتدرب وربما كان مبدؤهب الروية والفكر ثم يستمر عليه أولا فأولا حتى يصير ملكة وخلقا ».<sup>4</sup>

أما الغزالي فيعرفه بأنه: « عبارة عن هيئة في النفس راسخة عنها تصدر الأفعال بسهولة ويسر من غير حاجة إلى فكرو روية، فان كانت الهيئة بحيث تصدر عنها الأفعال الجميلة المحمودة عقلاً وشرعاً، سميت تلك الهيئة خلقاً حسناً، وإن كان الصادر عنها الأفعال القبيحة سميت الهيئة التي هي المصدر خلقاً سيئا.»<sup>5</sup>

<sup>1</sup> - إمانويل كانط، المرجع السابق، ص292.
 <sup>2</sup> - إمانويل كانط، المرجع نفسه، ص 292.
 <sup>3</sup> - إمانويل كانط، المرجع نفسه، ص 292.
 <sup>4</sup> - ابن مسكويه : هو أحمد بن محمد بن مسكويه، أبو علي، (ت 421ه)، من علماء وفلاسفة الفرن الرابع الهجري، أحذ العلم من مصادره الأصلية النقل والعقل، تشبع بالفلسفة اليونانية، قرن الحكمة بالشريعة، وألف الكثير من الكتب منها: "ترتيب السعادة"، مصادره الأصلية النقل والعقل، تشبع بالفلسفة اليونانية، قرن الحكمة بالشريعة، وألف الكثير من الكتب منها: "ترتيب السعادة"، مصادره الأصلية النقل والعقل، تشبع بالفلسفة اليونانية، قرن الحكمة بالشريعة، وألف الكثير من الكتب منها: "ترتيب السعادة"، المحتصر في صناعة العدد"، "كتاب الأشربة"، "كتاب في الأدوية المفردة"، "تمذيب الأخلاق وتطهير الأعراق"، "تجارب الأمم"... خبير في الحكمة والطب، والتربية والأدب، والتاريخ خاصة تاريخ الدولة العباسية. أنظر: ابن مسكويه، تمذيب الأخلاق، "لحام أربيروت: دار الكتب العلمية، 1405هـ/ 1985م)، ص أ- ب.
 <sup>4</sup> - ابن مسكويه، المرجع نفسه، ص 105.



وقولهما: الخُلُق حال أو هيئة للنفس أي: الكيفية النفسانية أو الطبيعة التي تكون عليها النفس بحيث تبعث على الأفعال الصادرة عن الإنسان حسنة كانت أو فبيحة. هذه الأفعال الصادرة عن النفس تحدث بسهولة ويسر ودون تكلف.

و قد جعلها الغزالي هيئة راسخة، أي ثابتة حتى لا تكون مؤقتة أو ظرفية، أي مركوزة في النفس لا طارئة عليها بعوامل خارحية، وهذا يشير إلى أن الخلق يوجد مع الإنسان، ويظهر عندما تصدر الأفعال عن صاحبها.

أما **طه عبد الرحمن <sup>1</sup>**فإنه يعرفها بقوله:« الأخلاقية ما به يكون الإنسان إنسانا»<sup>2</sup> فهو يرتقي بجا إلى أفق أعلى حيث لا يتوقف عند كونما حال من أحوال النفس، وإنما يجعلها أخص خصائص الإنسانية، أي أن هذه الأخيرة متوقفة على الأخلاق توجد بوجودها وتنتفي بعدمها وتنقص إذا أصابحا خلل، أي أن العلاقة بينهما هي علاقة تلازم، أي أن الإنسانية التي تميز الانسان عن الحيوان تقتضي تحقق العنصر الأخلاقي فيها الذي يدرك به الخير والشر، باعتبار أن تلك التركيبة التي تتحقق بالعقل والحرية والإرادة تظل مفتقرة إلى الشق الآخر الروحي من عناصرها الذي يكسبها التميز التام والإنسانية الكاملة، والذي يرجع في أصله إلى نفخة الروح<sup>6</sup> التي كرم الله بجا هذا المخلوق ورفع قدره على سائر المخلوقات الأخرى، فاكتسبت بذلك أصالتها في هوية الإنسان وشخصيته، بحيث أنه لو ساءت أخلاقه لعد لا في الأنام، وإنما في الأنعام<sup>4</sup>.

و لذلك أردف قائلا: « لذا ينبغي أن تتحلى الأخلاقية في كل فعل من الأفعال التي يأتيها الإنسان مهما كان متغلغلا في التجريد، بل تكون هذه الأفعال متساوية في نسبتها إلى هذه الأخلاقية،

<sup>1</sup> - طه عبد الرحمن: (1944م)، مفكر وفيلسوف مغربي، رائد المنطق والأخلاقيات، له عدة مؤلفات منها: "تحديد المنهج في تقويم التراث"، " اللسان والميزان التكوثر العقلي"، " روح الدين"، "سؤال الأخلالاق "، سؤال العمل"، "روح الحداثة". <sup>2</sup> - طه عبد الرحمن، المرجع السابق، ص 14. <sup>3</sup> - أنظر: مرتضى مطهري، <u>الوحي والنبوة</u>، ص25. <sup>4</sup> - أنظر: طه عبد الرحمن، المرجع السابق، ص 51، وما بعدها، وأزعم أن هذه الفكرة قد ألمح إليها و لم يفصلها ابن مسكويه في كتابه تمذيب الأخلاق وتطهير الأعراق عندما تحدث عن أفعال الإنسان التي يرتقي بما من البهيمية إلى الإنسانية في قوله" والإنسان إذا نقصت أفعاله وقصرت عما حلق له أعني أن تكون أفعاله التي تصدر عنه وعن رويته غير كاملة أحرى بأن يحط عن مرتبة الإنسانية إلى مرتبة البهيمية." ص 7.



حتى إنه لا فرق في ذلك بين فعل تأملي مجرد وفعل سلوكي محسد.»<sup>1</sup> .

فهو بناء على هذا التحديد يعد أفعال الإنسان كلها الفكرية والسلوكية هي مجال تجل الأخلاق ضرورة لا تحسينا، بحيث يتوقف عليها وجود الفعل الإنساني، لا لأنها من التحسينيات التي يتزين بها كل من تاقت نفسه إلى التزين بالكماليات بعد أن حَصَّل من الضروريات التي يتوقف عليها وجوده في الحياة.

إنَّ الأخلاق بمذا المعنى هي عنصر أصيل في تسوية الإنسانية، تكتمل بوجودها وتنقص بفقدالها<sup>2</sup>, وحد فاصل بين الحيوانية والانسانية، وقد أوجدها الله في الانسان حين خلقه، تلك الخصائص والتي تترأسها الاخلاق التي جعله الله مستحقا للتكريم والتقدير لأحلها، فاسجد له ملائكته كما تجلى في قوله تعالى ولَقَدَّ خَلَقَّنَ حَمَّمَ ثُمَّ صَوَّرَ نَكُمَ ثُمَ قُلْنَا لِلْمَلَتَ كَمَ أَسَجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّآ إِئِلِيسَ لَرَ يَكُن قوله تعالى ولَقَدَ خَلَقَّنَ حَمَّم ثُمَّ صَوَّرَ نَكُم ثُمَ قُلْنَا لِلْمَلَتَ كَمَ أُسَجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَا إِئِلِيسَ لَرَ يَكُن قوله تعالى ولَقَدَ خَلَقَّنَ حَمَّم ثُمَ صَوَّرَ نَكُم ثُمَ قُلْنَا لِلْمَلَتَ كَمَ أُسَجُدُوا لِآدَم فَسَجَدُوا إِلَا إِئِلِيسَ لَرَ يَكُن قوله تعالى ولقد تعالى في تعالى في تعالى في تعالى في العائلا: «وعلى أية حال فإن محموع مِنَ ٱلسَّنِعِدِينَ ﴾ الأعراف11، وقد علق سيد قطب عليها قائلا: «وعلى أية حال فإن محموع النصوص القرآنية في خلق آدم عليه السلام، وفي نشأة الجنس البشري، ترجح أن إعطاء هذا الكائن حصائصه الإنسانية ووظائفه المستقلة، كان مصاحبا لخلقه، وأن الترقي في تاريخ الإنسان كان ترقياً في بروز هذه الخصائص ونموها وتدريبها واكتسابها الخبرة العالية»<sup>3</sup>، وهو ما تضمنه قوله عليه الصلاة والسلام: « بعثت لأتم حُسْنَ الأخلاق»<sup>4</sup>. فهو لم يتحدث عن ايجاد الأخلاق، لأنها موجودة أصلا

<sup>2</sup>-لقد أشار الدكتور طه عبد الرحمن إلى أنه أول من تفطن إلى هذه الرابطة الأصيلة بين الانسانية والأخلاقية، وأرى – في حدود ما اطلعت عليه- أنه ليس أول من تحدث عن الأخلاق ألها جزء من التركيبة الإنسانية تكتمل بوجودها وتبقى ناقصة بفقدالها، بل هو أول من طرح الموضوع وناقشه في دراسة علمية مستقلة، وقد سبقه في الإشارات إلي كولها أس جوهري في تلك التركيبة الانسانية بعض العلماء والفلاسفة ككنط، في دراسة علمية مستقلة، وقد سبقه في الإشارات إلي كولها أس جوهري في تلك التركيبة الانسانية بعض العلماء والفلاسفة ككانط، في دراسة علمية مستقلة، وقد سبقه في الإشارات إلي كولها أس جوهري في تلك التركيبة الانسانية بعض العلماء والفلاسفة ككانط، في كتابه نقد العقل العملي، تر: غانم هنا، ط1، (بيروت، المنظمة العربية للترجمة، توزيع:مركز دراسات الوحدة العربية، 2008)، ص 99، وابن مسكويه، في كتابه تهذيب الأخلاق وتطهير الأعراق، ص6، والغزالي في كتابه إحياء علوم الدراسات الوحدة العربية، 2008)، ص 99، وابن مسكويه، في كتابه تهذيب الأخلاق وتطهير الأعراق، ص6، والغزالي في كتابه إحياء علوم الدراسات الوحدة العربية، 2008)، ص 99، وابن مسكويه، في كتابه تهذيب الأخلاق وتطهير الأعراق، ص6، والغزالي في كتابه إحياء علوم الدين، ج3، ص52 وعبد الله دراز، في دستور الأخلاق في القرآن الكريم، تح/ تع: عبد الصبور شاهين، [دط]، ( إحياء علوم الدين، ج3، ص52 وعبد الله دراز، في دستور الأخلاق في القرآن الكريم، تح/ تع: عبد الصبور شاهين، [دط]، ( ومكارمها، ط5، ([دب]: دار البحوث العلمية، [دت])، ص 26 وما بعدها. وأيضا علال الفاسي كتابه مقاصد الشريعة ومكارمها، ط5، ([دب]: دار الغرب الإسلامي، 1963)، ص 195–196.

<sup>4</sup>- مالك بن أنس، الموطأ، [دط]، تخ وتع: محمد فواد عبد الباقي، (دار إحياء التراث العربي، بيروت، 1406ه-1985م)، ك: حسن الخلق، ب: ما جاء في حسن الخلق، ر: 8، ص 902.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- طه عبد الرحمن، المرجع السابق، ص 14-15.

كخاصة من خصائص الإنسانية لها القدرة على التمييز بين الخير والشر<sup>1</sup>، وإنما لخص في الحديث الغاية التي بعث لأجل تحقيقها وهي إتمام مكارم الأخلاق وفي رواية مالك حسنها، وإنّ تتمة الشيء هو بلوغ الغاية منه<sup>2</sup>، أي أن تفعيلها وتزكيتها وإكسابها كمالها الذي تبلغ به مقام الحسن والجمال، هو الذي أُوكل إلى الفعل الانساني، والذي على أساسه يكون المدح والذم والثواب أو العقاب.

بذلك تكتسب الأحلاق، التي هي بوصلة الفعل الانساني، قيمتها الذاتية، من حيث ألها حد فاصل بين أفق الانسانية وأفق البهيمية، غرضها هو (إبعاد تصرف نفس الانسان عن همج الحيوان لذلك ذم الله الذين لم يتخلقوا بخلق الانسان قال وَلَقَدَ ذَرَأْنَا لِجَهَنَمَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلجِّنِ وَٱلْإِنسِ لَهُمُ قُلُوبٌ لَا يَفَقَهُونَ بِهَا وَلَهُمَ أَعَيْنُ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ ءَاذَانُ لَا يَسَعَعُونَ بِهَا أُولَتِيكَ كَالأَنْعَكِر مَل هُمُ أَصَلُ

من هنا نتحول إلى الشق الثاني من هذا العنصر وهو موقع الجمال من الأخلاق؟ وبشكل أدق كيف يحول الجمال الأخلاق من قيمتها الذاتية إلى قيمتها الجمالية؟ وكيف يعبر عنها؟

لقد أجاب القرآن الكريم على هذا السؤال، وحدّد لنا الكيفية التي يبلغ بها الخلق تمامه وكماله وهي الجمال، حين دعا في جملة من الأفعال الأخلاقية لا إلى امتثالها وحسب، بل وإلى تحليتها وتزيينها بالجمال فقال: ﴿ فَصَبَرٌ جَمِيلًا ﴾ يوسف18، ﴿ فَاصَفَح ٱلصَفَح ٱلصَفَح ٱلجَمِيلَ ﴾ الحجر 85، ﴿ فَنَحَالَيْنَ أُمَتِّعَكُنَ وَأُسَرِّحكُنَ سَرَلَعًا جَمِيلًا ﴾ الأحزاب 28، ﴿ وَالْهَجُرَهُمْ هَجُرًا جَمِيلًا ﴾ المزمل5، فكان بمذا الوصف قد ألح إلى أنّ معيار التفاضل أو الارتقاء في درجات الفعل الأحلاقي هو مقدار ما يمتلكه المتخلق من الذوق الجميل الذي يحرك الهمم إلى أبعد من مجرد المصلحة، فيزين به ذلك الفعل بما يضفي عليه من «دوافع إيجابية أخرى من شألها أن تعدل من بعض الدوافع السلبية التي ربما يخلقها

<sup>2</sup>- إبراهيم بن منظور، المرجع السابق، مادة (ت م م)، ص 447.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- الطاهر بن عاشور، أصول النظام الاجتماعي في الإسلام، ط2، ( تونس: دار سحنون، القاهرة: دار السلام، 1427هـ/ 2006م)، ص 116.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- هذا المبحث الذي عرف في علم الكلام باسم التحسين والتقبيح العقليين، والذي كان الاختلاف فيه بين مذهبين كبيرين هم المعتزلة والأشاعرة، حيث ذهب الفريق الأول أن التحسين والتقبيح يكون بالعقل، بينما خالفهم نظراؤهم من الفريق الثاني بأنه لا يكون ذلك إلا بالشرع.

## (لفصل (لثالث: ......

المبدأ الأخلاقي الجاف في سلوك الفرد حينما يصطدم هذا السلوك الصادر عن مبدأ أخلاقي بالحساسية الإنسانية والذوق العام »<sup>1</sup>، هذا الأخير (الذوق) الذي قال عنه رسكن<sup>2</sup> بأنه « ليس جزءا من الأخلاقية وشاهدا عليها فحسب، بل أنه وحده الكفيل بالتعبير عنها»<sup>3</sup>، ذلك أنه يشبع صرامة الأحلاق بشيء من الذوق الجميل،، يحوِّلها به من صورتها الجافة المنفرة إلى صورة فيها من الرواء والحسن والجاذبية ما يلطف صرامتها ويلين شدقها ويجعلها مقبولة وحذابة، فيُكْسِبُ قيمتها الذاتية قيمة جمالية، لأنه لم يعد الإلزام الخارجي أو المصلحة المرجوة منها هما مصدرا جمالها، وإنما جمالها كامن في ذاتها، أي لأن قيمتها الجمالية هي التي باتت تؤثر فينا فنشعر بجاذبية جمالها، بغض النظر عن تأثير قيمها الاحرى، وهو ما عير عنه الفيلسوف الإسباني حورج سانتايانا بقوله: «ليست مشاعر الرضا المختلفة التي ترمي الأخلاق إلى تحقيقها جمالية في غاية الأمر فحسب، وإنما حياما يحكن في متلها وتكتسب المختلفة التي ترمي الأخلاق إلى تحقيقها جمالية في غاية الأمر فحسب، وإنما حياما وتكتسب

إن هذه القيمة الجمالية للأخلاق لا يتوقف تحقق أثارها البهيجة على حياة الانسان العاجلة وحسب، بل إن أثارها تمتد لتتواصل في الآخرة، وهو ما نستشفه من قوله عليه الصلاة والسلام: «إن أقربكم مني مجلسا يوم القيامة أحاسنكم أخلاقا» <sup>5</sup>

فهو لم يشترط للقرب منه؛ الذي هو قرب من الكمال البشري في الوقت ذاته، أن يكون صاحبه على خلق- فالمنافسة لا تكون إلا في الأصل الموجود لا في المعدوم، ولكن اشترط أحاسن المحاسن منها، لألها مرحلة تالية للوجود أين يعمل على ترقيتها وتحسينها حتى يحولها من حالة الجفاء والشدّة التي تسم صرامة الأخلاق، إلى حالة المرونة والتزيين اللذين يكسبالها رفقا وجمالا، وهو ما يقتضي أن يمتلك المتخلق ذائقة جمالية يدرك بها حلاوة ولذّة وبهجة الخلق الحسن، ويُكشف من خلالها عن القيمة الجمالية الذاتية لتلك الاخلاق.

<sup>1</sup>- مالك بن نبي، المرجع السابق، ص74.



فإذا كانت الأخلاق ذاتها فاضلة وذات قيمة إنسانية عالية، من حيث تكسب الانسان إنسانية وترتقي به من درك الحيوانية إلى أفق الانسانية، فإنها تسمو بالقيمة الجمالية لكمالها، حيث يصبح جمالها هوالتعبير الجميل على الأحلاق الفاضلة والحسنة، وذلك فن رفيع لا يستطيعه إلا من سلكوا الدربة وترويض النفس لتحقيق هذا المطلب العزيز.

إن هذا الجمال الذي يضفي على العلاقات المتعددة روحا، ورواء تنتعش به الحياة وتربوا، هو علامة هامة من علامات التحضر ومبارحة البدائية التي تُميز الفرد والمجتمع المتحضرين على حد السواء، إذ يمنح الوجود والاجتماع الإنساني فاعلية إيجابية، تتحقق بما سعادة الإنسان على هذه الأرض، وتمتد إلى الفوز بالسعادة الأخروية التي تتوج تلك السعادة المؤقتة بسعادة أبدية دائمة.

إن الذي نخلص إليه في هذا المبحث هو أن كلا من الأخلاق والجمال له قيمته الذاتية؛ الأخلاق باعتبارها تحقق وجود الانسان وتَمَيُّزِهِ الكلي عن المخلوقات الأخرى، والجمال باعتباره عامل ترقية للفعل الأخلاقي إلى مقام الكمال الانساني، ولكن الذي لا بد من التنبيه عليه أن الجمال تابع للأخلاق لا متبوع بما إذ لا يتحقق وجوده حتى تسبقه الأخلاق، لأنها بمثابة الهيكل والجمال بمثابة الكساء للهيكل؛ فإن وجد الهيكل وجد الكساء، وإن فقد الهيكل لم يجد الكساء هيكلا يحمله.

المطلب الرابع: الجمال والسلوك:

يَحْضَ سلوك الإنسان – الذي يعرف بأنه جميع أنواع النشاط الذي يصدر عن الانسان<sup>1</sup> – من بين محددات الشخصية بأهمية بالغة، باعتباره الشكل الظاهر الذي تتجلى من خلاله أحوال تلك الشخصية، يما تحمله من صفات وتتميز به من خصوصيات، وتتأثر به من انفعالات، تظهر جميعها في أفعال الفرد وأقواله وتصرفاته، لذلك يتعهده المربون والمدربون بالتربية والتوجيه والتصويب ابتداءً من السنين الأولى من حياة الطفل، حتى يشب على اتيان السلوك السوي ويتجنب السلوكات المنحرفة والشاذة وغير السوية.

كما يكتسب أهميته الكبرى في حياة الانسان لأنه محل النظر منه، من حيث الصلاح والفساد،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>– طلعت منصور وآخرون، أسس علم النفس العام، [دط]، (القاهرة، المكتبة الإنجلو المصرية، 2003)، ص10، وهو ما اصطلح عليه علماء العقيدة بأفعال العباد، أو أفعال المكلفين، منها الاضطرارية، ومنها الإرادية التي يأتيها الإنسان عن فكر وروية.



والحسن والقبح،، وهو الذي يكون الإنسان مسئولا عنه مسئولية كاملة أمام الله عز وجل، وعليه يكون الحساب والجزاء في الدنيا وفي الآخرة.

و إذ يحتل السلوك هذه المكانة في الكينونة الانسانية، فلأن ذلك الشكل الظاهر منه يتضمن عدّة حوانب جزئية هي المكونات المركبة له<sup>1</sup>: كالجانب المعرفي: ويحتوي على عمليات الإدراك والتفكير والتمييز...، والجانب الانفعالي الوجداني: وهو الحالة الانفعالية التي تصاحب السلوك، كالشعور بالارتياح أو الانزعاج، باللذة أو بالألم...، والدوافع: وهي«القوى التي تميئ السلوك إلى الحركة، وتعضده، وتنشطه وتبعث الطاقة اللازمة فيه.»<sup>2</sup> فتوجهه في اتجاه معين لتحقيق هدف ما شعوريا أو لا شعوريا...هذه العناصر في حالتها المركبة تعمل كلها كوحدة واحدة مشكلة ذلك النشاط البشري.

و إذا كان السلوك هو ذلك الكلُّ المركب فإننا في هذا المبحث سنركز على الدوافع باعتبار دورها المحوري في تحديد شكله، وصبغه بصبغة خاصة، وتوجهه وجهة معينة، حيث تبرز في هذه الحدود الفروق بين أنواع السلوكات التي تتغاير في الشخص الواحد بين دافع وآخر ناهيك عن تغايرها في الفعل الواحد بين الأفراد المختلفين، بناء على الأسس والمبادئ التي انبثق عنها ذلك السلوك، والغاية التي يهدف إليها.

و قد جعل الإسلام للدوافع (النية)<sup>3</sup> أهمية لا تقل عن أهمية السلوك ذاته، بأن جعل مسؤولية الإنسان أمام الله على أفعاله كمسؤوليته على دوافعه، وهو ما جاء في قولهﷺ: « إنما الأعمال بالنية وإنما لكل امرئ ما نوى..»<sup>4</sup>، ذلك أن دافع الإنسان إلى أي سلوك هو ما يؤمن به من عقيدة، تكتسب قولها من كولها ليست مجرد أفكار أو أراء قد يعتريها التطوير أو التغير، إنما «هي أحكام يصدق بها الانسان تصديقا جازما حتى تتوثق منه في الاعماق، ويحملها قناعات توجه مفاهيمه، وتحدي في تصوره للأمور، لدرجة تتحكم معها في سلوكه، وتقرر نسق حياته، وتسري في مشاعره، وتتجلى في

<sup>1</sup>- طلعت منصور، المرجع السابق، ص 8-9.

<sup>2</sup>- طلعت منصور، المرجع نفسه، ص 110- 113.

<sup>3</sup>– تعرف النية بأنها: لغة عبارة عن انبعاث القلب نحو ما يراه موافقا لغرض من حلب نفع أو دفع ضرر حالا أو مآلا، وقيل هي عبارة عن توجه تام قلبي، بحيث يستقر القلب على أمر ما. محمد علي التهانوي، المرجع السابق، ج2، ص1735. <sup>4</sup>– صحيح البخاري، ك :الإيمان، با: أن الأعمال بالنية والحسبة، رقم 54، ج1 ص 20.



ذوقه ومزاحه»<sup>1</sup>، فجوهر ما تقوم عليه مثل هذه العقيدة هو الإيمان بالله، وبوحدانيته، وبأنه محور الوجود كله، ومن ثم فكل سلوك يصدر من الانسان المؤمن بما مهما كانت غايته القريبة، فإن هدفه البعيد هو إرضاء الله وعبادته، لقوله عز وجل: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ اَلِجْنَ وَالْإِنسَ إِلَا لِيَعْبُدُونِ ﴾ الصافات الذرايات 56، وقوله في سورة الأنعام: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَعْيَاى وَمَعَاتِ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِ وَنُسُكِي وَمَعْيَاى وَمَعَاتِ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ لا شَرِيكَ لَهُ. وَبِذَلِك أُمرتُ وَالَا لَمُناكِينَ وَالَنْ إَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ وَنُسُكِي وَمَعْيَاى وَمَعَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، لاَ شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِك أُمرتُ وَانَا أَوَلُ الْمُسْلِمِينَ وَانَا أَوَّالُ الْمُسْلِمِينَ الأَنعام 162-163.

و ليست العبادة وإرضاء الله محددين بمفهومهما الضيق المتمثل في الشعائر المخصوصة، بل إن معناهما الواسع الذي يعد دافعا إلى السلوك هو ما حاء به الحديث الشريف مبيّنا حقيقة الإحسان بقوله: «الإحسان: أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك»<sup>2</sup> فالحديث لم يحدد العبادة بشعيرة معينة، بل تركها مطلقة، فكل فعل قصد به فاعله إرضاء الله والتقرب منه فهو عبادة، هذا من رؤية الله لنا ونحن نعبده، والذي يجعلنا نتوجه إلى أن مفهوم العبادة المتضمن تلك الأقوال والأفعال رؤية الله لنا ونحن نعبده، والذي يجعلنا نتوجه إلى أن مفهوم العبادة المتضمن تلك الأقوال والأفعال والتصرفات كلها إضافة إلى الشعائر هو العي القدي بمكننا أن نقيسه به على الرؤية، أي أي هيئة من الهيآت يمكننا أن نكون في محال لا يرانا الله فيه؟ وهو الذي يقول: في إنَّ ألله يعكم على أي هيئة من الهيآت يمكننا أن نكون في محال لا يرانا الله فيه؟ وهو الذي يقول: في أن منا ألمي ألما أي هيئة من الهيآت يمكننا أن نكون في محال لا يرانا الله فيه؟ وهو الذي يقول: في أنه يعكم على ألموال ألستموني والأرض في سِتّة أيّام شمر يما تعملون به الحرات 18، ويقول في موضع آخر: في ألما يما ألما ألستموني والأرض في سِتّة أيّام شمون على الغريم ما يليم في ألأرض وما يخرم وما يخرم وما يزر من السماة وما يعرفي في معرفي ألما مما يما تعملون بي الحرات 18، ويقول في موضع آخر: في أن ألما يما ألما م

بمذا تكون العبادة في التصور الإسلامي هي الدافع الرئيس البعيد لكل سلوك يصدر من المسلم، وهنا نجد الحديث نبه إلى إضافة مهمة إذ جعل الدافع الرئيس لأي سلوك دافعا روحيا من جهة، وقد

<sup>2</sup> – سبق تخريجه.



<sup>1-</sup> عثمان عبد القادر صافي، الإيمان تعريف ومتفرقات، ط1، ([د]: المكتب الإسلامي، 1409ه- 1988م)، ص15.

وسم هذا الدافع بسمة الجمال من جهة ثانية، حين قال: الإحسان، «أن تعبد الله كأنك تراه»، فالإحسان من الحسن، والحسن هو الجمال، وهنا لا بد من وقفة تحليلية لهذا الموضوع للوقوف على الجمال الذي يُرقي السلوك إلى مستوى العبادة والجمال.

يُعدّ الدافع الروحي ذو أهمية بالغة بالنسبة لمجموع الدوافع الباعثة على السلوك، لألها دوافع انسانية خالصة، لها ارتباط بإشباع حاجات الجزء الأسمى منه الذي يرتبط بما خلق عليه الإنسان من استعدادا فطري لاكتساب كل ما هو راق من قيم ومعتقدات وفي قمتها التوحيد، عن طريق تلك الدوافع التي تُفَعِّلُ تلك الاستعدادات سعيا من خلالها الى التحرر من الإخلاد إلى الأرض، حيث تحبسه الدوافع الدنيا عند تحقق وجوده الحيواني والحفاظ عليه، للسمو بنفسه إلى آفاق الوجود الإنساني، ارتقاء تدريجيا في سلم الكمال والنضج البشري، نحو أحسن تقويم، الذي يحقق من خلاله الغايات الكبرى التي وجد من أجلها، وصولا إلى تحقيق السعادة المنشودة في الدنيا والآخرة.

و إذا كانت هذه الدوافع ترتقي بالسلوك إلى آفاقها كما بينه علماء النفس؛ باعتبار أنه يكون قبيحا إذا كان الدافع إليه قبيحا، ويكون جميلا إذا كان الدافع إليه جميلا وحسنا<sup>1</sup>، فلا بد إذا من علاقة وثيقة بين الجمال والسلوك الجميل.

إن الجمال دافع إلى السلوك، باعتباره يحقق للسالك هدفين اثنين؛ أولهما الشعور بلذّة الحياة الاجتماعية، وهو الهدف القريب الذي يؤهله لتحقيق الهدف البعيد وهو الرغبة في الارتباط بالجمال المطلق الذي هو أصل كل جميل، ومآله.

إن ارتباط الجمال بالله من حيث كونه صفة من صفاته، أخبرنا عنها الحق تبارك وتعالى لما وصف نفسه: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسَمَاءُ ٱلْحُسَنَىٰ فَادَعُوهُ بِهَا ۖ وَذَرُوا ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسَمَنَهِهُ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ الأعراف 180، وعلى لسان نبيّه صلى الله عليه وسلم القائل «إن الله جميل يحب الجمال»<sup>2</sup>، «والمقصود أن هذا الحديث الشريف مشتمل على أصلين عظيمين؛ فأوله معرفة، وآخره سلوك؛ فيعرف الله بالجمال الذي لا يماثله فيه شيء، ويعبد بالجمال الذي يحبه من الأقوال والأعمال



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- وهو ما اصطلح عليه علماء الكلام بالحسن والقبح في أفعال العباد.

<sup>2–</sup> سبق تخريجه.

والأخلاق.»<sup>1</sup>، فوَصْفُ نفسه سبحانه بهذا الوصف، يقتضى الإيمان بأن الجمال من صفاته عز وجل التي بما يعرف، وهو جمال مطلق لا يضاهيه جمال مثله قط إذار لم ليس كَمِثْلِهِ. شَحْتَ مُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱبْصِيرُ ﴾ الشورى 11، وهي من أحب الصفات إليه عز وجل، إذ لم يرد مع اسم أو صفة غيرهما من صفاته أنه تعالى يحبها إلا في هذا الموضع، وهو ما يكسب قيمتها العقدية قيمة جمالية، لما فيه دلالة على أن الله أراد أن يعلق قلوبنا بهذا الجمال المطلق حتى لا نغفل عنه، وهو دعوة لعباده أنه يحب أن يلقوه بحمال يليق بحماله سبحانه، لأن الجميل جمالا مطلقا، لا يليق به من سلوك عباده أنه يحب أن يلقوه بحمال يليق بحماله سبحانه، لأن الجميل جمالا مطلقا، لا يليق به من سلوك عباده إلا ما اكتمل وتزين بالجمال، لأن الناقص -كما يقول النورسي<sup>2</sup> لا يليق به شهود الكامل فوجب لذلك أن يعدَكُمُ مَسْجِدٍ وَصَحُلُوا وَاشَرُوا وَلا تُشَرُوا أَنهُ لا يُعِبُ ٱلمُسَرِفِينَ (٣) قُلْ مَن حَرًم زينَكُمُ يوترين والحمال، يون التقوم أو وقد نلمح بعض هذا المعنى في قوله تعالى: في يَبَعُ آلمَو آلَيْ يَبَعُ يعند كُم مَسْجِدٍ وَصَحُلُوا وَاشَرُوا وَلا تُسْرَوا أَنهُ لا يُعَبُ ٱلمُسَرِفِينَ (٣) قُلْ مَن حَرًم ذينيكُم وترين بالجمال، لأن الناقص -كما يقول النورسي<sup>2</sup> لا يليق به شهود الكامل فوجب لذلك أن يوباوو، والطَيِبَتِ مِن الرِزَقِ قُلْ مِن لِلَذِينَ مَامَتُوا في المَسَرِفِينَ (٣) قُلْ مَن حَرَم في يَدَم أَنْو الَخْتَعُر معمود والطَيِبَتِ مِن الرِزَوْعَ قُلْ مِن لِلَذِينَ عامتُوا في الْحَوَةِ اللَّذَيَا عالِميه قُوله تعالى: في يعموه الذين وركنه العظيم الذي يقتضى التهيؤ له بصنوف الحمال والزينة، ثم يؤ كذك ما والصلاة عمود الدين وركنه العظيم الذي يقتضى التهيؤ له بصنوف الحمال والزينة، ثم يؤ كذه والصلاة هذا السلوك بنسبة الزينة لعباده المونين في الدنيا، وهي لهم خالصة يوم القيامة.

أما الثاني وهو المظهر الاجتماعي الذي نلتقي فيه بالجمال المطلق، فالإنسان لا يستطيع بمقتضى الفطرة أن يحيا إلا في وسط اجتماعي يتحقق له من خلاله قضاء حاجاته التي لا يمكنه تحقيقها بمفرده؛

<sup>1</sup>- ابن قيم الجوزية، الفوائد، تح: محمد عزير شمس، [دط]، ( دار عالم القلم، جدة، [دت])، ص271.

<sup>2</sup> – النورسي: بديع الزمان سعيد النورسي، ولد سنة 1877م بقرية نورس شرق الأناضول من أسرة كردية، متكلم العصر الحديث كما وصف أحدهم، وفيلسوف ومتصوف، ومجدد تقوم فلسفته على تفعيل الإيمان والتطهير الروحي، له من التصانيف كتب جمة، من أشهرها رسائل النور، 130 رسالة كتبها باللغة التركية، منها الكلمات والكتابات، 15رسالة كتبها بالعربية منها إشارات الإعجاز في مظان الإيجاز، والمثنوي العربي، التفكير الإيماني..، ورسائل أخرى مستقله منها المدحل إلى عالم النور..، الرسائل الخفية...توفية سنة 1960 يمدينة أورفة. أنظر: جمال الأحمر، بديع الزمان سعيد النورسي، حياته، دعوته وحهاده، ط1، (باتنة: دار الشهاب 1404هـ – 1984م)، ص 20 وما بعدها.

<sup>3</sup>- أنظر: بديع الزمان سعيد النورسي، <u>الكلمات</u>، تر: إحسان قاسم الصالحي، ط6، (القاهرة: شركة سوزلر، 2011م)، ص482 وما بعدها، ص 717 وما بعدها.

<sup>4</sup> – أنظر: القرطبي، المرجع السابق، ج 7، ص 190.



سواء ما كان منها حاجات بيولوجية ومادية، أو وجدانية عاطفية وروحية من حب وأنس وألفة وتعايش..، هاته الحاجات التي كثيرا ما تتصادم جراء تضارب المصالح، واختلاف الأهواء والرغبات، أو بسبب فقدان النضج الاجتماعي، لذا كان لا بد لتخليصها من شوائب الغلظة، والصرامة والصدام والظلم، وتغيير مسارها حتى يستقيم تعايشهم وتستمر الحياة بينهم ويرتقي وجودهم الاجتماعي، من وجود نظام وقيم تُحكم تلك العلاقات المتداخلة والمتشابكة، وتدفع كما نحو أفق التوافق والتسامح والتوادد الذي يكسبها مرونة وتوازنا وانسجاما، ويضفي عليها ايجابية وتكاملا يُحْكِمُ به اجتماعهم فيكسبه جمالا، ويحقق أهدافه.

إن الارتقاء من مستوى التمركز حول الذات، والطواف حولها إلى السباحة في فلك الوجود الاجتماعي والشعور بالذات الاجتماعية يقتضي أن يكون«..العمل الأول في طريق التغيير الاجتماعي هو العمل الذي يغير الفرد من كونه فردا..إلى أن يصبح شخصا وذلك بتغيير صفاته البدائية التي تربطه بالنوع إلى نزعات اجتماعية تربطه بالمجتمع»<sup>1</sup>، ولأحل ذلك فقد دعانا الشارع الحكيم إلى السلوك الجميل في الأقوال والأخلاق والتصرفات كلها جملة وتفصيلا؛ حين أمر بالعدل والإحسان – وبالقول الحسن، والتحية الحسنة، والموعظة الحسنة، والمجادلة الحسنة، والمدافعة بالتي هي أحسن.، والصبر الجميل، والصفح الحسنة، والموعظة الحسنة، والمجادلة الحسنة، والمدافعة بالتي هي أحسن.، والصبر الجميل، والصفح الجميل، والتسريح الجميل...الخ، وجعل ذلك –كما ذكرت سابقا– تعبدا له عز وجل، هذا الدافع الذي يحقق له السعادة الموصولة بالجمال المطلق "الله"، إذ «هو وحده القادر عن وجل، هذا الدافع الذي يحقق له السعادة الموصولة بالجمال المطلق "الله"، إذ هو وحده القادر على تحويل فعل هو في أصله قبيح إلى فعل جميل»<sup>2</sup> فيجعله – سعيا وراء هذا الهدف – يعمد إلى لذين وتجميل السلوك الصادر عنه حتى يتحقق فيه معنى التعبد شكلا ومضمونا، فيحوله إلى جميل لذاته، لا لمصلحة أخرى يحصلها منه، وهو ما يولد فيه الشعور بلذة الحياة الاحتماعية التي رغم مرورقما لتحقيق مصالحه ومنافعه المادية والوجدانية، إلا أن جمالها ولذقما في إنسانيتها، التي لا تحقق له سرورقما لتحقيق مصالحه ومنافعه المادية والوجدانية، إلا أن جمالها ولذقما في إنسانيتها، التي لا يحقل سرورقما لتحقيق مصالحه ومنافعه المادية والوجدانية، إلا أن جمالها ولذقما في إنسانيتها، التي لا تحقق له سرورقما لتحقيق مصالحه ومنافعه المادية والوجدانية، إلا أن جمالها ولذهما في أون الذي لا يحصًل سرورقما لتحقيق مصالحه ومنافعه المادية والوجدانية، يرتقي به من درك الحيوان الذي لا يحصًا سرورقما لتحقيق مصالحه ومنافعه المادية والوجدانية، يرتقي به من درك الحيوان الذي لا يحصًل سرورقما ورائم إلا ما يضمن له الوجود إلى مقام أعلى، يرتقي به من درك الحيوان الذي لا يحصًا بواسطة غرائزه إلا ما يضمن له الوجود. إلى أفق الإنسانية المكرمة، يحقق كما السالك علاقات إنسانية ال

<sup>1</sup> – مالك بن نبي، ميلاد محتمع، ط 3 معادة، (دمشق: دار الفكر، 1423هـ/ 2002م)، ص 31

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- أحمد بلحاج آية ورهام، الرؤية الصوفية للجمال, منطلقاتها الكونية وأبعادها الوجودية، ط1، (مراكش، مؤسسة البشير للتعليم الخصوصي، 2008م )، ص 18–19. أنظر أيضا: عبد المجيد النجار، قيمة الإنسانِ، ص 31و ما بعدها.



نوعية<sup>1</sup> تدفع إليها فطرة الاحساس بالجمال الذي امتلأت به نفسه، والرغبة في التعبير عنه في كل ما يقوم به من مناشطه المختلفة؛ ما كان منها سلوكات اجتماعية(أقوال وأفعال وأخلاق)أو عملية يستفرغ في مصنوعاته وأعماله التي يبدعها من إيحاء ذلك المخزون الجمالي.

المطلب الخامس: الجمال والإيمان

إن «الإيمان في حقيقته ليس مجرد عمل لساني، ولا عمل بدني، ولا عمل ذهني، إن الإيمان في حقيقته عمل نفسي بلغ أغوار النفس، ويحيط بجوانبها كلها من إدراك وإرادة ووجدان»<sup>2</sup>، فهو ذلك الرباط الوثيق الذي يكون بين القلب وبين الفكرة أو المبدأ أو العقيدة، – وتحديدا والذي نعنيه هنا هو العقيدة أو الايمان-؛ يحدد تصور الأمور وغايتها، يوجه السلوك، يقرر نسق الحياة، يتحكم حتى في الذوق والمزاج<sup>3</sup>.و لا يمكن الاستغناء عنه لأنه ليس فقط يشكل جوهرا روحيا في الإنسان وفطرة يكسبان إنسانيته قيمتها، بل إنه يكسب الحياة أيضا معنى، ويجعل لها هدفا ساميا يعيش الانسان لأحله.

إن الإيمان بهذا المعنى لم يعد شيئا ثانويا في وعي الانسان، بل إنه يمتزج بقلبه وفكره ووجدانه حتى يتشكل منه كيانه كله وشخصيته الكاملة، فلا يعود هناك انفصال بينه وبين ما يؤمن به، ولذلك بات كل شعور يشعره أو تعبير عن هذا الشعور يشكل الإيمان لبه وجوهره.

إنَّ لهذا الإيمان العميق أهمية كبيرة في الصحة النفسية والبدنية، إذ تشير الدراسات والأبحاث الطبية الحديثة إلى أنه « في تحليل شمل 42 دراسة ميدانية واسعة وجد الدكتور ماكلوف<sup>4</sup> أن معدل الوفيات يقل بالاستغراق في الصلوات وبقية العبادات، وهذا التأثير مستقل عن عوامل أخرى مضرة بالصحة كتناول الخمور والتدخين، ولم يفت د. نيوبيرج<sup>5</sup> أن يعلق على تلك النتيجة العجيبة بقوله:«نحن لا ندري حتى الآن على وجه اليقين كيف يؤدي الإيمان العميق والاستغراق في العبادة إلى

- <sup>1</sup>- عبد المجيد النجار، قيمة الانسان، ص 24 عن ابن عاشور، ج266، ص258.
  - <sup>2</sup>- يوسف القرضاوي، الإيمان والحياة، (باتنة، دار الشهاب، 1987م)، ص20.

<sup>-3</sup> أنظر عثمان عبد القادر الصافي، المرجع السابق، ص15.

<sup>4</sup>- ماكلوف: مايكل ماكلوف Micheal Maclove بروفسور بجامعة دالاس بالولايات المتحدة الأمريكية.

<sup>5</sup>- دنيوبيرج: أندرو نيوبيرج WewbergAndrew اسستاذ علم الأشعة بكلية الطب بجامعة بنسلفانيا في فيلادلفيا بالولايات المتحدة الأمريكية.أنظر:محمد دودح، الإيمان شفاء للنفوس والأبدان،(بحلة الإعجاز العلمي، العدد28)، 802/.../sol (28/ /Faithwww.eajaz.org/index.php



الحفاظ على سلامة النفس وصحة البدن ومكافحة المرض وإطالة العمر، ولكن معرفتنا لآليات عمل الجسم البشري خاصة المخ تؤهلنا لنلمس آفاقا من البحث لتثبت يوما ما بحيادية وجود تأثيرات عضوية للإيمان والعبادة ندرك منها اليوم استقرار عدد ضربات القلب وضغط الدم والتغير الهرموني كمّا ونوعا والميل العصبي لتحقيق حالة من الهدوء نتيجة الخشوع والاستغراق، وقد تؤدي تلك العوامل وغيرها إلى تنشيط جهاز المناعة»<sup>1</sup>

إن ايمانا يبلغ في النفس هذا المبلغ لا محالة يقتضي أن تكون له قيمة ذاتية، إضافة إلى قيمته التبعية؛ أما قيمته الذاتية فباعتبار ما يحققه من استقرار وتوازن وانسجام في ذلك الكيان الموحد الذي ينصهر فيه مُرَكَّبيه المادي والروحي، وأما قيمته التبعية فكونه فطرة في الإنسان باهتدائه إليها يتحقق تناسقه وتكامله مع الكون كله الذي يعزف معه نغمة واحدة هي نغمة الإيمان والتسبيح لله عز وجل.

إن بناء ثبات الإيمان ورسوخه في القلب على الجمال والزينة دليل على أن للجمال قوته وقيمته الذاتية التي لا تتعلق فقط بملذات دنيا، بل ترتقي ليتشرف الجمال بارتباطه وتعلقه بملذات شريفة كريمة، إنها لذة الإيمان، لذة الارتقاء إلى الله إلى الجمال المطلق، الذي أوماً إليه حديث المصطفى صلى الله عليه وسلم في قوله: « ذاق طعم الإيمان من آمن بالله ربا وبالإسلام دينا وبمحمد رسولا»<sup>2</sup>، فإن للإيمان جمالا لا يتذوقه أو يتلذذ به إلا من عرف الله، فسلك الطريق إليه، قال القاضي عياض<sup>3</sup> :«معنى الحديث صحّ إيمانه واطمأنت به نفسه وحامر باطنه لأن رضاه بالمذكورات دليل لثبوت معرفته ونفاذ بصيرته ومخالطته بشاشة قلبه لأن من رضي أمرا سَهُلَ عليه فكذا المؤمن إذا دخل قلبه الإيمان سَهَّلَ عليه طاعاتُ الله تعالى ولذّت له»<sup>4</sup>، وهو ما هام الصوفية به في بحار الإيمان والحب واالعشق الإلهي الذي لا نظير لحبه، ولا مثل لجماله، ولا لذة تفوق لذة الإيمان به، فبلغ عمق الوُحد مبلغا لم يعد يُر في

<sup>2</sup>- صحيح مسلم، ك: الايمان، با: ذاق طعم الإيمان من رضي بالله ربا، ح رقم: 56، ج 1، ص 62.

<sup>4</sup>-محي الدين يجيى بن شرف النووي، المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، ط2، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، 1392هــ)، ج2، ص2.



<sup>1-</sup> محمد دودح، المرجع السابق.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- القاضي عياض: هو عياض بن موسى بن عياض بن عمرون اليحصبي السبتي، أبو الفضل، ولد بسبتة عام 476هــــ1083م، عالم المغرب وإمام أهل الحديث في وقته، ولي قضاء سبتة، ثم غرناطة، من مؤلفاته: الشفا بتعريف حقوق المصطفى، الغنية، ترتيب المدارك وتقريب المسالك في معرفة أعلام مذهب الإمام مالك، الإلماع إلى معرفة أصول الرواية وتقييد السماع...، توفي بمراكش مسموما عام 544هـــ 1149م. الزركلي، المرجع السابق، ج5، ص99.

الوجود إلاه؛ ترى العين أو يدرك العقل، أو يشرق في البصيرة سواه .

من هذا الوجه الذي يحدد للإيمان قيمته الذاتية، ومن حيث أن الله عز وجل وصفه بأنه مزين في قلوب المؤمنين، وله لذّة فيها، نجد أنه أكسبه قيمته الجمالية الخاصة، بغض النظر عن كونه يحقق للإنسان منافع أحرى غير هذه القيمة.

إن المضمون الجمالي الذي تضمنه الإيمان كامن في إحداث نوع من التآلف بين قوى الإنسان ذاته، الروحية والعقلية والجسدية، التي هي في أصلها متنافرة، فجمعها في تناسق وتناغم عجيب في كيان موحد، فتكاملت فيما بينها لتخرج ذلك الإنسان الذي خلقه الله تبارك وتعالى في أحسن تقويم، هذا الأخير الذي يظهر متجليا في جمال خلقته، وجمال نفسه، وجمال فكره وجمال أقواله وجمال تصرفاته وأفعاله، ويُتَوَّحها جميعا جمال الإيمان وزينته في قلبه، الذي يُشكّل المخزون الذي تصرف منه كل تلك الفروع، ثم يعمل على هندسة وحوده الاجتماعي من خلال تربيته للفرد وإعداده ليحيا في يشد بعضه بعضا، وهو ما دلّ عليه قوله تعالى يتأيّماً النّاش إنّا خلواده، حتى كألهم البنيان الرصوص وَجَبَابَلُ لِتَعَارَقُولًا إِنَّ آَصُرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَنْقَمَكُمْ أَنَ اللهُ عَلِيمُ خَبِيرُ ﴾ الحجرات 13. ثم يتناغم هذا الجمال المتعدد مع جمال الكون ليعبر الحميع عن الحمال الملق من الخالق سبحانه.

و أما من حيث سعة أفق الجمال وضيقه في كنف الايمان، فإن هذا الأخير يتجاوز بالجمال حدود المادة، حيث لا تدرك معالمه إلا في الحدود التي يرسمها عالم الشهادة، بل يوسع آفاق رؤيته بالبصر، وسماعه بالأذن، وإدراكه بالعقل في مجال العالم المشهود، إلى أفق أرحب ومجال أوسع فيشمل عالم الغيب فضلا عن عالم الشهادة، ويدرك المعقول إضافة إلى المحسوس، فيحلق به الإيمان في هذا العالم الرحيب حتى لا يبقى جميل في الوجود إلا وتذوق حلاوته، صعودا مستمرا وارتقاء متألقا حتى يشرق على بصيرته الجمال المطلق، الجمال بالذات الذي هو أصل كل جمال وبماء وحسن، فيتحاوز بتلك النقلة النوعية حدود الزمان والكان، وحدود البهيمية التي لا تطال من الوجود إلا ما تدركه الحواس، ليرتقي إلى أفقه الرحيب، أفق الانسانية القويمة<sup>1</sup>، التي أُهِّلت من القوى ما تحلق به في العالم المشهود

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- أنظر: سيد قطب، المرجع السابق، ج 1، ص 39.



وغير المشهود لتشهد من الجمال ما لا تطيقه العين ولا طربت به أذن، ولا خطر على قلب بشر، جمال أنزل الله منه ما أكسب الوجود ومخلوقاته كلها جمالا أحاذا، فما اعتراه النقصان ولا طاله الخسران، ولا مسته يد التشويه، إنه جمال أزلي أبدي، إنه جمال الله عز وجل، أخبرنا عنه في مثل قوله: (سَنُرِيهِمْ عَلَيْتِنَا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفِي آَنَفُسِمِمْ حَتَّى يَبَبَيَنَ لَهُمْ آَنَهُ ٱلحَقُّ ﴾ فصلت 53، ﴿ كُنْعَ ٱلْذِى آَنْقَنَ كُلَّ شَىْءٍ إِنَّهُ خَبَيْرُ بِمَا تَفْعَ لُوْتَ ﴾ النمل 88.

و عليه فإذا كان الإيمان يصنع هذا الجمال بمقوماته تلك، فإنه بالمقابل يصنع اللاإيمان كلَّ مقومات القبح، التي تحدث الشتات النفسي، فيصبح العقل يسير في اتحاه، ويسير الوحدان في نقيضه، وتتبعثر أشواق الروح، فيحدث النشاز في الكينونة البشرية كلها، ويتردى الإنسان من أحسن التقويم إلى أسفل سافلين، وتفقد الحياة قيمتها، ويفقد النشاط باعثه وموجهه، ويضيق أفقه، وينقطع عقده الاجتماعي وتتقزم غايته المنشودة، ثم يتعدى النشاز بُعده الإنساني والاجتماعي إلى بعده الكوني لتضيع على إثر ذلك سنفونية الإيمان بالتوحيد في متاهات الإيمان بالتعدد أو اللاإيمان أصلا.

إن الذي أخلص إليه في هذا الفصل أن الانسان الذي خلقه الله عز وجل، فجعله أحد أهم مقومات عقيدة التوحيد هو إنسان متذوق، إذ الذوق -وفقا لهذه العقيدة- من أهم خصائصه التي يتميز كما عن سائر المخلوقات الأخرى، فيغادر كما وصف البهيمية، ويرتقي كما في مقامات الانسانية التي يعد أعلاها مقام أحسن تقويم الذي يرتقي إليه الانسان بالمعرفة والتزكية والتذوق الجمالي، هذه المقامات المتداخلة-إن جاز التعبير- هي ثلاث مقامات لا تكتمل الانسانية إلا كما؛ لأنه بالمعرفة يدرك الطريق، ويحدد الأهدف والغاية، وبالتزكية والتربية يتخلص من كل عوارض البهيمية التي تحول بينه وبين الوصول إلى الغاية، وبالتذوق الجمالي الذي تنميه التربية الجمالية يسير سيرا نوعيا في الطريق إلى غايته المنشودة.



(لفصل (لر (بع: مفهوم للتربية الجمالية المبحث الأول: تعريف التربية وأهرافها المبحث الثاني: تعريف التربية الجمالية المبحث الثالث: وور التربية الإيمانية في تأصيل للتربية الجمالية

| للجمالي | م (لتربية | ىفہر | (لر(بع: | للفصل |
|---------|-----------|------|---------|-------|
|---------|-----------|------|---------|-------|

المبحث الأول: تعريف التربية وأهدافها

تعتبر التربية من أهم العمليات الحيوية التي يتلقاها الإنسان ويمارسها في الوقت ذاته منذ وجوده لما لها من دور أساسي في إحداث التفاعل الإيجابي بين الإنسان ونفسه من جهة وبينه وبين بيئته التي يحيا فيها ومجتمعه من جهة أخرى، ولذا فقد لاقت اهتماما بالغا بين العلماء والمربين لأجل إيجاد الوسائل والطرق الناجعة حتى تؤدي دورها المنشود في إصلاح الفرد والمجتمع وترقيتهما.

المطلب الأول : تعريف التربية

ورغم كثيرة التعريفات التي تناولت هذا المصطلح بالتحديد، إلا ألها لم توفق في صياغة تعريف موحد والسبب يعود إلى الزاوية التي يرى منها كل فريق الغايات المرجوة من هذه العملية<sup>1</sup>، وعليه يمكن تقسيم هذه التعريفات كما يلي:

التربية في اللغة: جاء في اللسان العربي أن التربية مشتقة من اللفظ ربَّ:

تأتي بمعنى: إصلاح الشيء، لزومه والقيام عليه، ومنه ربَّاه: أي أحسن القيام عليه ووليه حتى يفارق الطفولة، ومنها الحفظ والرعاية، ومنها الإنماء والزيادة والإتمام.<sup>2</sup>

إذن فكل ما يقوم الإنسان برعايته والقيام عليه وحفظه حتى ينمو ويبلغ تمامه فقد ربَّاه سواء تعلق ذلك بالطفل الصغير أو أي شيء آخر .

2. في الاصطلاح:

لفظة التربية في اللاتينية<sup>3</sup>تعني: «قيادة الانسان إلى مزيد من كماله الانساني»<sup>4</sup> يمكننا أن نسجل على هذا التعريف ملاحظتين اثنتين :

<sup>1</sup> – أنظر: صالح الشامي، التربية الجمالية في الإسلام، ط1، المكتب الإسلامي، 1408هـــ/1988م، ص11.

<sup>2</sup> -أنظر: أحمد بن فارس، المرجع السابق، ج2، ص381–382، ابراهيم بن منظور، المرجع السابق، ص 1547–1551، بحد الدين محمد بن يعقوب الفيروزآبادي، <u>القاموس المحيط</u>، ط8، تح: مكتب تحقيق التراث: مؤسسة الرسالة، إشراف: محمد نعيم العرقسوسي، بيروت، مؤسسة الرسالة، 1426هــــ2005م، ص87. <sup>3</sup>- رجعت إلى القاموس اللاتيني الفرنسي لم أعثر على التعريف.

<sup>4</sup>- أنظر: عبد الله عبد الدايم، دور التربية والثقافة في بناء حضرة انسانية جديدة، الثقافة العربية بين صدام الحضارات وتفاعلها، ط1، (بيروت، دار الطليعة، 1998)، ص 88.



|  | (لفصل (لر(بع: |
|--|---------------|
|--|---------------|

–الأولى: أنه لا يحصر عملية التربية فقط في الأطفال الصغار، بل يجعلها عامة تجري على الانسان كإنسان، بمعنى ألها تبدأ بطفولته ولا تنتهي عند تجاوزها، أيألها مستمرة معه في مختلف مراحله العمرية.

-الثانية: وهيمكملة للأولى ومبرر لها، ذلك أن ابتداءها من الطفولة واستمرارها خلال المراحل العمرية المتتالية غايته ترقية الانسان وتبليغه إلى الكمال الانساني المنشود، ومعلوم أن كماله لا ينتهي عند بلوغه مرحلة التمييز بل كلما حقق منه شيئا طلب المزيد.

يعرفهاكانط<sup>1</sup>بقوله:« ونقصد فعلا بالتربية الرعاية(التغذية، التعهد) والانضباط والتعليم المقترن بالتكوين »<sup>2</sup>.

المقصود **بالرعاية**عند كانط: «الاحتياطات التي يتخذها الوالدان ليحولا بين أطفالهما وبين استعمال قواهم استعمالا مضرا »<sup>3</sup>

**أما الانضباط**: « فإنه الفعل الذي يُجرَّد به الانسان من حيوانيته ويحول دون أن ينصرف الانسان عن غايته\_ وهي غاية الانسانية\_ بفعل نوازعه الحيوانية.»<sup>4</sup>

من خلال هذا التحديد الذي فسر به كانط التربية نجد أنه يقصد بها عملية تعهد للطفل بما يكمل انسانيته شيئا فشيئا من خلال تخليصه وتنقيته من الغلظة والفظاظة والرذائل الخلقية ا التي تترل به إلى درك التوحش وتسمه بسمات الحيوانية.

من جهة أخرى هي عملية تعليم وتكوين مستمرين للطفل حتى يكتسب القدرة على اخراج الصفات الكامنة فيه التي تجعل منه انسانا يرتقي بنفسه دائما نحو الكمال<sup>5</sup>.

<sup>1</sup> - كانط، Immanuel Kant ( 1724م-1804م)، فيلسوف وعالم ألماني، مؤسس المثالية الكلاسيكية في ألمانيا، من أهم مؤلفاته: " نقد العقل الخالص"، نقد العقل العملي"، نقد ملكة الحكم"، وفي هذه الكتب تعرض للنظرية النقدية في المعرفة والأحلاق وعلم الجمال ونظرية ملاءمة الطبيعة. أنظر روزنتال، المرجع السابق، ص 387. <sup>2</sup> - إمانويل كانط، تأملات في التربية، تعريب وتعليق: محمود بن جماعة، ط1، (تونس، دار محمد علي، 2005)، ص11.

- <sup>3</sup> -إمانويل كانط، المرجع نفسه، ص11. 4- بديدا بمايرا بيان من 12/11
  - <sup>4</sup> إمانويل كانط، المرجع نفسه، ص 12/11.
  - <sup>5</sup> -أنظر: إمانويل كانط، المرجع نفسه، ص15/12.



للفصل الرابع: ..... مفهوم التربية الجمالي

أما **مرغريت ميد<sup>1</sup>فتعرفها بأنها: «العملية الثقافية والطريقة التي يصبح بها الوليد الانساني الجديد عضوا كاملا في محتمع انساني معين»<sup>2</sup>** 

في التعريف السابق أدخلت مرغريت ميد على التربية عنصرا جديدا وهو العنصر الثقافي إذ تعد العملية التربوية هي عملية تثقيف يتلقاها الوليد الجديد حتى يستطيع الاندماج الكلي أو الكامل في المجتمع الذي ينتمي إليه .

و هذه العملية بدورها تعتمد على أسلوب معين لتحقيق الهدف منها وهو القيام على الطفل لإنماء قدراته وتكوينه اجتماعيا حتى يتمكن العيش في إطار المحتمع الذي ينتمي إليه.

و أما **جون ديوي<sup>3</sup>** فيعرفها بأنها:« الحياة نفسها وليس مجرد إعداد للحياة، وأنها عملية نمو، وعملية تعليم، وعملية بناء وتجديد مستمرين للخبرة، وعملية اجتماعية.»<sup>4</sup>

يعتبر **جون ديوي** التربية هي الحياة نفسها لأنها ترتبط بإنسان يعيشتلك العملية التربوية فلا تكاد تنفصل عن حياته ذاتها، تتجدد فيها الخبرة باستمرار تبعا لنمو الكائن الحي المستمر داخل الحياة.

فديوي يجعل من الخبرة أساسا للتربية ومعيارا للتجربة، وأن الخبرة لا تكتسب ولا تنتقل من مكان إلى مكان، وهي ليست مرادفة للمهارات، وإنما تعني موقفا من المواقف يعيشه الفرد مع الآخرين فيتأثر به ويؤثر فيه وهو يتعلم نتائج هذا الموقف حيث تصبح هذه النتائج جزءا من سلوكه

<sup>1</sup> - مرغريت ميد Margret Mead ( 1901م-1978م)، عالمة الانتروبولوجيا الأمريكية التي قضت حياتها في دراسة الشعوب الذين يعيشون على الجزر في المحيط الهاديئ، لها كتابما الشهير"سن الرشد في سامو 1928". أنظر:الموسوعة الحرة، مارغريت\_ ميد /https://ar.wikipedia.org/wiki، مبروك بوطقوقة، مارغريت ميد، ج1، مارغويت\_ميد / www.aranthropos.com

<sup>2</sup> – أحمد الفنيش، أصول التربية، ط1، (بنغازي: دار المكتبة الوطنية، 1991)، **نقلا** عن اللجنة الدولية للتربية: تعلم لتكون، تر: حفين عيسي، (الجزائر: الشركة الوطنية للنشر، 1979)، ص343.

<sup>3</sup> – جون ديوي، John Dewey ( 1859–1952)، فيلسوف مثالي أمريكي، كان له تأثير كبير على الفلسفة وعلم الاحتماع وعلم الجمال وعلوم التربية في الولايات المتحدة الأمريكية، من أهم مؤلفاته: "المدرسة والمحتمع"، " الخبرة الطبيعية"، "الفن كخبرة"، " المنطق: نظرية البحث". أنظر: روزنتال، المرجع السابق، ص215.

<sup>4</sup>- john dewey, <u>the devlopement of education in the twentieth centry</u>, (secend edition), new york,-prentice-hall,1950,p1, 15.



الفصل الرابع: .....عفهوم التربية الجمالي

سواء أكانت معلومات أو مهارات أو اتحاهات<sup>1</sup>.

فالطفل في العملية التربوية -التي تتم بإشارف مربي- عند ديوي يتعلم كيف يحيا في الوقت ذاته الذي يحيا فيه، حيث يكتسب الخبرات من تحاربه التي يتفاعل فيها مع الآخرين حتى ينمو وتنمو خبراته شيئا فشيئا في إطار المجتمع الذي يعد للعيش فيهفي انسجام مع الجماعة.

أما **سعيد اسماعيل علي<sup>2</sup>** فيعرفها بأنها: «عملية إعداد للإنسان منذ طفولته للحياة في الجماعة التي ينتمي إليها عن طريق المشاركة في حياة هذه الجماعة سواء أكان ذلك في مكان معد لهذه المشاركة كالمدرسة ونحوها من معاهد ومؤسسات التعليم النظامية أم في الحياة نفسها كما يحدث كل يوم في المترل والشارع.»<sup>3</sup>

و يعرفها أيضا بــــألها: «...عملية إحداث تغيير في الطفل في حسمه وفي قدراته وفي تفكيره وفي عاداته وفي ميوله واتجاهاته...أي في جوانب شخصيته المختلفة كلها بحيث يصبح بعد هذا التغيير غير ما كان قبله مع افتراض أن تؤدي هذه العملية إلى رفع كفاءته الشخصية والاحتماعية إلها عملية تغيير في الشخصية مرغوب فيه من قبل الجماعة، ويتفق مع مقاصد الشريعة. فمعنى هذا أن التربية عملية نمو.»<sup>4</sup>.

كما ذهب إليه دِيوِي ومرغريت ميد يجعل سعيد اسماعيل علي التربية هي عملية إنماء كامل للطفل غايته اندماجه في المجتمع اندماجا كاملا، لكنه في تعريفه لا يغفل الفرد ذاته إذ لا تنحصر الغاية منها في جعل الطفل عضوا كاملا في المجتمع-على حد تعبير مرغريت- بل كذلك انضاجه ورفع كفاءته الشخصية هو مطلب مهم جدا يتوخى من العملية التربوية.

<sup>2</sup> - سعيد أسماعيل علي: ولد بالقاهرة سنة1937م، متخصص في علوم التربية، له عدة مؤلفات في هذا المجال من أهمها: " الأصول الفلسفية للتربية"، "مدخل إلى علوم التربية"،، "الفكر التربوي العربي الحديث"، "التربية في الحضارة اليونانية" ...و غيرها من المؤلفات الأخرى. <sup>3</sup> - سعيد أسماعيل على، أصول التربية الإسلامية، ط1، (القاهرة، دار السلام، 1426هـ -2005م)، ص19. <sup>4</sup> - سعيد اسماعيل على، المرجع نفسه، ص 20- 21.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - أنظر: صابر حيدوري، الخبرة الجمالية وأبعادها التربوية عند جون ديوي، (محلة جامعة دمشق، م 26، ع 3، سنة 2010)، ص 109.

| مالى | (لتربية (لج | ىفہرم | (لر(بع: | لفصل | 9 |
|------|-------------|-------|---------|------|---|
|------|-------------|-------|---------|------|---|

وجاء في **التقرير** الوارد عن المؤتمر الذي عقد تحت رعاية **اللجنة الدولية للتربية** والذي عنون ب"تعلم لتكون": «أن التربية هي العمل المنسق الهادف إلى نقل المعرفة وخلق القابليات وتكوين الانسان والسعي به في طريق الكمال من جميع النواحي وعلى مدى الحياة.»<sup>1</sup>

بدوره هذا التعريف الذي تبناه المؤتمر يحرر عملية التربية من أن تقتصر على مرحلة عمرية بعينها في حياة الإنسان، بل يجعلها عملية إنضاج مستمرةمدى الحياة لأنها ليست عملية تلقين بل عملية تكوين مستمر بالاعتماد على القدرات الذاتية الكامنة في المتربي لإخراج الصفات المميِّزة له.

وبذا نجد الجميع متفقون على مضمون العملية التربوية والغاية منها التي سنبينها في العنصر الآتي. باطار بالنابيد أمدينها

إذا كانت التربية هي عملية انضاج للإنسان، فأي هدف ترمي إليه هذه العملية؟ وقد اسهب في الاجابة على هذا السؤال العلماء بما يأتي:

1- حدد سقراط هدف التربية بأنه: «حب الجمال».<sup>1</sup>

لقد أجمل سقراط الغاية من التربية في هدف أساسي وهو حب الجمال، وقصده في ذلك إدراك جمال الفضيلة، والأحلاق، والخير بشكل عام<sup>2</sup>.

2-ولم يخرج **أفلاطون** على هذا الهدف حين جعل من غاية التربية هي تنمية الحس الجمالي، ومحبة الخير، والجمال، حيث ركز في هذه العملية خاصة على الأحداث باعتبارهم هم الحكام الذين يحكمون المدينة الفاضلة التي يهدف إلى تأسيها، يقول: «إنه ينبغي مراقبة كل ما يصل إلى أسماع هؤلاء الحكام في طفولتهم من قصص أو فنون تؤدي إلى انحراف ذوقهم وأخلاقهم، وإنما تنمي فيهم القدرة على تذوق الجمال حتى يتوفر لنفوسهم التناسب والاتزان بواسطة الموسيقى والفنون الجميلة التي ترهف أذواقهم كما تقوي الرياضة البدنية أحسامهم.»<sup>3</sup>

<sup>1</sup>- عبد العظيم كريمي، التربية وما ليس بتربية، ط1، بيروت: دار الهدى، 1428هـــ/2007م)، ص18. <sup>2</sup>- أنظر :عبد العظيم كريمي، المرجع السابق، ص 18، عبد الله عبد الدايم، التربية عبر التاريخ من العصور القديمة حتى أوائل القرن العشرين، ط1، ( بيروت: دار العلم للملايين، 1973)، ص 59–60. <sup>3</sup>- أميرة حلمي مطر، جمهورية أفلاطون، [دط]، ( الهيئة المصرية العامة للكتاب، مهرجان القراءة للجميع، 1994)، ص23.



المطلب الثاني: أهدافها

|  | (لفصل (لر ابع: |
|--|----------------|
|--|----------------|

إذن فالهدف من التربية عند أفلاطون هو الوصول إلى تربية الأطفال حتى تتكون لديهم شخصية سوية متزنة معتدلة راقية نفسيا، كما ألها راقية بدنيا وعقليا، ولذلك فقد ركز على أهمية تنمية الجانب الجمالي والفي، اللذين ينميان إحساس المتربي بالجمال ومحبته، ولذلك فهو يجعل من مهام المربي أن يكون رقيبا على الأحداث الصغار فيما يختلط بأسماعهم وتنقيتها من الرديء حتى يتمكنوا من ترقية أذواقهم وبالتالي ترقية نفوسهم، ويكون ذلك عن طريق الموسيقى التي تتميز بالتناسب والانسجام والتناغم بين نوطالها الموسيقية، تغرس فيهم بجمالها تلك القيم حتى تصبح أنفسهم متزنة معتدلة من حلال الإتلاف الحادث بين قوى النفس المختلفة الشهوانية والعاقلة.<sup>1</sup>

3- أما كانط فيذهب إلى أن الهدف من التربية هو صناعة الانسان وصناعة المحتمع.

أما صناعة الانسان فيقول عنه :«لا يستطيع الانسان أن يكون إنسانا إلا بالتربية فهو ليس سوى ما تصنع منه التربية »<sup>2</sup> ذلك ألها تعمل على تنمية الاستعدادات التي فطر عليها الإنسان لقيادته إلى مزيد من كماله المنشود حتى إذا بلغ هذه المرتبة من الكمال كان ذلك الإنسان المرغوب في وجوده.<sup>3</sup>

و أما صناعة المحتمع فلأنه يقوم على شبكة العلاقات الاحتماعية، وما لم يتهذب الانسان ويصقل بالتربية لا يتمكن من تكوين علاقات انسانية ناجحة بسبب الحيوانية التي استحكمت منه.<sup>4</sup>، إذن فنشوء العلاقات الاحتماعية بين أفراد المحتمع لن يتحقق إلا إذا استطاع الانسان أن يتخلص من الوحشية التي ركبت فيه ويتحقق بالانسانية، ولن يتم له ذلك إلا إذا عمل على تنقية نفسه وتخليصها من كل ما علق بها من قبح حتى تصير بَعدُ جاهزة لإنشاء تلك الروابط الاحتماعية.

4- و إذا ما تحولنا إلى التربية في الفكر العربي والإسلامي، فنحد أن ابن مسكويه مثلا يرى أن التربية: « هي صناعة يقوم من خلالها المربي برياضة الطباع وتقويمها لتعويد الأحداث الأفعال المرضية، ولإعداد نفوسهم لقبول الحكمة وطلب الفضائل والبلوغ إلى السعادة الإنسية بالفكر

> <sup>1</sup>- أميرة حلمي مطر، المرجع السابق، ص 35. <sup>2</sup> - كانط، المرجع السابق، ص 14. <sup>3</sup> - أنظر: عبد الله عبد الدايم، المرجع السابق، ص88. <sup>4</sup> - أنظر: كانط المرجع السابق، ص14، مالك بن نبي، ميلاد مجتمع، ص 75–81.



الفصل الرابع: .....عفهوم التربية الجمالي

الصحيح والقياس المستقيم»<sup>1</sup> فالغاية من التربية عنده هي تعويد الصّغار على فعل الجميل، وترقية نفوسهم لبلوغ كمالها وسعادةما.

5- أما المعاصرون، فإن **سعيد اسماعيل علي** بقي على نفس الهدف الذي رأيناه عند ابن مسكويه وإن كان بلغة معاصرة حيث قال بـــ:« أن تؤدي هذه العملية(التغيير في شخصية الطفل) إلى رفع كفاءته الشخصية والاجتماعية.»<sup>2</sup> أي أن لها غاية مزدوجة خاصة بترقية الفرد ذاته والمجتمع ككل إلى أكمل درجة ممكنة، حيث يصبح عند ذلك مؤهلا ليعيش عضو فاعلا في مجتمعه، ويصبح المجتمع بدوره مجتمعا صالحا ليحيا فيه الفرد وتحيا فيه الجماعة حياة طيبة .

و الهدف الآخر أيضا هو« تأهيل النوع كله للخلود في مراحل النشأة والحياة والمصير »<sup>6</sup>

يقسم الكيلاني هدف التربية إلى هدف مرحلي وآخر استراتيجي؛ فأما المرحلي القريب فهو تعشق المثل الأعلى، وأما الاستراتيجي البعيد فيتمثل في تأهيل النوع كله للخلود.



| إلجمالي | , (لتربية ( | :فهرم | الرابع | للفصل |
|---------|-------------|-------|--------|-------|
|---------|-------------|-------|--------|-------|

وإذا شئنا الجمع بين هذه الأهداف جميعا، التي هي في حقيقتها تصب في مصب واحد هو تبليغ الانسان والمحتمع على حد السواء إلى كمالهما حتى يتحقق لهما الصلاح والسعادة المنشودة.

فالإنسان لا يبلغ مرتبة الصلاح حتى يتزكى ويتطهر من كل ما ينتقص من إنسانيته، والمجتمع لا يكون صالحا إلا بصلاح إنسانه، وبتناغم وانسجام العلاقات بين أفراده بما يحقق له الهدف من وجوده، حيث عند ذلك فقط تتحق لهما السعادة في الدنيا والخلود في الآخرة.

فالعملية التربوية إذن عملية حوهرية وأساسية لا تقل أهمية عن وجود الانسان ذاته، لأن وجوده إذا خلا من هذه الرعاية والتنمية والصقل سيتحول إلى وجود بميمي يفقد فيه الشخص مقومات انسانيته التي خلقه الله مستعدا لإخراجها من الكمون إلى الفعل، فيظل بذلك قابعا في طور الوجود لا يتعداه إلى مرحلة الترقي الانساني الذي يكون فيه الفلاح وثماره وهو ما تضمنه قوله تعالى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَمْهَا () وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنهَا ()

و هنا يأتي دور الطرق والوسائل التي تحقق للإنسان هذه التربية وهذا النمو، حيث سنركز البحث في طريق من هذه الطرائق المتعددة وهو طريق التربية الجمالية الذي سنكشف عنه في المبحث الثاني.

|    |     | A |
|----|-----|---|
| 9  | 167 |   |
| JГ |     |   |

الفصل الرابع: .....مفهوم التربية الجمالي

المبحث الثاني: تعريف التربية الجمالية وأهميتها

المطلب الأول: تعريف التربية الجمالية

حتى يتسنى لنا بيان دور التربية الجمالية في تأهيل الانسان لبلوغ كماله المنشود، لا بد من التعرف على المقصود بالتربية الجمالية، هذه الأخيرة التي عرفت بعدة تعريفات، تبرز من خلالها أهميتها ووظيفتها وأهدافها التي تبعث على ضرورة الاهتمام بها وإعادة تفعيلها حتى يسترجع الإنسان قيمته، وتعود للحياة بمجتها وسعادتها.

عرفت سوزان لانجر التربية بأنها: « تربية الوجدان والمشاعر الإنسانية، وأنها تهذيب لهذا الجانب الذي لا تستطيع اللغة العلمية الوصول إليه.»<sup>1</sup>

و قد حددت لانجر في هذا التعريف الجانب الذي تقع عليه هذه الرعاية وهذا التعهد بالتنمية، وهما الوجدان والمشاعر، تمييزا لهما عن الجانب العقلي والجانب الجسدي اللذين حظيا بذينك التربية والتنمية بينما أهمل هذا الجانب المهم في الكينونة الإنسانية، لأنه محال خارج إطار عمل اللغة العلمية كما قالت.

بينما عرِّف محمود البسيوني التربية الجمالية:بألها « رعاية النشء منذ حادثة سنهم لتذوق الجمال والعيش في كنفه وحلق ظروفه واستخدامه كأداة عدوى لسائر الأفراد ليشبوا في ألفة لا تنقطع بقيم الجمال في كل مرافق الحياة».<sup>2</sup>.

و في موضع آخر قال:«معناها إبراز عامل الجمال وتذوقه سواء في الفن أو العلوم الأدبية كاللغة والتاريخ والجغرافيا، أو العلمية كالفيزياء، أو التاريخ الطبيعي، نبات أو إنسان أو حيوان.»<sup>3</sup>

ركز البسيوني في تعريفيه على الغذاء الذي تتولى التربية إعطاءه للوحدان والمشاعر، وهو عنصر الجمال؛ تذوقه، وكيف يحيا به، ويهيئ ظروف إيجاده، وينشره في بيئته وبين بني جنسه حتى يصير جزئا منه، يأنس به في مواقف حياته كلها، ومحالاتها المتعددة، ثم لا يقصره في محال الفنون وحسب

- <sup>1</sup>- أميرة حلمي مطر، مقدمة في علم الجمال، ط1، ( مصر: دار المعارف، 1989م)، ص48. 2- محمود البسيوني، المرجع السابق، ص110.
  - <sup>3</sup>- محمود البسيوني، المرجع نفسه، ص157.



الفصل الرابع: .....مفهوم التربية الجمالي

بل يتعدى إلى جميع العلوم باختلاف محالاتها أدبية وعلمية وطبيعية.

و قيل هي «تنمية الإحساس بالجمال في الإنسان للوصول إلى الابتكار والإبداع والتذوق»<sup>1</sup>

يضيف هذا التعريف إلى سابقيه، إضافة مهمة، وهي أن الجمال الذي تنميه التربية الجمالية في الإنسان هو الذي يولد في الانسان القدرة على التذوق والإبداع والابتكار، أي أنه ضروري للوصول إلى هذه المراحل المتقدمة في الفعل الإنساني.

و أرى أن التذوق موجود في الإنسان بفطرة الخلق، أي كاستعداد كامن فيه لأنه من المميزات التي خص الله بها هذا الانسان، تظهر أو تكون ضامرة بحسب تفعيل هذه القوة أو عدمه ولذلك نجد أن إهمالها هو الذي يؤدي إما إلى انعدام التذوق الجميل، أو إلى سماحته وقبحه، وهو ما يمكن الاستدلال عليه بقوله (لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَكَنَ فِيَ أَحْسَنِ تَقْوِيمِ ﴾ التين4 .

وقد أشارت إليه رباب كامل في تعريفها بألها « عملية هادفة ومتكاملة موجهة نحو زرع وتنمية <sup>س</sup>مو الذوق الذي يتجسد في الشعور بالجمال الحسي والمعنوي والتعبير عنه في جميع مراحل الإنسان العمرية» <sup>2</sup> فقد أشارت إلى أن عملية التربية والتنمية تتوجه إلى تنمية الذوق والسمو به إلى الدرجات الرفيعة سواء في الماديات أو في المعنويات، وهو الغاية الرئيسة من هذه العملية ككل.

و قيل هي «الطرق والوسائل التي تتخذها الإدارة التعليمية لتنمية الحس الجمالي لدى الطفل من خلال العمل الفني»<sup>3</sup>، ثم يضيف: «كما يقصد بالتربية الجمالية تربية الأطفال بالوسائل الجمالية التي هي وقبل كل شيء ما هو رائع في الطبيعة، الفن البيئة وتعويد الأطفال على التعامل مع القيم الروحية وتطوير المشاعر – والحاجات الثقافية».<sup>4</sup>

و كما هو بين فقد ركز صاحبه على الجانب التعليمي المدرسي في هذه العملية باعتبار أنها مادة تدرس يتعلم فيها الأطفال اكتساب المهارات الفنية التي تنمي الحس الجمالي، والشعور الروحي وتميئه



| للتربية الجمالى | ; | للرابع | للفصل | ) |
|-----------------|---|--------|-------|---|
|-----------------|---|--------|-------|---|

للانسجام والتآلف مع الكون والبيئة المحيطة به وترتقي به من مجرد الشعور الحسي، الشعور الذي هو تعبير عن بدائية الشعور إلى الشعور الوجداني والروحي الذي هو ارتقاء إلى مرحلة متطورة وراقية من الشعور الانساني.

في حين يعرفها عبد الحليم محمود بــــ«الإحساس بالجمال وتقدير الشيء الجميل أو القول الجميل أو العمل الجميل، ثم صنع الجمال وبثه في حياة الانسان، لكي تصبح الحياة الإنسانية جميلة حالية من القبح، متصلة بالحق، مفعمة بالخير، متآلفة متعاطفة، لا تنافر بين مفرداتها»<sup>1</sup>

و يضيف قائلا: «فالتربية الجمالية تجعل المسلم يحس بالعلاقة الوثيقة بين الإنسان وبين الكون كله صلة قائمة على التعاطف والحب.. فالإنسان جزء من هذا الكون مخلوق لله فهناك صلة روحية بينه وبين الكون.»<sup>2</sup>

من خلال تأمل هذا التعريف أحد أن الكاتب يصف لنا أهداف التربية الجمالية، لأن التربية هي تنشئة ورعاية وتميئة للمتربي حتى يُفَعِّل هذا الإحساس والتقدير وتصبح لديه القدرة بعد إدراك هذا الإحساس من صنع الجمال وبثه في كل ما حوله، وهو ما استدركه الكاتب في قوله:«لأن التربية الجمالية تميئ للإنسان القدرة على الإحساس بالحب لكل ما هو جميل.»<sup>3</sup>

إن خلاصة هذه التعريفات تبين أن التربية الجمالية هي:

- 1- هي عملية تربوية موجهة للإنسان منذ مراحل عمره الأولى ومستمرة تمتم، بعنصر الجمال في حياة الانسان، فكما أن هناك تربية بدنية، وتربية عقلية، وتربية روحية....فكذلك هناك تربية جمالية.
  - 2- توجه هذه العملية لتفعيل الإحساس بالجمال، وتحويله من استعداد فطري إلى عملية حيوية فاعلة شعورا وحكما، أو تذوقا وتعبيرا.

3- توجه هذه العملية أساسا للمشاعر والوجدان باعتبارهما الجانب الباطن من الإنسان الذي يخضع

<sup>1</sup> – عبد الحليم محمود، التربية الجمالية الإسلامية، ص 8 <sup>2</sup> – عبد الحليم محمود، المرجع نفسه. <sup>3</sup> – عبد الحليم محمود، المرجع نفسه، ص9.



للفصل الرابع: .....عفهوم التربية الجمالي

لهذه الرعاية والتنضيج للتذوق، وتفعّل فيه القدرة للتمييز بين الجميل والقبيح لا في الطعوم والمحسوسات فقط، بل وفي المعنويات وما لا يدرك إلا بالعقل أو بالقلب أو بالبصيرة كما يسميه الغزالي.

المطلب الثابى: أهمية التربية الجمالية

هناك جملة من العناصر تحدد لنا أهمية التربية الجمالية وهي:

1- تؤكد سوزان لانجر على أهمية التربية الفنية[الجمالية]<sup>1</sup>حين تصفها «بألها تربية الوجدان والمشاعر الإنسانية، وألها تذيب لهذا الجانب الذي لا تستطيع اللغة العلمية الوصول إليه، وترى أن إهمال هذه التربية يعرض أفراد المجتمع لفوضى الانفعال والوجدان الذي يسيء إلى الطبيعة البشرية، فالفن السيء رمز لشعور ووجدان سيء»<sup>2</sup>.

تكمن أول أهمية لهذه التربية في أنما موجهة إلى جزء هام من التركيبة الانسانية، هذا الجزء من الانسان لا يدخل إلى معامل الاختبار، فأهمل بسبب صعوبة البحث فيه وعدم دقة نتائجه، وبالتالي كان الخوض في هذه الدروب الصعبة من النفس الانسانية هو الذي أكسب هذه التربية أهميتها.

إضافة إلى ذلك نبهت الدكتورة إلى أن هذا الا<sup>ه</sup>مال هو الذي يتسبب في اضطراب الانفعالات، باضطراب أهم جزء من الانسان وهو جانبه الباطن أو الروحي، وبالتالي فهو في حاجة إلى إحداث التوازن أو إعادته إلى هذه الانفعالات، ومن ثم احداث التوازن في الكيان الاجتماعي ككل من خلال تلك التربية وذلك التكوين إذ «تضفي على الأفعال والأحاسيس والأفكار المبعثرة الوحدة والاتساق، ...» وكذا «إعادة تنظيم الأحاسيس والمشاعر والمعارف والاتجاهات نحو خاصية الجمال في الوجود»<sup>3</sup>

2- تؤسس لعلاقات اجتماعية إنسانية منظمة ونوعية بما تقوم به من اعداد الأفراد وجدانيا للعيش في وحدة وتآلف وانسجام وتوافق يحقق للاجتماع الانساني توازنا واعتدالا يحفظه من الفوضى والصراع والتلاشي.

> <sup>1</sup>- ما بين [] توضيح من الباحثة. <sup>2</sup>- أميرة حلمي مطر، مقدمة في علم الجمال، ص 48. <sup>3</sup>- صابر جيدوري، المرجع السابق، ص<u>124.</u>



| مالي | (لتربية (لج | ىفہرم | l | (لر(بع: | لفصل | 3) |
|------|-------------|-------|---|---------|------|----|
|------|-------------|-------|---|---------|------|----|

ولذا فالإنسان كفرد وكذا المجتمع الانساني في حاجة ماسة إلى التربية الجمالية حتى يستطيع تنظيم انفعالات أفراده، فيكون ذلك مؤشرا للارتقاء في سلوكاته وعلاقاته بنفسه وبالآخرين إلى مستوى أحاسنكم أخلاقا كما قال النبي صلى الله عليه وسلم، ودونها لن يتمكن لا من فهم ولا من وعي حقيقة هذه الأخلاق الحسنة التي يوصي النبي صلى الله عليه وسلم بالقرب ممن كانت خصالا له، لأن هذا الترقي يحتاج إلى تربية المشاعر والوجدان وتعهدهما بمعاني الجمال وقيمه حتى يتحقق للإنسان والمجتمع هذا الذوق الجمالي الذي يصدر من أفراد المجتمع وبالتالي تنتفي فوضى الانفعال والوجدان، وتتحول من بحرد ردّات فعل، إلى انفعالات وجدانية واعية جماليا وشعوريا وهو ما لخصه لنا القرآن الكريم في أهم الخصال؛ الصبر والصفح والهجر والتسريح، وهذه هي أمهات الخصال التي إن أحكم رباطها قضت حقا على فوضى الانفعال والوجدان في المجتمع.

3- تكمن أيضا أهمية الجمال بشكل عام، والتربية الجمالية خاصة في تصنيفها لا في التحسينيات كما حاء في كتب أصول الفقه في تحديديهم لأقسام المقاصد بالضروريات ثم الحاحيات ثم التحسينيات<sup>1</sup> باعتبار أن الجماليات هي كماليات تكمن الحاجة إليها بعد توفر الضروريات ثم الحاجيات، والحاجيات، وهذا التقسيم وإن كان صحيحا من حيث المنهج إذ لا يعقل أن تراعى الكماليات قبل الضروريات، ولكن عمليا فالتحسينيات لا استغناء عنها بالضروريات والحاجيات بل هي مكمل لا من حيث المنهج إذ لا يعقل أن تراعى الكماليات قبل والحاجيات، وهذا التقسيم وإن كان صحيحا من حيث المنهج إذ لا يعقل أن تراعى الكماليات قبل الضروريات، ولكن عمليا فالتحسينيات لا استغناء عنها بالضروريات والحاجيات بل هي مكمل لا مناص منه للضروريات والحاجيات لأن هذين الاخيرين إن لم يبلغا تمامهما بالكماليات سيعتريها النقصان، وهو ما سيؤدي إلى فوضى الانفعال كما بينته لانجر، وستصبح تلك الضروريات والحاجيات موريات موديات مهددة بالزوال لفقدالها التمام بتلك الكماليات وهو ما يفسر لنا دعوة القرآن الكريم إلى والحاجيات مهدة بالزوال لفقدالها التمام والحماليات وهو ما يفسر لنا دعوة القرآن الكريم إلى والحاجيات مهدة بالزوال لفقدالها المادي الكماليات والحاجيات موديات مهددة بالزوال لفقدالها التمام بتلك الكماليات وهو ما يفسر لنا دعوة القرآن الكريم إلى والحاجيات مهددة بالزوال لفقدالها التمام بتلك الكماليات وهو ما يفسر لنا دعوة القرآن الكريم إلى ورية ترقية الوجود والفعل الانساني إلى مستوى الكماليات وهو ما يفسر لنا دعوة القرآن الكريم إلى مربقية الوجود والفعل الانساني إلى مستوى الكماليات وهو ما يفسر لنا دعوة القرآن الكريم إلى مربقية الوجود والفعل الانساني إلى مستوى الكماليات وهو ما يفسر لنا دعوة القرآن الكريم إلى ما ترقية الوجود والفعل الانساني إلى مستوى الكماليات والحمال.

4- إن حدوث التفاعل بين الإنسان وبين الكون الذي يعيش في أحضانه والبيئة التي يأوي إليها يقتضي أن يمتلك الانسان حسَّا جماليا عاليا يكافئ الجمال المبثوث في الكون حتى يفضي كل منهما

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-إبراهيم بن موسى الشاطي، <u>الموافقات في أصول الشريعة</u>، ضبط: عبد الله دراز، ( دون معلومات النشر)، ج2، ص 8–11 . الضروريات: التي «لا بد منها في قيام مصالح الدين والدنيا على استقامة، بحيث إذا فقدت بل على فساد وتهارج وفوت حياة، وفي الأخرى فوت النجاة والنعيم، والنعيم، والرجوع بالخسران المبين» والحاجيات بـ ومعناها «ألها مفتقرة إليها من حيث التوسعة ورفع الضيق المؤدي في الغالب إلى الحرج والمشقة اللاحقة بفوت المطلوب» والتحسينيات: «التي تعني الأخذ بما يليق من محاسن العادات وتجنب الأحوال المدنسات التي تأنفها العقول الراجحات. ويجمع ذلك قسم مكارم الأخلاق»



| عفهوم التربية الجمالي | ) (لر(بع: | للفصل |
|-----------------------|-----------|-------|
|-----------------------|-----------|-------|

إلى الآخر فيضيف إليه ما يكمله فيكون ذلك تميئة للإنسان للاستمتاع بالجمال، لأنه إذا فقد الحس الجمالي و لم يتكون ويتربى على ذلك كان عاطلا عن القدرة على الاستمتاع به، وعلى الاستمتاع بالحياة الطيبة<sup>1</sup>، والدليل على هذه الأهمية وجود أفراد في المجتمع الإسلامي فاقدي هذا الحس والذوق، لا يستطيعون وعي معنى الجمال أو الشعور به في كل شيء وفي الحياة كلها، حتى أنك تحس ألهم لا يتذوقون إلا جمال القبح، والتجهم وسماحة الأخلاق الفحة، وينكرون أية التفاتة جمالية سواء في الكون أو في أنفسهم، بل ويعدون القبح دينا يؤمنون به، فلا ينتقون من الأحاديث إلا ما يدل على هذا القصور الحسي والجمالي، أو يؤولولها دون مراعاة السياق الذي وردت فيه حتى تتماشى مع هذا المسار الذي يسلكونه، مثال ذلك ما حاء في الحديث: «عن أبي إمامة قال: ذكر أصحاب رسول الله على الله عليه وسلم عنده يوما الدنيا فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم:ألا تسمعون ألا تسمعون إن البذاذة<sup>2</sup> من الإيمان إن البذاذة من الإيمان يعني التقحل<sup>3</sup> في قد صحح الحديث الألباني في صحيح الجامع الصغير وزياداته برقم و2879، وقد حمل الكثير معنى هذا الحديث على أن التحمل وتحسين الميئة يتناق مع الإيمان، ومن ثم وجب تركه وإهماله حتى يتحقق الإيمان.

كذلك من المرويات الضعيفة في هذا الشأن « عَنْ مُعَاذْ بن جَبَلٍ قَالَ: لَمَّا بَعَثَنِي رَسُولُ ﷺ إِلَى الْيَمَنِ قَالَرَسُولُ الله:« يَا مُعَاذُ إِيَّاكَ وَالتَّنَعُّمَ، عِبَادُ اللهِ لَيْسُوا بِالْمُتَنَعِّمِينَ»<sup>5</sup> وكذلك ما نسب للنبي ﷺ:«عن أبي هريرة أن رسول الله ﷺ قال: إن الله يحب المتبذل الذي لا يبال ما لبس»<sup>6</sup>.

نجد هذه المرويات تحث على القبح وتنفر من حسن المظهر والمنظر، إذ تنفي أهمية التنظيم والتناسق والانسجام في مظهر الإنسان الذي هو الواجهة الظاهرة للمسلم التي منها يعرف سمت

<sup>1</sup> - عيد سعيد يونس، المرجع السابق، ص 89.
 <sup>2</sup> - البذاذة: رداءة الهيئة والمنظر
 <sup>3</sup> - التقحل: تكلف سوء الحال، وفي اللسان، تقحل الشيء .
 <sup>4</sup> - سنن أبي داود، ك: الترجل، رقم 4161، ج 4، ص 75، سنن ابن ماحه، ك: الزهد، با: باب من لا يؤبه له، رقم 4118، ج2، ص1379.
 <sup>5</sup> - اسنن أبي داود، ك: الترجل، رقم 4161، ج 4، ص 75، سنن ابن ماحه، ك: الزهد، با: باب من لا يؤبه له، رقم 4118، ج2، ص1379.
 <sup>6</sup> - أحمد بن الحسين أبو بكر البيهقي، شعب الإيمان، تح: عبد العلي عبد الحميد حامد، ط1، ( الهند: مكتبة الراشد، 1423هـ/ ج2003م)، رقم 5766، ج 8، ص 747، وقد حسنه الألباني في حامعه، رقم 2668، ج1، ص2051، ج 1، 2003م).
 <sup>6</sup> - محمد ناصر الدين الألباني، ضعيف الحامع الصغير وزياداته، [طج]، ( [دب]: المكتب الإسلامي، [دت])، رقم، 1707، ج 1، ص246.



|  | (لفصل (لر(بع: |
|--|---------------|
|--|---------------|

الاسلام، وتَوَجُهه العام في مجال الذوق والجمال الذي هو فطرة في النفس البشرية، وهذا ما يتنافى مع منهج الاسلام العام، الذي يرتكز على النظافة والتناسق والانسجام والاعتدال التي هي جميعا من سمات الجمال، بل وإن ذلك آكد حاصة في العبادات التي اشترط في صحتها الطهارة في البدن وفي المكان، السواك عند كل صلاة لمن قدر عليه، فهي مدخل الجمال، واتخاذ الزينة عند التوجه إليها يعضده قوله: في يَبَيَ مَامَمُ خُذُوا زِينَتكُمْ عِندَكُلْ مَسْعِدو وَصُلُوا وَلَشَرُوا وَلَا شَرُوواً إِنّهُ. لا يُحُبُ ٱلمُسْرِفِين عصده قوله: في يَبَي مَامَمُ خُذُوا زِينَتكُمْ عِندَكُلْ مَسْعِدو وَصُلُوا وَلَشْرُوا وَلَا شَرُوواً أَن مَرُوفاً عصده قوله: في يَبَي مَامَمُوا في مَامَعُون وَينَتكُمْ عِندَكُلْ مَسْعِدو وَصُلُوا وَلَشْرُوا وَلَا شَرُوفاً وَلا سُتَ قُلْ مَن حَرَّمَ زِينَة اللَّهُ الْذِي تَقَرِّ عِندَكُلْ مَسْعِدو وَصُلُوا وَلَشْرُوا وَلَا شَرُوفاً إِنّهُ لا يُحُبُ ٱلمُسْرِفِين عصده قوله: في مَامَوا في أَنْعَي أَخْرَة فِينكُمْ عندَكُلْ مَسْعِدو وَصُلُوا وَلَشْرُوا وَلَا شَرُوفاً إِنّهُ اللَّعْبَيْ وَلا سُقَلْ مَن حَرَّمُ نِينَة اللَهُ الَتِي أَخْرَة وَاللَّهُ عَنو مِن الزِرْقِ قُلْقُلْ مِن الْأَيني عامَنُوا في أَلْحَيوو اللَّذَي وانطلاقا من قوله عليه السلام : «إن الله جميل يحب الجمال» إلى قوله : « عَنْ قَتَادَةَ قَالَ: رَأَى النَّبِيُ وانطلاقا من قوله عليه السلام : «إن الله جميل يحب الجمال» إلى قوله : « عَنْ قَتَادَة قَالَ: رَأَى النَبِيُ وانطلاقا من قوله عليه السلام : وإن الله جميل يحب الجمال» إلى قوله : همَنْ عَانَ : رَأَى النَبِيُ قُلْمُوا وانطلاقا من قوله عليه السلام : وإن الله جمع، قالَ: " فَكُلْ وَاشْرَبُ وَالْبَسْ وتَصَدَّق في غَيْر سَرَفُو ولَا يَعْوَلُ اللَّهُ مَا يُعَان اللَهُ يُحِبُ أَنْ يَرَى أَنْ يَرَى أَنْ يَرَى أَنْ وَالَن في ما يُنها و والله في في الله الذي والله الله عن قالَ: " مَخِيلَةٍ، فَإِنَ اللهُ لَا يُعَبِ الْمُنْبَدَلُ الذي كَانُ يُبَالِي الللَّسِ هُ مُ وو حد يوما رحلا شعث فقال ألا يجد أحدكم ما يُونَ اللهُ لَا يُحِبُ الْمُنْبَدَلُ الذي كَا يُبَالِي باللَبْسِ هُ ، ووحد يوما رحلا شعث فقال ألا يجد أحدكم ما

و من هذه الأحاديث وخاصة حديث قتادة وحديث "إني رحل حبب إلي الجمال" نجد أن النهي عن التجمل والزينة وحسن الهيئة وجمال الأخلاق...ليس مسلك الإسلام ولا منهجه، لأن الاسلام جاء لإخراج الناس من أسفل سافلين إلى مقام التكريم، ومن الإحلاد إلى الأرض إلى الارتقاء إلى عليين، ومن الفوضى إلى النظام ومن الافراط والتفريط إلى الاعتدال وهذه جميعا تقتضي أن يتجمل الانسان بالذوق الرفيع والقيم السامية، والتفكير الحر الذي يسمو به إلى تلك الآفاق السامقة، وما الدعوة إلى ترك التجمل والتزين في أي مجال كان إن صحت الروايات، إلا استثناءً لتهذيب ما طاله التفريط أو الافراط فخرج به عن حد الاعتدال وإن كان في العبادات فلإعادة الموازين إلى نصابها، لأن الجمال من صفات الله عز وجل، ومن صفات محلوقاته ودلائل وحدانيته وكمال صفاته، ومن كان هذه صفته، وهذا فعله، لا يمكن أن ينهى عن التجمل أو التزين، لذلك بينه في الحديثين من

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- ومن المفارقات العجيبة أن الحديث ذاته له رواية ثانية تثبت ما نفته هذه الرواية. أنظر: البيهقي، المرجع السابق، رقم .5765



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – أحمد بن الحسين البيهقي، المرجع السابق، رقم 5785، ج 8، ص259.

للفصل الرابع: .....عنهوم التربية الجمالي

أن المنهي عنه هو الإسراف والتكبر وحَعْلُ الجمال ذاته إلها يعبد من دون الله، أما التوسط والاعتدال فإنه عين المطلوب وذات الجمال الذي يحبه الله ويحب أن يراه على مخلوقاته لأنه من دلائل نعم الله على عباده التي يجب شكرها، وقد يكون حديث النبي صلى الله عليه وسلم: «...قال: إنكم قادمون على إخوانكم فأصلحوا لباسكم ورحالكم حتى تكونوا كأنكم شامة في الناس إن الله لا يحب الفحش ولا التفحش».<sup>1</sup>حلاصة هذا المعنى وهذا التوجيه التربوي.

و عليه فقد باتت التربية الجمالية ذات أهمية بالغة في حياة الانسان يؤدي إهمالها إلى كثير من الفوضى والتردي في سلم الكمالات الانسانية، لذلك فإن دورها هو انتشال الانسان من هذه الفوضى وذلك التردي للصعود به في الكمال، وهو ما تهدف التربية أساسا إلى تحقيقه.

المطلب الثالث: أهمية تنمية الذوق:

كما سبق أن ذكرت أن عملية التذوق هي عملية مقصودة<sup>2</sup> عكس الاحساس الذي قد يكون في بعض الأحيان إن لم يكن في كثير منها لا إراديا، وهو ما يجعل لها أهميتها البالغة سواء في المجال الفني أو في الحياة ككل، إذ تكتسب هذه العملية أ<sup>ه</sup>ميتها من الغاية التي ترمي إليها في تبليغ الانسان إلى كماله.

ويمكن إجمال هذه الأهمية في ثلاث عناصر أساسية هي:

1- تنمية القدرة على الاحساس بالجمال وتذوقه: سواء في الطبيعة أو في العمل الفني أو في علاقات الانسان المختلفة، فإذا كان الانسان قد فطر على الاحساس بالجمال وتذوقه فإن ذلك لا يعدو أن يكون استعدادا فطريا كامنا في طبيعة الانسان التي حلقها الله على تلك الفطرة، قد تظهر أثارها بشكل أو بآخر كما أوضحت سابقا، لكن تحقق هذه الفطرة في الواقع بشكل موجه ومنظم يعود إلى ما يبذله الانسان نفسه في اكتساب الخبرات من التوجه المباشر إلى الموضوعات الجمالية أو الفنية خاصة الطبيعة والفن لتنمية تلك الاستعدادات واكتساب القدرة على الاحساس والتذوق من

<sup>1</sup>– الحاكم محمد بن عبد الله النيسابوري، المستدرك على الصحيحين، تح: مصطفى عبد القادر عطا، ط1، (بيروت: دار الكتب العلمية، 1411ه/1990م)، رقم: 7371، ج 4، ص203.و قد علق عليه الحاكم بقوله صحيح الاسناد و لم يخرجاه. <sup>2</sup>– يرى علما الجمال أن التذوق هو أنواع: تلقائي، قصدي، وتخيلي، البعدي، والطارئ.....وائل خطار، ص 23– 24.



|  | (لر(بع: . | للفصل |
|--|-----------|-------|
|--|-----------|-------|

وهذه العملية التربوية قد يكتسبها الانسان من الخبرات المكتسبة من الحياة مباشرة عندما يتعرض لها الانسان خلال تجاربه المختلفة في الحياة؛ الانسانية والاجتماعية، في علاقته مع الطبيعة التي يحيا في أحضالها، فيتعرف على مواضع الجمال، ومواطن القبح في كل ما يقابله ويتعامل معه، كما قال ديوي، أو يكتسبها الأطفال خاصة تعليما ممن يشرف على تربيتهم، أو من معلم خبير في هذا المجال فيدرب الناشئة على التعرف على صور الجمال وإدراك حسنه وابتكاره والحكم عليه في الفن باختلاف أنواعه وفي النشاطات الفنية التي يتدربون عليها حتى تنمو لديهم المهارات النفسية والفنية الذوقية ويصبح ذلك ملكة فيهم وجزءا من أهم خبراتهم المكتسبة.

و نظرا لأهمية هذه اللفتة التربوية، نجد أن الله عز وجل حينما يدعونا للنظر في الكون، ينبهنا إلى أنه لا ينبغي أن نتأمل الآيات الكونية بعين واحدة فنتيه في المنافع فلا نرى من صنع الله وتسخيره إلا ما يليي حاجاتنا المادية الصرف، ونغفل بذلك عن الوجه الآخر المهم الذي ضمنه تلك المنافع ذاتها وهو الجمال بمعاييره المختلفة، والاستمتاع به الذي كثيرا ما يغفل عنه الانسان عندما تشغله لذّة الطعام والشراب وما شاكله عنه، وهو ما ينمي في الفرد حاسة البصر حتى ترى الصور المتعددة الموجودة في المشهد الواحد من زواياه المختلفة، وهو ما يثري في الفرد حاسة البصر متى ترى الصور المتعددة جهة، والفكر من جهة، والوجدان من جهة ثالثة حتى يرى الجمال بهذه القوى المشتركة وهو ما يجعل تذوقه أثرى وأعمق.

2- نقل المعايير الجمالية التي يكشف عنها الفن (الاعتدال والتناسب والتناغم والانسجام والتوافق)، إلى الحياة نفسها لتنظيمها وتعديلها وتزيينها لترقيتها إلى المستويات الأعلى المكنة لها، فتبلغ بتفعيل تلك المعايير فيها إلى كمالها.

و إذ يقوم الانسان بهذه النقلة النوعية للمعايير الجمالية إلى الحياة، فإنه يفعل ذلك بسبب وعيه الجمالي؛ أي أن التنبه إلى اللغة الجمالية والتركيز على تنميتها في الشخص يكسبه وعيا جماليا يقوم من خلاله بنقل هذه المعايير إلى قوى النفس فيحدث في النفس توازنا وتناغما وانسجاما...)<sup>1</sup>و في الوجدان إشباعا، وفي المشاعر رِقَّةً، وفي الأذواق رهافة، حتى تنعكس على ظاهره سواء على بصره

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- محمود البسيوني، المرجع السابق، ص50.، أميرة حلمي مطر، جمهورية أفلاطون، ص23.



| للتربية الجمالى | ; | الرابع | للفصل |
|-----------------|---|--------|-------|
|-----------------|---|--------|-------|

أو سمعه أو سلوكه أو بشكل عام جميع أفعاله، وهو ما يرفع من قدرة الشخص على تذوق الجمال في كل شيء، فيصبح تفاعله مع الحياة قائما على هذه النسب الموزونة والمؤتلفة والمتناغمة.

و هذه العملية تحدث لأن الإنسان جراء توقفه أمام آيات الجمال طبيعية أو فنية قاصدا التأمل في جمالها وتكرر ذلك يكسبه دربة وجدانية وفكرية لإدراك ما يحكمها من توافق وترابط وتناسق وانسجام بين الألوان والأشكال والنسب، ودقة الصنع وجماله، وأداء الأشياء وظائفها من خلال جمالها، وهذه الدربة الوجدانية للذائقة الجمالية من شألها أن توسع دائرة الإدراك والتذوق في صور وموضوعات أخرى مختلفة ليست فقط طبيعية أو فنية بل سلوكية وأخلاقية واجتماعية...لأن قيمة تلك المعايير من جراء تكرار التأمل والنظر العميق فيها تصبح جزء من الذات الذائقة بعد أن امتزجت بالعقل الذي يتصف بدوره بنصيب وافر من تلك المعايير كالنظام والتناسق والانسجام بين المقدمات والنتائج... وهنا يأتي دور التربية الجمالية لتحول ذلك الثراء إلى خبرات ذوقية جمالية تساعد الشخص على تحويلها أو نقلها من مجالها الفي إلى الحياة بمختلف مجالاتها<sup>1</sup>

و قد كان أفلاطون من بين الفلاسفة اليونان أدرك دور الموسيقى في هذه النقلة النوعية للمعايير الجمالية إلى النفس فكان لا يسمح بأن يسمع الناشئة من الموسيقى إلا أحسنها وأجودها لتأثيرها على أمزجتهم وشخصيتهم، وكذلك تراجيديا أرسطو التي تقوم بعملية التطهير للنفس من خلال تقمص أدوارها ولو لفترة مؤقتة، وهكذا الرسومات واللوحات الفنية وقس عليه الفنون الأخرى من شعر وقصة ومسرح...الخ، وهو ما جعل علماء الجمال يحكمون بأن «العمل الفي هو مدرسة انتباه تربي فينا ملكة الفهم، وترقي ما لدينا من مقدرة على النفاذ إلى عالم الفن»<sup>2</sup>.

3/ تنمية القدرة على الابداع والابتكار:عملية الابتكار والابداع عمليتين أساسيتين في التربية الجمالية، إذ تعتمدان أساسا على نوع متميز من الذكاء الفكري والوجداني (الذوقي)، هذين الاخيرين اللذين يدركان ما لا يرى في الصور الظاهرة فيعبر عنهما في شكل ابتكارات وإبداعات فنية أو سلوكات أخلاقية وحضارية...، إذ لما كان التذوق يرتكز على التأمل الجمالي الذي لا يتوقف على العناصر الظاهرة من الموضوع الجمالي الطبيعي أو الفني، بل يستحث المتأمل للبحث عن

- <sup>1</sup>- محمود البسيوني، المرجع السابق، ص 95.
- 2- زكريا إبراهم، المرجع السابق، ص 193.



للفصل الرابع: ...... مفهوم التربية الجمالي

العناصر غير المرئية في ما تراه العين أو تسمعه الأذن فإنه يعبر عنها في صورة من صور الابداع الفني أو الجمالي بأشكاله المتعددة.

و هذا العنصر من العملية التربوية لا يتوقف دوره على تكوين ذائقة جمالية رفيعة، بل يجعل هذه الذائقة دافعا نجو صناعة وجود إنساني نوعي على هذه الأرض؛ يحقق فيه فعلا مبدعا وصناعة متميِّزة وأعمالا مبتكرة تؤسَّسُ على منجزاته حضارة إنسانية راقية، كل ذلك يكتسبه الناشئة بشكل خاص من التأمل في الطبيعة والفن فيحدث عنده تراكمات معرفية، وخبرات فكرية وذوقية جمالية متحددة هي من أهم عناصر الإبداع، أي ألها تكسب المتدرب عليها عمق النظر وسعة الأفق، وقدرة على الفهم والشعور والتذوق، فيحصِّل وعيا جماليا وفكريا يُبَلِّغه إلى كماله المنشود من هذا الطريق، طريق التربية الجمالية<sup>1</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- أنظر، ابن عاشور، التحرير والتنوير، سورة الفاتحة، ج 1، ص 166، محمد عبد الله دراز، <u>دراسات إسلامية في العلاقات</u> الاجتماعية والدولية، [دط]، (الاسكندرية، دار المعرفة، 1989)، ص 124/123.



| إلتربية الجمالى | ي: | للرابع | لالفصل |
|-----------------|----|--------|--------|
|-----------------|----|--------|--------|

المبحث الثالث: دور التربية الإيمانية في تأصيل التربية الجمالية:

الإيمان والجمال قيمتان تخرجان من مشكاة واحدة، هي مشكاة القيم الروحية التي لها دور بالغ الأهامية في تشكيل الجانب الوجداني من الانسان، باعتباره الجانب الذي لا تستطيع اللغة العلمية الوصول إليه إليه كما سبق بيانه، ولذلك من الأهمية بمكان معرفة العلاقة بينهما، هل هناك تناغم وتوافق بين القيمتين، وبالتالي يكون للإيمان باعتباره فطرة في الانسان دوره المؤصل للقيمة الجمالية في الانسان، وإلى أي مدى يُبنى هذا الجانب من القيمتين المذكورتين أعلاه.

المطلب الأول: توثيق العلاقة بين الإنسان والكون:

تعد العلاقة بين الانسان والكون من القضايا الرئيسة التي لها دورها الفعال كمرجعية عقدية للإنسان يستند إليها في حركته التعميرية في الأرض، لذلك جاء التركيز في القرآن الكريم على إبراز هذا الارتباط الروحي بينهما، وكان الجمال الوسيلة الأكثر نجاعة وبلاغة في بيان هذه الحقيقة.

أهم وأبرز علامة وسم بها الكون هي الجمال، فلا يكاد الإنسان يقلب بصره في آيات الله الكونية إلا ويرى ما يبهره، ويحرك كل حاسة من حواسه، وخاصة سمعه وبصره ليـــتأمل ويغلغل النظر في تلك الآيات من حيث صورتها، وتركيبها، كيفية نظامها وتناسقها وانسجام أجزائها وتكاملها من جهة ألوانها وأحجامها، من دقة نسبها،...الخ من مظاهر الجمال التي لا تعد ولا تحصى.

والله ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ فَسَوَى ﴾ وَٱلَّذِى قَدَرَ فَهَدَىٰ ﴾ الأعلى 3/2، لا محالة لم يخلق ويبدع هكذا ابداعا عبثا دون حكمة أو غاية وهو القائل: ﴿ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلِقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَطِلًا سُبَحَنَكَ فَقِنَا عَذَابَٱلنَّارِ ﴾ آل عمران 191، فلا يظن هذا الظن إلا حاهل أو كافر ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلًا ذَلِكَ ظَنُ ٱلَّذِينَ كَفَرُولًا فَوَيْلُ لِلَذِينَ كَفَرُولُ وَيَ اللَّهُ

و لما خلق الله الكون على تلك الهيئة من الجمال البديع، فقد اقتضت حكمته أن يركب في الإنسان من الاستعدادات ما يمكنه من إدراك ذلك الجمال وتقديره، لتبليغه إلى الغاية البعيدة التي خلق الانسان ابتداء لأجلها وهي الايمان بالله وعبادته عز وجل الذي قرره قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ ٱلجِلْنَ



الفصل الرابع: ..... مفهوم التربية الجمالي

وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ الذاريات 56، لأنه لا يريد منه عقله وحسب بل قلبه وفؤاده لأنهما مصدر الاحساس والشعور فيه.

قد يتلهى الباحث عن المنافع المادية التي سخرها الله له في الكون عن رؤية سواها، كما قد ينشغل المتدبر في القوانين والسنن التي تحكمه فلا يرى في آيات الآفاق والأنفس غيرها، أو قد ينظر إليها وهو لا يصور لأن تلك الضروريات أسرت مدركاته في دائرتما، فيمر على تلك الصور والأشكال والألوان دون أن يلفت انتباهه كيفية تسويتها، وتسييرها، ولا ما حتمت به من آيات الحسن والبهاء، لانحصار زاوية الرؤية في منافعه الخالصة، فيتعرض على إثر ذلك جانب هام من الكينونة الإنسانية وهو الوحدان إلى الاهتزاز والفوضى على حد تعبير –سوزان لانجر– فيتبلد حسه الجمالي وينكمش ذوقه لإهمال تلك المنابع الأساسية التي تعمل على تنميته، وهو ما ينعكس سلبيا على تفكيره إذ «أن علاقة الفكر النير بالجمال علاقة وطيدة، إذ من سمات الفكر السليم الواعي انه على تفكيره إذ «أن علاقة الفكر النير بالجمال علاقة وطيدة، إذ من سمات الفكر السليم الواعي انه الجمالي وينكمش ذوقه لإهمال تلك المنابع الأساسية التي تعمل على تنميته، وهو ما ينعكس سلبيا على تفكيره إذ «أن علاقة الفكر النير بالجمال علاقة وطيدة، إذ من سمات الفكر السليم الواعي انه الجمالي الكبير آينشتاين إلى القول: « إن التفكير العلمي ينطوي دائما على عنصر شعري»<sup>1</sup>، أي أن الجانب الجمالي كثيرا ما يكون دافعا قويا للتفكير العلمي بلوي دائما على عنصر شعري»، أي أي أن الجانب الجمالي كثيرا ما يكون دافعا قويا للتفكير العلمي، هذا الأخير الذي كثيرا ما ينطلق من دقة المكار حظة –التي هي عنصرا مشتركا بين التذوق الجمالي والفي وبين التفكير العلمي – من جهة، ثم الملاحظة –التي هي عنصرا مشتركا بين التذوق الحمالي والفي وبين التفكير العلمي من دقة الملاحظة المرجوة.)

إذن ففي تلك الآيات جميعا منافع للإنسان لا يستغني عنها لألها تحفظ وجوده، لكنه لا ينبغي أن يتوقف عندها فقط لأن فيها نعم أخرى من جنس آخر تغذي وجدانه لتحفظ له وجوده المتوازن، أَفَكَرُ يَظُرُوا إِلَى ٱلسَّمَاتِ فَوَقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَكُهَا وَزَيَّنَتَهَا وَمَا لهَا مِن فُرُوجٍ ﴾ ق6 وفي موضع آخر وَزَيَّنَكُهَا لِلنَّظِرِيرَ ﴾ الحجر16، إنه يوجه العين لتنظر لا إلى منافعها المتعددة التي نحصلها منها، بل إلى الجمال الذي زينها الله به لتحسن في عين الناظرين إليها، وكذلك يدعونا بنفس الدعوة للنظر في ما تخرجه الأرض في فَقُو ٱلَذِي أَنزَلَ مِن ٱلسَّمَاتِهِ مَاتَهُ فَأَخْرَجْنَا بِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الخوالدة والترتوري، المرجع السابق، ص169.



|  | (لر(بع: | للفصل |
|--|---------|-------|
|--|---------|-------|

خَضِرًا نُخَرِبُهُ مِنْهُ حَبَّا مُتَرَاحِكِبًا وَمِنَ ٱلنَّخْلِ مِن طَلِّعِهَا قِنْوَانُ دَانِيَةٌ وَجَنَّنَتٍ مِّنْ أَعْنَابٍ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلرُّمَّانَ مُشْتَبِهَا وَغَيْرَ مُتَشَنِيهٍ ٱنْظُرُوا إِلَى ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَيَنْعِهِ قِالَةَ فِي ذَلِكُمُ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ الأنعام 99، يحرض البصر ليتأمل في تلك اللوحة الفنية وما تصدح به من جمال؛ كل تلك الثمار التي سقيت بماء واحد، وزرعت في تربة واحدة وهي من حيث الشكل متراكب بعضها فوق بعض، ولكنها مختلفة الأشكال، والأحجام، والألوان، والطعوم، والفوائد.

و في صورة أخرى يعرض علينا نموذجا آخر من بديع صنعه: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى سَخَّرَ ٱلْبَحْرَ لِتَأْكُلُوا مِنْهُ لَحْمًا طَرِيَّا وَتَسْتَخْرِجُوْا مِنْهُ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى ٱلْفُلُكَ مَوَاخِرَ فِيهِ وَلِتَبْتَغُوا مِن فَضْلِهِ وَلَمَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ النحل 14 «والتعبير كذلك عن الفلك يشي بتلبية حاسة الجمال لا بمجرد الركوب والانتقال: «وَتَرَى الْفُلْكَ مَواخِرَ فِيهِ» فهي لفتة إلى متاع الرؤية وروعتها: رؤيةالفلك «مَواخِرَ»تشق الماء وتفرق العباب...»<sup>1</sup>

إن الله عز وحل يريد منا ألا ننظر إلى الآيات بعين واحدة فنتيه في المنافع فلا نرى من صنع الله وتسخيره إلا ما يلبي حاجاتنا المادية الصرف، ونغفل بذلك عن الوجه الآخر المهم الذي ضمنه تلك المنافع ذاتها وهو الجمال والاستمتاع به الذي كثيرا ما يغفل عنه الانسان عندما تشغله لذّة الطعام والشراب وما شاكله عنه، فيفوته ليس فقط حانب كبير من كمالات الحياة، بل من ضروراتها وحاجياتها، لأنه قيمة أخرى مختلفة تماما عن ما تُحفظ به الحياة، إنه ما تسمو به تلك الحياة لترفع الإنسان إلى مقام الإنسانية التي كرمه الله وميزه بها عن سائر مخلوقاته، وهذا المقام وتلك الرفعة ليسا من حاجيات الحياة الإنسانية أو كمالاتها بل هو عين الضرورة التي لا تقوم تلك الحياة إلا بها.

و اللفتة الأخرى التي ليس من العبث أن يكررها القرآن في تلك الآيات والتي تحفر عميقا في كيانه، وهي من تمام فضل الله وإحسانه لهذا الإنسان، الذي وهبه القدرة على الإحساس بالجمال وتذوقه، أنه جل وعلا أخبره أن تلك النعم ما ظهر منها وما بطن، إنما حلقها له وزينها وسخرها له ﴿ ٱلْمَرْتَرُوَا أَنَّ ٱللَهُ سَخِّرَكُمُ مَّافِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَعَ عَلِيَكُمُ نِعَمَهُ ظَنِهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴾ لقمان 20،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - سيد قطب، المرجع السابق، ج 4، ص 2163.



| ربية الجمالي | ىفهوم (كتر | للفصل للرلبع: |
|--------------|------------|---------------|
|--------------|------------|---------------|

لينتفع بما إذ فيها غذاؤه، ومتعته، إشباعا لمتطلبات وجدانه وروحه، ليعلم أنه الأكرم عند ربه، الذي خصه بعنايته منذ سوى خلقه بيديه، ثم نفخ فيه من روحه، وسخر له الكون كله، وأسبغ عليه نعمه ظاهرة وباطنة، حتى يدرك أن بينه وبين الكون إلفا وتوافقا وانسجاما، نسجته يد القدرة الإلهية بخيط عجيب، بما ركبت فيه من وحدة في الخلق، وتمايز في الفضل، وتشابك في البذل والعطاء بما هيأ «الله له القدرة على استخدام الكثير من طاقات هذا الكون وقواه، ومن ذخائره وخيراته»<sup>1</sup> وبما طوع به الكون وذلّه له ليستجيب لذلك الاستخدام بقدر ما ينفعه في معاشه وفي أداء مهامه على هذه الأرض<sup>2</sup>.

إن رسوخ هذه الحقيقة في قلب الإنسان، من شأنه أن يهديه إلى حكمة أخرى هي نتيجة حتمية لذلك التوجيه، مفادها أن تلك الطبيعة(الكون) التي خلقها الله على ما هي عليه، ووصل بينها وبين الإنسان بتلك الصلات والروابط؛ تريينا وانتفاعا وتسخيرا، لا يمكن أن تتجاوز مقامها الذي قدره لها الخالق عز وحل لتكون مقدسة، كيف يستقيم أن يتخذ الإنسان من مظاهرها آلهة يعبدها من دون الله أو لتقربه من الله زلفى، وقد علم أنه وإن كان جرما صغيرا فيها، إلا أن نفخة الروح ورفعة التكريم «هذا الفضل وحده قد اقتضى أن يكون لهذا المحلوق وزن في نظام الكون وحساب.»<sup>3</sup>، كيف يستقيم أن تكون مقدسة وقد ذللها الله ووطّاها له، كلما تفاعل معها تفاعلا ايجابيا كلما أفضت له بأسرارها، وكشفت له عن نظامها وانسجامها وعن تناسق بين نسبها وأشكالها وألوالها...فعصمه بذلك أن يغريه جمالها، أو عظمة ظواهرها فيتخذها إلها يعبده من دون الله عز وجل فيتردى إلى أسفل سافلين بعد أن كرمه الله وحلقه في أحسن تقويم.

من جهة أخرى، إن من تمام النعمة وتمام الاستمتاع بما عدم زوالها لأن فناءها أو مجرد الخشية من فنائها ينغص على الإنسان استمتاعه بما، لذلك كان إعلان الوفاق بينه وبين الطبيعة من أهم مسائل الإيمان، حتى لا يتخذ الإنسان منها منافسا أو عدوا له ينازعه البقاء فيها، فتنشب بينهما حرب وهمية، تشتت قوى الإنسان، وتحرمه لذة الوصل بينه وبين الطبيعة الذي اقتضته حكمة الله عز وجل، إذ هي الطرف الثاني في ثناية المخلوقات، تتكامل مع الإنسان ليعزفا معا لحن العبودية والطاعة

<sup>3</sup> - سيد قطب، المرجع السابق، ج5، ص 2792



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - سيد قطب، المرجع السابق، ج 5، ص2792.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – عبد المجيد النجار، خلافة الإنسان بين الوحي والعقل، ط3، ( الولايات المتحدة الأمريكية، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، 2000)، ص58.

الفصل الرابع: .....مفهوم التربية الجمالي

لله جل وعلا، فإذا أدرك الإنسان هذه الحقيقة علم أن الصراع –و هو أسلوب هدم– ليس هو المنهج الذي يسلكه في علاقته بالكون، لأن كونا ازدان بقيم الجمال في هندسته شكلا ومضمونا، لا تفتح مغاليقه بالصراع، لأنهما ضدان لا يلتقيان أبدا، بل إن مفاتيحه كامنة في مستقر ذلك الجمال؛ قلب الإنسان وعقله.

إن الإنسان إذا أدرك هذا المعنى فإن الحقيقة التي يخلص إليها أنه وُحد للاعمار والبناء، ومقومات الجمال التي هندس بما الكون، من نظام، وانسجام، وتناسق، وتناسب، وتناغم ...، منها يكتسب منهج ذلك البناء والتعمير فَنِيَاتِهِمَا، – سواء ما تعلق منه بتعمير ما بين الإنسان وأخيه الإنسان من علاقات متشابكة، أم تعلق بما يقتضيه معاش الإنسان على هذه الأرض– وهو ما لا يمكن أن يتم في ظل الصراع والتراع.

خلاصة هذه التربية وكيف تؤصل للتربية الجمالية

إن النتيجة التي نخلص إليها هي أن الإنسان والكون رفيقان حميمان يأنس كل منهما بصاحبه كلما كان اللقاء إيجابيا وفاعلا؛ الإنسان بقدراته في التأمل والنظر والتحليل، والكون بالكشف والبوح بسنن التركيب، فتراهما يتجهان صوب هدف واحد، الآيات بما تحمل من أثار الصنعة والإحكام والإتقان فتدله على بارئها ومبدعها، تدل عقله وفكره على يقين وجوده، وكمال صفاته وأفعاله، وتهدي قلبه ووجدانه إلى عظمته وسلطانه.

كما أن ذلك يثمر ثمرة أخرى هي خلاصة ما سبق وهي شعوره بحبه وحاجته إلى الكمال بدوام الاتصال به.

المطلب الثاني: توثيق الصلة بالله عز وجل:

تتوثق الصلة بالله جل وعلا بثلاثة عناصر أساسية؛ المعرفة، الحب، السلوك، فالله عز وجل الذي يدعونا لعبادته عبادة كاملة خالصة من كل شرك، مبرأة من كل حضور في القلب سوى الله عز وجل شاءت إرادته سبحانه أن يكون هذا القصد وهذا التوجه مبنيا على الجمال.

1/ **المعرفة**: المعرفة بالله مقوّم أساسي من مقومات توثيق الصلة به، ومستلزم ٌقوي من مستلزمات الإقبال عليه والطاعة الكاملة له، فمتى عرف العبد ربه حق المعرفة ربّه، وبدى له من



| ىفهوم (لتربية الجمالي | للفصل للرلابع: |
|-----------------------|----------------|
|-----------------------|----------------|

صفات كماله وجلاله وجماله، أقبل عليه متجردا من أوضار الإشراك محرما بالتوحيد، مخلصا قلبه انقيادا واستسلاما وخضوعا وتذللا، ملقيا بمتاعه عند بابه رجاء القبول والرضى والأنس به عز وجل.

و بقدر صحة المعرفة وعمقها تتوثق الصلة بالله عز وحل، لذلك فمن لطف الله وجماله وكماله، الذي حلق الأنفس ويعلم بما تفتح، فينفذ إليها النور، بسلاسة فتهش إليه، وتقبل عليه طائعة غير مرغمة، اختار تفضلا منه واحسانا أن يعرفنا على نفسه بأحب الأشياء إلى قلوبنا وألّذها في أنفسنا وهو الجمال، والحسن والبهجة والزينة والنضرة، لا في ملكه الدنيوي وحسب، بل والأخروي أيضا، لقد عرض علينا نفسه سبحانه حل وعلا حتى نتذوق لذة القرب منه، بلذة ما تثيره آيات الجمال في مخلوقاته في أنفسنا.

إن نعوت الجمال التي تعرفنا بالله وتقربنا إليه شاءت إرادة الله أن تتعلق بالذات الإلهية في صفاتها وأسمائها وأفعالها؛ لقد وصف أسماءه حل وعلا قائلا: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسَمَاءُ ٱلْحُسَنَى فَأَدْعُوهُ بِهَا ﴾ الأعراف 180، فكان من أسمائه الرحمن، الرحيم، اللطيف، الودود، البديع، الماحد، الجميل...، لقد نثر الله هذا الحسن على مخلوقاته كلها حتى يتجلى لنا حسن أفعاله وجمالها، فأين قلبنا البصر تراءى لنا الجمال صداحا في هَذا خَلَقُ ٱللَهِ في لقمان11، ﴿ صُنَعَ ٱللَهِ ٱلَذِي َ أَنْقَنَ كُلَ شَيْءً في النمل 88.

أما جمال أفعاله فيتحلى في كثير من آياته الكونية يقول واصفا بديع صنعه: : ﴿ بَعِيعُ ٱلسَّمَوَيَتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِذَا قَضَى آَمَرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ البقرة 117، وعن بناء السماء وفقا لمعيار الجمال قال: ﴿ أَفَلَمَ يَظُرُوا إِلَى ٱلسَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَمَا وَزَيَّتَهَا وَمَا لَهَا مِن فُرُوج ﴾ ق6، وللأرض زينتها المتعددة: ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ قِطَةٌ مُتَجَوِرَتٌ وَجَنَتَ مِنْ أَعْنَبِ وَزَرَعُ وَنَحْيَلُ صِنُوانُ وَغَيَرُ صِنُوانِ يُسْعَى بِماءٍ ولا للتعددة: ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ قِطَةٌ مُتَجَوِرَتُ وَجَنَتَ مِنْ أَعْنَبِ وَزَرَعُ وَنَحْيَلُ صِنُوانُ وَغَيْرُ صِنُوانِ يُسْعَى بِماءٍ ولا للتعددة: ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ قِطَةٌ مُتَجَوِرَتُ وَجَنَتَ مِنْ أَعْنَبِ وَزَرَعُ وَنَعْيَلُ مِنُوانُ وَغَيْرُ صِنُوانِ الرعد4، وفي موضع آخر: ﴿ إِنّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الأَرْضِ نِينَةً لَمَ اللّذَيْ وَنَوْمٍ عَقَوْرَتَ ﴾ الرعد4، وفي موضع آخر: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى أَلْأَصْ وَنَا لَعْنَبِ وَزَرَعُ وَغَيْرُ صِنُوانُ وَغَيْرُ مِنُوانِ الرعد4، وفي موضع آخر: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الأَرْضِ فِينَا أَنْ وَنَيْ يَعْوَمُ اللهُمُ أَيْنَ مُوَعَ الرعد4، وفي موضع آخر: ﴿ إِنَّا مَعَانَ مَا عَلَى اللَّعْنِ فَي الْأُولُ إِلَى فَيَتَعَوْرَ اللهُمُ الْمُعْنَ لِيَنْ اللهُمُ الْعَنْ عَلَى اللهُ فَقَامِ لَاللهُمُ أَلْ الللّهُمُ الْعَنْ عَمَرًا عَلَى الْنَعْمَ الرعد4، وفي موضع آخر: ﴿ إِنَّنَ مَوْنِ فَعَنَ وَلَانَ اللهُ اللهُومُ أَنْ فِي ذَلِكُمُ اللَّهُ مُتَعَودَةً إِنَى تُعَرَى اللهُ اللهُ اللهُ الْعَن الرعد4، وفي موضع آخر: ﴿ إِنَا مَعْلَى الللهُ عَلَى اللهُ مَنْ وَقُولُ اللهُ عَنْ مُعْتَى وَى ذَلِكُمُ اللهُ وَ

| مفهوم التربية الجمالي | (لر(بع: | للفصل |
|-----------------------|---------|-------|
|-----------------------|---------|-------|

فيها، ثم يعرج بنا إلى نوع آخر من التحسين في التصوير، إنه يلفتنا إلى أنفسنا لنتأمل في جمال حلقنا قال تعالى: ﴿ اللَّهُ ٱلَذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ قَرَارًا وَالسَّمَاة بِنَكَآة وَصَوَرَكُم فَاَحْسَنَ صُوَرَكُم ﴾ غافر 64، كما يعرفنا على أفعاله في نوع آخر من العوالم، إنه عالم الآخرة، يصف لمورككم ﴾ غافر 64، كما يعرفنا على أفعاله في نوع آخر من العوالم، إنه عالم الآخرة، يصف لنا جمالها ونعيمها تأكيدا على صفة أحسن الخالقين، حيث لم يقتصر فعل الجميل عنده على تحسين المحلوقات المشهودة، بل يتعداه إلى عالم الغيب والذي من أبرز ما وصف فيه الجمال وصف الجنة وَانَهُرُ مِنْ مَنْ رَعْنَ حَمَرٍ لَذَةٍ لِشَرِينَ وَأَنَهُرُمْن عَسَلِ مُصَفَى وَلَمَ فِيهَا مِن كُلُ المَرَنِ وَمَعْفِرَةً مِن تَبْتُ طَعْمُهُ وَانَهُرُ مِنْ حَمْرٍ لَذَةٍ لِشَرِينَ وَأَنَهُرُمْن عَسَلِ مُصَفَى وَلَمَ فِيها مِن كُلُ المَحرون ومَعْفِرةً من تَبْتُ عَمْدُ وكَانَهُرُ مِنْ حَمْرٍ لَذَة يَعَدَ عَلَيْ مَعْلَ المَعْمِ والذي من أبرز ما وصف فيه الجمال وصف الجنة وكانهُرُ مِن حَمْرٍ لَذَة لِلشَرِينَ وَأَنَهُرُمْن عَسَلِ مُصَفَى وَلَمَ فِيها مِن كُل المَحرون ومَعْفِرةً مِن تَبْتُ عمد 15، وكانهُرُ مِن حَمْر لذي يقول عنه: ﴿ أُولَتِكَ لَمُ مَن عَلَهُ مُعَنى وَلَمَهُ مَنْ وَلَمَ عَنْ مَالِ وَاللَهُ مُ وكانهُونَ ثِيَابًا حُضُرًا مِن سُندُسٍ وَاسَتَبَرُقٍ مُتَالِ مُصَفَى وَلَهُ فِيها مِن كُل الفَكَرُن وَمَعْفَرة من تَبْتُ مُرْتَفَقًا ﴾ الكهف وكذلك وصفه: ﴿ أُولَتِكَ لَمُمْ جَنَتُ عَدْنِ بَحَرى مِن غَنْتِهُمُ أَنْهُ أَنْعَمُونَ فِيها مِن أَسَاوِر مِن دَهب وكذلك وصفه: ﴿ أُولَتِكَ لَمُمْ جَنَتُ عَدْنِ عَمْري وَاللهُ عَنْ وَاللهُ عَرًا مِن أسَاوِر مِن ذَهْبَ وكُذُهُ أُعْمَالُونَ فِيها مِنْ أسَاوِر مِن ذَهُ وَعَمْ وَن عَنْ مَنْ وَلا لَنْهُ أُنْ عَنْ يُعْمَرُونَ فَي أَنْهُ مُنْ عَنْ اللهُ عَن وكذلك وصفه: ﴿ أُولَتِكَ هُمُ مَنْ مَنْ مُرْضَ فَصَلًا مَن مُنْتُونُ فِيها عَنْ أَسُونَ فَي عَمْرَ مُنْ مُنْ عُن وكذلك وصفه: ﴿ عَنْ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ مَا أُعْلَنُهُ مُنْ عَام اللهُ عَنْ أَعْرَ عَامَ أُعْلَى عَنْ أُنْ أُنْ عُومُ أُولًا عَنْ مُنْعُرا مُن أسَافِر عام الله عَنْ مَنْ أُنْ أُنْعَنُ أُنْ أُنْهُ مُنْ عَام الله عُن أُعْمَان مُنْمَا أُنْ عَنْ مُ

فليس من قبيل الصدفة، أو الترف المعرفي أن يُعرَّف الله نفسه إلى خلقه بأحب طريق إلى قلوبهم، إنه يريد أن يعرفهم على جميل فعله بأقصر طريق وأجمله، ليفتح أبصارهم وبصائرهم على قيمة الجمال في هذا الوصف، إنه لا يريد أن نتعرف إليه بمعرفة عقلية بحردة، إنما يريدها معرفة ذوقية أيضا، لألها قمينة أن تمش إليها النفس ويأنس بها القلب فتسوق العبد سوقا لطيفا حبيبا إلى معبوده، بعدما أدرك حقيقة أوصافه فتذوق حلاوة الإيمان به والقرب منه والأنس بجماله سبحانه، ولذلك عبّر النبي ﷺ على هذه المعرفة الذوقية بقوله: «ذَاقَ طَعْمَ الْإِيمَانِ مَنْ رَضِيَ بِاللهِ رَبَّا، وَبِالْإِسْلَامِ دِينًا،

<sup>2</sup>- صحيح مسلم، ك: الجنة وصفة نعيمها، ح ر 2824، ج4، ص2174 .



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - أنظر أيضا: ﴿ وَجَزَعْهُم بِمَا صَبَرُوا جَنَةً وَحَرِيرًا (\*) مُتَكِون فِبها عَلَى ٱلْأَرَّابِكِ لَا يَرَوْنَ فِيها شَعْسًا وَلَا زَمْهِ بِرًا (\*) وَدُلِيَةً عَلَيْهِمْ ظِلالُها وَذُلِلَتَ قُطُوفُها نَدْلِيلًا (\*) وَقُطْفُها عَلَيْهِمْ يِعَانِيةٍ مِن فِضَةِ وَأَكُوا كَانَتْ قَوَارِيرًا (\*) فَوَارِيرًا مِن فِضَةٍ وَنَدَرُوعا نَقْدِيرًا (\*) وَتُسْقَوْنَ فِيها كَأْسًا كَانَ مِزَاجْها زَيْجَيلًا (\*) عَنّا فِيها تُسْتَى نَدْلِيلًا (\*) وَقُطُوفُها نَقْدِيرًا (\*) وَقُطْوفُها نَقْدِيرًا (\*) وَقُطْوفُها نَقْدِيرًا (\*) وَقُطُوفُ عَلَيْهِمْ يَعْانَدُهُ عَذَكُوراً اللَّهُ عَنْدَا فَعَانَ مَعْدَا فَعَانَهُمْ وَقُلُوا تُعْذَكُونَ عَلَيْهِمْ وَقُلُونَا وَالَذَاتُ مُعْتَرُونَا وَعَنْدُونَا اللَّذَي مَعْدَلُهُ وَحُمْدًا وَاللَّهُ مَعْدَا وَعَمَدُوا مَعْتَقُونَ وَعَلَيْهُمْ وَقُلُونَا عَلَيْهِمْ وَقُلُونَا مَنْهُورًا (\*) وَلِذَا رَأَيْنَهُمْ وَقُلُونَا مَنْتُورا (\*) وَلِذَا رَأَيْتُهُمْ وَلَدَنَّ تُعْذَلُونا أَوْلُونَا مَنْتُونَ وَعَانَهُمْ وَقُلُونَا عَلَيْهُمْ وَقُلُونَا مَا يَعْذَلُونَا وَعَنْهُمْ وَعَنْ وَيَعْهُمْ وَيَادَةُ مُعْذَلُهُ وَحُولُونا اللَّهُ عَلَيْ مَعْتَقُونَا وَرَابَةُ وَعَلَيْهُ وَقُلُونَا مَعْتَنْهُمْ وَعَنْعَا وَمَا عَلَيْهُمْ وَيَعْهُمْ وَلَكُونَا وَلِكُنْ عَطَنُونَا وَعَنْقُونَ وَيَعْلَقُونَا وَيَعْتَعْهُمْ وَيَعْتَى وَعَنْهُونَا وَالْتَنْ عَوْلُولُولُ عَائَتُونَ وَعَانَهُ مَنْ وَيَعْذَى وَالْعَا مُولَا الْعَنْعَانَ وَيَعْهُمْ مَا مَانَا وَعَانَهُ مَعْتَيْهُمْ وَيَعْتَقُونَا وَيَعْتَى وَيَعْتَعْنَ وَيَعْتَى وَيَعْتَى وَيَعْتَعْتَ وَى الْعَنْعَا وَيَعْتَعْتُ وَنَا عَنْ وَيَعْتَى وَيَعْتَى وَيَعْتَعْتَنَا وَيَعْتَعْتَ وَالْعَنْ عَامَا وَعَنْعَا وَعَامَ مَنْ الْعَنْعَا وَيَعْتَعْتُ مُعْتَعْتُ وَعَنْ وَا الْعَانِي وَنَا مَنْ عَنْ مَنْ عَلَيْنَا وَالْتَعْتَعْنَا وَيَعْنَا وَيَعْتَعْنُونَا وَلَا مَنْ وَلَكُونَا وَلَيْنَا مَا مَنْتَعْتَ وَعَامَ وَا مَنْتَعْتُ وَقَا وَلَنْ وَقَلُونَا وَالْتَعْتَى وَا وَعَنْ وَيَعْتَ وَقَا وَالْتَعْتَ وَعَا مَا مُولَا وَقَلُونَا مَنْ عَامَا وَعَا وَيَعْنَا مَا مَا مَا مَا مَعْتَعْنَا وَعَا وَقَلُونَا مَا مَا مُعَالَعُونُ وَيَعْنَعْنُ وَنَا مَا مَنْ وَقَا وَنَا مَا مَا مَع

|  | للفصل للرابع: |
|--|---------------|
|--|---------------|

وَبِمُحَمَّدٍ رَسُولًا»<sup>1</sup>، قال القاضي عياض رحمه الله معنى الحديث «صح إيمانه واطمأنت به نفسه وحامر باطنه لأن رضاه بالمذكورات دليل لثبوت معرفته ونفاذ بصيرته ومخالطة بشاشته قلبه لأن من رضي أمرا سهل عليه فكذا المؤمن إذا دخل قلبه الإيمان سهل عليه طاعات الله تعالى ولذت له»<sup>2</sup>، ولذلك يعد ابن القيم هذا النوع من المعرفة :« من أعز أنواع المعرفة معرفة الرب سبحانه بالجمال، وهي معرفة خواص الخلق، وكلهم عرفه بصفة من صفاته، وأتمهم معرفة من عرفه بكماله وحلاله وجماله سبحانه...»<sup>3</sup>, فالمعرفة التي تتخطى العقل، وتتعدى إلى القلب من شأنها أن تبعث على اللزوم حراء ما تولده من لذة الوصل.

هذه المعاني والقيم التي تؤمِّنها التربية الإيمانية في الإنسان المسلم طبعا لم يكن الوصول إلى تحقيقها عن طريق التلقين المجرد، أو الخطاب الفلسفي، بل كان السبيل إليها من أكثر المنافذ تأثيرا على النفس، إنه تلقاها من دعوة القرآن الكريم إلى التأمل والتدبر في جمال الطبيعة التي تتلقى الإنسان بين أحضالها فتشبع لهمه الروحي والوحداني بألوالها وأشكالها وتراكيبها بنظامها وانسجامها وتناسقها، لا ينفصل فيها غذاء العقل عن الروح، بل إلها كالإنسان كما فيها منافع الجسم والعقل كذلك فيها متع الوحدان والروح فإذا كان الإنسان مطالب بأن يحافظ على توازنه بإعطائه كلّ جزء منه حقه؛ حسده وعقله وروحه فإن الطبيعة التي هي والإنسان مخلوق لخالق واحد، كذلك تعمل الأساسية.

2/ الحب: يعرف الغزالي الحب بأنه:« عبارة عن ميل الطبع إلى الشيء الملذّ، فإن تأكد ذلك الميل وقوي سمي عشقا.»<sup>1</sup>

بينما يعرفه أحمد بلحاج بأنه: « المنبع الذي يصدر عنه نزوع الانسان لمعانقة الجمال في مختلف تجلياته»<sup>2</sup>.



الفصل الرابع: .....عفهوم التربية الجمالي

من هذه التعريفات نجد أن الحب علاقة بين طرفين يمل أحدهما إلى الآخر لما يرى فيه من لذَّة أو جاذبية أو جمال، أو بمعنى آخر لما يرى فيه من استحقاق لتلك العاطفة.

و هو فطرة في الانسان تحركها الرغبة في القرب من المحبوب قربا ماديا أو معنويا بحسب طبيعة العلاقة بينهما، تلك الرغبة التي هي ثمرة المعرفة بجمال المحبوب وكمال صفاته، أو المعرفة بما استحق به ذلك الميل، فإذا تم له تحصيل تلك المعرفة، وتجلي له جمال محبوبه، تحركت النفس للاتصال به والقرب منه.

و لما كان حب الله عز وحل هو الحب الأسمى والأعلى الذي يطلبه الانسان، وهو غاية في ذاته يسعى إلى تحقيقها حتى يتمكن العبد من توثيق صلته بمعبوده الأوحد، وتتحقق سعادته في الحياة الدنيا وفي الآخرة، عرِّف بأنه: «بمجة وليدة كمال معرفة الله، يشعر بما العارفون من المتصوفة، وسبيلها أن تطهر نفسك من كل ما يشغلك عن الله، وأن تملأ قلبك به، وكلَّما كان أقوى كانت السعادة أعظم»<sup>1</sup>

إن المعرفة تولد الحب، فإذا كان الله سبحانه قد عَرَّف نفسه إلينا بنعوت الجمال التي زيّن بما وجه هذا الكون البهيج، وتفضّل علينا بفائض النِّعم التي لا يحصيها العدّ، ولا يدركها الحد، فإنه بذلك يحبب إلينا نفسه<sup>2</sup>، حتى إذا عرفناه أحببناه حبّا خالصا، لا لما نحصله من منافع أو رغبات، بل لاستحقاقه وحده لذلك الحب المحرد، الذي متى تحقق طلبنا قربه بله الأنس بقربه.

و قد عدد الغزالي أسباب تلك المحبة، بقوله: «فإذن أسباب الحب ترجع إلى خمسة أسباب، وهو حب الانسان وجود نفسه وكماله وبقائه، وحب من أحسن إليه فيما يرجع إلى دوام وجوده ويعين على بقائه ودفع المهلكات عنه وحبه من كان محسنا في نفسه إلى الناس وإن لم يكن محسنا إليه وحبه لكل ما هو جميل في ذاته، سواء كان من الصور الظاهرة أو الباطنة، وحبه لمن بينه وبينه مناسبة خفية في الباطن... هذه الأسباب كلها لا يتصور اجتماعها إلا في حق الله تعالى فلا يستحق المحبة بالحقيقة إلا الله سبحانه وتعالى.»<sup>1</sup>.

> <sup>1</sup>- مجمع اللغة العربية، المرجع السابق، ص 66 . 2- أبيا مسيط المان مسيط ال

<sup>1</sup> - أبو حامد الغزالي،، إحياء علوم الدين، ج4، ص 292.



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>– أنظر:بديع الزمان سعيد النورسي، <u>ر</u>سائل النور، الكلمات، تر: إحسان قاسم الصالحي، ط6، ( القاهرة: شركة سوزلر، 2011م)، ص128.

| للجمالى | (لتربية ( | ىفہوم |  | الرابع: | للفصل | ) |
|---------|-----------|-------|--|---------|-------|---|
|---------|-----------|-------|--|---------|-------|---|

للحب إذن حسب الغزالي أسباب موضوعية، كلما تحقق منها سبب ولّد الحب بين الطرفين المحب والمحبوب، وهذه الأسباب هي من الفطرة التي ركب الله في مخلوقته، حتى تؤدي موجودات هذا الكون مهام وجودها التي جعلها الله مخولة بما، وفقا للتوافق الكوني الذي قدره لها.

وهذه السنة من حكمة الله وتدبيره أن جعلها جارية حتى بينه وبين عباده، إذ جعل محبته عز وجل تنبثق من تلك الأسباب الموضوعية، ثم ترتقي في سلم الكمالات حتى تبلغ أَوْحَهَا عندما تصبح معلقة بذات المحبوب لا بفضائله، كما بينه النص السابق، حيث بعد أن عرج على جملة هذه الأسباب، ذكر سببا متعلقا بالجمال أي أن كلّ جميل في ذاته فهو محبوب لعين جماله لا لشي غيره، سواء كان جماله في الصور الظاهرة أو الباطنة؛ ولذلك فإن الله تعالى الذي تعلقت القلوب به ابتداء بسبب إدراك النعم والفضائل التي منَّ بما على خلقه، ارتقى حبه ليصبح متعلقا بحماله، فكان حبه بذلك حبا مستحقا لذاته لا لما يتفضل به من انعامه على خلقه، وإن كان الانعام ذاته سببا لهذا الاستحقاق، وهذا هو الحب-يقول الغزالي- الذي يوثق بدوامه<sup>1</sup>.

أما من حيث جمال ذاته فهذا قد دلتنا عليه أفعاله التي تجلى جمالها في كل مخلوقاته التي وصفها جل وعلا بالحسن والجمال والبهجة والنضرة، وقد دلتنا عليها آيات كتابه المقروء وصدّقتها شواهد الكتاب المنظور، فكان الدليلان دليلا على جمال أفعاله، ثم ارتقينا من إدراك جمال أفعاله إلى تذوق جمال صفاته، ذلك أن الذي ختم فعله بكل ذلك الإبداع والاحسان لابد أن يتمتع بكل صفات الجمال والكمال التي تبوح بحسنها وجمالها بما بثت في أرحاء الكون وما فيه من سر الجمال، حتى صدق تلك الشواهد قوله: ﴿ وَيَلَهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحَسْبَىٰ فَادَعُوهُ بِهَا ﴾ لأعراف 180.

وعليه كان هذا الجمال الذي تتصف به الذات العلية مدعاة لإدراك جماله في ذاته بغض النظر عن المنافع التي يحصلها العبد منها، من ثمَّ وإذ بدى كل ذلك الجمال منها، فقد بات حب الله حبًّا لجماله وكماله، حبا خالصا محردا من كل الحاجات الزائدة عليهما، وهو ما عبرت عنه رابعة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – أبو حامد الغزالي، إحياء علوم الدين، ج 4، ص 290،



الفصل الرابع: .....عفهوم التربية الجمالي

العدوية 1 في أبياتها الشهيرة:

| وحميب لأنمسك أهمسل لمسذاك                      | أحبــــك حــــبين حــــبّ الهــــوى    |
|------------------------------------------------|----------------------------------------|
| فشـــغلي بـــذكرك عمـــن ســـواك               | فأمسا المذي همو حمم الهموي             |
| فلســـت أرى في الكـــون حــــتى أراك           | وأمسا المسذي أنمست أهمسل لمسه          |
| ولكـــن لـــك الحمـــد في ذا وذاك <sup>2</sup> | فـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|                                                |                                        |

فهذا الجمال الباهر هو الذي حرك النفس نحو مبدعه، فتعلقت به القلوب طربا بجماله، وأنسا بقربه، فذاقت فيه لذّة يعسر على المحب حقا مفارقتها، أو الرضا بما دونها.

3/ السلوك: إذا تمت معرفة الله بالجمال، وفاض القلب حبا لجماله، فإن من تمام وثوق الصلة السلوك الجميل الذي بات مكملا ضروريا لتلك اللوحة الجميلة التي أتقنت ريشة الجمال تركيبها ومزج ألوانها.

و السلوك تحديدا مكمل ضروري لتمام تلك اللوحة الفنية، لأنه عدم اكتماله يجعل من تلك المعرفة وذلك الحب كعدمهما، لأن السلوك هو الذي يكشف عن الدوافع التي تبعث عليه وتحدد كيفيته للوصول إلى الهدف المنشود.

و نقصد بالسلوك في هذا الموضع نوعين اثنين: العبادة التي هي سلوك المحب في الخضوع والتذلل لمحبوبه، والسلوك الذي هو فعل الانسان وعمله في وجوده الاجتماعي، ففي هذين السلوكين يتجلى فعل الجمال الذي كان إدراكا عقليا وشعورا وجدانيا.

ولذلك وتوثيقا لهذه المحبة شرع الله عبادته عز وجل، هذه العبادة التي تجعل القلب دائم الذكر له (إِنَّنِيَ أَنَا ٱللَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُنِي وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِكْرِي ﴾ طه 14، لم يقهرنا على فعلها، بل دفعنا إليها بحرية تامة وإرادة كاملة معرفتنا بجماله وكمال صفاته وأفعاله، إذ لا تتحقق إقامتها لذكره

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- ديوان شاعرات عربيات، حم وتح: عبد البديع صقر، ط1، ([دب]، منشورات المكتب الإسلامي، 1387ه/ 1967م)، ص126.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – رابعة العدوية: زاهدة وشاعرة عربية، من مواليد البصرة، عبرت في شعرها عن حب لله نابع من الشوق إليه، والتطلع إلى استجلاء جماله الأزلي، لا من الخوف من عذابه، أو التطلع إلى ثوابه. أنظر: منير البعلبكي، <u>معجم أعلام المورد، ط</u>1، (بيروت: دار العلم للملايين، 1992م)، ص 204.

| مفهوم التربية الج | (لر(بع: . | للفصل |
|-------------------|-----------|-------|
|-------------------|-----------|-------|

إلا إذا كان دافعها الحب الخالص والاستسلام الكامل والانقياد التام لمن تقام لذكره، حتى إذا أقامها على هذه القاعدة فعلت فعلها المثمر في العابد إذ تعمل على تطهيره وتزكيته من كل القبح الذي فيه، وتزينه بكل الكمالات التي أرادها الله أن تحقق إنسانيته، فيتذوق حلاوتها وحلاوة القرب منه والأنس به وهو يقيمها في أوقتها المحدودة وبأركالها المعروفة، كما يتذوق حلاوتها في صورتها الاجتماعية التي قال عنها العليم حلت حكمته: ﴿ ٱتَّلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِنَبِ وَأَقِمِ الصَّكَوَةُ إِلَى الصَّكَوَةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنكَرُ وَلَذِكُرُ ٱللَهِ أَصَحَبُرُ وَٱللَهُ يَعْلَمُ مَا تَصْبَعُونَ ﴾ العنكبوت45.

إنها إضافة إلى جمالها الذاتي الذي تصل فيه بين العابد والمعبود، لها جمالها الاجتماعي التطهيري التزكوي الذي تجمِّل به العلاقات بين أفراد المجتمع، وهو النوع الثاني من السلوك الذي يتجلى من خلاله حب الله عز وجل في مظهره الاجتماعي، الذي يعد الجمال قاعدته الأساسية لأن الله دعا فيه الناس مباشرة للسلوك الحسن والخلق الحسن والقول الحسن...، وهو ما فصلنا الحديث عنه سابقا<sup>1</sup>، حتى لا تبقى تلك العبادة حبيسة حدران المساحد حركات بلا روح وأقوال بلا أفعال تُضخ الحياة في الشريان الاجتماعي، ولا يبقى الحب أسير قلوب أصحابه ووجداناقم، يُفنيهم عن الحياة وقد أمروا أن يجعلوه أن يجعلوه المنبع الذي تتزود منه الحياة بروائها فتربو ويطيب فيها المعاش، وتحقق للإنسانية عزمًا وكرامتها المنشودة.

إن الذي نخلص إليه أنّهذه المعاني والقيم التي تؤمِّنها التربية الإيمانية في الإنسان المسلم طبعا لم يكن الوصول إلى تحقيقها عن طريق التلقين المجرد، أو الخطاب الفلسفي، بل كان السبيل إليها من أكثر المنافذ تأثيرا على النفس، إنه تلقاها من دعوة القرآن الكريم إلى التأمل والتدبر في جمال الطبيعة التي تتلقى الإنسان بين أحضالها فتشبع لهمه الروحي والوجداني بألوالها وأشكالها وتراكيبها بنظامها وانسجامها وتناسقها، لا ينفصل فيها غذاء العقل عن الروح، بل إلها كالإنسان كما فيها منافع الجسم والعقل كذلك فيها متع الوجدان والروح، فإذا كان الإنسان مطالب بأن محافظ على توازنه بإعطائه كلّ جزء منه حقه؛ جسده وعقله وروحه فإن الطبيعة التي هي والإنسان مخلوق لخالق واحد، كذلك تعمل على أن تحفظ ذلك التوازن بما تعطيه له من متطلبات مادية وروحية، يمتزجان سويا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- أنظر أيضا: ص 223 وما بعدها، من هذا البحث .



للفصل الرابع: ...... مفهوم التربية الجمالي

لتسوقه سوقا جميلا لطيفا رقيقا حبيبا إلى حيث ينتهي به الكمال البشري عند الوقوف بين يدي حالقه عز وحل صاحب الجمال والكمال والجلال.

لقد أسهم الجمال في ترقية علاقة الانسان بالله، إنه لنشاز أن يتصف الله بالجمال والكمال، ويعرض علينا نفسه بصفات الكمال والجمال التي تأسر الألباب، وتُظهر كيف يتودد إلينا بالحب الذي فاض بالنعم المادية والمعنوية والروحية، ليس قهرا ولا جبرا، ولكن كرما وفضلا، ونتقرب إليه نحن حوفا من عقابه وجبروته، بل إن ذلك الجمال والود، لا يتناغم معه إلا الحب والرضى الذي ينبثق من اشراق نور الإيمان في القلب، وتجلي الجمال في النفس، فنقبل عليه نبادله حبا بحب في يُحبُّهُم وَيُحبُونُهُم في المائدة 54 وإحسانا بإحسان هكل جَزَآءُ آلِالحسنين إلا آلَالحسن من مائده عبا بحب في يُحبُهُم جاء في قوله عليه الصلاة والسلام الإحسان فكل جَزَآءُ آلِلحسن إلا ألم تكن تراه فإنه يراك» فنعبده توددا إليه لأنه يستحق العبادة، ونخضع له لأن من توغل حبه في أعماق فؤاده، لم يخلف إلا الاستسلام والخضوع التام الذي تكتمل به العبادة التي غمرت الكيان كله، وصدق الامام زين العابدين<sup>1</sup> القائل: «من ذا الذي ذاق حلاوة حبتك فرام منك بدلا»<sup>2</sup>

و القرآن الكريم إذ يعرض الكون على الإنسان بهذا الأسلوب، يهز به الكيان كله ليحركه للتحقق الواقعي بهذا العطاء الإلهي في أطراف الكون كله، وفي أفاق النفس البشرية بكل ما تحمله من بعد مادي وروحي إنما يريده أن لا يبقى أسير تلك المخلوقات وإن بمره جمالها وآسره حبها، بل يفعل ذلك ليتجاوز به إلى جمال أسمى وأكمل بعد أن عرفه بالله بديع السماوات والأرض، يتجاوز به إلى ربط الصلة به التي يكون عندها الكمال البشري، تلك الصلة التي لا تتحقق إلا عند مقام المجبة بين العبد وربه عز وجل لهو من أعلا المقامات يجتهد الإنسان الوصول إليه، لأنه إذا تحقق له هذا الاتصال الودود بالله عز وجل، فعندها ستبلغ إنسانيته كمالها المنشود.

إن ما نخلص إليه في هذا الفصل هو أن عقيدة التوحيد بهذا البعد الجمالي وبهذه الذائقة الجمالية قد جهزت الانسان ليعيش التوازن والتناغم والانسجام النفسي، وأعدّته ليكون عضوا صالحا في هيئة أو في كيان اجتماعي قائم أساسا على نوعية العلاقات الإنسانية والاجتماعية القائمة بين أفراد المجتمع وهو ما نوضحه في الفصل التالي.

<sup>1</sup> - هو علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب سيد شباب أهل الجنة، المكنى عند الشيعة بزين العابدين والإمام السجاد، من الأئمة الاثنا عشر الشيعة.

<sup>2</sup> - آية الله جوادي آملي، المرجع السابق، ص 306



(لفصل (لخامس: للبعر للاجتماعي للجمال المبحث الأول: المجتمع الانساني ومقوماته (المبحث (الثاني: وور (الجمال في صناعة (النسيج لالاجتماعي

| بعر الاجتماعي للجمال | 99 | (لخامس: | صل | (ك |
|----------------------|----|---------|----|----|
|----------------------|----|---------|----|----|

إذا كان الانسان مزودا بتلك الفطرة على الاحساس بالجمال وحبه وتذوقه، والقدرة على التعبير عنه، ويحمل في قلبه عقيدة التوحيد التي جعلت للجمال ذلك المقام في منظومة القيم الروحية والمعيارية، فبات لا بمناص من أن تتجلى في المظهر الاجتماعي سمات ذلك الجمال

> المبحث الأول: المجتمع الانساني ومقوماته المطلب الأول: تعريف المجتمع الانساني:

من حيث اللغة: فالمجتمع: مشتق من الجذر (ج م ع)، تقول جمعت الشئ المتفرق فاجتمع، وتَجَمَّعَ القومُ، أي اجتمعوا من ههنا وههنا. وجُمَّاعُ الناس بالضم: أَخْلاطُهُمْ، والجمع: مصدر قولك جمعت الشئ. وقد يكون اسماً لجماعة الناس.<sup>1</sup>

و أمر جامع: يجمع الناس، والجميع: الحي المحتمع، ومنه أيضا المسجد الجامع: الذي يجمع أهله، نعت له لأنه علامة الاجتماع<sup>2</sup>.

> بالنظر في هذه المعاني نجد ألها تدور جميعا حول معنى الجماعة والاجتماع والمجموع. أما في الاصدلاح :

فقد جاء في موسوعة علم الاجتماع: " المجتمع بصفة عامة هو جماعة من الناس يشتركون في ثقافة عامة معا، ويقيمون في حيز مكاني خاص بهم، ويشعرون ألهم يمثلون معا كيانا واحدا متميزا."<sup>3</sup>

و عرف إلوود<sup>4</sup> Ellwood المحتمع بأنه: « أي جماعة من الأفراد تجمعهم روابط نفسية."<sup>5</sup> ويقصد بالصلات أو الروابط النفسية العلاقات المتبادلة التي يتم عن طريقها تبادل المنفعة، والوحدة في المزاج، والعقلية، والتطلع نحو آمال مشتركة.<sup>6</sup>

أما محمد بدوي فيرى أن المجتمع : «هو طائفة من الناس يخضعون لسلطة واحدة، وتجمع بينهم

<sup>1</sup> - أنظر: إسماعيل بن حماد الجوهري، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، تح: أحمد عبد الغفور عطار، ط4، ( بيروت: دار العلم للملايين، 1407ه/ 1987م)، ج3، ص1198. ابن منظور، المرجع السابق، 677-680
 <sup>2</sup> - إبن منظور، المرجع السابق، ص677- 680.
 <sup>3</sup> - جوردون مارشال، موسوعة علم الاجتماع، ط1، تر: محمد محي الدين وأخرون، مر: محمد محمود الجوهري،( مصر: محمد محمود الجوهري،( مصر: محمد محمود الجوهري،( مصر: محمد محمود الجوهري، ( مصر: محمد محمود الجوهري، ( مصر: <sup>6</sup> - جوردون مارشال، موسوعة علم الاجتماع، ط1، تر: محمد محي الدين وأخرون، مر: محمد محمود الجوهري،( مصر: <sup>6</sup> - جوردون مارشال، موسوعة علم الاجتماع، ط1، تر: محمد محي الدين وأخرون، مر: محمد محمود الجوهري،( مصر: <sup>6</sup> - جوردون مارشال، موسوعة علم الاجتماع، ط1، تر: محمد محي الدين وأخرون، مر: محمد محمود الجوهري،( مصر: <sup>6</sup> - جوردون مارشال، موسوعة علم الاجتماع، ط1، تر: محمد محي الدين وأخرون، مر: محمد محمود الجوهري،( مصر: <sup>6</sup> - جوردون مارشال، موسوعة علم الاجتماع، ط1، تر: محمد محي الدين وأخرون، مر: محمد محمود الجوهري،( مصر: <sup>6</sup> - جوردون مارشال، موسوعة علم الاجتماع، ط1، تر: محمد محي الدين وأخرون، مر: محمد محمود الجوهري،( مصر: <sup>6</sup> - جوردون مارشال، موسوعة علم الاجتماع، ط1، تر: محمد محي الدين وأخرون، مر: محمد محمود الجوهري،( مصر: <sup>6</sup> - المود محي العربي، 2001م)، ج3، ص1281.



تقاليد وعادات ونظم واحدة. هذه التقاليد والنظم هي ما يطلق عليه إسم الظواهر الاجتماعية»<sup>1</sup>. و يرى محمد أمين المصري: «إن المجتمع نسيج مكون من الصلات الاجتماعية »<sup>2</sup> إن مصطلح المجتمع كما ورد في التعريفات السابقة مرتبط بثلاث عناصر رئيسة: بجماعة من الناس يجتمعون معا في مكان واحد، تربط بينهم علاقات وصلات لا يسمى مجتمعا دون تكولها، لذلك فهي رئيسة في إيجاد هذا المجتمع، وهذه الصلات المتبادلة بينهم يحكمها نظام تشكله ثقافتهم، وغايتهم المشتر كتان.

و على هذا نستطيع القول أن مكونات المحتمع، أو عناصره الرئيسة ثلاثة وهي:

1/ **الأفراد**: هم العناصر الانسانية التي يتشكل من وجودهم وانضمام بعضهم إلى بعض المحتمع، بداية من وجود الأسرة الأولى المتمثلة في آدم وحواء، ثم انضمام الأبناء إليهم، إلى الأسر التي تكون المحتمع الواحد المحتمعات المتعددة، إذ لا يمكن وجود الإجتماع الانساني بدولهم، ولا قيام العلاقات، ووجود الروابط والصلات دون اجتماعهم.

و هذه الجماعة لا تكون جماعة اجتماعية على وجه الحقيقة حتى تجمع بينهم روابط نفسية كما ذكر إلوود، أو روح عامة للجماعة كما سماها غوستاف لبون<sup>3</sup>، توحد مشاعرهم وانفعالاقم،و أفعالهم، وأخلاقهم وأفكارهم، ومداركهم، وغاياقم...،و علة ذلك –يقول-: مجرد انضمام بعضهم إلى بعض وصيرورقم جماعة واحدة<sup>4</sup>، ولذلك فإن توفر هذه الروح للجماعة يجعل منها مجتمعا وإن لم تضم أفراده أرض واحدة<sup>5</sup>.

كذلك لا يتحقق وجود المحتمع بصفته الحقيقية إلا إذا كان للجماعة غاية أو غايات مشتركة لاجتماعهم، منها يكتسب اجتماعهم قيمته الوجودية والوظيفية وأداء رسالة التعمير والاستخلاف

- 1- السيد محمد بدوي، المرجع السابق، ص207.
- <sup>2</sup>- محمد أمين المصري، المجتمع الإسلامي،ط1، (الكويت: دار الأرقم،1400هــ/1980م)، ص12.

<sup>4</sup>– جوستاف لبون، <u>روح الاجماع</u>، [دط]، تر: أحمد فتحي زغلول،( مصر: مطبعة الشعب، 1327هــ/1909م)، ص27–28. <sup>5</sup>– جوستاف لبون، المرجع نفسه، ص 25.



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- جوستاف لبون: Gustave Le Bon: 1931–1841، طبيب وأحد فلاسفة علم النفس والاجتماع الفرنسيين، من المهتمين بدراسة الحضارات القديمة، والأسس النفسية للشعوب والأمم لاستخلاص السنن التي تحكمها، من أشهر كتبه: حضارة العرب مترجم إلى العربية، روح الجماعات، الأسس النفسية للحرب، والأسس النفسي للشعوب. أنظر : مجموعة من العلماء، الموسوعة العربية الميسرة، [دط]، دم ن 1965م)، ص2885–2886.

الفصل الخامس: ..... البعر الاجتماعي للجمال

التي كلفوا بما، وهذا لا يلغي مقاصدهم الذاتية، وخصوصيتهم الفردية، بل تكون الأخيرة متضمة في الأولى، وهو ما جاءت العقيدة الإسلامية لتحفظه وتكفله للأفراد والجماعات على حد سواء، بحيث لا تلغي مقاصدهم الاجتماعية، غايتهم وخصوصياتهم الفردية، ولا تلغي هذه الأخيرة مقاصد وجودهم الإجتماعي.

و لأن الاحتماع الانساني لا يتحقق إلا بوجود هؤلاء الأفراد، فقد اهتم القرآن باعداد هذا الإنسان الفرد ليكون صالحا لهذا الاحتماع، فجعل حاجة الاحتماع فطرة مركوزة في أنفسهم عندما خلقهم من نفس واحدة هو الَّذِي خلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسْكُنَ...﴾ الأعراف189، بل وفي إنسانيتهم التي تأبي الانفراد والانعزال بأشكاله المختلفة، حتى عُدّ ذلك الانعزال شذوذا، وحالة مرضية، أو استثناء لتحقيق غاية نبيلة تقتضيي تلك العزلة.

إن من أهم العوامل التي تجعل الانسان في حاجة ماسة إلى الحياة في إطار الجماعة، إحساسه بالضعف كما في قوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُحَفِّفَ عَنكُم ۗ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴾ النساء 28، فوجوده منفردا يقوي فيه هذا الإحساس، ويشعره بالعجز، ولذلك تحده دائما يتوق إلى تعزيز هذا الضعف بما يقويه؛ فنجده يبحث عن زوج ليسكن إليه، فإذا تحقق له ذلك سعى إلى الانجاب لتقوية وجوده بالذرية، ثم تعزيزها بالبنين والحفدة ﴿ وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِّنَ أَنفُسِكُمُ أَزُوَجًا وَجَعَلَ لَكُم مِّنْ أَرْوَجِحُم بَنِينَ وَحَفَدَةَ ﴾ النحل 72. فجعل ذلك دعما لوجودهم المادي والمعنوي، وتقوية لووابطهم وعلاقاتهم<sup>1</sup>.

ثم لا تتوقف حاجتهم عند ذلك الحد بل لقد جعل في أنفسهم حاجات يسعون إلى تحققها حصرها بعض العلماء في سبع حجات رئيسة <sup>2</sup> ابتداء من حاجاته الفيسيولوجية وإنتهاء إلى الجمالية منها، والتي لا يتحقق كلها إلا في إطار الحياة الجماعية.

2 – **العلاقات**: والعلاقات الاجتماعية هي الركيزة الأساسية الثانية في المحتمع، إذ بنشوئها، يوجد المحتمع وجودا حقيقيا، فهي « التي تربط أفراد المحتمع فيما بينهم، وتوجه ألوان نشاطهم

- 1- أنظر: محمد التومي المرجع السابق، ص 258-259.
- <sup>2</sup>- منهم ماسلو أنظر: سلم الحاجات لماسلو ص 32 من هذا البحث



الفصل الخامس: ..... البعر اللاجتماعي للجمال

المختلفة في اتجاه وظيفة عامة، هي رسالة المحتمع الخاصة.»<sup>1</sup> وهي التي تحفظ <sup>ـــ</sup>متى بقيت-كيانه من الاندثار.

فوجود الأفراد لنشوء المجتمع وإن كان حدا أولا لوجود معادلته، إلا أنه لا يتحقق فعليا لمجرد تراكم بعضهم فوق بعض، بل لا بد لوجدهم داخله من تفاعل بينهم أو فعل إجتماعي -كما يسميه علماء الاجتماع- يكون فيه السلوك متوجها نحو الأخرين<sup>2</sup>، مهما كان نوع هذا السلوك؛ إقتصاديا، اجتماعيا حضاريا، أخلاقيا، دينيا...إلخ.

و لأ<sup>ه</sup>مية هذا السلوك في الحياة الاجتماعية باعتباره عامل استقرار واستمرار الوجود الاجتماعي فهو في حاجة إلى معايير هي عبارة عن:« مجموعة القواعد والمقاييس التي تحكم أفعال الناس كما تحكم ردود أفعالهم تحاه أفعال الأخرين.»<sup>3</sup> تضبط السلوك الاجتماعي وتوجهه نحو تحقيق هدفه.

تكتسب هذه المعايير قيمتها وإلزاميتها بحسب الدراسات الاجتماعية من كولها من إنتاج الجماعة ذالها، ينشّأ عليها الأفراد حتى تصبح جزءا من شخصايتهم، وهو ما يحولها إلى سلوكات معيارية ناظمة للعلاقات بين أفراد المجتمع.

و هنا يكمن الفارق بين نظرة علم الاحتماع الوضعي، والإسلامي المنبثق من العقيدة الإسلامية، فبينما في الأول يتحدد السلوك المعياري الواجب اتباعه والسلوك الذي يمكن التسامح فيه على قرار الجماعة ذاتها، بحيث تعتمد في ذلك على الظروف والوقائع التاريخية للجماعة- وهو ما يجعله متغيرا بتغير الظروف والحالات، ونسبيا في معياريته-<sup>4</sup> يكتسب ذلك السلوك قيمته ومعياريته، ومن ثم فعاليته وإلزاميته من كونه منبثقا من عقيدة التوحيد التي تجعل الإيمان بصلاحيته لنظام المجتمع والعلاقات القائمة بين أفراده كونه معددا من مصدر متعال موثوق العلم بهذه الصلاحية وديمومتها مهما تغيرت الظروف والأحوال، لأن انحراف الجماعة عن سلوكه يؤدي إلى الاضطراب والشحناء والكراهية بين أعضائه، ومن ثم اهتزاز تلك العلاقات وتلاشي الروابط.

<sup>4</sup>- أنظر، نبيل السمالوطي، المرجع نفسه ص 202، جوستاف لوبون، روح الاجتماع، ص .



<sup>1–</sup> مالك بن نبي، ميلاد مجتمع، \_ ط3، تر: عبد الصبور شاهين، (دمشق: دار الفكر، 1423ه/ 2002م)، ص 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- أنظر: ماكس فيبر، مفاهيم أساسية في علم الاجتماع، [دط]، تر: صلاح هلال، مر: محمد الجوهري، (القاهرة الهيئية المصرية العامة للكتاب، 2011)، ص 50–51.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>– نبيل السمالوطي، المنهج الإسلامي في دراسة المحتمع دراسة في علم الإجتماع الإسلامي، ط1، (جدة : دار الشروق، 1400هــ/ 1980م)، ص 201.

| ر للاجتماعي للجمال | لأبعر |  | (لخامس: | صل | (كف |
|--------------------|-------|--|---------|----|-----|
|--------------------|-------|--|---------|----|-----|

ولذلك لم يشترط القرآن الكريم ذلك السلوك المعياري بين المومنين فقط، بل جعله شرطا لأنجاح تلك العلاقة بين كل أفراد المحتمع مهما اختلفت طوائفهم وتغايرت أديانهم، ما داموا يشكلون محتمعا واحدا.

فضلا عن تلك المعايير التي تعمل على انتظام وضبط العلاقات، فإن هذه الأخيرة تقتضي وجود قيم توجهها وترقيها نحو ما هو أفضل للحياة الاجتماعية وتعمل على احكام العلاقة القائمة بين أفراد المجتمع، وتوحدهم تحث شعارها بما تستبطنه من فكرة ثقافية، وتصهر به مشاعرهم المتعددة في وجدالهم الاجتماعي، وتوجههم نحو تحقيق أهدافهم وغايالهم البعيدة من وجودهم الاجتماعي<sup>1</sup>.

2/ النظام : وهو العنصر الثالث الذي يرتكز على وجوده المجتمع، من حيث أنه لا يمكن استمراره وتميزه كمجتمع انساني بغير ذلك النظام، لما في الطبيعة الفردية من الأنانية والترعة الحيوانية العدوانية التي تمنع تعايشهم الآمن داخل هذا البيت الاجتماعي الواحد، وهو ما أشار إليه ابن خلدون بقوله:«...ثم إن هذا الاجتماع إذا حصل للبشر كما قررناه وتم عمران العالم بهم فلا بد من وازع يدفع بعضهم عن بعض لما في طباعهم الحيوانية من العدوان والظلم وليست السلاح التي جعلت دافعة من وازع المولية بعضهم عن بعض لما في طباعهم الحيوانية من العدوان والظلم وليست السلاح التي جعلت دافعة لعدوان الحيوانات العجم عنهم كافية في دفع العدوان عنهم لألها موجودة لجميعهم، فلا بد من شيء لعدوان الحيوانات العجم عنهم كافية في دفع العدوان عنهم لألها موجودة لحميعهم، فلا بد من شيء أخر يدفع عدوان الحيوانات من غيرهم لقصور جميع الحيوانات عن مداركهم وإلهاماتهم فيكون ذلك الوازع واحدا منهم...»<sup>2</sup>

و قدر عرف علماء الاجتماع النظام الاجتماعي بتعريفات مختلفة<sup>3</sup> من بينها مثلا أنه:«نموذج معياري معقد معترف به من داخل المجتمع، ويحكم مجموعة معينة من العلاقات والنماذج السلوكية»<sup>4</sup>، سواء كان هذا النظام قوانينا أو أعرافا سارية معترف بها اجتماعيا، تقليدية كانت في توجهها أو تحولت إلى مرحلة عقلانية، على أن يتوفر فيه شرط ضروري وهو وجوب أن يكون هذا النظام نابعا من ثقافتهم وتقاليدهم وأعرافهم، غير مستورد من خارجهم، حتى يصلح لسياستهم

<sup>1</sup>- أنظر: نبيل السمالوطي، المرجع السابق، ص 213- 214.
 <sup>2</sup>- ابن خلدون، المقدمة، ص word.18
 <sup>3</sup>- أنظر : نبيل السمالوطي، المرجع السابق، ص 205-208.
 <sup>4</sup>- نقلا عن نبيل السمالوطي، المرجع السابق، ص 205.

Johnson Harry , <u>Sociology.A systematic introduvtion</u>, Allied publishers-New Delhyi,1970, p 22.



الفصل الخامس: ..... البعد اللاجتماعي للجمال

وقيادتهم وتوجيههم لتحقيق غاياتهم، ويمثل لذلك بـــ:« فنظام الزواج هو عبارة عن نموذج معياري معقد يطبق داخل المحتمع ككل أو داخل أحد أجزائه بطريقة معينة»<sup>1</sup> .

فهو إذن مجموعة المعايير التي يضعها المحتمع لنفسه والتي تخضع لها العلاقات الاحتماعية، وتتوجه تبعا لها الأفعال والسلوكات بصورة فعلية لما تكتسبه من النموذجية والإلزامية<sup>2</sup>، وهما الخاصيتان اللتان تكسبانه شرعيته، وقيمته المعيارية في تنظيم المحتمع، ولا يشترط علم الإحتماع وحدة هذا النظام في المحتمع الواحد، بل يجيز أن تتعدد الأنظمة شريطة أن تكون ملزمة فعليا للسلوكات والأفعال الواردة من أصحابها.

وفي تعريف آخر النظم هي: «مجموع القوانين التي ينبغي للأفراد أن يتقيدوا بما ويخضعون لها... والنظام هو القانون، وجمعه نظم وأنظمة، وهي المشتملة على الأوامر والنواهي... والنظام مجموع الأفراد الذين يشتركون في حالة اجتماعية واحدة، أو ينخرطون في سلك مهني واحد».<sup>3</sup>

من هذا التعريف يمكننا أن نفهم أن النظم تحتمل معنيان كلاهما يسمى نظما أو نظاما؛ فهي إما القوانين والقواعد وجميع الضوابط التي تشرع لأحل الالتزام بما لإحكام العلاقات وتنظيم السلوكات وضبط التصرفات الصادرة من أفراد المحتمع نحو بعضهم البعض، أو نحو هيئة من هيئاته أو مؤسسة من مؤسساته، أو هي مجموع الأنظمة المختلفة التي تجمع تحت كيالها مجموعة من الأفراد الذين ينتمون إليها في شكل رابطة قرابة، أو رابطة عمل، أو مؤسسة من مؤسسات الدولة إقتصادية أو سياسية...الخ، فكل واحدة من هذه الأنظمة تحكمها قوانين مناسبة لها ضابطة للعلاقة القائمة بين أفرادها.

إن حاجة المجتمع إلى هذه الأنظمة المكونة له كمؤسسات مختلفة، وكقوانين ضابطة للعلاقات ملحة إذ لا وجود له أساسا إلا بوجودها، ولذلك شكلت هذه النظم موضوع علم الاجتماع سواء كانت موجودة فعلا كما هو الشأن حتى في القبائل البدائية التي وضعت لنفسها نظما وإن كانت بسيطة، فكان هدف علم الاجتماع هو دراسة هذه النظم واستقصاؤها، أو أنه يبحث الأساليب التي

- 1- نبيل السمالوطي، المرجع السابق، ص 205.
- 2- أنظر : ماكس فيبر، المرجع السابق، ص63.
- <sup>3</sup>- جميل صليبا، المرجع السابق، ص471-472.



| للجمال | لالاجتماعي | لابعر |  | (لخامس: . | ىمل | (لفع |
|--------|------------|-------|--|-----------|-----|------|
|--------|------------|-------|--|-----------|-----|------|

تنظم الحياة الاجتماعية<sup>1</sup> والتي من دونها لا يقر للمجتمع قرار ولا تستقيم فيه علاقات، ولا ينتظم له حال، ومثاله ما قام به الباحثان في علم الاجتماع، هاري بردميير<sup>2</sup> وريتشارد ستيفنسون<sup>3</sup> من سعي إلى إيجاد الطرق الناجعة لمعالجة السلوكات المنحرفة التي تفسد النظام الإجتماعي<sup>4</sup> .

و يمكننا في كلمة جامعة أن نقول أهمية هذا النظام كامنة في أن صيرورة المجتمع، وانتظام العلاقات فيه، واستقرارها قائم أساسا على وجوده، باعتبار أنه يعمل على صقل تلك الترعة الذاتية في الأفراد لتتوازن وتتوافق مع الكيان الاجتماعي الذي لا يستطيعون الحياة إلا في إطاره.

المطلب الثاني: المقومات الروحية للمجتمع الإنساني:

رغم أن لكل مجتمع عاداته وتقاليده وقوانينه الضابطة لوجوده، وعلاقاته، إلا أن المجتمع الانساني بشكل عام في عقيدة التوحيد يقوم الوجود فيه والعلاقات القائمة بين أفراده على مقومات روحية يكون لها الدور الأساس في صيانة المجتمع –مهما اختلفت طبقات أفراده ومراكزهم الاجتماعية– من كل الآفات التي قد تحدث صدوعا ينهار من جرائها الوجود الفعلي والفاعل للمجتمع وهي:

**أولا: وحدة الانسانية**: وحدة الانسانيىة من أهم المقومات التي يؤسس عليها المحتمع الانساني، إذ لها دور أساسي في توحيد المحتمع، وتحقيقه لغايات الاحتماع الانساني كما جاء في قوله تعالى: فَيْ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُوْا رَبَّكُمُ ٱلَذِى خَلَقَكُمُ مِّن نَفْسٍ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَتَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاَءً وَٱتَقُوْا

<sup>1</sup> - أنظر: سمير عبد الله حسن، النظام الاجتماعي من منظور بنائي وظيفي، بحلة جامعة دمشق، م 19، ع1، سنة 2003، ص 304، ويرى الباحث في علم الاجتماع ريتشارد لابيير Richard La piere فيما نقله عنه محمد عاطف غيث أن « الدراسة السوسيولوجية لمسألة الضبط الاجتماعي لا تمتد في تاريخها إلى اكثر من خمسين عاما [ من سنة 1954، سنة صدور كتابه، <u>A</u> > «Theory of Social Control]». محمد عاطف غيث، علم الاجتماع دراسات تطبيقية،[دط]، (بيروت:دار النهضة العربية، 1974)، ص120.

<sup>2</sup>- هاري بردميير Harry Bredemeier، باحث أمريكي في علم الاجتماع، ولد سنة 1920، بولاية أوهايو الأمريكية. <sup>3</sup>- ريتشارد ستيفنسون Richard Stephenson: باحث أمركي في علم الاجتماع، ولد سنة 1812 بولاية فيرجينيا

الأمريكية.

<sup>4</sup>- فركز الباحثان ابتداء على التربية والتنشئة الاجتماعية السليمة التي تُعِدُّ الطفل أن يكون مؤهلا للحياة الاجتماعية كقاعدة أساسية في محاربة الانحراف عن قواعد المحتمع، ثم بعد ذلك عملا على رصف خطوط دفاعية ضد ما أسمياه التوتر، فبدءا بقطع الطريق والحيلولة دون الوقوع في هذه الحال من خلال بعض المكترمات المعينة<sup>4</sup> المانعة من الوقوع في شراك التوتر، فإن لم ينفع فاللجوء إلى الجزاء على المخالفات، فإن لم ينفع فرفض السلوكات الناجمة عنه لنتائجها الباهضة على المحتمع، وإلا فالسجن أو العزل أو حتى الإعدام إن كان ذلك ضروريا، فإن لم ينفع كل ذلك في منع معاودة الانحراف فإعادة التأهيل من خلال التنشئة من حديد عن طريق العلاج النفسي. أنظر محمد عاطف غيث، المرجع السابق، ص121–123.



الفصل الخامس: ..... البعر اللاجتماعي للجمان

ٱللَّهَ ٱلَّذِى نَسَآءَلُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامَ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ النساء 1، وقال أيضا: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ ٱصَّرَمَكُمْ عِندَ ٱللَهِ أَنْقَىكُمْ إِنَّ ٱللَّهُ عَلِيمُ خَبِيرُ ٣

و قد ابتدأ الخطاب في الآيتين بــــ"يا أيها الناس" تنبيها إلى أن الكلام موجه للناس جميعا دون اعتبار لأي صفة أخرى، أي «أن جميع الناس هم من نفس واحدة هي الانسانية»<sup>1</sup>، فهم مهما اختلفت أجناسهم وألوالهم ولغاقم تجمعهم الانسانية من حيث أصلهم الذي منه وجدوا، ومن حيث أصلهم الذي أوجدهم<sup>2</sup> وهو الله تعالى الذي أبدع خلقهم على اختلافهم من هذه النفس الواحدة.

إن إدراك أفراد المجتمع لهذه الوحدة، من شانه أن ينعكس على تصرفاتهم في علاقاتهم بعضهم ببعض، فتكتسي من الانسانية بقدر ما يكون لها من رسوخ في وجدانهم وعقولهم، ذلك أن فكرة أفراد المجتمع عن أنفسهم من شأنه أن يولد فيهم الشعور بالقوة النفسية، والكرامة الإنسانية، والعزة وهو ما يجعل المجتمع الذي يعيشون بين أحضانه مجتمعا متوازنا متكاملا؛

فأما القوة النفسية: فإن الوحدة الانسانية تعمل على إلغاء جميع الفروقات بين البشر من حيث أصلهم ونسبهم وشرفهم واستعلاء بعضهم على بعض، ذلك أن المعيار الوحيد للتمايز والتفاضل في ظل تلك الوحدة هو التفاضل فيما كسبت أيديهم؛ سواء في المحال الروحي حيث تقوى الله هو الميزان الذي يرفع أقواما ويضع غيرهم، أو في بحال العطاء وأداء التكاليف من أدناها وهو سعي الانسان في شؤون نفسه، إلى أعلاها وأعظمها وهو تحقيق الاستخلاف في الأرض، حيث يكون التسارع والتفاضل في من يفعل الأحسن والأكمل.

و أما الكرامة الانسانية: كما تحطم تلك الوحدة المانحة للقوة النفسية مشاعر الذل أو الاستذلال لعناصر المجتمع، فتفاوت الناس من حيث مراتبهم في الحياة من جهة الغنى والفقر وما شاكله، لا يجعل عنصرا أفضل من عنصر ولا أكرم منه، فليس ثمة نبيل ودنيء، ولا شريف ووضيع، فذلك التفاوت بينهم لا يعني تفاوتهم في الانسانية، وهو ما يجعل المعاملة قائمة على معنى حق الإنسان

<sup>2</sup> - أنظر : فخر الدين الرازي، االمرجع السابق،، ج28، ص138.



<sup>1 -</sup> محمد رشيد رضا، تفسير القرآن الحكيم (تفسير المنار)، ط2، ( القاهرة: دار المنار،1366هـــ/1974م)، ج 27، ص327

| مر الاجتماعي للجمال | (كب | (لخامس: | فصل | 9) |
|---------------------|-----|---------|-----|----|
|---------------------|-----|---------|-----|----|

في الإنسانية المكرمة قبل أي اعتبار آخر، لأن هذا الحق منحهم إياه الله الموجد لهم، بفضل نفخة الروح أولا، وحمل أمانة الاستخلاف ثانيا، وهو ما يبعث في نفس هؤلاء الأناسي الشعور بالعزة التي تأبي الاستذلال مهما تعرضت له، والتي لا تسمح بالقبح ولا تفعل القبيح لما يتضمنه من انتكاس بقيمة الانسان عند الله عز وحل ولنا في قصة بلال بن رباح المثال الواضح في ذلك.

إن معاني تلك الوحدة لجديرة أن ترفع من قيمة وجودهم واجتماعهم وعلاقاقم، فيجعل التعارف هدفهم والتناصر غايتهم، والاندفاع نحو تحقيق غاية التجمع دينهم وديدهُم لأن تلك القيم التي أكسبتهم إياها وحدة الانسانية صهرتهم في رحم واحدة، وفرضت عليهم بحقها قيَّما تحفظها عندما حرَّم رهم عز وحل كل ما يعمل على قطيعها مما تضمنه قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا الْجَنَبُوُا كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَنِّ إِنَّ بَعَضَ ٱلظَنِّ إِنَّهُ وَلَا جَسَسُوا وَلَا يَعْتَبَ بَعَضَكُم بَعَضاً أَيُحِبُّ أَحَدُ هُمَ وَا يَتَحَلُبُوا كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَنِ إِنَّ بَعْضَ ٱلظَنْ إِنَّهُ وَلَا جَسَسُوا وَلَا يَعْتَبَ بَعَضَكُم بَعَضاً أَيمُوبُ أَحَدُ هُوا يَتَحَلُ لَحْمَ آلِخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهِتُمُوهُ وَانَقُوا ٱللهُ إِنَّ ٱللَّهُ تَوَابُ تَحِيمُ أَن الله يَعْتَ بَعَضَكُم بَعَضاً أَيمُوبُ وحتم الآية يتَقوى الله تذكيرا لهم بمن حلقهم من نفس واحدة فكانوا ها إخوة وصالها عن أنه تمس بسوء أو أذى، وهو ما يُوَّمِن لهم التعايش الآمن المطمئن.

إن هذه الوحدة التي تؤسس لسعادة الانسانية وأمنها في الحياة هي ثمرة من ثمرات الوحدة الإلهية اقتضتها مشيئة العليم الحكيم الذي خلق هذا الانسان ومهد له بهذه القيمة التي يُؤَسَّس عليها مجتمعه الانساني بأرضية خصبة لممارسة الجميل من الأقوال والأفعال والمشاعر عندما حرر تلك الأنفس من كل القبائح التي تحجبها عن الشعور بالجميل وحبه والتعبير عنه في كل ما من شأنه أن يرتقي بعلاقاته الاحتماعية لتمارس دورها البناء والإيجابي تحقيقا لأهداف الاحتماع الانساني الراشد.

لهي قيمة من أهم القيم التي تمهد الطريق للجمال ليجد سبيله كمكون أو عنصر مهم في صناعة النسيج الاجتماعي إذ تجعل من الحب قيمة عالية تستوجبها تلك الرحم التي تجمعهم، ومن القيم الأحلاقية غذاء لعلاقاتهم يتفنن الجمال في تحسينها وترقيتها.

– تؤمن لنا أرضية حرة لممارسة الجميل وأعظمها الحب، هذا الأخير الذي يصنع كل جميل ولا
 يبشر إلا بكل جميل.

ثانيا: وحدة العقيدة: إذا كانت وحدة الانسانية لها دور الرحم التي تجمع بين أفرد المحتمع في مسمى الانسان الواحد، فتمنحه القوة والكرامة والسمو، فإن لوحدة العقيدة دور لا يقل أ<sup>ه</sup>مية عن



سابقه بل إنه أهم منه؛ حيث لا يمكن لتلك الرحم أن تكتسب قوة وجودها وفعاليتها وإيجابيتها من غير مرجعية عقيدية عليا تمنحها قوة الإلزام النابعة من مصدره المتعالي العالم بحاجة الانسان والمحتمع إلى تلك المعرفة الموثوقة عن أهم القضايا التي يتأسس عليها نجاح الاجتماع الانساني.

و لهذه المرجعية العقدية أهميتها بالنسبة للمجتمع من جهتين:

و تاريخ المحتمعات البشرية منذ القديم يشهد على أهمية وجود هذه العقيدة الموحدة أو الدين أو الفكرة الدينية منذ وجود القبائل القديمة<sup>2</sup>، وعلى مر التاريخ سواء كانت هذه العقيدة صحيحة أو

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- كما هو الحال في الديانة التوتمية التي اتخذت من النبات والحيوان معبودا لها ......



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - أنظر: محمد التومي، المرجع السابق، ص 294.

| للجمال | لالاجتماعي | لابعر |  | (لخامس: | نصل | (لغ |
|--------|------------|-------|--|---------|-----|-----|
|--------|------------|-------|--|---------|-----|-----|

خاطئة، سماوية مترلة أو وضعية بشرية، وهو ما عبر عنه هنري برحسون<sup>1</sup> بقوله: «لقد وحدت وتوجد جماعات إنسانية من غير علوم وفنون وفلسفات، ولكنه لم توجد قط جماعة بغير ديانة»<sup>2</sup> لما يحملهم عليه الشعور بالانتماء لها من الاطمئنان، واحساس بالأنا الجمعي الذي يهيئ لهم الأرضية الصالحة لإنعاش تلك العلاقات بينهم بما يؤمن لها الاستمرار والدوام وتحقيق المصالح المتبادلة بينهم.

و قد ذهب الإسلام شوطا أبعد من ذلك في تميئة تلك الأرضية وإنمائها لصلاح معاشهم عندما جعل تلك العلاقات قائمة على قيمة اسما وأرقى من المصالح المادية، أقامها على الألفة والمحبة والمودة التي تقوى بموجبها العلاقة بما يخلق في قلوب أصحابها من طاقة نفسية قوية؛ تبث فيها الروح الذي ينفث فيها الحياة والحركة فينعشها ويفعلها، والإيجابية التي تجذب إليها كل ما يشد لحمتها ويحقق مصالحها، كما ينصهر فيها كل ما من شأنه أن يفسد عليها تآلفها، ويبدد انسجام مشاعرها وتوافقها من أفكار أو أقوال أو أفعال كما أشرت إليه في المقوم السابق، وقد علق الراغب الأصفهاني على الآية من أفكار أو أقوال أو أفعال كما أشرت إليه في المقوم السابق، وقد علق الراغب الأصفهاني على الآية هو نظام الإيمان واستقامة أمور العالم، وقوله في وكلا تَشَرَقُواً في حَتٌ على الألفة والاجتماع، الذي هو نظام الإيمان واستقامة أمور العالم، وقد فضل المحبة والألفة على الانصاف والعدالة، لأنه يُحتاج إلى الانصاف حيث تفقد المحبة والألفة...و الألفة أحد ما شرف الله به الشريعة سيما شريعة الإسلام»<sup>3</sup> لأن المحب من شأنه أن يغض الطرف عما يكدر صفوة علاقته بمحبوبه مهما كان متحاوزا، فلا مجال لين المحب ين للمشاعر السلبية من غلً وحقد وحسد وتباغض وتصادم، لأن الحب شعور باطن لا يبن المتاحبين للمشاعر السلبية من غلً وحقد وحسد وتباغض والمريحة، لأنه الورقة الرابحة يسمح بالروافد الخارجية السلبية أن تعصف بتلك المشاعر الدافة والمريحة، لأغما الورقة الرابحة

<sup>1</sup> - برحسون: هنري لويس Henri Louis Bergson: ولد سنة 1859 بباريس أستاذ الفلسفة الحديثة في دار المعلمين، جمع في فلسفته بين المادة والروح وانتقد بمذهبه هذا الوضعية المنطقية والعلموية والداروينبة وكذا المذهب الذرائعي، محاولا بذلك إعادة الاعتبار للفلسفة التي تغوص في عمق التفكير العقلي لتعقل ما هو ماهوي في الشيء ودائم فيه. له عدة مؤلفات منها "الضحك،" "التطور الخالق" هذا الأخير يحل فيه مسألة طبيعة العقل، توفي سنة 1941. أنظر حورج طربيشي، المرجع السابق، ص 164-162.

و الترجمة لمحمد عبد الله دراز، الدين،[دط]، (الكويت: دار القلم، [دت])، ص83. <sup>3</sup>- الحسن بن محمد الراغب الأصفهاني، تفسير الراغب الأصفهاني من أول سورة آل عمران وحتى نهاية الآية113 من سورة النساء،ط1،( تح: عادل بن علي الشدي، الرياض: مدار الوطن، 1424هـ/ 2003م)، ج1، ص768.



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - Henri Bergson, <u>les deux sources de la morale et la religion</u>, Édition électronique (Pub, PDF) v. : 1,0 : Les Échos du Maquis, avril 2013, p 62.

التي يصلح بها حاله ويسلمه بها من الأذية التي قد ترمقه بسهامها<sup>1</sup>، وهو ما يشكل: « رصيدا احتماعيا ثمينا تعجز عن شرائه وتوفيره ما في بنوك الأرض من أرصدة تحارية حامدة أو متحركة وهو ما يبدو-كما قال التومي- في قوله تعالى: ﴿ لَوَ أَنفَقَتَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مَّآ أَلَفَتَ بَيْنَ فَلُوبِهِمْ وَلَنكِنَ ٱللَّهُ أَلَفَ بَيْنَهُمُ إِنَّهُ عَ*زِيزُ حَكِيمٌ ﴾<sup>2</sup>»*<sup>3</sup>، فما كان لذلك الالف أن يحدث لولا قوة الإيمان والرغبة في ما عند الله من الرضوان والقبول لأنه أهل لذلك كله، فهو الذي خلقهم وهو الذي جمعهم وهو الذي وضع لهم الشرائع والنظم والقوانين التي تحفظ وجودهم أفرادا كانوا أو جماعات.

إن ذلك التأليف بينهم والإيمان الذي يربطهم برباط الحب لهو أكبر عامل من عوامل إحداث التوازن بين أفراده، والقضاء على الفوضى الاحتماعية، إذ من شأن المحتمع الذي يضم تحت سمائه مجموعة من الأفراد الأحرار أن يحدث فيه من الفوضى جراء تعدد رغباتهم وتباينها وتصادم مصالحهم وربما تضاربها، واستقواء البعض وضعف الآخرين وغنى البعض وفقر غيرهم، وهو ما يجعل الحياة الاحتماعية على هذه الههيئة صعبة إن لم تكن مستحيلة، وهو أيضا ما يتناقض والغايات البعيدة التي حلق من أجلها الانسان وشرع لأحلها الاحتماع الانساني، لذلك فإن العقيدة الموحدة التي يؤمن بها أفراده تعمل على عصمته من التشت والتفرق والاختلاف، بالتأليف بينهم .

و إنه من الصعوبة بمكان أن توجد هيئة أو قوانين يتواضع عليها البشر تعمل على إحداث التوازن بين كيانات متعددة ذات إرادة حرة وفكر مستقل، وتنظيم علاقاتهم، وإكسابها الفعاليةو الإيجابية المرجوة، إذ مهما كانت عليه تلك الهيئة من القوة إلا أن صدورها من أناس يتكافأ وجودهم ويتساوى تفكيرهم من حيث محدوديته مهما عظم وكمل، يحرمها من قوة الالزام لأنها عرضة للنقد والنقض، والنقص، وهو ما يجعل هذا الاجتماع في حاجة ماسة إلى مرجعية عقدية عليا تمنحه قوة

<sup>3</sup>- محمد التومي، المرجع السابق، ص 294.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – علق الماورديُّ فيما نقله عنه المناوي على حديث «المؤمن يألف ويؤلف ولا خير فيما لا يألف ولا يؤلف وخير الناس أنفعهم للناس» بقوله: بيَّن به أن الإنسان لا يُصْلِح حاله إلَّا الأُلُفَة الجامعة؛ فإنَّه مقصود بالأذيَّة، محسود بالنِّعمة، فإذا لم يكن إلفًا مألوفًا تختطفه أيدي حاسديه، وتحكَّم فيه أهواء أعاديه، فلم تسلم له نعمة، ولم تَصْفُ له مدَّة، وإذا كان إلفًا مألوفًا انتصر بالأَلْف على أعاديه، وامتنع بهم مِن حسَّاده، فسلمت نعمته منهم، وصفت مودَّته بينهم، وإن كان صفو الزَّمان كدرًا ويُسْرُه عسرًا وسلمه خطرًا» .أنظر محمد المناوي، فيض القدير شرح الجامع الصغير، ط2، (بيروت: دار المعرفة، 1391هـ/1972م)، ج6، ص 253.

| لاببعر لالاجتماحي للجمال |  | (لخامس: | فصل | 55 |
|--------------------------|--|---------|-----|----|
|--------------------------|--|---------|-----|----|

الوجود وفعاليته النابعين من مصدرها المتعالي الذي يجعل من تلك المرجعية العقدية ملزمة لجميع المؤمنين بها باعتبار ما تشرعه من تعاليم وقوانين يستوي ويخضع أمامها جميع أفراد المحتمع لأنها كما تراعى المصالح الفردية تخدم الصالح العام بفضل مصدرها الإلهي العالم بحال الانسان وحاجاته في حالتيه الفردية والاجتماعية من غير أن ينال ذلك من خصوصيتهم وحريتهم الشخصية التي جاءت تلك العقيدة ذاهًا لتثمينها وتنميتها، إذ تعمل بتعاليمها على التنظيم والانسجام بين رغبالهم وحاجالهم الفردية التي تنمى وجودهم وتحقق ذواتهم، وبين مصالحهم الاجتماعية التي تقتضي ألا يعيش الانسان لنفسه ولذاته فقط، بل كما يحيا لنفسه يعيش للآخرين في الوقت ذاته وهو ما يؤكد عليه حديث النبي صلى الله عليه وسلم: «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه – أَوْ قَالَ: لِجَارِهِ –ما يحب لنفسه»<sup>1</sup>،و بذلك يزاوج دور العقيدة في الحياة الاجتماعية بين عنصرين اثنين؛ قوة الإلزام الناشئة من مصدرها الإلهي المتره عن الجهل والذاتية ما يمنحها المصداقية الكاملة في حتمية الإلتزام دون أن تؤدي به تلك الحتمية إلى الشعور بالقهر والتسلط، لأن ذلك الإلتزام يصبح صادرا عن دافع نفسي ولده الايمان بمضمون تلك العقيدة فيضمن لهذه الحياة الاجتماعية (أي العلاقات المتبادلة بين أفرادها) الثبات والدوام، ويجعلها في مأمن من تأثيرات الضغوط الاجتماعية كانتشار الظلم، وتحولات الأمزجة والأهواء<sup>2</sup>و هو ما يحث عليه حديث النبي ﷺ:« لَا تَكُونُوا إِمَّعَةً، تَقُولُونَ: إِنْ أَحْسَنَ النَّاسُ أَحْسَنَّا، وَإِنْ ظَلَمُوا ظَلَمْنَا، وَلَكِنْ وَطُّنُوا أَنْفُسَكُمْ، إِنْ أَحْسَنَ النَّاسُ أَنْ تُحْسِنُوا، وَإِنْ أَسَاءُوا فَلَا تَظْلِمُوا »<sup>3</sup>، وليس إلا الإيمان له هذا الدور في استقرار الانسان وثباته على رأي واحد يختاره عن وعي وتعقل.

2/ من جهة تحديد الأهداف المشتركة للاجتماع الانساني : إن هذه الرابطة الروحية التي تؤمن للمجتمع الإنساني الوجود الآمن وتضمن له الاستمرار النامي الذي يسمو به نحو أفق المجتمع الانساني الفاضل، لما تستبطنه من القوة في عناصر البقاء، لا المادي وحسب بما توجبه عليهم من حتمية التعاون لأجل الوجود الأمثل لكافة عناصره، ولكن المعنوي الذي يشكل الأسس العميقة لتوثيق ذلك

> <sup>1</sup>- صحيح مسلم، ك: الإيمان، با: من خصال الإيمان أن يحب لأخيه ما يحب لنفسه، ر:45، ج1،ص67. <sup>2</sup>- أنظر: محمد التومي، المرجع السابق، ص360.

<sup>3</sup>- سنن الترمذي، ك: البر والصلة، با: ما جاء في الاحسان والعفو، ح ر 2007، ج5، ص364. وهذا الحيث علق عليه الترمذي بقوله غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه، وقد ضعفه محمد ناصر الدين الألباني، في ضعيف سنن الترمذي، ط1، ( الرياض: مكتبة المعارف، 1420هـ/2000م)،ص191.



الفصل الخامس: ..... البعد اللاجتماعي للجمال

الوجود، وإحكام تلك العلاقات حتى لا تعصف بمما الأهواء الداخلية والتيارات الفكرية الخارجية، فتجعلهما في مأمن من الزوال مهما كانت قوة العصف.

إن قوة هذه الروابط نابعة من الغذاء الذي تؤمنه لها العقيدة الاسلامية التي جعلت غايتها كمال الوجود الانساني والاجتماعي في الوقت ذاته، لأن المجتمع المشبع بالقيم الروحية يصبح أفراده يملكون طاقة نفسية كبيرة تعمل على بناء المجتمع بناء متلاحما لا تقهره أعتى الرياح والأعاصير، فلا يسقط ولا يتصدع.

لذلك نجد القرآن أو هذه العقيدة استكمالا لعناصر القوة فيه حددت الهدف المشترك لهذا الاجتماع وهو التعارف كما دلَّ عليه قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقِبَآبِلَ لِتَعَارَفُواً إِنَّ آَكْرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَنْقَـنَكُمْ إِنَّ ٱللَّهُ عَلِيمُ خَبِيرُ

والتعارف لفظة تحمل في مضمولها هدف الاحتماع وغايته، فالناس إذ يتعرف بعضهم على بعض، ويدخلون في علاقات بين بعضهم البعض لتحقيق أهداف وغايات معلومة لديهم؛ أما الغايه فإن الجميع غايته البعيدة واحدة هي الوفاء بحق العبادة لله عز وجل على الوجه الأكمل الذي يليق به سبحانه وتعالى، وتحقيق الخلافة في الأرض وتعميرها وأما الأهداف فإن حركة التعارف بينهم تكون حركة نامية لقضاء بعضهم مصالح بعض ومنافعهم، حتى يتمكن الجميع من الوصول إلى أهداف، وهما الغاية التي خلق لأجلها الانسان وشرع الاحتماع الانساني.

من هنا نجد الله عز وجل جعل التعارف بين الناس هدفا لوجودهم حتى يربط بينهم برابطة واحدة تنصهر فيها أهدافهم وغايتهم الفردية فتقضي بذلك على الانطواء على الذات وعبادة الذات لتفسح المجال للانفتاح على المجتمع بحثا عن قضاء الحاجات التي لا يتمكن منها إلا بمعونة الآخرين له، ومن هنا تبدأ الحاجة إلى الاجتماع انطلاقا من التعارف، وقد سماه القرآن تعارفا لما يحمله في طياته من المعاني الإيجابية<sup>1</sup>، فضلا عن كونه هو ذاته معنى إيجابيا لأنه يضيف إلى رصيد المتعرف ليس فقط عددا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – فالتعارف مشتق من الجذر الثلاثي (ع ر ف) الذي يحمل في مضمونه اللغوي عدة معاني الايجابية كما ذكرت منها : «العرفان يمعنى العلم [خبرة التجربة والبحث التي يحصل بما ذلك العرفان والفهم]، ويقال للقُناقِنِ( الخبير بمواضع الماء تحت الأرض)، وللطبيب عَرَّاف لمعرفة كلِّ منهم بعلمه، والعُرْفُ يمعنى الصبر، ويقال أعرف فلانا وعرّفه: أوقفه على ذنبه ثم عفا عنه، وعرَّفه بزيد: أي: عرفه بعلامة وأوضحه بما، وعرَّفه: طيَّبه وزينه، وتعارف القوم: عرف بعضهم بعضا، وتعرفت ما عند فلان: أي تَطَلَّبْتُ حتى عرفت، والمعروف: النصفة وحسن الصحبة مع الأهل وغيرهم...». إبن منظور، المرجع السابق، ص 2897/2897.



الفصل الخامس: ..... البعد اللاجتماعي للجمان

من الأفراد لم تكن تربطه بهم علاقة سوى وجودهم معه في مجتمع واحد، بل كذلك يضيف إليه كمَّا من المشاعر التي تصنع وجدانه الاجتماعي من أخوة انسانية وحب وتراحم واحترام وتعاون وتكافل، وكلها تصنع اللحمة التي تفضي بهم نحو الحركة النامية والبناء البَّاء لوجودهم ووظائفهم.

من هذا كان لعقيدة التوحيد التي كرمت الإنسان<sup>1</sup> فردا ومجتمعا أثرها البيِّن «... في النفس وفي المجتمع، فاستشعار الانسان لرفعة ذاته يفضي به إلى استعظام دوره في الحياة، وينأى به عن اليأس والعبثية، كما أنه يفضي به إلى تصرف احتماعي يقوم على احترام الذات البشرية، ومراعاة حقوق الإنسان في مظاهرها المختلفة الفردية والاحتماعية، وذلك كله يثمر في السلوك سيرة من التعمير في الأرض تعميرا معنويا وماديا، وهو ما جاءت العقيدة الإسلامية تعمل على تحقيقه باعتبار غاية الوجود الإنساني نفسه.»<sup>2</sup>.

و بذا شكلت وحدة العقيدة مقوما أساسيا لا استغناء عنه لمحتمع ينشد السير نحو الكمال لإنجاز حضارة مادية على هذه الأرض تسري فيها روح الايمان وروح الانسانية فتسوق إنسالها سوقا متوازنا نحو الكمال ببعديه الروحي والمادي، الروحي الذي يستمد مادته من العقيدة التي يؤمن بها، والمادي الذي يستمد قوته وإحكامه من بذرة التعارف التي تخرج من الانسان ببعديه (الفردي والاحتماعي) أنفس ما هو كامن فيه من مؤهلاته العقلية والوحدانية والأحلاقية والعملية التي دلته عليها ذات العقيدة.

## ثالثا: وحدة النظم الاجتماعية:

المقوم الثالث الذي يؤسس عليه الاجتماع الانساني بعد وحدة الانسانية ووحدة العقيدة، هو وحدة النظم إذ هي بمثابة الدم الذي يسري في أعضاء الجسم فينظم سائر العمليات الجارية داخله.

نلاحظ من خلال المثال المذكور سابقا للباحثين بردميير وستيفينسون<sup>3</sup> أنه قد توجد الأنظمة والمؤسسات المختلفة إلا أن وجودها غير كاف لصون المحتمع مما من شأنه يقيض وحدته وتماسكه، ومن ثم أهداف وجوده لأن أسباب الاختلاف بين أفراد المحتمع كثيرة؛ كاتساع المحتمع، وتعدد

<sup>1</sup> – أنظر الفصل الثاني من هذا البحث.

<sup>2</sup> - عبد الجيد النجار، قيمة الإنسان، ط1، ( الرباط: دار الزيتونة للنشر، 1417هـ/ 1996م)، ص 12.

<sup>3</sup> – أنظر هامش4 من ص199من هذا البحث.



جماعاته، واختلاف الناس في حاجالهم، وميولهم، وتباين رغبالهم، وتصادم مصالحهم، إضافة إلى الهوى وحب الذات والتعصب إليها...<sup>1</sup>، ما يؤدي إلى الفوضى الاجتماعية، التي تعصف بعلاقالهم، وتفكك روابطهم، وتنتهى بتلاشي الغايات التي شرع لأجلها اجتماعهم من التعارف، والتعاون، والتكافل...و ما قصة هابيل وقابيل في تاريخ البشرية إلا أكبر دليل على حدوث ذلك التصادم بينهم مهما كانت قرابتهم<sup>2</sup>، ما يجعل الحاجة ملحة لوجود تلك القوانيين والقواعد الضابطة لسلوكهم والناظمة لاجتماعهم حتى يتحقق لهم الانسجام والتوافق اللّذين تنتعش بوجودهما تلك العلاقات ويكتب لها النمو والاستمرار وبلوغ اجتماعهم لأهداف.



| لجمال | للاجتماعي ل | لالبعر |  | (لخامس: | صل | (كف |
|-------|-------------|--------|--|---------|----|-----|
|-------|-------------|--------|--|---------|----|-----|

﴿ وَلَهُنَّ مِثْلُ ٱلَّذِى عَلَيْهِنَّ بِٱلْمُعْرُفِ ﴾ البقرة 228، فإن بلغت العلاقة حدَّها ونمايتها فيجب عدم التعسير والإيذاء ﴿ يَتَأَيُّهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَحِلُّ لَكُمْ أَن تَرِثُواْ ٱلنِّسَآءَ كَرْهَا ۖ وَلَا تَعْضُلُوهُنَّ لِتَذَهَبُواْ بِبَعْضِ مَا عَاتَيْتُمُوهُنَّ إِلَا أَن يَأْتِينَ بِفَحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعُرُوفِ فَإِن كَرِهُ تُمُوهُنَّ فَعَسَى أَن تَكْرَهُوا شَـيْجًا وَيَجْعَلَ ٱللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَتِيرًا ﴾ النساء 19، وفي التعامل مع أموال الأيتام: ﴿ وَلَا نُقَرَبُواْ مَالَ ٱلْمِنِيمِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغَ أَشْدَهُ. ﴾ الإسراء،34، وفي دائرة العلاقات الاجتماعية التي تعصم السلوكات من الانحرافات والتصرفات من الجور والظلم ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِينَ ﴾ النحل90، ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ ۖ قَوَّمِينَ لِلَّهِ شُهَدَاءَ بِٱلْقِسْطِ ۖ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٓ أَلَّا تَعْدِلُوأْ ٱعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقُوَى ۖ وَٱتَّقُوا ٱللّهَ إِنَّ ٱللّهَ خَبِيرًا بِمَا تَعْمَلُونَ ٢٠ ﴾ المائدة:8، وَلا تَسْتَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيِّنَةُ ٱدْفَعْ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ ٢٠ وَمَا يُلَقَّىٰهَآ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّىٰهَآ إِلَّا دُو حَظٍّ عَظِيمٍ (٢) ﴾ فصلت 34-35، وفي محال السياسة الداخلية في علاقات الحاكم بمن هم تحت ولايته ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوَةَ وَأَمْرُهُمْ شُوَرَىٰ بَيْنَهُمْ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ الشورى 38، وما على المحكومين لحكامهم من الطاعة متى لم يكن هناك جور وظلم، يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوْأُ أَطِيعُوا ٱللهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُوْلِي ٱلْأَمْ مِنكُمْ فَإِن نَنكَزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنُّمْ تُوْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرْ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ النساء59، وفي السياسة الخارجية في قواعد التعامل مع غير المسلمين سواء داخل المحتمع أو خارجه ﴿ وَلَا تُجَدِلُوٓا أَهْلَ ٱلْكِتَبِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمٌ وَقُولُوا ءَامَنَّا بِٱلَّذِي أُنزِلَ إِلَيْنَا وَأُنزِلَ إِلَيْصَمْ وَإِلَهُمَا وَإِلَهُكُمْ وَنِعِدُ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ العنكبوت46، تأكيد على أن الانسان وإن كانت له حاجة إلى الحياة الجماعية فإنه أحوج إلى ما يضبط هذه الحياة من كل ما يفسدها من خصومات ونزاعات وأهواء، فلا يصلحه إلا هذه النظم وتلك التشريعات الصارمة التي لا تحابي أحدا لا فردا على فرد، ولا قبيلة على أخرى، بل يميزها العموم والشمول وصلاحها للاجتماع الانساني مهما اختلفت بيئته وثقافته، وهو ما يحملنا



| بتماعي للجمال | (لبعر (اله | ) | (لخامس: | لفصل | り |
|---------------|------------|---|---------|------|---|
|---------------|------------|---|---------|------|---|

على القول أن النظم التي جعلها القرآن لتنظيم العلاقات بين الناس هي نظم تمتاز على غيرها بألها إنسانية في جوهرها لألها تراعي حاجة الانسان بشكل عام إلى التنظيم باعتبار النظام خاصية إنسانية يقتضيها التعقل الذي يسعى من خلاله الانسان العاقل إلى الكمال<sup>1</sup> هذه الصفة التي تصنع الفارق النوعي بينه وبين الحيوان، يرى روسو ألها خاصية إنسانية فريدة لا يشاركه فيها غيره، وهي التي تنمي فيه جميع الخصائص الأخرى<sup>2</sup>، وهل يُصنع الكمال الانساني إن على المستوى الفردي أو على المستوى الجماعي من الفوضى سواء كانت في الفكر أو في العلاقات بين الناس.

فالله تبارك وتعالى الذي سن تلك القواعد والقوانين الضابطة يخاطب بما الجانب الانساني في الأفراد، الذي تحقق فيه مصلحة الانسان في كل فرد، وأن تلك النظم تتوافق مع فطرة الانسان الذي أحسن الله خلقه، فكان بذلك الحسن محبا للنظام وإن خالفه وانتهكه في حالات الضعف والغفلة والمكابرة، لأنه متى كانت فطرته سليمة عاود الرجوع إليه، ولذلك سرعان ما تمتز وتتلاشي النظم والعادات والتقاليد التي تصطدم مع الفطرة أو تخالفها مهما طال بقاؤها وامتد أثرها.

و حيث أن القرآن الكريم لم يترك صلة من الصلات ولا رابطة من الروابط ابتداء من الأسرة، إلى القرابات القريبة والبعيدة إلى الصلات الاحتماعية، إلى شؤون الاقتصاد والسياسة والحكم والعلاقات الخارجية إلا ووضع لها ضوابط وقوانين خاصة تُحكمها، وتتوافق وتتكامل مع غيرها، وفي كل علاقة من العلاقات ارتباط قريب أو بعيد يجمعها جميعا حتى كألها حسد واحد بأعضاء متعدد وهو ما يبرر لوحدة النظم المسنونة والتشريعات العامة التي تتناسب مع المجتمع الذي أنزلت فيه وفي كل المجتمعات الأخرى باعتبار الانسان هو الانسان من حيث فطرته الأولى التي خلق عليها وأهّل فيها باستعدادات تقوده إلى الكمال والسعادة، وإن اختلفت البيئات والحضارات والأزمان.

وهكذا نجد أن هذه المقومات الثلاث لا تقوم لمحتمع قائمة راسخة إلا بما؛

فوحدة الانسانية جعلت تلك الكايانات المتفرقة كيانا واحدا يتشكل فيه الانسان مهما اختلف جنسه أو لونه أو لغته أو دينه يسمو فيه الانسان بعناصر التكريم التي ميزه الله بها عن سائر المخلوقات الأخرى حتى يتمكن من تحقيق الحياة الكريمة التي خصه الله بها، فتحفظ كرامته في وجوده الاجتماعي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – أي أن الانسان يسعى إلى الكمال خلال مراحل حياته وهو ما يميّزه عن الحيوان الذي يبقى مدى حياته على ما كان عليه أول وجوده. أنظر: حان حاك روسو، المرجع السابق،ص 39. <sup>2</sup> – حان جاكروسو، المرجع السابق.



| للجمال | لالاجتماعى | لابعر |  | (لخامس: | للفصل | ) |
|--------|------------|-------|--|---------|-------|---|
|--------|------------|-------|--|---------|-------|---|

مهما كانت الحال التي يتشكل منها واقعه في اطار المحتمع.

أما وحدة العقيدة فقد زودت تلك الانسانية الواحدة بالروح التي التي تبث الحياة في الجسد الميت عندما شكلت له مرجعية واحدة ينتمي إليها الانسان تحمل من التعاليم والقيم ما حفظه من التشتت والتيه اللذين تتبعثر فيهما إنسانيته بتلك المرجعية الموحدة التي تجمع تشتت روحه وتوجه قصد فعله فتحقق بذلك وحدة الانسانية مسارها في حيالها الاجتماعية على بصيرة وهدى وجداني.

ثم تكتمل تلك الثنائية بالنظم والقوانين التي لا تستقيم العلاقات الانسانية والاجتماعية بحركتها وسريالها الدائم في شرايين شبكة العلاقات الاجتماعية.

إن هذه المقومات الثلاث بما تؤسس له من انسجام وتوافق وتناسق بين عناصر المجتمع، تفتح لنا آفاقا نطل بها على موضوع الجمال في المحال الاحتماعي، من حيث أن الجمال كقيمة معيارية تكتمل به الأشياء وتسمو إلى أرقى مستوياتها، وإذا كان غاية الاحتماع وفقا لتلك المقومات هي سيرورته النامية نحو الرقي إلى أسمى درجات كماله فهي تمهد الطريق وتعبده ليطل علينا الجمال بوجهه الجميل وسحره الآخاذ تناسقه وانسجامه ولذّته التي ترتقي بهذا الاحتماع وهذه العلاقات إلى أسمى وأعلى درجات كماله الذي نفصل الحديث فيه في المبحث الثاني.

|   |     | A |
|---|-----|---|
| 9 | 211 |   |
| J |     |   |

| لاجتماعي للجمال | (لبعر ( |  | (لخامس: | نصل | (لغ |
|-----------------|---------|--|---------|-----|-----|
|-----------------|---------|--|---------|-----|-----|

## المبحث الثاني: دور الجمال في صناعة النسيج الاجتماعي:

إن الغاية من اقامة المحتمع الإسلامي وفقا لتلك المقومات هي تأسيس محتمع انساني نموذجي للانسانية، ولذلك جعل للجمال دورا مهما في استكمال هذا المحتمع لكماله وبلوغه أرقى مستوياته حتى يحيا الانسان فيه حياة تليق بانسانيته وتؤهله لأداء الوظائف الموكلة إليه.

المطلب الأول: تكوين الذوق العام للمجتمع: كما أن الحياة في المجتمع تقتضي وجود نظام يحكم سيرها وينظم علاقاتها، فإنها تحتاج كذلك إلى ذوق جمالي عام يكسب ذلك النظام روحا، فيشيح عن وجهها الصرامة والشدة بما يضفي عليها من ذلك الروح ندى ورونقا وبماءً، فتكتسب من النضج ما تقتدر به على الوجود المنظم، والحركية السلسة النامية.

و الذوق الجمالي العام هو أحد أهم العناصر الثقافية<sup>1</sup> التي لها دور أساسي في الحفاظ على وجود ذلك الاجتماع وتلك العلاقات التي تكوِّنه، إذ يعمل على تنميتها وتنضيحها حتى يحدث لهم بها الإشباع النفسي والإجتماعي اللذين <sup>ه</sup>ما من أهم الحاجات الاجتماعية<sup>2</sup> التي يسعى الفرد إلى تحقيقها في إطار الحياة مع الآخرين .

من جهة ثانية فإن لهذا الذوق دور بالغ الأهمية إذ يعمل على تقييم الأقوال والسلوكات والتصرفات الصادرة من الأفراد تجاه بعضهم البعض، فيحكم عليها إيجابا أو سلبا، بقدر جمالها أو قبحها، وبمقدار ما تتضمنه من وجود مشاركة وجدانية بين أفراده<sup>3</sup> أو انعدامها، إذ لولاه لكان الوصول إلى أحكام واقعية في هذا الجحال أمرا بالغ الصعوبة.

و إذ إن الاحتماع الانساني قائم على هذه العلاقات التي تربط بين أفراده، يصلح الاحتماع بصلاحها، ويرتقي بسموِّها، فقد رسم القرآن الكريم منهجا في تعامل أفراد المحتمع بعضهم مع بعض يقوم على الذائقة الجمالية التي يسمو بما الفعل الانساني إلى أرقى مستويات الإنسانية التي يتجاوز فيها

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- تأتي هذه الحاجات في الرتبة الثالثة - من سلم ماسلو للحاجات الانسانية- وذلك مباشرة بعد حاجاته البيولوجية وحاجته للأمن وهو ما يجعلها ضرورة ملحة لوجود العلاقات الاجتماعية وبقاء المجتمع. <sup>3</sup>- أنظر محمد التومي، المجتمع الانساني في القرآن الكريم، ص 263.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- باعتبار الثقافة من حيث ارتباطها بالمجتمع كما عرفها بن نبي هي: العلاقة التي تحدد السلوك الاحتماعي لدى الفرد بأسلوب الحياة في المجتمع، كما ألها تحدد أسلوب الحياة بسلوك الفرد.أنظر مشكلة الثقافة، ص 43.

الفصل الخامس: ..... البعر اللاجتماعي للجمال

العدل إلى الفضل–إلى الاحسان كما ورد في الآية 90من سورة النحل مجملا، وفصّلته الآيات السبع في الجمال التي رسمت معالم الفعل والسلوك الجمالي الذي يحفظ للإنسان كرامته، ويحقق للمجتمع توازنه فتختفي دوافع الفوضى<sup>1</sup> والصراع لتحل محلها دوافع الأمن والسلام والسعادة التي يصنعها الذوق الجمالي<sup>2</sup>.

إن توجه الاسلام، في صناعة الذوق الجمالي في المجتمع الانساني تم على مستويين اثنين، على مستوى تأسيس طبيعة العلاقة ونوعيتها بين أفراد المجتمع، والمستوى الثاني: تجريم كل القبائح التي تفسد تلك العلاقات،و تشوه صورتها الجميلة وتنسف وحدتها وانسجامها وتآلفها.

على المستوى الأول: ينشد الاسلام في المجتمع الانساني أن يكون فاضلا وراقيا إلى أسمى درجاته من الكمال، لذلك أسس بنيان علاقات أفراده على طبيعة روحية، لألها لا تتوقف على الغرض المادي منها، بل تتعداه إلى المقصد الروحي الذي يجعل منها علاقات نوعية تُنسج شبكتها الاجتماعية من قيم جمالية تصنع انسجامها وتوافقها وتناغمها حتى تجعل من تعددها وحدة واحدة، ومن ترابطها ألفة، ومن تفاعلها انسجاما وتناغما، يؤول بها إلى الغاية البعيدة التي لأجلها عدّ المجتمع بهذه الكيفية القيمية وهي السمو والارتقاء الاجتماعي الذي عدّ لأجله الانسان في أحسن تقويم.

إن هذا المعنى النموذجي للعلاقات الاجتماعية يلخصه لنا ما نطقت بمضمونه الآية 63 من سورة الأنفال، وحديث النبي عليه الصلاة والسلام الذي يقول فيه: « مَثْلُ الْمُؤْمِنِينَ فِي تَوَادِّهِمْ، وتَرَاحُمِهِمْ، وتَعَاطُفِهِمْ مَثْلُ الْجَسَدِ إِذَا اشْتَكَى مِنْهُ عُضْوٌ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الْجَسَدِ بِالسَّهَرِ وَالْحُمَّى»<sup>3</sup>، فالتصوير يعبر عن صورة التوجه الجمالي للمجتمع التي رسمت بريشة فنية تلك المعالم التي شكلت لحمته، حتى إذا اشتكى فيه عضو هبّ سائر أعضائه لجبر انكساره وإحابة شكواه، وهي الألفة والمودة، والرحمة والتعاطف، ولذلك عدها التومي المجتمع ذاته باعتبارها الروح التي تبث فيه الحياة والحركة النامية نحو الكمال بـقوله: « إنما هو اتحاد في المشاعر، وانسجام في الوحدان، وباعث على

<sup>3</sup>- صحيح مسلم، كتاب البر، بَا: تَرَاحُمِ الْمُؤْمِنِينَ وَتَعَاطُفِهِمْ وَتَعَاضُدِهِمْ، ر: 2586، ج4، ص1999.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – إذ يعد هربرت ريد أن العامل الجمالي هو المسيطر في حياة الفرد والمجتمع، إذا اسقطناه من اعتبارنا فمعنى ذلك – يقول ريد-أننا نسوق البشرية إلى الفوضى، وهو حدث في الفترات المضمحلة من التاريخ البشري. –بتصرف– بسيوني محمود، تربية الذوق الجمالي ص118/نقلا عن دور التربية الجمالية في تنمية الذوق56

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - أنظر المبحث الثاني من الفصل الأول لهذه الرسالة، المواضع التي ورد فيها لفظ الجمال في القرآن الكريم .

التضامن في السراء والضراء، فهو إذن وحدة...نفسية، أو فكرية، أو عقلية، أو روحية، ينشأ عنها – حتما– وحدة احتماعية لا تنفصم، ومن هنا يمكن القول: أن المجتمع في نظر القرآن – تأليف بين القلوب، واتحاد في المشاعر، وتشارك في الوحدان.»<sup>1</sup>، فالألفة بين القلوب من شألها أن تحدث لهم من الإشباع الروحي كما ذكرت سابقا– ما يغمر أنفسهم بنوع من الاستقرار والانسجام والتوافق ما يوحد به انفعالاتهم فيجعل من وجداناقم المتعددة وجدانا واحدا، إذا فرح أحدهم تلذذ الجميع بفرحه، وإذا تألم هب الجميع لجبر انكساره، فتصير المشاعر المتعددة شعورا واحدا، يسعد أحدهم بسعادقم جميعا ويتألم بألمهم جميعا .

أما على المستوى الثاني فقد حرم الله عز وحل كل القبائح التي تعمل على تمزيق تلك الوحدة الوحدانية، فتستبدل بصورة القبح صورة الجمال، فيختل نظام المحتمع، وتتبعثر مشاعره ويتفرق وحدانه الواحد على وحدانات بشرية مختلفة، ولذلك وحفظا للتلك الصورة المنسجمة من النشاز والعقد المنظوم من الانفراط، قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا يَسَخَرَ قَوْمٌ مِن قَوْمٍ عَسَى آن يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمُ وَلَا فِسَاءٌ مِن قَدْسال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا يَسَخَرَ قَوْمٌ مِن قَوْمٍ عَسَى آن يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمُ وَلَا فِسَاءٌ مِن قَدْسام، قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّها الَذِينَ ءَامَنُوا لَا يَسَخَرَ قَوْمُ مِن قَوْمٍ عَسَى أَن يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمُ وَلَا فِسَاءٌ مِن قَدْسام، قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَذِينَ ءَامَنُوا لَا يَسَخَرَ قَوْمُ مِن الانفرار بَيْرًا مِنْهُمُ وَلَا فِسَاءٌ مِن قِمَن قَدَمَ قَلَ مَن يَتُبَ عَمَى أَن يَكُنَ خَيْرًا مِنْهُ الْقَالِمُونَ أَ الْفُسُوقُ بَعَدَ الْإِيمَامُ وَلَا فِيمَنَ أَن يَتُنَا مَ مَن أَنْفَال مُون مَن يَعْتَامُ وَمَن لَمَ يَتُبَ عَن فَالْعُن إِن مَنْ اللهُ اللهُ عَمَى أَلْقَدَ مَن الائَنْ يَ مُعَمَّزُ الْفَسُوقُ بَعَدَ الْإِيمَانُ وَمَن لَمَ يَتُبَ فَأُولَدَيكَ هُمُ الظَّالِمُونَ () يَتَايَعُ اللَّذِينَ عامَنُوا أَلْعَن إِن أَنْ الْفَن إِن يَعْ مَنْ الْظَن إِن اللهُ مَن الظَن إِنْ أَلْعَان مَالاً مِعْتَا أَيُولَ اللهُ مِنْ الْظَنِ إِنْ أَنْ مَ وَمَ الْفَسُوقُ بَعَدَ الْظَنِ إِنْهُ أُولَا يَعْمَى أَوْلَا يَعْتَبُ مَعْضًا أَيْنَ اللهُ اللهُ اللهُ مَن الظَن إِن

فافتتح الآيات بنداء وحب على من ينادى به أن تنصت منه الآذان لأهمية وعظمة ما سيكون بعده، يذكرهم بالايمان الذي أحدث في حياتهم انقلابا جذريا رفعهم به وكرمهم وجعل السمو والكمال دينهم وديدنهم، ثم بعد ذلك وضع لهم معالم اجتماع نقِيٍّ من شوائب القبح، رفيع بقيم الجمال التي تأبي الصغار والضعة والهوان والذلة: «...عالم رفيع كريم نظيف سليم متضمنة[أي سورة الحجرات]<sup>1</sup> القواعد والأصول والمبادئ والمناهج التي يقوم عليها هذا العالم والتي تكفل قيامه أولا، **وصيانته** أحيرا...عالم يصدر عن الله، ويتجه إلى الله، ويليق أن ينتسب إلى الله...عالم **نقي** القلب، **نظيف** 

1– ما بين [ ] إضافة من الباحثة



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - محمد التومي، المجتمع الانساني في القرآن الكريم، ص 271.

| البعر الاجتماعي للجمال |  | (لخامس: | نصل | (ك |
|------------------------|--|---------|-----|----|
|------------------------|--|---------|-----|----|

المشاعر، عف اللسان، وقبل ذلك عف السريرة.. عالم له أدب مع الله، وأدب مع رسوله، وأدب مع نفسه، وأدب مع غيره. أدب في هواجس ضميره، وفي حركات جوارحه. وفي الوقت ذاته له شرائعه المنظمة لأوضاعه.»<sup>1</sup>، فهذا التطهير الذي يقتضيه المجتمع النوعي الذي أراد الله أن تنشأ علاقاته مفعمة بالروح والحياة، متذوقة لذة الجمال، جمال الوجود، جمال الانفعال، جمال الأفعال والسلوكات والأحلاق، كما يتحسس ويشمئز من القبح في أشكاله المتعددة لا الظاهرة الجلية وحسب كما في الغمز واللمز والغيبة...بل حتى في خلجات الأنفس وما تخفي الصدور من سوء الظن وما شاكله، حتى إذا تم لهم ذلك باتوا حاهزين لأن تأتلف قلوبهم، وتتوحد مشاعرهم وتكون وحداناتهم المتفرقة وجدانا واحدا كل ذلك إعدادا لهم لتمكينهم من إنجاز المهام الكبرى التي أناطها بهم من العبادة وتعمير الأرض والخلافة فيها فتتحقق لهم السعادة التي ينشدونها في الدنيا، وتجهيزا لهم للقاء الله ذو الجمال والجلال والإكرام، وليحيوا حياة أطيب وأسعد يوم يلقونه، حياة لا يليق فيها بالناقص لقاء الكامل إلا أن يجبر ما نقص فيه، فيصبح مؤهلا بذلك الاستكمال للقاء الكامل المعاد، وعندها تتحقق لهم السعادة الحقي العب وأسعد يوم يلقونه، حياة لا يليق فيها بالناقص لقاء وعندها تحمير الأرض والخلافة فيها فتتحقق لم السعادة ولي ينشدونها في الدنيا، وتجهيزا لم للقاء الله ذو وعدير المال والجلال والإكرام، وليحيوا حياة أطيب وأسعد يوم يلقونه، حياة لا يليق فيها بالناقص لقاء وعده الكامل إلا أن يجبر ما نقص فيه، فيصبح مؤهلا بذلك الاستكمال للقاء الكامل المطلق سبحانه،

## المطلب الثانى: المظهر الاجتماعي للجمال

يتجلى الجمال في مظهره الاحتماعي في قسمين أ**حدهما** يتناول الجانب الظاهر للموضوع متمثلا في المظاهر التي تعطي صورة الجمال في ما يبدو حسنه للعين مما هو حق لأفراد المجتمع بعضهم على بعض : كجمال الصورة الظاهرة في الهيئة العامة للإنسان الذي هو حق لمن يراه.

والجانب الثاني منه يتجلى في المضمون الجمالي للموضوع الاجتماعي والذي اخترت كنموذج عنه التكافل الاجتماعي.

أما الصورة الظاهرة للجمال الاحتماعي ففي عرضنا في فصل سابق للجمال في القرآن والسنة وحدنا هذه المصادر الإلهية تشير إشارات كثيرة إلى الجمال في مظهره الاحتماعي، في صورته الظاهرة المتمثلة في فيما تستحسنه العين وتقر به من مظاهر الجمال البادية لها،كما هو حلي في حسن المظهر والتحمل والزينة التي هي مطلب احتماعي لا غنى عنه ما دام الافراد يعيشون مع بعضهم البعض في

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- سيد قطب، المرجع السابق، ج6،ص 3335.



(لفصل الخامس: ..... البعد اللاجتماعي للجمال

مجتمع واحد؛ ابتداء من مظاهره المتجلية على مستوى الأسرة الصغيرة انتقالا إلى المجتمع الواحد ثم المجتمعات المتعددة.

و قد تتعدد صور الجمال في المجتمع على مظاهر مختلفة من بينها :1/ حسن الهيئة، 2/ طلاقة الوجه 3/ الكلم الطيب.

1/ الجمال في هيئة الانسان ومظهره العام: ويقصد بالهيئة «حال الإنسان التي يبدو فيها»<sup>1</sup>، من جمال أو قبح، وهي التي تُعرّف بصاحبها أول ما تقع العين عليه، وبما يكون الحكم الابتدائي عليه، إذ على أساسها ينجذب الناس إليه أو ينفرون منه.

ومن ثم فإن حديثنا عن جمال الهيئة<sup>2</sup> في البعد الاجتماعي للجمال له أهميته وقيمته الاجتماعية من حيث أن الانسان لا يعيش بمفرده في هذه الحياة، فيكون حرا في الهيئة التي يبدو عليها من الجمال أو القبح من حيث أن ذلك من الأمور التحسينية، موكل لاختيار صاحبه وذوقه، بل إن من فطرة الاجتماع الانساني أن يكون الانسان على حال وهيئة مقبولة تستحسنها العين التي تراه، التي حبلت على حب الجميل والنفور من القبيح.

و لذلك قد يكون الأمر خطرا على هذا الاحتماع عندما يُظَنُ أن الهيئة الرثة والمنظر القبيح والمبتذل أمر مستحسن لأنه من الإيمان كما جاء في حديث سابق الذكر<sup>3</sup>، ذلك أن المظهر الذي يكون عليه الانسان في هيئته، وكذلك في المحيط الذي يكون فيه، إما أن يوحي له بالجميل من الأفكار والمشاعر والسلوكات، حيث أن الذوق الجمالي كما ذكرت سابقا يحمل من القيم الإيجابية ما ينعكس أثره على نفسية الإنسان وسائر تصوراته وتصرفاته، بل إنه يتدخل حتى في تكوين مزاجه،



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- أنظر: ابن منظور، لسان العرب، ص1729.

فيوجهها في اتجاهه، ويرسم لها معالم ثابتة أصولها في ذوقه الجميل، وفروعها مثمرة في تصوراته وأفعاله وسائر تصرفاته، أو على النقيض من ذلك القبح لا يوحي له إلا بالأفكار والمشاعر والسلوكات القاتلة وإن كان يمشي على قدمين وتسري في عروقه دماء الأحياء، لأنه لا يسمح للصور الجميلة أن تكون أثرا له، فما يحمله من القيم السلبية تغلب بقوتها صور الجمال والأفكار الجميلة والبديعة، فيكون بذلك قاتلا لأهم مقومات الاحتماع الانساني وهو سلامة العلاقات القائمة بين أفراده ونماؤها.

و بناء عليه، ولهذه القيمة التي يثمرها أثر الجمال في نفسية الانسان كانت النصيحة الذهبية التي قدمها النبي ﷺ لأصحابه وهم عائدون من سفر قوله: «...إنكم قادمون على إخوانكم فأصلحوا لباسكم ورحالكم حتى تكونوا كأنكم شامة في الناس إن الله لا يحب الفحش ولا التفحش»<sup>1</sup>.

فالهيئة إذا لها تأثيرها القوي على نفسية الناظرين، فإن كانت حسنة كانت فَاتِحة ايجابية لما بعدها، وإن كانت قبيحة أوصدت دونها منافذ القبول إلا بجهد آخر أقوى وأعسر، ولذلك لما أراد النبي عليه الصلاة والسلام أن يُستقبل العائدون معه من سفرهم استقبالا حسنا دعاهم ليهيئوا له أسبابه، وبين لهم الغاية منه، وهي أن يكون حسن الهيئة ميزة لهم بها يعرفون بين الناس.

و في موضع آخر يتعلق بتسريح الشعر يقول: « عَنْ حَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ، أَنَّهُ قَالَ: أَتَانَا النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَرَأَى رَحُلًا ثَائِرَ الرَّأْسِ فَقَالَ: «أَمَا يَجِدُ هَذَا مَا يُسَكِّنُ بِهِ شَعْرَهُ»<sup>2</sup>، قد لا يجد في ثوران رأسه عيبا يتعدى إلى غيره، فلم يحمله ذلك المنظر القبيح على تداركه بالترجيل والتسريح حتى يوران رأسه عيبا يتعدى إلى غيره، فلم يحمله ذلك المنظر القبيح على تداركه بالترجيل والتسريح حتى يوران رأسه عيبا يتعدى إلى غيره، فلم يحمله ذلك المنظر القبيح على تداركه بالترجيل والتسريح حتى يوران رأسه عيبا يتعدى إلى غيره، فلم يحمله ذلك المنظر القبيح على تداركه بالترجيل والتسريح حتى يبدو منظره مقبولا عند الناظرين إليه، بل قد تحملنا الرواية الأخرى على اعتباره حقا من حقوقهم الإحتماعية عندما «..كَانَ رَسُولُ اللَّه ﷺ فِي الْمَسْجِدِ، فَدَخَلَ رَجُلٌ ثَائِرُ الرَّأْسِ وَاللَّحْيَةِ، فَأَشَارَ إلَيْهِ رَسُولُ اللَّه ﷺ بيَدِهِ أَن اخرُجُ حَالَةُ يَعْنِي إصلاح مَعْعَ رَأْسِهِ وَلِحْيَةِ مَائِلَ الرَّأْسِ وَاللَّحْيَةِ، فَأَشَارَ إلَيْهِ رَسُولُ اللَه ﷺ بيَدِهِ أَن اخرُجُ مالاً عن إصلاح من حقوقهم رَسُولُ اللَّه على بيده بن واللَّحْيَة عنها أَنْارَ إلَيْهِ وَلَحْيَة ما مالاً عنه بيده من من مولا اللَّه على المَسْجِدِ، فَلَاحَرَ رَجُعُ فَقَالَ رَائُسُ وَاللَّحْرَة ما يَعْهُ بَعْرَهُ مَائَنُ وَاللَّهُ عَنْ يَعْنَ الرَّسُ وَاللَّحْدَة ما ما مالَهُ عَلْ الرَّسُ وَاللَّحْيَة ما ما مالَالَه عَنْ الله عَنْ بيده أَنْ مَائَة يَعْنِي إصلاح ما ما يولُ اللَّه عَنْ الرَّسُ واللَّه عَنْ بيده والله عَنْ يعنو أَسُولُ اللَه عَنْ بيده والله عَنْ بيده والله عنه المالمون رَسُولُ اللَّه عَنْ والله عَنْ بيده والله عنه والله عن أَن مَائَة مَنْ مَانَ مَائُولُ مَائُولُ مَائُولُ مائَة والله عَنْ المَا مُولا الله عَنْ عَنْ الله عَنْ عَمْنَ مالَة والله عَنْ مَائَة من والله مائة ما ما ماله عنه المالمون مائول الله عَنْ يَعْرَبُ مَائُولُ مائَة مُنْعُرُ مَائُ مَائُولُ مائُولُ مائلة ما م

1- سبق تخريجه.

- <sup>2</sup>- سنن النسائي، ك: الزينة، با: تسكين الشعر، ح ر: 5236، ج 8، ص183.
- <sup>1</sup> موطأ الإمام مالك، ك: الشعر، با: إصلاح الشعر، ح ر: 7، ج 2، ص949.



(لفصل الخامس: ..... البعر اللاجتماعي للجمال

كالصلوات الجماعية والجمعة والأعياد والحج....

وبيِّن ما في هذا التوجيه من تربية لهم على أهمية هذه القيمة الاجتماعية في إحكام العلاقات بين المسلمين، لدورها الفعال في اكساب تلك العلاقات حانبا من التوازن والاستقرار والنماء ما يحفظها من الاهتزاز والوهن، لألها كما تفرض ما ينبغي أن يكون عليه المسلم في سلوكه وأفعاله، توحي للطرف الآخر بما يحمله من مشاعر وأفكار ايجابية، فتجعله يتفاعل معها بنفس الايجابية والقيمية والذوق الجمالي الذي انبثقت منهما، ولا يخفى ما في ذلك من القيمة الاحتماعية الي لا تتوقف على القبول وحسب بل وتسهم في نشر الود والألفة بينهم التي هي من بين أهم معا لم رسوخ العلاقات في المجتمع الانساني.

و في مثال آخر عندما رآى شخصا رث الهيئة قبيح المنظر، فقال له فيما روي:" عن أبي الأحوص عن أبيه قال: أتيت النبي ﷺ فرآني رث الثياب فقال لي: ألك مال فقلت: نعم من كل المال قد آتاني الله عز وجل قال: فترى آثار نعمة الله عليك.و في رواية أخرى، «...قال: أبصر علي ثياباً خلقاناً فقال: ألك مال؟ قلت: نعم قال: أنعم على نفسك كما أنعم الله عليك.

و أخبرهم أن القبح بكل أنواعه يبغضه الله عز وجل، ليكون ذلك دافعا قويا لهم للتجمل وتحسين حالهم قبل الدخول على إخوانهم.

و هنا التفاتة أحرى وتنبيه آخر مضمونه أنه قد يخيل إلى الانسان أن اختيار الهيئة التي يكون عليها داخل المجتمع موكل إلى إرادته الحرة المنفصلة عن الإطار الاجتماع الذي يعيش فيه، فيفعل بما ما شاء سواء كان ذلك مناسبا لحاله أو غير مناسب، وهنا يأتي دور التوجيه النبوي الذي تحكمه الدقة والذوق الرفيع، فسأله عن حاله من حيث الفقر أو الغنى ليحدد نوعية التوجيه المستحق، فلما قال أنه من الأغنياء نبهه إلى ضرورة إظهار النعمة التي مَنَّ الله بما عليه، وهنا أيضا قرن ضرورة التنعم والتجمل بنعمة الله وفضله حتى ترسخ هذه القاعدة رسوخا محكما في أن شكران النعمة إظهار أثارها، وأثرها في هذا الموضع هو التزين بالثياب الجميلة وهو ما توحي به كلمة النعمة التي يعضدها الحديث الآخر:«عن أبي سعيد قال: قال رسول الله :ﷺ إن الله جميل يحب الجمال ويحب أن يرى نعمته على عبده ويغض البؤس والتباؤس»، فلم يتوقف عند حب الله لها، بل أكد عليه بأنه سبحانه



| سال | للج | لالاجتماعي | لأبعر |  | (لخامس: . | صل | (كف |
|-----|-----|------------|-------|--|-----------|----|-----|
|-----|-----|------------|-------|--|-----------|----|-----|

يبغض نقيضها وهو حال المسكنة والففقر...التي تقبح صورة المحتمع وتمنع أفراده من أداء مهمه الاحتماعية، وهو ما يشكل به الدافع القوي للتخلص من هذه القبائح ما أمكن لتبقى فكرة السمو والترقي الروحي والمادي هي الفكرة الشائعة والسائدة في وسط المحتمع حتى يتمتع هذا الأخير بكل عناصر القوة التي تدفعه قدما وتحافظ على كيانه القوي الذي يحقق له الحياة الانسانية الكريمة.

و في مقابل هذه الصورة المشرقة لما يجب أن تكون عليه هيئة الانسان في محتمعه، نجد الدعوة إلى الرثاثة وسوء الحال تصطدم مع هذه الصورة من حلال قوله عليه الصلاة والسلام:« عَنْ أَبِي أُمَامَةَ، قَالَ: ذَكَرَ أَصْحَابُ رَسُول اللَّهِ ﷺ يَوْمًا عِنْدَهُ الدُّنْيَا، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «أَلَا تَسْمَعُونَ، أَلَا تَسْمَعُونَ، إنَّ الْبَذَاذَةَ مِنَ الْإِيمَانِ، إنَّ الْبَذَاذَةَ مِنَ الْإِيمَانِ»<sup>1</sup>، قال شارح السنن: «البذاذة سوء الهيئة والتجوز في الثياب ونحوهما، يقال رجل باذ الهيئة إذا كان رث الهيئة واللباس»<sup>2</sup>، والملاحظ على الحديث وهذه النظرة ألها خلاف ما جاءت به تعاليم الإسلام، بل وتصطدم بمنهجه العام، الذي يبني على احترام الانسان وتكريمه والسمو به في ظاهره وفي جوهره، تقديرا للذات من جهة وتقديرا للآخر من جهة ثانية، فتدعو إلى نقيض ما فطر عليه الانسان من النظافة والجمال، ولكن اللبس سرعان ما يزول وتبطل حجة من يستشهدون بمثل هذه الأحاديث على نبذ التجمل وتحسين المظهر بحجة أن ذلك من الايمان إذا تأملنا نص الحديث كاملا إ ذ نجد أن موضوعه لا يؤسس لعلاقة الجمال بالوجود والعلاقات الاجتماعية، بل يعالج مسألة تعلق قلب الانسان بالدنيا وما ينجر عنه من كبر وتكالب عليها، لذلك دعا النبي ﷺ من أصيب بهذا المرض إلى أن ييداويه بهذه الحال، –استثناء وليس أصلا–، وهو ما يؤكده حديث أبي هُرَيْرَةَ،: « أَنَّ رَجُلًا أَتَى النَّبِيَّ ﷺ: وَكَانَ رَجُلًا جَمِيلًا، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنِّي رَجُلُ حُبِّبَ إِلَيَّ الْجَمَالُ، وَأَعْطِيتُ مِنْهُ مَا تَرَى، حَتَّى مَا أُحِبُّ أَنْ يَفُوقَني أَحَدٌ، إمَّا قَالَ: بشِرَاكِ نَعْلِي، وَإِمَّا قَالَ: بشِسْع نَعْلِي، أَفَمِنَ الْكِبْر ذَلِكَ؟ قَالَ «لَا، وَلَكِنَّ الْكِبْر مَنْ بَطِرَ الْحَقَّ، وَغَمَطَ النَّاسَ»1، إذ لو كان الأصل سوء الحال وقبح الهيئة لما دعا أحدا إلى التجمل

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- سبق تخريجه، وانظر تفصيل المسألة ص 168 وما بعدها من هذه الرسالة.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- سنن أبي داود، ك: الترجل، ح ر:4161، ج 4، ص75.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>– حمد بن محمد بن إبراهيم الخطابي، معالم السنن، تح: محمد راغب الطباخ، ط1، (حلب: المطبعة العلمية، 1351هـــ/1932م)، ج4، ص208. وفي لسان العرب البذاذة: أن يكون متزينا يوما ورثا يوما. أنظر: إبراهيم بن منظور، المرجع السابق، مادة ( ب ذ ذ)، ص237.

الفصل الخامس: ..... البعر الاجتماعي للجمال

وتحسين المظهر، ثم يضع ذلك في إطاره الصحيح عندما يربطه بمصدره المتعالي الذي منَّ به على خلقه حين قال في رواية أخرى: :«...إنَّ اللَّهَ جَمِيلٌ يُحِبُّ الْجَمَالَ...»<sup>1</sup> وكثير من الآيات التي تعزز هذا الحديث مما شرحناه في موضع آخر.

و قد نخلص إلى نتيجة مفادها أن الايمان بالله تعالى لا يتحقق فيبلغ كماله حتى تتجلى صورته المشرقة في مظهر الانسان وهيئته التي يفصح بما عن توجه الاسلام العام الذي لا يتلخص في ما يتعلق بباطن الانسان من جوهر الإيمان، بل يتلبس الانسان ظاهرا في ما تستحسسنه العين وتبتهج به.

2/ طلاقة الوجه: ليست الهيئة الحسنة هي المظهر الوحيد للجمال في بعده الاجتماعي، بل أيضا تعد طلاقة الوجه، مظهرا آخر لا تقل أ<sup>ه</sup>ميته عن سابقه فيالتأسيس لعلاقة سوية بين أفراد المجتمع باعتبار أن اجتماعهم يقتضي أن يتعامل بعضهم مع بعض، ويقضي بعضهم حوائج بعض، ور. مما محرد اللقاء العابر بينهم، ضرورة أن يلقى بعضهم بعضا بوجه طلق لما لهذا السلوك من دور فعال في إحداث التفاعل الايجابي بينهم .

من الناحية النفسواجتماعية تعد الأفعال وردات الأفعال سلوكات ضرورية يتوقف على وجودها وجود العلاقة الاجتماعية ذاتها، بغض النظر عن إيجابيتها أو سلبيتها؛ بينما تعمل التربية الاجتماعية على جعلها سوية من خلال تنشئة الأفراد على مجموعة من القيم والسلوكات تجعلهم مؤهلين للحياة الاجتماعية، إذ لولا هذه التربية لبقي أفراد المجتمع يشكلون كمًّا تراكميا يفتقد لأسس التفاعل الاجتماعي الايجابي.

من هنا تأتي أهمية الحديث عن طلاقة الوجه في إكساب تلك العلاقات روحها وإيجابيتها، إذ يعد علماء النفس الاجتماعي الوجه أحد أهم عناصر التفاعل الاجتماعي<sup>2</sup>، فهو الواجهة التي تنطبع فيها مشاعر الانسان وانفعالاته المختلفة، من علامات الفرح، والحزن، والألم، والغضب، والخوف،...الخ، لذلك له دوره الخطير في إنشاء هذه العلاقات وتنضيجها، أو العكس، وهو ما استنتجته دراسة

<sup>1</sup> - سبق تخريجه ص 93.

<sup>2</sup>- أنظر: وليم ولامبرت، وولاس إ لامبرت، علم النفس الاجتماعي، تر:سلوى الملا، مر:محمد عثمان نجاتي، ط2، ( القاهرة: دار الشروق، 1413ه/1993م)، ص79 وما بعدها.



| البعر الاجتماعي للجمال |  | (لخامس: | فصل | 8) |
|------------------------|--|---------|-----|----|
|------------------------|--|---------|-----|----|

أجراها فريق بحث في جامعة ايست انجليا<sup>1</sup> برئاسة الدكتور فرانز سميث حول " بحث عن ترجمة العواطف والمشاعر من تعبيرات الوجه" حيث قال: «إن القدرة على قراءة تعبيرات الوجه بشكل جيد أمر مهم في حياتنا اليومية، من أجل الحصول على علاقات إجتماعية ناجحة» <sup>2</sup>، إن ما يحمله هذا الاستنتاج ضمنيا هو أن تعبيرات الوجه تحمل في تقاسيمها دلالات قوية لمؤشرات نجاح العلاقات في المجتمع في جانب من جوانبها، حيث يعطي قراءة بعدية لنوعية هذه العلاقات ولمدى قدر تما على الاستمرار إذ تحمل في نواتما بذور النجاح أو الفشل باعتبارها تعبّر عن ما يكمن في وجدان الانسان ليس فقط من مشاعر بل من نوايا ما سيقدم على فعله، وتقول ما لا يجرأ اللسان على النطق به، وهو ما يعمل على مد جسور التواصل، أو قطعها، ولذلك كلما كان المرء أقدر على فهم هذه التعبيرات أو التحكم فيها كان لذلك دوره المهم في احكام العلاقات الاحتماعية، باعتبار أن قراءة هذه التعبيرات تكاد تكون مشتركة بين بني البشر إلا في الحالات القليلة وهو ما أكدته دراسات علم النفس الاحتماعي.

فإذا تحولنا إلى المعلم الأول لأسس التفاعل الإيجابي والبنّاء في المجتمع، نجد النبي عليه الصلاة والسلام خصص طلاقة الوجه من بين أجزاء الانسان الظاهرة بالاهتمام فجعلها مرتبطة ارتباطا وثيقا بالإيمان حيث روي عنه التكيّلاً:«لَا تَحْقِرَنَّ مِنَ الْمَعْرُوفِ شَيْئًا، وَلَوْ أَنْ تَلْقَى أَخَاكَ بِوَجْهٍ طَلْقِ»<sup>3</sup>، أي طلق الوجه متهللا منبسطا، عليه مسحة البشر والتبسم<sup>4</sup>، وذلك ما يقتضيه حق العيش في مجتمع واحد، إذ يحمل في طياته تلك النوايا الحسنة ويعبر عن المشاعر الجميلة بحاه الآخر، مما يجعل الحياة طيبة مرغوبا فيها، ولذلك قال في رواية أخرى «أَفْضَلُ الإيمَانِ أَنْ تُكُلُّمَ أَخَاكَ وأَنْتَ طَلِيقْ»<sup>5</sup>، فجل سماحة الوجه عند اللقاء وأثناء التفاعل مع الأخرين ليس من الإيمان فقط بل من أفضل الإيمان، حتى لا يؤخذ الأمر على الخيار أو حسب المزاج، بل على المتقابلين أن يُحتهدا في الارتقاء إلى هذا المقام،

- 1 - توجد هذه الجامعة ببريطانيا.
- . مقال عجلة المرسال 18:00 سا/2018/10/08 مقال محلة المرسال 18:00 م $/-^2$
- <sup>3</sup>- صحيح مسلم، ك: البر والصلة الآداب، با: استحباب طلاقة الوجه عند اللقاء، ح ر: 2626، ج4، ص2026 . <sup>4</sup>- أنظر: محي الدين يحيى بن شرف النووي،<u>شرح النووي على مسلم</u>، ط2،(بيروت: دار إحياء التراث، 1392ه)، ج16، ص117.

<sup>5</sup>– محمد طاهر صديقي الفتني، بحمع بحار الأنوار في غريب التتريل ولطائف الأخبارِ، [دط]، (حيدرآباد الهند : بحلس دائرة المعارف العثمانية، 1387ه/1967م) ج3، 455.



مقام الاحسان، لما له من أثار إيجابية في جعل ذلك التفاعل إيجابيا وبناء من جهة، ومسهلا للحياة والعلاقات ومرغبا فيهما من جهة ثانية، لأن الواقع يبيّن صعوبة الحياة والنفور من العلاقات عندما يكون الوجه الذي تلقاه متجهما، كما هو الشأن عندما يتعامل الانسان مع هذه الفئة من الناس في المرافق العمومية، والإدرات العامة مما يجعل الانسان يتساءل عن سبب ذلك، فنجد أن أبسط الإحابات وأهمها، هي أن التربية الاجتماعية مفقودة، أو ألها لم تمارس دورها المطلوب في تميئة فئات المجتمع لهذه الحياة المشتركة.

و لذلك فربط طلاقة الوجه بالإيمان بالله تعالى، له أهميته من وجهين اثنتين؛ من حيث أنه مظهر اجتماعي من مظاهر الإيمان، ومن حيث كونه لون من ألوان التذوق الجمالي، فأما الأول منهما فلا يتحقق معنى الإيمان حتى تتجلى أثاره في الحياة العامة بين الناس، وفي علاقاتهم، وسائر معاملاتهم، وهو ما يدل عليه فطرة الانسان على توحيد الله عز وجل، وفطرته على الحياة الاجتماعية في الوقت ذاته، إذ لا قيمة لإيمان لا يوجه حياة معتنقيه في الاتحاه يقودهم إلى الله تعالى، وأما الثاني منهما وهو كونه لون من ألوان التذوق الجمالي، فقد خلصلنا سابقا أن التذوق الجمالي هو خاصية من خصائص الانسانية فإذا لم تتحقق هذه الخاصية في حياة الانسان من أبسطها شكلا كهيئته ومظهره العام، إلى أكثيرها تعقيدا وأعمقها معنى وهي علاقاته الاجتماعية، فتبقى تلك الانسانية منقوصة حتى تكتمل جميع خصائها، ولذلك وحتى يتمكن هذا الذوق الإنساني والجمالي والاجتماعي الراقي في سلوك العناصر الفاعلة في المحتمع، وردت النصوص التي تحث عليه وتحفز على اتيانه فقال التَلْيَكْمُ: «تَبَسُّمُكَ فِي وَجْهِ أَخِيكَ لَكَ صَدَقَةٌ...»<sup>1</sup>، فهذا النص يثير عدة عناصر محفزة ودافعة لاتيانه؛ فهو من الإيمان،و الايمان تصديق وعمل، وهو حق من حقوق الاخوة التي تربطهم،و الأخوة تقتضي بذل الأجود والأحسن من القول والفعل والعمل، وهو صدقة والصدقة من ركائز استمرار المحتمعات، فإذا تظافرت هذه المعاني جميعا برزت أهمية تعبيرات الوجه الايجابية في احكام العلاقة الاجتماعية بالارتقاء بها إلى مصاف الانسانية المكرمة، التي تسمو بالاجتماع الانساني إلى المجتمع الفاضل الذي يحقق هدف وجوده وهو التعارف والتعايش والتواد وهي مرحلة سامية تبلغها العلاقات، ولذلك روي أنه «كان

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- سنن الترمذي، ك: البر والصلة، با: ما جاء في صنائع المعروف، ح ر:1956، ج4، ص339.



الفصل الخامس: ..... البعر الاجتماعي للجمال

يُقَال: أوّل المودّة طلاقة الوجه، والثّانية التّودّد، والثّالثة قضاء حوائج النّاس»<sup>1</sup>. وهل يحقق المحتمع غاية وجوده وهي تعميير الأرض إلا بهذه المعالم المهمة التي تحدد له الطريق.

8/ الأقوال: يحضى الجمال في العلاقات الإنسانيةعلى مستوى القول باعتباره من العناصر الفاعلة فيها بنصيب وافر، إذ في العديد من الآيات التي رصدنا فيها ما يقوله القرآن عن الكلمة التي ينطق بما اللسان وحدت أحكاما يكمل بعضها بعضا أمدتنا بصورة متكاملة عن مراد الله عز وحل في ماهية اللسان وحدت أحكاما يكمل بعضها بعضا أمدتنا بصورة متكاملة عن مراد الله عز وحل في ماهية واقول الذي يريد الله أن يتبادله الإنسان مع أخيه الإنسان حتى تستمتع الأذن وهي من نعم الله حل القول العول الذي يريد الله أن يتبادله الإنسان مع أخيه الإنسان حتى تستمتع الأذن وهي من نعم الله حل وعلا بسماع أطيب الكلام، هذا الأحير الذي هو شرطه الأساس حتى يرتفع إلى الله الحميل الذي يحب الجمال مصداقا لقوله الذي يرمية أولكم ألطيت ألكم ألطيت ألكيم ألطيت في ألفكر ألكيم ألفي يرفع ألفي يرفع ألفي ألفي ألفي يرفع ألفي الله الميل الذي يحب الجمال مصداقا لقوله سبحانه إليه يصعكم ألفي يُحمَ ألفي ألطيت في ألطيت في فاطر 10

إن أول اتصال بيننا وبين الجمال يتم عن طريق حواسنا، مسموعا كان أو مرئيا، وأكثر الحواس تأثّرا بالتقاطه السمع، إذ لا حاجة له في التوجه إليه حتى يدركه بل قد يطرق آذانه السّامع وهو في شغل عنه، على عكس المشاهد منه يقتضي توجيه النظر إليه حتى نراه، لذلك ابتدأ الله بالسمع في المسؤولية في قوله: ﴿ وَلَا نَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلَمٌ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُ أُوْلَكِيكَ كَانَ عَنَهُ مَسْتُولَا ﴾ الإسراء 36

وإذا كان الذوق في الأصل مرتبط بما يحكم به اللسان على الطعوم، فإنه استعير لتذوق الجمال، فالأذن تتذوق ما يطرقها من جميل الكلام وقبيحه، ومن رخيم الأصوات وغليظها، ومن عذب الألحان ونشازها، ثم هي بعد ذلك إما تستمتع بما تسمع، وتمتع به الوحدان أو تنفر منه وتنّفره عنه.

و إذا كان العدل في القول ضرورة لا استغناء عنها، فإنَّ الإحسان فيه أو تزيين الكلام بانتقاء أفضل ما يمكن بذله منه يعدّ من حيث المقاصد أمرا تحسينيا مصداقا لقوله تعال إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِنِ وَإِيتَآيٍ ذِى ٱلْقُرْفَ وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنصَحِرِ وَٱلْبَغْيَ يَعِظْكُمُ لَعَلَّكُمْ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- عبد الله بن محمد بن عبيد بن أبي الدنيا، <u>الاخوان</u>، ت:مصطفى عبد القادر عطا،ط1، (بيروت:دار الكتب العلمية،1409هـ/ 1988م)، ح ر: 138، ص191.



| للبعر للاجتماعي للجمال |  | (لخامس: | للفصل |
|------------------------|--|---------|-------|
|------------------------|--|---------|-------|

تَذَكُرُونَ ﴾ النحل 90، لكن قد يتوقف تحقق الضروري منه على وجود التحسيني؛ يوجد بوجوده وينتفى بغيابه، فمثلا إذ قيل للكافر أنت كافر، فالقائل لم يجاوز حد العدل فيما تلفظ به، لكن قد يُلحق هذا الخطاب بمن وجه إليه أذى معنويا هو أغلظ وأثقل عليه من أطنان القنابل، مما قد يدفعه إلى العناد والمكابرة والصدود عن الحق، في حين لو زين الخطاب بالقول الحسن كما أمر الله تعالى: وَقُوْلُوا لِلنَّاسِ حُدَّ يَا وَأَقِ مُوا الصَكَوَةَ وَمَاتُوا الزَّكَوَةَ ثُمَّ تَوَلَيَتُ مَد إِلَا قَلِي لَا قَلِي بَدَكَرُ أَوَ يَخْشَى ﴾ طه44، وقوتُولُوا لِلنَّاسِ حُدَّ يَا وَأَقِ مُوا الصَكَوَةَ وَمَاتُوا الزَّكَوَةَ ثُمَّ تَوَلَيَتُ مَد إِلَا قَلِي بَذَكَمَ وَأَنْتُمُ وَ مُعْرَضُونَ ﴾ للقرة والصدود عن الحق، في حين لو زين الخطاب بالقول الحسن كما أمر الله تعالى: مُعْرَضُونَ ﴾ البقرة 83، وباللين كما في قوله: فقُولًا لَهُ فَوَلًا لَذَا عَمَّةُ، يَتَذَكُرُ أَوْ يَخْشَى ﴾ طه44، فقد تكون النتيجة مخالفة تماما، حيث يحمل الخطاب مضمونا ودوافع إيجابية<sup>1</sup> ( غير المضمون الذي يحمله الخطاب بالعدل رغم عدله وعدم بحاوزته الحد من حيث الحقيقة التي تضمنها مضمون الذي النظر فيه، لأن الأذن هي أول مفتاح لمغاليق النفس، قد تفتح سرورا بالمسموع أو تصد، والقول – فضلا عن الكلام أو القول السيء). كما يقول مالك بن نبي، إذ تحرك تلك الدوافع همة السماع ثم عمله عنه الن الأذن هي أول مفتاح لمغاليق النفس، قد تفتح سرورا بالمسموع أو تصد، والقول – فضلا عن الكلام أو القول السيء). كما يقول مالك بن نبي اذ تحرك تلك الدوافع همة السماع ثم النظر فيه، لأن الأذن هي أول مفتاح لمغاليق النفس، قد تفتح سرورا بالمسموع أو تصد، والقول – فضلا عن الكلام أو القول السيء). كما يقول النفس، قد تفتح سرورا بالمسموع أو تصد، والقول – محماة منا النان باديس – أداة البيان، وترجمان القلب والوحدان<sup>2</sup>، لأنه ليس بحرد حروف متراكبة تخرج المدة من اللسان، بل هي تترجم عما يجيش في داخل الانسان من مشاعر خفية غير ظاهرة، وهو ما تضمنه مثال ذلك الرجل الذي بال في عراب المسحد، فإغلاظ الصحابة القول والفعل والإيذاء تضمنه مثال ذلك الرجل الذي شعر به في مضمون الخطاب، والذي قصد الصحابة القول والفعا والإياء

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – وهنا تجرد الإشارة إلى نقطة مهمة في مسألة المقاصد التحسينية التي يعدونها مصالح إضافية زائدة على الضروري والحاجي، يمعنى إن وجدت فقد اكتمل الأوليين بها، وإن فقدت فلا ضرر كما جاء في قول أحدهم: « والأخذ بمكارم الأخلاق هو من رعاية أحسن المناهج وسلوك أفضل السبل، وبه يتحقق التحسين والتزيين في الصفات والأفعال، للأفراد والمجتمعات، وعلى كل فهي ضوابط واضحة تدل على أنّ المصالح التحسينية لا يتضرر الناس بتركها، ولا يلحقهم حرج وضيق بفقدها.»،و هنا نظرح السؤال التالي: في ظل دعوة القرآن الكريم إلى الأخلاق الجميلة( الصبر، والصفح والتسريح والهجر)، وإلى القول الحسن، والجادلة بالتي هي أحسن، والفعل الحسن، وهي كلها دعوة تتعلق بإحكام العلاقات الاجتماعية بين الناس حيث يكون لها دورا فعالا في صناعة ذلك النسيج وإحكامه، هل يصح القول بأن لا ضرر على الناس بتركها، وأنه لا يلحقهم أذى ولا ضيق ولا حرج بتركها، بعد أن أثبت الوقائع أن كل ذلك يلحقهم، بل والأخطر من ذلك أن تركها قاد يؤدي إلى تفكك الروابط الاجتماعية بعد أن أثبت الوقائع أن كل ذلك يلحقهم، بل والأخطر من ذلك أن تركها قد يؤدي إلى تفكك الروابط الاجتماعية بعد غزلها بنسيج تلك الوقائع أن كل ذلك يلحقهم، بل والأخطر من ذلك أن تركها، وأنه لا يلحقهم أذى ولا ضيق ولا حرج بتركها، بعد أن أثبت الوقائع أن كل ذلك يلحقهم، بل والأخطر من ذلك أن تركها قد يؤدي إلى تفكك الروابط الاجتماعية بعد غزلها بنسيج تلك الوقائع أن كل ذلك يلحقهم، بل والأخطر من ذلك أن تركها موانه والا يمكن الروابط الاجتماعية بعد غزلها بنسيج تلك التحسينيات التي تغذي روحها وتبعث فيها السمو والرقي والاستمرار؟. لمهم سعيد اليوبي، مقاصد الشريعة الإسلامية وعلاقتها بالأدلة الشرعية، ط1، (الرياض: دار الهجرة، 1418ه/1998م)، ص 329.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- مالك بن نبي، حديث في البناء الجديد، تر: عمر كامل مسقاوي، [دط]،( بيروت: المكتبة العصرية، [دت])، ص 74. <sup>2</sup> - أنظر: عبد الحميد بن باديس، تفسير ابن باديس في مجالس التذكيرمن كلام الحكيم الخبير، حم وتب: توفيق محمد شاهين ومحمد الصَّالح رمضان، تع وتع وتخ: أحمد شمس الدين، ط2، ( بيروت: دار الكتب العلمية، 1424هـ/ 2003م)، ص112.

| للبعر للاجتماعي للجمال |  | (لخامس: | نصل | (لغ |
|------------------------|--|---------|-----|-----|
|------------------------|--|---------|-----|-----|

النقمة والدعاء عليهم، في حين نزل القول اللين من رسول الله صلى الله عليه وسلم عليه بردا وسلاما، فملك قلبه حتى انسكب من نفسه الدعاء له قائلا « اللَّهُمَّ ارْحَمْنِي وَمُحَمَّدًا، وَلاَ تَرْحَمْ مَعَنَا أَحَدًا ».<sup>1</sup>

لو تأملنا في الآيات سابقة الذكر نجدها كلها تتعلق بما يقع في الأسماع من القول.ففي أولها يأمر الله عز وجل بني إسرائيل بالقول الحسن للناس أجمعين \* قولوا للناس حسنا\* فليس لهم حق الاختيار فيمن يستحق سماع حسن الكلام من قبيحه، لأنّ الإنسان كرّمه الله لإنسانيته وشرفه لما يحمله من نفخة الروح من الله تعالى، ولا يسمع الكريم إلاّ ما يليق بكرامته من غير أن تتدخل شروط أخرى من حيث المبدأ، وهو ما تؤكده الآيات الأخرى التي تحدد الخاطاب الموجه لغير المسلمين، ففى هذه الآية: فوقُل لِعربادِي يَقُولُوا ألَتي هِي أَحَسَنُ إِنَّ ٱلشَّيطانَ يَنَعُ بَيْبَهُمْ إِنَّ ٱلشَّيطانَ كارت للوجه لغير الإسراء53، فليس الأمر مقصورا عليهم أي بنوا إسرائيل كما في البقرة88-دون سواهم بل كلّ الناس مطالب بذلك أمرا واحبا وخاصة من يربطهم بالله رابط الإيمان، الذين يدخلوا أورمة عباد الله آمرا إياهم إذا قالوا أو دعوا أو حادلوا أن لا تسمع منهم الآذان إلا أحسن الأقوال أوَّعُ عباد الله آمرا إياهم إذا قالوا أو دعوا أو حادلوا أن لا تسمع منهم الآذان إلا أحسن الأقوال في أدَعُ عن سَبِيلِهِ فَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُوعَظَةِ ٱلحُسنَةِ وَجَدِلْهُم بِالَة رابط الإيمان، الذين يدخلون به في زمرة الناس مطالب بذلك أمرا واحبا وحاصة من يربطهم بالله رابط الإيمان، الذين يدخلوا أذيً أمَّعُ يمن عباد الله آمرا إياهم إذا قالوا أو دعوا أو حادلوا أن لا تسمع منهم الآذان إلا أحسن الأقوال أدَعُ عن سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُعْمَرِينَ في النحراري الا أذهم بالذا واله أدَعُ المان سيبيلِه مي أن الماسوع وحسنه من الماسموع وحسنه الما ماسمو وحسنه وعسنه الماسموع وحسنه

و هو إذ ينهى عن هذه الغلظة والشدة وسوء الخطاب، ويأمر باللين وحسن الخطاب، لأن الأول مؤذن بالهيار شبكة العلاقات الاجتماعية القائمة على الذوق الجمالي إضافة إلى الذوق الأخلاقي، لأنه كما أسلفنا القول أن عملية التأليف بين الناس أساسها الحب، والحب لا يتحمل السوء والإساءة، بل إن المحب<sup>2</sup> لايستطيع أن يقابل محبوبه إلا بالجميل من القول والفعل والسلوك، لأنه يرى فيه الاستحقاق لذلك الجمال فيجتهد في التعبير عنه بمختلف الطرق التي يبلغ بها وحدان السامع.

<sup>1</sup> - صحيح البخاري، ك: الأدب، با: رحمة الناس والحيوان، ح ر: 6010، ج 8، ص10.

<sup>2</sup> – لا أقصد هنا الحب بين الرجل والمرأة فقط، بل الحب للناس جميعا بدا من حب الانسان لله عز وجل وحب نفسه وحب غيره من الناس الذي يشاركونه الحياة الاجتماعية.



| للجمال | لالاجتماعى | لأبعر |  | (لخامس: | مل | للفص |
|--------|------------|-------|--|---------|----|------|
|--------|------------|-------|--|---------|----|------|

و قد أحسن الشيخ عبد الحميد بن باديس عندما قال: «وهذا الأدب الإسلامي- وهو التروي عند القول، واحتناب السيء واختيار الأحسن- ضروري لسعادة العباد وهنائهم، وما كثرت الخلافات وتشعبت الخصومات وتنافرت المشارب، وتباعدت المذاهب حتى صار المسلم عدو المسلم-و النبي ﷺ يقول:" المسلم أخو المسلم "- إلا بتركهم هذا الأدب، وتركهم للتروي عند القول والتعمد السيء، بل للأسوء في بعض الأحيان»<sup>2</sup>.

- <sup>1</sup> الطاهر بن عاشور، المرجع السابق، ج 8، ص 10.
- <sup>2</sup> عبد الحميد بن باديس، المرجع السابق، ص114–115.
- <sup>3</sup> صحيح البخاري، الأدب المفرد، با: العياب، ح ر232: ج1، ص122.
  - <sup>1</sup> صحيح البخاري، نفسه، با: العياب، ح ر331، ج1، 121.



لافصل الخامس: ..... البعد اللاجتماعي للجمال

الآية والحديثين نجد أن الكلام البذيء والقول القبيح يمثل المستوى الأدبى من الانسانية، بله دون الانسانية لأنه أقرب إلى التوحش والحيوانية منه إلى الإنسانية لما فيه من القبح والفجاحة ما لا يليق بإنسانية شرفها الله بالتكريم فخلق إنسانها في أحسن تقويم،و جعل العلاقات بينهم علاقات إنسانية ترتقي دائما وتسمو نحو كمالها الانساني، وتستثمر لذلك كل ما من شأنه أن يبلغها كمالها المنشود.

و عليه ولأن المجتمع هو الميدان الذي تفعّل فيه تلك المقومات –و خاصة منها الاحساس بالجمال وتذوقه والتعبير عنه-، وتجملى من خلاله في مظهرها الاجتماعي في شكل أقوال وسلوكات وتصرفات، فإن لم يكن لها الدور المنوط كما من تمذيب وتزكية للأنفس والأقوال وجميع السلوكات والتصرفات فقدت قيمتها و لم ينتفع كما حاملها لا على مستواه الفردي ولا على المستوى الاحتماعي وهو ما ذمهم الله عليه في قوله: ﴿ وَلَقَدَ ذَرَأَنَا لِجَهَنَهَ صَحْرِيرًا مِن آلَفِن مَن وَلَا على مستواه الفردي ولا على المستوى الاحتماعي وهو ما ذمهم الله عليه في قوله: ﴿ وَلَقَدَ ذَرَأَنَا لِجَهَنَهَ صَحْرِيرًا مِن آلَفِن وَلَمْ مَعْنُ وَلَا على ومو ما ذمهم الله عليه في قوله: ﴿ وَلَقَدَ ذَرَأَنَا لِجَهَنَهُ صَحْرِيرًا مِن آلَفِن وَلَا على مستواه الفردي ولا على المستوى الاحتماعي وهو ما ذمهم الله عليه في قوله: ﴿ وَلَقَدَ ذَرَأَنَا لِجَهَنَهَ صَحْرِيرًا مِن آلَفِن وَمَ مَعْمَ أَفُولُ لاَ يَعْفَقُونَ عَهَا وَلَعْهُمُ أَفُولُ أَلَا لَهُ مَعْمَ أَعْنُولُ وَلَقَدُولَ وَمَعْهُ أَعْنُولُونَ وَلَعَن وَلَقَدَ وَوَلَقَدُ وَلَقَدًا عَنْ العمام الله عليه والأول الخدي ولا على المستوى الإعراف وما معيه المات في ولاه منهم أَفْرُولُ وَلَعْتُولُونَ وَلَعْتُ مَعْن وَعَلَى وَلا الله عنه والله المعنو والتشت بفقدانه الحبر من محما والعاد العراف الأول الله عنه في الأعراف و التشت بفقدانه الخبر عن استعمالها فيما فطرهم عليها لأحله من حماية المختمع والعلاقات القائمة بين أفراده من أن تنحى منحى التمزق والتشتت بفقدانه الخبرة المكتسبة من المعتماع والعلاقات القائمة بين أفراده من أن تنحى منحى التمزق والتشت بفقدانه الخبرة الكتسبة من عليها لتعديل السلوك الفردي وفق مقتضايات الحال الاحتماعي، فيبقى حراء وهما في ذلك المحتماعي المحتماعي الموري إلى التوحش وهو ما يشكل خطرا كبرا في يلوم والقالوب بشتى أنواع المودي القوب بشتى أنواع المستوى الأدين الأودي الأور والو وود الحقيقي والوظيفي ويتناق مع التعايش المود في الحتماع النوى المومود الحقيقي والوظيفي ويتناق مع التعايش المودي القوب بشتى أنواع المومو الغوي ويتناق مع التعايش المومي ما السموم الميوي مالمون ما مواله.

ولا يتوقف عنده بل يتعداه إلى الجوهر عندما يرسم معالم الجمال في مسائل جوهرية يقوم على أساسها المجتمع وتحكم بجمالها العلاقات بين أفراده وهو ما سأعرض صورة عنه من خلال بسط القول عن قيمة التكافل ببعديها العقدي والجمالي.

المطلب الثالث: التكافل الاجتماعي بين الايمان والجمال:

كثيرا ما وجدنا ونحن نستقرئ لفظة الحسن في القرآن الكريم والسنة الشريفة آيات تتحدث عن القرض الحسن، معاملة اليتيم معاملة خاصة سواء في كفالته أو المحافظة على ماله بالتي هي أحسن،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الضمير هنا يعود على الاحساس بالجمال تذوقه.



للفصل الخامس: ..... البعر اللاجتماعي للجمال

والإحسان إلى الفقراء من ذوي القربي قرابة رحم، أو كواجب إنساني، التكافل...الخ، فضلا عن الدعوى الشاملة الى الاحسان إلى الناس في القول والمعاملة، ما جعلنا نتساءل عن موضع الجمال في موضوع التكافل الاجتماعي، باعتباره علاقة أساسية في مؤسسة المجتمع الاسلامي، أو بمعنى آخر هل أسس الاسلام علاقة التكافل بين أفراده على الجمال؟ ما الغاية من ذلك؟ وإلى أي مدى تبلغ القيمة الجمالية هذا الموضوع ؟

بداية التكافل الاجتماعي في «معناه اللفظي أن يكون آحاد الشعب في كفالة جماعتهم، وأن يكون كُلُّ قادر أو ذي سلطان كفيلا في مجتمعه يمده بالخير، وأن تكون كل القوى الانسانية في المجتمع متلاقية في المحافظة على مصالح الآحاد، ودفع الأضرار، ثم في المحافظة على دفع الأضرار عن البناء الاجتماعي وإقامته على أسس سليمة »<sup>1</sup>.

يتبين من التعريف أن التكافل الاجتماعي هو علاقة تكون بين الناس قائمة على اهتمام الأفراد بعضهم ببعض، من خلال مد يد العون لكل ذي حاجة فيهم سواء كانت هذه الحاجة مادية كحاجة الفقراء إلى الزكاة والصدقات عامة التي تغنيهم عن السؤال والتذلل من جهة، وتجبُرُ عجزهم المادي من جهة أخرى، أو تكون معنوية كحاجتهم إلى الدعم المعنوي في حالتي الفرح والحزن مثلا، فيكون أفراد المجتمع بذلك التكافل في مأمن من الضعف الذي تذهب به ريحهم وتضعف به شوكتهم، وينفرط به عقدهم الاجتماعي.

كذلك يوضح التعريف أن مضمون هذا التكافل قائم على التوجه الإيجابي من الأفراد نحو بعضهم البعض، ومنهم نحو الجماعة ككل، إذ يؤسس على الشعور الوحداني والعاطفي بقيمته الاجتماعية من حيث أن الفرد فيه يشعر من جهته كعضو في كيان كامل بمدى حاجة الأخرين إلى سد الخلة الموجودة فيهم، بأداء ما عليه من تكاليف وواجبات تجاههم من حهة، وإدراكه لضرورة هذا الأداء الذي لا يكون للمجتمع الإنساني وجود حقيقي إلا به، وهو ما نجد التعبير عنه في مثل قوله تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلْنَقَوَى وَلا نَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْجِرْمِ وَٱلْعَدُوَنِ وَٱتَقُوا ٱللَّهَ إِنَّ اللَّهِ شكرير أوله تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلْنَقَوَى وَلا نَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُوَنِ وَٱتَقُوا ٱللَّهَ إِنَّ اللَّهِ شكريد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – محمد أبو زهرة، التكافل الاجتماعي في الاسلام، [دط]، (القاهرة: دار الفكر العربي، [دت])، ص 9.



| البعر لالاجتماعي للجمال | ) | (لخامس: | نصل | (ك |
|-------------------------|---|---------|-----|----|
|-------------------------|---|---------|-----|----|

جوانبه المادية فحسب بل تعاون غير محدد المجالات، ولذلك علق ابن خويز<sup>1</sup> على هذه الآية بقوله: « والتعاون على البر والتقوى يكون بوجوه؛ فواجب على العالم أن يعين الناس بعلمه فيعلمهم، ويعينهم الغني بماله، والشجاع بشجاعته في سبيل الله، وأن يكون المسلمين متظاهرين كاليد الواحدة، المؤمنون تتكافؤ دماؤهم ويسعى بذمتهم أدناهم، وهم يد على من سواهم، ويجب الاعراض عن المعتدي وترك النصرة له ورده عما هو عليه...»<sup>2</sup>، وهنا نقول أن التكافل رغم أنه عُرِّف في ظاهره على أنه سد حاجة المعوزين وكفاياتهم عن السؤال والعوز عند عجزهم عن العمل برد ما فضل من مال الأغنياء على الفقراء منهم، وهو أضيق مجالاته وأكثرها حلاءً، إلا أنه في حقيقته يتسع ليشمل كل الجالات التي يصيب فيها الانسان حاجة، وعليه فكل من أغناه الله بنعمة من النعم فعليه أن يؤدي حقها بما يعود بالخير على من هم في حاجتها باعتباره مقتضى من مقتضيات الاجتماع الانساني، فالعالم والغي والشجاع والطبيب وغيرهم من ذوي النَّعم عليهم كفالة من هم بحاجتهم حتى لا يبقى في العام فراغي محتاج ولا تبقى فيه خُلة.

و إذ أن التكافل لا محالة يقتضي الظهور والتجلي في صورة واقعية، إلا أن منطلقه وجوهره روحي، لأن فكرته تعود إلى رابطتين اثنتين <sup>ه</sup>ما: **الرابطة الانسانية** التي يتآخى فيها الأفراد بعضهم مع بعض، ومن ثم فإن هذه العلاقة المؤسِّسَة للمجتمع تقتضي كما ذكرنا سابقا تلك المشاركة الوحدانية التي تنبثق منها المودة والرحمة اللتين تُكسبان العلاقات ذلك الدفء الذي يبلغ به إحساس الفرد بإخوانه درجة الأوج، فيشعر أحدهم بحاجة غيره كما يشعر بحاجة نفسه وهو ما تصوره لنا بلاغة حديث المصطفى ﷺ القائل: « مَثَلُ الْمُؤْمِنِينَ فِي تَوَادِّهِمْ، وَتَرَاجُمِهِمْ، وَتَعَاطُفِهِمْ مَثَلُ الْحَسَدِ إِذَا الشَّتَكَى مِنْهُ عُضُوٌ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الْجَسَدِ بِالسَّهَرِ وَالْحُمَّى»<sup>3</sup>.

و الرابطة الثانية التي لا تقل قوة وتأثيرا عن الأولى، هي رابطة الإيمان حيث يربط النبي عليه الصلاة والسلام في أحاديث كثيرة موضُوعها العلاقات المختلفة بين الناس بينها وبين الإيمان، كما في

quran.ksu.edu.sa/tafseer/qortobi/sura5-aya2.html - أنظر الموقع - سبق تخريجه



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- ابن خويرز: محمد بن أحمد بن علي، (ت 390ه) من فقهاء المالكية العراقيين، له كتاب في الخلاف، وكتاب في أصول الفقه، وفي أحكام القرآن...أنظر : عبد العزيز بن سعد ين ساعد الصبحي، ابن خويرز منداد وأراؤه الأصولية، رسالة ماجستير، مطبوعة، جامعة أم القرى، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، سنة 1420ه، ص 34 وما بعدها.

| (لبعر الاجتماعي للجمال |  | (لخامس: | فصل | 9) |
|------------------------|--|---------|-----|----|
|------------------------|--|---------|-----|----|

قوله عليه السلام: «لاَ يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ، حَتَّى يُحِبَّ لِأَخِيهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ»<sup>1</sup>، حيث يُعد هذا النص من الأحاديث المؤسِّسة لنوعية العلاقة المطلوبة بين الناس، يقول ابن الصلاح<sup>2</sup> تعليقا عليه: « ويستفاد من الحديث ما يأتي: أولاً: أن عاطفة المحبة للناس وحب الخير لهم جميعاً من كمال الإيمان، ولا يتحقق ذلك إلاّ إذا تحرد الإنسان من الأنانية والحقد والكراهية والحسد، وأحب لغيره من المباحات ما يحبه لنفسه من السلامة، والأمن، ورغد العيش والهداية والتوفيق. أما المعاصي فليس من الإيمان أن يحبها لغيره، لألها شرُّ لا خير فيها، أما محبة المسلم لأخيه المسلم فإلها آكد وأقوى، ولا يكفى فيها مجرد العواطف النفسية، بل لا بد أن تظهر آثار هذه العواطف في معاملته...»<sup>3</sup> فالتكافل إذن قائم على الجانب الروحي والنفسي من جهة كولهما الدافعين لإخراج تلك العاطفة من مجرد الاحساس بالحاجة على الجانب الروحي والنفسي من جهة كولهما الدافعين لإخراج تلك العاطفة من مرد الاحساس بالحاجة على الخيار أو تَكَرُّما ممن يأتيها، بل هو من الايمان أو من كمال الإيمان حيث نفاه عن كل من لم يمن الخيار أو تكرُّما من يأتيها، بل هو من الايمان على قضائها وسد خلة المحمة من جرد الاحساس بالحاجة على الخيار أو تكرُّما من يأتيها، بل هو من الايمان على قضائها وسد خلة الجتمع من حانبها، وليس ذلك على الخيار أو تكرُّما من يأتيها، بل هو من الايمان على من كمال الإيمان حيث نفاه عن كل من لم المان الن تيمية لا يمكن أن يفعل

وقد كان لهذا الأصل الإيماني الدافع إلى تفعيل تلك المشاعر وإخراحها من حالة العاطفة والوجود الداخلي إلى الاستجابة الفعلية التي يحدث بما التفاعل الاجتماعي وتتحقق بما الرعاية الفعلية للأطراف المعنية الدور الكبير في ترسيخ هذه القيمة، إذ تجعل من ذلك الفعل المبذول تعاملا مباشرا مع الله عز وجل في شكل قرض يستقرضه الله منه، لينميه ويربيه له حتى يجده يوم القيامة كالجبال، وهو ما يزين هذا الفعل في عين فاعله، إذ يُحوِّل صاحب الحاجة الحقيقي هو الكَافِلُ لا المكفول، لأن المعاملة في حقيقتها لا تكون بين إنسان وآخر، بل بين من مُلِّك النعمة وبين من مَلَّكه إياها جل في علاه، فتتحول أطراف المعادلة إذ يصبح صاحب النعمة هو من بحاجة إلى من يفتح له أبواب الخير،

<sup>2</sup>- ابن الصلاح: تقي الدين عثمان بن صلاح الدين الكردي الموصلي (577ه – 643ه )، أحد فضلاء عصره في التفسير والحديث والفقه، صاحب كتاب علوم الحديث . أنظر: محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، سير أعلام النبلاء، [دط]،( [دب]: مؤسسة الرسالة، 1422ه/2001م)، ج 3، ص 140

<sup>3</sup>- حمزة محمد قاسم، منار القاري شرح مختصر صحيح البخاري، مر: عبد القادر الأرناؤوط، صح: بشير محمد عيون، [دط]، ( دمشق: مكتبة دار البيان/ الطائف: مكتبة المؤيد،1410هـــ/1990م)ج1، ص85. <sup>4</sup>- أنظر: ص36 من هذا البحث



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – صحيح البخاري، ك: الإيمان، با: أن يحب لأخيه ما يحب لنفسه، ح ر: 13، ج1، ص12.

| للبعر للاجتماعي للجمال |  | (لخامس: | لفصل | り |
|------------------------|--|---------|------|---|
|------------------------|--|---------|------|---|

والمبذولة لهم الطرف الأقوى الذين يحفظونها من الزوال بالبركة التي تنميها لهم في الدنيا والآخرة، فيأتي الفعلَ وهو في غاية الرضى بفعله، لا يتكدر من نقص يصيبه في ماله أو علمه أو صحته أوحياته...و بتحقق ذلك يحدث التوازن المنشود من التكافل، ويحتفظ المحتمع بقوته التي تمكنه من الاستمرار الفاعل في الحياة.

و هكذا نجد أن الإيمان بالله تعالى قد حعل عبادة الله عز وجل لا تتمركز حول الأداء الشعائري فحسب، الذي يتجلى من خلال فعل الإيمان في الانسان، بل تتسع لتشمل المظهر الإجتماعي الذي يتحول به ذلك الفعل الشعائري من علاقة عمودية بين الله والانسان، إلى علاقة أفقية يثمر من خلالها ذلك الأداء ثمرته اليانعة في شكلها الوظيفي الاجتماعي، وهو ما يثبت حقيقة الايمان التي لا تكون في جانبها القلبي إلا بين الله والعبد، بينما تتحقق في المظهر الاجتماعي على تلك الشالكة من الأفعال الجلية والظاهرة التي تعبر عن نضج ورقي اجتماعي يتجاوز الفكرة إلى تطبيقاتها الواقعية الفاعلة.

إن ربط الفعل الاجتماعي بالايمان بالله أخذ حيزا كبيرا من حيث الأصل الذي هو ربط الإيمان بعمل الصالحات، ولا يخفى أن العمل بشكل عام، وعمل الصالحات بشكل خاص يحتاج إلى وجود اجتماعي يتبين من حلاله صلاح هذا العمل من فساده، وكذلك تحلى في صورته المباشرة كتكافل من خلال قوله: ﴿ وَيُقْلِعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُمِد مِسْكِمَ وَيَتِما وَأَسِيرًا ﴿ إِنَّا نَظْمِتُكُم لِوَجُو اللَّهِ لا نُرِيدُ مِنْكُرًا مَن مُكُورًا (١) ﴾ الانسان 8-9، فإطعام الطعام سنة احتماعية لكثير من المناسابات خاصة المبهجة منها مُكُورًا (١) ﴾ الانسان 8-9، فإطعام الطعام منة احتماعية لكثير من المناسابات خاصة المبهجة منها كوليمة الزواج، الفرح بالمولود الجديد...الخ، فلما يون الإطعام لذوي العسرة فيصبح من الخيرات التي يجب أن يسارع إليها لألها في هذه الحالة تكون رغبة في سد حاجة من تفرض لهم موائده، ورغبة في الفوز .عرضاة الله تعالى الذي شرع هذا الواجب وجعل التنافس فيه مشرعا على مصراعيه. وكذلك في قوله تعالى: ﴿ فَلَا أَفْنَحُمَ ٱلْمُعَبَّةُ (١) وَمَا أَمْوَيَةٍ (١) فالمابات خاصة المبهجة في في وكذر وكذلك في قوله تعالى الذي شرع هذا الواجب وجعل التنافس فيه مشرعا على مصراعيه. وكذلك في قوله تعالى: ﴿ فَلَا أَفْنَحُمَ ٱلْمُعَبَّةُ (١) وَمَا أَمْوَيَةٍ (١) وَلا المابات خاصة المواجب وكذلك في مسْغَبَةٍ (١) يَعْبِيما ذا مَقْريَةٍ (١) أَوْ مَعْرَية (١) وكثل أَمْوَية (١) وحاء التور علك المابية في مور عبة في الفوز .عرض ألم موائده، ورغبة وكذلك في مسْغِبَةٍ (١) يَعْبَيما ذا مَقْريَةٍ (١) أَوْ مَعْرية (١) وَعَاء التعبير في هذا وكذلك ما الموضع باقتحام العقبة ليغربه بحمال ما هو مقدم عليه إذ يحول بينهما القوة الروحية؛ قوة الاقدام والعزيمة عليه، ثم يختم بدافع قوي للإقدام على هذا التكافل البناء بقوله أن من يقف دونه فإنه من التكذيب بالدين : ﴿ أَرَمَيْتَ ٱلَذِي يُحَكَدَ بُوالاتِ على هذا التكافل البناء بقوله أن من يقف دونه فإنه من

9<u>231</u>

| لابعر للاجتماعي للجمال |  | (لخامس: | لفصل | 55 |
|------------------------|--|---------|------|----|
|------------------------|--|---------|------|----|

يُحُضُّ عَلَى طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ﴾ الماعون 1-4، وهو بهذه الرابطة أحدث نقلة نوعية فيه إذ حوَّله من فعل ينشد فاعله من خلاله الأجر والثناء والمحمدة، إلى فعل مرغوب لذاته، لأن بتحققه الواقعي يتحقق الإيمان وبائتفائه ينقص الايمان ويختل في حانبه العملي، ولذلك عدَّ النحار التكافل الاحتماعي من مقاصد الدين الأساسية بقوله: «إن هذه الأوامر بالتكافل الاحتماعي حينما تقترن في القرآن المكي بالدعوة إلى الأسس العقدية فإن ذلك يؤشر إلى الأهمية القصوى لهذه الرابطة الاحتماعية من حيث دورها في حفظ المجتمع الذي هو مقصد أساسي من مقاصد الدين»<sup>1</sup>، وهو أمر آكد لأن الغاية منه بقاء المجتمع الاسلامي قويا<sup>2</sup>، قويا بقوة أفراده، وقويا باحتماع أفراده، قويا ماديا لا يضعفه فقر بعض فيئاته إذ يقوي هذا الضعف تكفل أغنيائه بفقرائه، وأهل الحاحة فيه، وقويا روحيا باعتبار المجتمع بكل أفراده يعد حسدا واحدا إذا أصابه ما يؤذيه تداعى له سائر أجزائه بالمساندة والمآزرة حتى يزول عنه ما أصابه، وإذا سعد منه حزء هب جميع الأحزاء الأخرى بالبهجة والسرور لأحله، وهو ما يشكل الدعامة الصابه، وإذا معد منه حزء هما بحيع الأخراء الأخرى بالبهجة والسرور لأحله، وهو ما يشكل

بناء على ما سبق نرسم الصورة الجمالية للتكافل الاجتماعي التي عرضنا صورتها العقدية أو من جهة الإيمان بعقيدة التوحيد، وأول ما نخط به معالم هذه الصورة هي الفكرة الرئيسة للجمال وهي أنه يحرر إرادة الفعل من الإكراهات والإلزامات الخارجية التي تشعر معها النفس بالضغط الخارجي الذي يفرض عليها بشكل جبري الالتزام، وهو ما تأباه وتقاومه إلى فعل إرادي حر يدرك فيه جماله الذاتي المستقل عن الفائدة والمنفعة التي لا يخلو منها هذا الفعل أو أنه في الأصل هو سبب لها،و هو ما الذاتي المستقل عن الفائدة والمنفعة التي لا يخلو منها هذا الفعل أو أنه في الأصل هو سبب لها،و هو ما المطلوب النفسي والاجتماعي.

و عملية التحرير هنا ترتبط بالجمال برباط وثيق لأن الجمال، والفعل الجمالي هو فعل تحسيني من حيث الأصل، ومعلوم أن ترتيبه كما حدد علماء الأصول والمقاصد يأتي بعد الضروري والحاجي<sup>1</sup>،

- <sup>2</sup> عبد المجيد النجار، المرجع نفسه، ص 179
- أ- مع الأخذ بعين الاعتبار التفصل الذي شرحته في مبحث سابق، أنظر ص 169 من هذا البحث.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>– عبد المجيد النجار، مقاصد الشريعة بأبعاد جديدة، ط2،( بيروت: دار الغرب الإسلامي، 2008م)، ص177.

الفصل الخامس: ..... البعد اللاجتماعي للجمال

وفيه يتحرر الانسان من ضغط الضرورة وإلحاح الحاجة إلى إتمام النقص وجبر الضروري والحاجي بالكماليات التي يزين بما أفعاله كلها فترتقي من المستوى الأدنى المتعلق بالوجود إلى المستوى الأعلى والأسمى المرتبط بالوجود على أكمل وجه، مع الدوام والاستمرار على هذا الوجه الراقي.

فكما ذكرت سابقا أن التكافل لا يرتبط فقط بالنقص المادي الذي يعاني منه ذوي الفاقة بل يجري على كل النقائص التي يعاني منها أفراد المجتمع في المجالات المختلفة، ومن ثم يتمحور التكافل حولها جميعا، إننا إذا حاولنا رؤية الصورة من منظور أعلى سنجدها كقطع الفسيفساء الناقصة هنا وهناك، أي في كل ناحية نجد قطعة أو اثنتين أو ثلاث ناقصة حتى إذا رأيناها ككل وحدنا تشوها كبيرا فيها يجب أن يجبر وإلا فقدت تلك الصورة قيمتها الموضوعية والفنية، أي يبرز الخلل والنقص المشوه لصورة الاحتماع الانساني والعلاقات الاحتماعية، وهنا يأتي دور التكافل الاحتماعي الذي يصلح الرقع المنتشرة في كل مكان فيضع في كل موضع القطعة المناسبة حتى تصبح الصورة واضحة ومعبرة موضوعيا وفنيا عن مضموها.

إن غياب التكافل في مجتمع يقوم أساسا على العلاقات المتبادلة بين أفراد تحكمهم رحم إنسانية، وأخوة دينية، ورابطة اجتماعية يحدث تشوها كبيرا في صورة المجتمع (الصورة المنقوصة لذوي الحاجات المختلفة)، وخللا تتصدع بسسبه العلاقات الاجتماعية فيتولد جراءه التباغض والتاحسد والكراهية ...الخ من الأحقاد المختلفة، فضلا عن الأثر السيء على مسار المجتمع وعلى نموه ونضجه وتحضره فيجعل منه مجتمعا متخلفا إنسانيا واجتماعيا وحضاريا، وهذه قمة القبح الذي يشوه صورة مجتمع من المجتمعات، فتنتشر فيه الفوضى في وجدان الناس وعواطفهم فضلا عن العائمة بينهم.

و عليه فالتكافل الاجتماعي إذا لم يره الانسان على أنه عنصر الكمال الذي لا يستغني عنه الوجود الاجتماعي، على اعتبار أن كماله ليس بزائد على ضرورة الوجود وحاجاته، بل هو مكمل لهما، لأن وجوده الحقيقي كامن في الألفة الجامعة بين قلوبهم، والوحدة المشتركة بين مشاعرهم، والوجدان المشترك الذي ينبض في كيالهم الاجتماعي الواحد، وهذا الوجود هو الذي يحقق مقاصد الاجتماع الانساني كما جاءت به عقيدة التوحيد.



| للبعر للاجتماعي للجمال |  | (لخامس: | فصل | 9) |
|------------------------|--|---------|-----|----|
|------------------------|--|---------|-----|----|

و عليه إن وعي الانسان – الذي شكلته التربية الجمالية <sup>1</sup> – بالنقص والقبح الذي يحدثه غياب التكافل الاحتماعي هو ما يحرر فكرهم ووجدانهم من الأنانية والذاتية،و يدفع بهم إلى تعديل معالم تلك الصورة وتكميل قطعها الناقصة بذلك التكافل الذي يغير ملمحا كان ظاهره النشاز في تكوين طبقات المجتمع بإبراز الوجه الآخر لها، الذي ينبئ عن التكامل والانسجام والتوافق بين أفراد هذا المجتمع حيث يكتمل النقص الموجود عند بعضهم بالفضل الموجود عند الآخرين، فتتولد الألفة بين القلوب، وتتوحد المشاعر ويتشارك الناس في وجدائمم، وبذلك يتحقق الوجود الفعلي للاجتماع الانساني وتؤدي العلاقات وظائفها المطلوبة، وهو ما يكسب صورة المجتمع رونقها وجمالها، ويبرر فعاليتها واستمرارها.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – الذي شكلته التربية الجمالية باعتبارها تمدف إلى صناعة أفراد مؤهلين للحياة الاجتماعية بفضل ما تلقوه من تنمية وتنضيج لحاسة الذوق حتى تصبح انفعالاتمم متوازنة، ولديهم القدرة على المشاركة الوجدانية والشعورية كأنمم على أتقى قلب رجل واحد كما قال النبي عليه الصلاة والسلام



(لفصل (لساوس: البعر الخضاري للجمال المبحث الأون: الحضارة ومقومها الروحي المبحث الثاني: المئزنة بين الجمال وصناعة الحضارة

لالفصل لالساوس: .....لابعد الحضاري للجمال

المبحث الأول: الحضارة ومقومها الروحي

يسيطر على الحياة الراهنة التوجه المادي، الذي يكاد يلغي في الانسان كما الحياة كل ما له علاقة بالروح وما يرتقي بها من دين وعبادة وأخلاق وكمال يسعى الانسان وتسعى المحتمعات دائما إلى بلوغه.

لذلك اصطبغ الجمال بهذه الصبغة المادية ويكاد يختزل حضوره في ما ارتبط بهذا التوجه الحسي المادي سواء ما تعلق منه بالفكر أو بالسلوك أو بالعلاقات الاجتماعية وحتى الروح الحضارية.

من هذا المنطلق رأيت أن أقف على تعريف الحضارة أو بشكل أدق مفهوم الحضارة لتبيين أساسها الذي تقوم عليه أهو المادة وبالتالي لا يكون لها معنى إلا بما اصطلح عليه بالمدنية التي تحمل معنى المنجزات التي تتجلى من خلالها الحضارة أم هو الأساس الروحي الذي يشكل جوهرها ومقومها الأولي الذي لا تسمى حضارة على وجهها الحقيقي إلا بمضمونه.

## المطلب الأول: تعريف الحضارة:

- 1- من حيث **اللغة**: جاءت كلمة الحضارة من الجذر اللغوي (ح ض ر)، والذي يأخذ عدة معاني أهمها<sup>1</sup>:
- 2- من الحضور وهو نقيض الغياب، أي بمعنى الشهود.
   3- من الحضرة: وهو قرب الشيء، وحضرة الرجل قربه.
   4- من الحضر: وهو خلاف البدو. ومن الحاضر: وهو المقيم في المُدُنِ. م من الحِضارة والحَضارة:
   4- من الحَضر: والحَضرَ والحَضْرَة والحاضرة: خلاف البادية.و الحاضرة: الحي العظيم، أو الإقامة في الحَضرَة: الحي العظيم، أو المحامة في الحَضرَة.

القوم.

5- والحاضر: هو المقيم على الماء. والمَحْضَر: المرجع إلى الماء. ورجل حَضِرُ: يتَحين طعام الناس حتى يحضره.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – أنظر: إبراهيم بن منظور، المرجع السابق، ص 906–908، زين الدين الرازي، المرجع السابق، ج1، ص 75، مجمع اللغة العربية (إبراهيم مصطفى وآخرون)، المرجع السابق، ج1، ص 180–181.



... البعر الحضاري للجمال

6- والمُحْضَرُ: السّجّلُ.
 7- وحُضِرَ المريض واحتضر: إذا نزل به الموت .
 8- وتحضَّرَ: حضر وتخلق بأخلاق أهل الْحَضَر وعادالهم.
 9- ومن المجاز حَضَرَتِ الصلاة: حلّ وقتها.

أما في ا**لاصطلاح**: يعد مصطلح الحضارة من أكثر المصطلحات أهمية للإنسان، ما له من علاقة بتحقق التكريم الإلهي له، وبلوغه كماله اللائق به، لذلك عرف اجتهادات كثيرة لمحاولة الوقوف على تعريف محدد له، سواء في البحوث الغربية أو العربية.

1/ الاصطلاح الغربي: فقبل أن أعرض مجمل آرائهم في إطار مدارسهم الكبرى أشير إلى ما ذكره عادل العوا في ميلاد هذا المصطلح عندهم، من أن المعاجم الغربية لم تعرف كلمة حضارة إلا مؤخرا، يقول: « إن نظرة فاحصة إلى الثقافة الغربية تبين لنا أن هذه الكلمة لم تظهر في المعجمات الفرنسية مثلا إلا في وقت متأخر نسبيّا، فهي لا توجد في معجم فورتيرfuetiére، طبعة (عام 1727)، بل يوجد فعل حضّر: أي هذّب الأخلاق وصقلها.

وفي معجم (الأكاديمية 1964)بخد لفظ(متحضّر) بمعنى كيّس وشريف، ولفظ (حضاري) بمعنى المتّسم بالوفاء والأمانة، و(حضّر) هذّب وصقل، وحياة (حضرية) بمعنى عصرية. ولم تظهر كلمة حضارة إلا في طبعة 1878، وجاء تعريفها على النحو التالي: هي فعل التحضّر أو صفة المتحضّر، فهذه المعطيات تشير إلى غموض معنى هذه الكلمة، وكأنها تنطلق من معنى الحسن والتهذيب »<sup>1</sup>

إن الملاحظ على الفعل حضر في القاموس الفرنسي القديم، أنه مرتبط بالجانب الأخلاقي للإنسان، فلا يعتبر متحضرا إلا من كان عالي الأخلاق وراقي التهذيب، ويمارس علاقاته مع الآخرين بهذا الأسلوب الراق الجميل.

و لذلك نجد كبريات المدارس الغربية التي بحثت في هذا المصطلح، حافظت على المعنى الأصلي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - عادل العوا، آفاق الحضارة، [دط]، (دمشق: وزارة الثقافة، 2001م)، ص77.



لكلمة حضارة، حيث جعلت مضمونه يرتكز على الجانب الروحي والمعنوي، وأضافت له مصطلح المدنية الذي يكتمل به المفهوم بمعناه المعاصر.

و قد تحلى هذا المعنى في المدرسة الألمانية، الإنجلوسكسونية، والفرنسية حيث برزت آراؤهم في الحضارة من حلال التفرقة أو الجمع بينها وبين مصطلح المدنية<sup>1</sup>:

أولا: المدرسة الألمانية:فرق أصحاب هذه المدرسة بين الحضارة والمدنية؛ فجعلوا الحضارة kulture هي صورة التعبير عن الروح العميقة للمجتمع. أي كل ما له علاقة بالأصالة الروحية للمجتمع، وحقيقته الفلسفية، ووجدانه الإنساني.

أما المدنية Civilisation: فتتمثل في مظاهر التقدم التكنولوجي والآلي؛ بعبارة أخرى تتمثل في المجهود الإنساني في غزو الطبيعة عن طريق العقل في محيط العلم، والفنون والصناعة، والتخطيط كما بينه ألفريد فيبر Alfred weber .

ثانيا: المدرسة الإنجلوسكسونية: على النقيض من المدرسة الأولى لا يفرق أغلبية أصحاب هذه المدرسة بين الحضارة والمدنية، يعرفها تايلور<sup>3</sup> E B taylor بأنها: «الكل المعقد الذي يتضمن المعرفة، والعقيدة والفن، والأخلاق والقانون، والتقاليد وكل القدرات التي يكتسبها الإنسان بوصفه عضوا في مجتمع».

ثالثا: المدرسة الفرنسية: أصحاب هذه المدرسة ليس فقط لا يفرقون، وإنما يستعملون لفظة

<sup>1</sup> - محي الدين صابر، التغيير الحضاري وتنمية المجتمع، [دط]، ( بيروت: المكتبة العصرية، 1962م)، ص39– 45.

<sup>2</sup> – ألفريد فيبر Alfred weber: ( 1868–1958)، عالم اقتصاد واجتماع ألماني، أحد الرواد الألمان لنظرية الموقع الصناعي في سنة 1909م، وقد كان بعدها التحليل السوسيولوجي جوهر كتاباته. له مجموعة أعمال منها: "مبادئ علم الاجتماع الثقافي "، و" أزمة المفهوم الحديث للدولة في أوروبا" . أنظر:

International Encyclopedia of the social Sciences, Copyrght, 2008, Thomson Gale. www.encyclopedia.com

<sup>3</sup> – إدورد تايلور Edward Burnett Taylor: (1912–1917)، أستاذ علم الانثروبولوجيا في جامعة أكسفور البريطانية بين عامي 1896– 1913، أحد رواد الاتجاه التطوري القائلين بالنظرية البيولوجية، له إسهامات كبيرة في دراسة الثقافة، وتطوير الدراسات المقارنة للأديان. من بين مؤلفاته: " المجتمع البدائي" وكتاب" أبحاث في التاريخ المبكّر للبشرية وتطور المدنية". أنظر: مروك بوطرفة، موقع أرنتروبوس، الموقع الأول في الأنثروبولوجيا www.aranthropos.com، 2017/02/25 م



الفصل الساوس: .....

المدنية للدلالة على مفهوم الحضارة، يقول فيلكسfélix sartiaux<sup>1</sup>: « ومهما تكن الفكرة التي نصطنعها عن المدنية، فإنها مجموعة السلوك والعقائد والنظم باتفاق كل المدارس الإثنولوجية، خاص بالحضارة Civilisation.»

نجد" أندري لالاند André Laland فيموسوعتهالفلسفية، يعرفالحضارة :بألها

«مجموعة ظواهر اجتماعية مركبة ذات طبيعة قابلة للتناقل تتسم بسمة دينية، أخلاقية، جمالية، فنية، تقنية أو علمية ومشتركة بين كل الأجزاء في مجتمع عريض أو في عدة مجتمعات مترابطة.»<sup>2</sup>، ونلاحظ جليا أنه قد أكّد على ما تضمنته كلمة حضارة من تطور علمي وتكنولوجي، وما أنتجه هذا التقدم من انجازات وابتكارات في مختلف ميادين الحياة.

رغم اختلاف هذه المدارس في تعريفها للحضارة، بالتفريق بينها وبين المدنية أحيانا واعتبار<sup>ه</sup>ما شيئا واحدا أحيانا اخرى، أو عدم التمييز أصلا، إلا أن الذي اتفقوا عليه جميعا سواء من فصل أو من لم يفصل ألهم ميزوا تحقق التحضر أو الحضارة بتحقق الجانب الروحي<sup>3</sup>، من قيم ومعتقدات ودين،

<sup>1</sup>- فيلكس Félix Sartiaux: ( 1876-1944)، عالم أثار، وكاتب فرنسي .

<sup>2</sup> – أندري لالاند André Laland <u>موسوعة لالاند الفلسفية</u>، تر: خليل أحمد حليل، ط2، ( بيروت، باريس:منشورات عويدات، ج 1 AG، 2001)، 172.

<sup>3</sup> على خلاف رواد المدرسة المثالية الألمانية يرى كارل ماركس أن الروح التي تنسج الحضارة هي الروح المادية الاقتصادية البحتة«فالحاجة والفن الصناعي يمثلان في نظر ماركس مركزي التقاطب لقوى الانتاج، المركزين اللذين يحددان العلاقات الاجتماعية الخاصة بحضارة معينة، كما يحددان الحضارة ذاتها ماديا ومعنويا» أنطر: سليمان الخطيب،، أسس مفهوم الحضارة في <u>الاسلام</u>، ص31. وعليه فالحضارة في فلسفته المادية هي: «كل القيم المادية والروحية ووسائل خلقها واستخدامها ونقلها التي يخلقها المجتمع من خلال سير التاريخ، وهي ظاهرة تاريخية يتحدد تطورها بتتابع النظم الاقتصاديةو الاجتماعية.» روزنتال، <u>الموسوعة</u> الفلسفية، ص.

و بالمقابل في الاتجاه الروحي في الفلسفة الغربية المعاصرة كان لرأي اشبنغلر التأثير الكبير فيها بعد دراسته "لتدهور الحضارة الغربية"، «حيث صنف كتابه هذا كأعظم مؤلَّف صدر في النصف الأول من القرن العشرين، لمعالجته جميع موضوعات الحضارات الانسانية وإنجازالها من فن وعلم وفلسفة وأديان»، تتأسس الحضارة في فلسفته على الجانب الروحي، الذي هو النفس الذي يميّز حضارة عن أخرى، ذلك أنه ينفخ فيها روح وقيم وأخلاق البيئة التي نبتت فيها، فهو السرّ الذي قد لا يتمكن من إدراكه غير الذي ينتمي للحضارة نفسها. أنظر: إسوالد اشبنغلر، <u>تدهور الحضارة الغربية، تر</u>: أحمد الشيباني، [دط]، ( بيروت: دار مكتبة الحياة،[دت] )، ج1، ص 11.

و لذلك فهو يقول:«إن حيوية الانسان الحضاري تتجه إلى الباطن، بينما تتجه حيوية الانسان المدني إلى الخراج »، وهذه الروح هي التي تصنع الوحدة الخفية بين منجزاتها العلمية والسياسية والاجتماعية والفنية…أنظر: إسوالد اشبنغلر، المرجع السابق، ج1، ص87.



الفصل الساوس: .....البعد الحضاري للجمال

وأخلاق، وفنون وجماليات...، إذ يشكل هذا الجانب العمق الروحي الذي يَسِمُ المحتمع المتحضر.

2/ الاصطلاح العربي:كما في اللغات الأجنبية شهد مصطلح الحضارة عند العرب محاولات عدّة للوقوف على مفهوم خاص له يمسك بجميع مكوناته ويضبط حقوله، ومخرجاته، وأول من تعرض لهذا المصطلح بالتوصيف والتقييم العلامة ابن خلدون.

1/ فالحضارة عند ابن خلدون تعني:« الانتقال من خشونة البادية إلى رقة الحضر».<sup>1</sup>لقد ركز ابن خلدون في تعريفه هذا على نقطة تعتبر ركيزة أساسية للكشف عن مفهوم الحضارة، وهي عملية الانتقال والتحول وهي الحركة التي يبدأ منها مفهوم التغيير.

و ابن خلدون إذ وضع يده على نقطة الارتكاز هذه، وصف لنا شقها الظاهر وشكلها الخارجي المتمثل في الانتقال من مكان إلى آخر، أي من الإقامة في البادية؛ حيث قساوة الحياة وخشونتها، حيث لا قرار، ولا استقرار، حياة لا مجال فيها إلا للحفاظ على الوجود، ولتحصيل الضروري من أسبابها، من غير القدرة على تحصيل مزيد عليه- لا تختلف كثيرا عن مثيلتها عند الأنعام إلا في النوع-، إلى الإقامة بالحضر، حيث توضع الرحال ويتم الاستقرار، وتفتح مجالات وأسباب الرفاه والرخاء والارتقاء والاستمتاع بمستوى أرقى وأكمل من الإنسانية.<sup>2</sup>

و هذه الحركة التي يبدأ منها مفهوم التغييرتعد الخطوة الأولى الإيجابية نحو التحضر أو الحضارة، إلا أن ابن خلدون يعدها الخطوة الأولى نحو الهيار الحضارة أو كما قال لهاية العمران لألها بوابة الفساد التي يبلغ الشر عنها مداه، ويبتعد فيها الناس عن الخير، ومن ثم فقد وحدها تفتقر إلى الوظيفة وإلى الاعمار الذي هو رسالة الإنسان في هذه الارض، والسبب هو ذلك الرفاه الذي انشغل به أهل الحضر والدعة التي أخلدوا إليها، وهي منذرة بسقوط العمران والهياره.<sup>3</sup>

فالحضارة حسب مفهوم ابن خلدون السابق إذن لا تمثل ذلك التحول الإيجابي الفعال والمؤثر الذي يضفي قيمة حقيقية على الحياة، –بل إنه يراها بداوة في قالب جديد، فرغم ألها تحقق الاجتماع الذي هو ضروري للحفاظ على النوع الانساني، إلا أنّها لم تهيئهم للقيام برسالة الاعمار التي أناطها

- <sup>1</sup> عبد الرحمن بن خلدون، المرجع السابق، ج1، ص247.
  - <sup>2</sup> أنظر: عبد الرحمن بن خلدون، المرجع نفسه، 246.
- <sup>3</sup> أنظر: عبد الرحمن بن خلدون، المرجع نفسه، ج1، ص248. ج2، ص 47-50،



الله بحم، وبالتالي فإن تلك الحركة الشكلية لم تحقق الانتقال الحقيقي الذي هو انتقال من مدلول ومضمون البداوة إلى مدلول الحضر ومضمونه<sup>1</sup>، والتمثل في التحول من الانشغال بضرورات الحياة وبساطتها التي تحفظ الوجود إلى التفكر فيما وراء الضروريات من حياة العمران وتعقيداتها؛ من تخطيط وتسخير واستثمار لكلّ ما يمكن الانسان من ترقية وجوده وأدائه إلى المستوى الأحسن، والأكمل انطلاقا من التجمع وتشكيل شبكة العلاقات الاجتماعية، إلى تسخير واستثمار كل مقدرات الكون للوصول إلى أرقى مستوى ممكن من الحياة الإنسانية.

و هنا نجد المفكر مالك بن نبي يعكف على محاولة تشخيص أدقّ لمفهوم الحضارة، يكمل به ما لم يتسن لابن خلدون وضع يده عليه لانشغاله بنظرية تطور الدولة لا بتطور الحضارة ذاتها كما أشار إليه في أحد كتبه<sup>2</sup> .

2/الحضارة عند مالك بن نبي:نقب مالك بن نبي عن حقيقة الحضارة في عالم الأشخاص، والأشياء، والأفكار، وخلص إلى ألها ترتكز ابتداء على ثلاثة عناصر أساسية لا يقوم للحضارة دولها مقام، وهي التي جمعها في المعادلة التالية:الحضارة = الإنسان + التراب + الزمن <sup>3</sup>

**الإنسان**: باعتباره صانع الحضارة بفكره، وإرادته، وحركته الفاعلة. و**التراب**: الذي يعتبر المادة الخام التي تصنع منها منجزات الحضارة، والذي يعبر عن الوسائل التي وتكن الانسان من انجاز حضارته.و **الزمن أو الوقت**: الذي تصنع في محاله تلك الحضارة، فهو من الأهمية بمكان بحيث إذا أحسن استغلاله أدخل الأمة في سجل التاريخ، ولذلك عبر عنه بقوله: «إن الزمن نهر قديم يعبر العالم، ويروي في أربع وعشرين ساعة الرقعة التي يعيش فيها كل شعب، والحقل الذي يعمل به، ولكن هذه الساعات التي تصبح تاريخا هنا وهناك، قد تصير عدما إذا مرت فوق رؤوس لا تسمع به، ولكن هذه

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>– مالك بن نبي، بين الرشاد والتيه، [دط]، تر: عمر كامل مسقاوي، ( دمشق: دار الفكر، 1423ه/2002)، ص69.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - أنظر: محمد سعيد رمضان البوطي، منهج الحضارة الإنسانية في القرآن الكريم، ط1، (دمشق: دار الفكر، 1402هـ/ 1982م)، ص19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>– أنظر: مالك بن نبي، <u>شروط النهضة</u>، [دط]، تج: عبد الصابور شاهين، دمشق، دار الفكر، .1406–1989،ص 62. <sup>3</sup> – مالك بن نبي، مشكلة الأفكار في العالم الإسلامي، [دط]، تر: بسام بركة وأحمد شعبو، تق: عمر مسقاوي، (دار الفكر:دمشق، 1423ه/2002م)، ص 7.

فهذه العناصر الأولية هي وحدها الرأسمال الحقيقي والثروة الأولية التي تنجز بما الحضارة، أما كل ما عدا هذه العناصر الثلاثة فهو من المكتسبات التي يستطيع المحتمع التخلي عنها حتى يتمكن من اقلاعه للدخول في سجل التاريخ<sup>1</sup> .

و رغم أن هذه العناصر هي رأس مال أي حضارة، إلا أن انسانها في حاجة إلى الفكرة الدافعة إلى انجازها، وهذه الفكرة الدافعة لا بد أن تكون من القوة والتأثير بمكان حتى تتمكن من تحريك إرادة إنسانها نحو الفعالية الموجهة للفعل الإرادي نحو الهدف، ذلك أنها بمثابة الروح التي تبث الحياة في الجسم، تلك هي الفكرة الدينية<sup>2</sup> .

و عليه فالحضارة عنده هي:«جملة العوامل المعنوية والمادية التي تتيح لمجتمع ما أن يوفر لكل عضو فيه جميع الضمانات الاجتماعية اللازمة لتطوره.» <sup>3</sup>

أي أن الحضارة تقوم على شرطين أساسيين <sup>ه</sup>ما الشرط المعنوي المتمثل في صورة إرادة تحرك المجتمع نحو تحديد مهماته الاجتماعية والاضطلاع بها.

و يقصد به **العوامل المعنوية**، أو الشروط الأخلاقية : ذلك الجانب الحيوي الذي يشكل جوهر الحضارة، والذي يختفي في هيكلها الخارجي؛ من الروح التي دفعت إلى انبثاقها، والفكرة التي استبطنت نظامها ومنهجها وتوجهها وذوقها وإطارها الخاص الذي يشكل ذاتها وتفردها وتميزها فلا تتلاشى أو تنغمر في الحضارات الأخرى.

و الفكرة التي تدفع إلى الإنجاز الحضاري لا تشكل شرطا أو عاملا ثانويا، أو زينة يتحمل بما الفعل الحضاري، بل إلها أسُّ الفاعلية وحوهر الحركة إذا ما تم إ<sup>ه</sup>مالها أو التغافل عن دورها ترمي بالانجاز الحضاري كله خارج التاريخ أو إلى ما بعد التحضر (أي السقوط) كما قال بن نبي<sup>4</sup>.

- <sup>1</sup>- أنظر: مالك بن نبي، شروط النهضة، ص 60. <sup>2</sup>- أنظر مالك بن نبي، المرجع نفسه، ص 61- 72
  - <sup>3</sup> ملك بن نبي، مشكلة الأفكار، ص42.
  - <sup>4</sup>- مالك بن نبي، المرجع نفسه، ص42 .



أما العامل المادي أو الشرط المادي<sup>1</sup>: هذا الشرط الثاني الذي لا يقل أهمية عن سابقه وهو العامل المادي «المتمثل في صورة إمكان، أي يضع تحت تصرف المجتمع الوسائل الضرورية للقيام يمهماته، أي بالوظيفة الحضارية»<sup>2</sup>، فرغم أن الحضارة لا تقوم لها قائمة إلا بالأفكار، إلا ألها في ذات الوقت إذا امتلكت الفكرة وفقدت الوسائل التي تمكنّها من القدرة على تنفيذها بقيت تلك الفكرة مجردةً في حيال أصحابها وفقدت بذلك إمكانية إنجازها.

و لذلك فقد عرفها في موضع آخر بألها.....القدرة على القيام بوظيفة أو مهمة معينة.»<sup>3</sup> تلك القدرة التي لا تتحقق بالفكرة وحدها ولا بالوسيلة وحدها، بل لا بد من تزاوجهما معا، وتكاملهما معا لإنجاز تلك الوظيفة.

3/ وأختم بالمفهوم الذي وضعه نصر محمد عارف الذي قام بدراسة حول مفهوم الحضارة، حيث تتبع هذا المصطلح منذ نشأته الأولى في القرن الثامن عشر إلى عصرنا الراهن، فخلص إلى ما يأتي:

– تتبع كلمة الحضارة لغة فوجد جُلَّ المعاني تصب في معنى "الشهود" حضر بمعنى شهد وهو نقيض المغيب، ثم بعد ذلك طلب المعاني التي يدل عليها لفظ حضر في القرآن الكريم وخلص إلى أن جميع دلالات هذه اللفظة تؤدي معنى الشهادة أو الحضور، ثم بين معنى الشهادة في القرآن الكريم في دلالاتها الأربع التي تؤدي باجتماعها جميعا إلى معنى الحضارة أو الشهادة .

– الحضارة هي «الحضور والشهادة<sup>4</sup> بجميع معانيها التي ينتج عنها نموذج إنساني يستبطن قيم التوحيد والربوبية وينطلق منها كبعد غيي يتعلق بوحدانية خالق هذا الكون وواضع نواميسه وسننه والمتحكم في تسييره»<sup>5</sup>، أي أن الحضارة كما يراها لا تتحقق بمجرد الوجود وإقامة العمران على

<sup>1</sup>- في مشكلة الأفكار سماه عامل، بينما جعله شرطا في المسلم في عالم الاقتصاد. أنظر: مالك بن نبي، المسلم في عالم الاقتصاد، [دط]، (دمشق: دار الفكر، 1420ه/2000م)، ص 61. <sup>2</sup>- مالك بن نبى، المسلم في عالم الاقتصاد، ص61، مشكلة الأفكار، ص 27، 41. <sup>3</sup> - مالك بن نبى، مشكلة الأفكار، ص42. <sup>4</sup>– هو المعنى الغالب في اللغة والقرآن الكريم، حيث جاء في هذا الأخير بالمعاني الآتية: الشهادة بمعنى:1/ التوحيد والإقرار.بالعبودية لله...، 2/ قول الحق وسلوك طريق العدل...، 3/ بمعنى التضحية والفداء...، 4/ الوظيفة الاسخلافية... أنظر نصر: محمد عارف، الحضارة الثقافة المدنية دراسة لسيرة المصطلح ودلالة المفهوم، ط2، (عمان: المعهد العالمي للفكر الاسلامي، 1415ه/ 1994م)، ص 58. <sup>5</sup>- نصر محمد عارف، المرجع نفسه، ص59.



الأرض، هذا الأخير الذي يستبطن انسانه «نمطا من القيم والمعايير والمعتقدات والأفكار والسلوكات، وكذلك نمطا من المبتكرات والأدوات والمؤسسات والعمارة والفنون وطرق الانتاج والمعاش»<sup>1</sup>، والذي يحقق به تعميرا للأرض وإيجادا لنموذج إنساني عليها، إذ لا يعد ذلك تحضرا أو حضارة، بل ينبغي أن يستكمل هذا الوجود والعمران بإنشاء شبكة علاقات نموذجية بين الانسان والآخر؛ أي بينه وبين أحيه الانسان في كل مكان، ومع الكون بحسن التعامل والتسخير لمقدراته، وبذلك يرتقي ذلك الوجود إلى مقام الحضارة باعتباره يقدم نموذجا إنسانيا للاقتداء به.

من جهة ثانية فهو يَعُدُ حضارةً كل تجربة بشرية تحققت فيها تلك الشروط<sup>2</sup> بغض النظر عن قيمتها من الحسن أو القبح مادامت قد تجاوزت في ذاتها مفهوم الوجود إلى مفهوم الحضور، لأن الحضارة «لفظ محايد يختلف باختلاف نموذج الحضور ومكوناته»<sup>3</sup>.

و بذلك يمكننا القول أن حوهر الحضارة عند نصر هو الانسان صانع الحضارة بما يحمله من قيم، ومبادئ، وقدرات على إنشاء علاقة نموذجية في هذا الوجود مع الله والانسان والكون، وبقدر ما تكون هذه العلاقات راقية وحيوية ونموذجية، بحيث تحقق للبشرية حياة مناسبة، بقدر ما يتحقق له من الحضور والشهود، أي من التمكين في الأرض والاستخلاف فيها الذي خُلق لأجله هذا الانسان والذي تتحقق له به السعادة في الدنيا والآخرة.

و عليه فالحضارة مركب من عنصرين أساسيين <sup>ه</sup>ما المكون الروحي والمكون المادي؛ أما الأول فهو عبارة عن المدخل الرئيس الذي لا تسمى حضارة ما لم يكن له تأثير في تأسيسها وتوجيه مسارها، فهو العنصر المجمع على أنه أسها ومادتها الأولية التي منها، وبما تصنّع الحضارة جميع مخرجاتها، هذه الأحيرة التي هي المكون المادي (بشقيه المحسوس والمعنوي)، والذي بدوره لا تنعت الحضارة إلا من حلال الاشارة إليه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- وهي:«1/وجود نسق عقدي يحدد طبيعة العلاقة مع عالم الغيب ومفهوم الإله، سلبا أو إيجابا.2/ وجود بناء فكري سلوكي في المجتمع يشكّل نمط القيم السائدة والأخلاقيات العامة والأعراف.3/ وجود نمط مادي يشمل المبتكرات والألات والمؤسسات والنظم والعمارة والفنون وجميع الأبعاد المادية في الحياة.4/ تحديد نمط العلاقة مع الكون ومسخّراته وعالم أشيائه وقواعد التعامل مع هذه المسخرات وقيمها.5/ تحديد نمط العلاقة مع الآخر، أي المجتمعات الانسانية الأخرى وأسس التعامل معها وقواعده، وأسلوب إقناعها بهذا النموذج والهدف من ذلك الاقناع». نصر محمد عارف، المرجع نفسه، صـ61.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- نصر محمد عارف، المرجع السابق، ص 60.

| ر الحضاري للجمال | البع | (لساوس: | للفصل |
|------------------|------|---------|-------|
|------------------|------|---------|-------|

جوهر هذا المكون الروحي هو الدين (من عقيدة وأخلاق، وسائر الإنسانية) أو كما قال بن نبي الفكرة الدينية فهي العامل الأساسي في الدفع نحو التحضر، وليس ذلك بالنسبة لنا كمسلمين فيكون عاملا ذاتيا في الحضارة الاسلامية، بل إنه مشترك إنسابي لم يستغن عنه الإنسان منذ بدائيته، وفي أعصب الأزمنة التي مر بما خاصة بعد الحرب العالمية وهو ما بينه غوستاف لبون حين قال:« وتكوَّن من المعتقدات الدينية في كلَّ وقت أهم عنصر في حياة الأمم، ومن ثمَّ في تاريخها، وكان ظهور الآلهة وموتها أعظم الحوادث التاريخية، وتولد مع كل مبدأ ديني جديد حضارة جديدة »<sup>1</sup>، فالاعتقاد في وجود الله هو أول وأهم دافع يبدأ منه تاريخ أمة أو حضارة من الحضارات كما أنه أهم عامل من عوامل سقوطها، أكد على ذلك القرآن الكريم في مثل قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمَ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنْظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ حَكَانُوَا أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةَ وَأَثَارُوا ٱلْأَرْضَ وَعَمَرُوهِمَا أَحْثَرَ مِمَّا عَمَرُوها وَجَاءَتْهُمُ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَتِ فَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُوْأَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ الروم9، وفي القيم والأحلاق قال:﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنْظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِينَ كَانُواْ مِن قَبْلِهِ مَّركَانُواْ هُمْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَءَاثَارًا فِي ٱلْأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِذُنُومٍ مَ وَمَاكَانَ لَهُم مِّنَ ٱللَّهِ مِن وَاقٍ ﴾ غافر 21، ومنه قوله تعالى: ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَانُوَا أَحْتُرُ مِنْهُمْ وَأَشَدَّ قُوَّةً وَءَاثَارًا فِي ٱلْأَرْضِ فَمَا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُولْ يَكْسِبُونَ ﴾ غافر 82.

و بناء على ما سبق من تكامل التعريفات الثلاث، يمكن أن أعرف الحضارة انطلاقا من المبادئ والمقومات التي تنبثق منها، بأنما: ذلك الوجود والأداء الوظيفي النوعي للإنسان في الحياة.

المطلب الثاني: المقوم الروحي للحضارة

إذا كانت الحضارة بمعنى من معانيها هي تلك المستويات الراقية من الاشباع المتوازن للحاجات الإنسانية<sup>2</sup> التي ترقى بالحياة البشرية لتحقق للإنسان السعادة والكمال، عن طريق «الجهود المبذولة من

- <sup>1</sup>- غوستاف لوبون، السنن النفسية لتطور الأمم، تعر: عادل زعيتر، ط2، (مصر:دار المعارف، 1957)، ص159.
- <sup>2</sup>- أنظر: الطيب برغوث، الفعالية الحضارية والثقافة السننية، ط 1، (الجزائر: دار قرطبة، 1425هــ/2004م)، .



الفصل الساوس: .....البعد الحضاري للجمال

قبل الفكر الإنساني للاستفادة من الأجهزة الكونية المتناثرة من حولنا»<sup>1</sup>، فلا مناص من أن يتوفر لها من المقومات ما يجعلها فاعلة، فيؤهلها لبلوغ هذه الغاية السامية.

إن حضارة أي أمة من الأمم تقوم على مقومين اثنين: **الأول** منهما عنصر خفي لا يظهر للعيان لكنه متضمن في كل صغير وكبير من منجزاتها، ذلك هو روحها وذوقها وأهدافها<sup>2</sup>.

هذا المقوم هو الأساس والأصل الذي تبنى عليه أي حضارة من حيث جوهرها وقيمتها، إذ يكسبها هوية، ويرسم لها غاية تهدف إلى تحقيقها.

و الثاني: وهو العنصر الظاهر الجلي منها الذي تنعت به تلك الحضارة، هو بمثابة الهيكل الذي يكسوه ذلك الجوهر الخفي من مقوماتها، دونه لا يكون للحضارة قائمة، أو أنها تبقى محرد مشروع لا حقيقة له في أرض الواقع.

يتمثل هذا المقوم في تسخير كل الطاقات والمقدرات العلمية والتقنية والفنية والبشرية لتحويل تلك الفكرة إلى منجز حضاري مادي أو معنوي، هو الذي يظهر فيه روح تلك الحضارة من حيث ذوقها ومعتقداتها وأهدافها ومستوياتها من الرقي والكمال أو الدناءة والانحطاط.

و لأن هذا المقوم الأخير لا يختلف عليه اثنان فسوف أتجاوز الحديث عنه في هذا المبحث إلى المبحث التالي<sup>3</sup>، للتركيز على المقوم الأول باعتبار أنه الخاتم الذي يمنح أي حضارة خصوصيتها وتميّزها عن غيرها من الحضارات الأخرى.

**المقوم الروحي:**و اقصد به تلك الأسس الراسخة في قلب الانسان وفي نفسه التي تمثل الباعث على الحركة الموجهة في الأرض نحو الهدف والغاية التي رسمها للحضارة التي يسعى لإقامتها.

هو ذلك الإيمان العميق الذي يستقر في قلب الانسان وعقله، ويملأ كيانه كله بذلك المضمون، إنه لا يعمل في السطح، بل يغوص في أعماق النفس فيحدد تصور الانسان لهذه الحضارة، ويوجه

- 2- أنظر المبحث السابق من هذه الرسالة.
- <sup>3</sup>– باعتباره سيتناول العنصر التطبيقي لهذا المعنى.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- محمد سعيد رمضان البوطي، المرجع السابق، ص150.أنظر أيضا حسين مؤنس، الحضارة دراسة في أصولها وعوامل قيامها وتطورها، (سلسلة عالم المعرفة، 1978م)، ج1، ص13.

فكره في رسم معالمها، ويتحكم في ذوقه الذي يضع اللمسات العميقة والمُيِّزَة لها شكلا ومضمونا، بكلمة حامعة إنه يرسم للفعل البشري بواعثه ودوافعه، ويكسبه الفعالية والإيجابية في التصور والانجاز معا «لأن الروح، والروح وحده هو الذي يتيح للإنسانية أن تنهض وتتقدم، فحيثما فُقِد الروح سقطت الحضارة وانحطت، لأن من يفقد القدرة على الصعود لا يملك إلا أن يهوي بتأثير حاذبية الأرض»<sup>1</sup> فيكون بذلك بمثابة الوقود الذي يضخ الطاقة والقوة في نفس الإنسان وعقله وحوارحه ليبارح السكون الحضاري بحركة مكيَّفة، منظمة، وموجهة.

و لأن هوية أية حضارة تكون في ما تؤمن به، فإن لحضارة الاسلام هوية متميّزة وهي التي جعلت منها عَلما في سماء الحضارات الانسانية على مر التاريخ، ذلك أن جوهرها الذي شكّل الأساس الذي كانت محاورها جميعا تؤول إليه هو الإيمان بوجود الله ووحدانيته، الذي منه انبثقت جميع مقوماتها، وهو الذي حدد الهدف الأسمى الذي ترنو إلى بلوغه والوصول إلى تحقيقه، ثم وعي الإنسان بحقيقة نفسه، وبوظيفته وبمسئوليته في هذه الحياة، ثم أحتم بالذوق الجمالي، حيث تشكل هذه العناصر المحرك الدافع إلى انجاز الحضارة.

أ- إيمان الانسان بالله: إن معرفة الله والإيمان بوحدانيته يشكلان لدى الانسانانتماءا روحيا له من الاثار البالغة على نفس الانسان من حلال ما يحدث فيها من التوازن والاطمئنان والإيجابية، ذلك أن هذه النفس ركبت تركيبة عجيبة من جملة من المتناقضات بين ما هو روحي وما هو عقلي وما هو مادي ... الخ ما يؤشر لنشوب صراع بين هذه المتناقضات ذات الطبيعة المختلفة، وهو ما يحدث فيها الاضطراب والفوضى والخوف وعدم الاطمئنان، كما تعمل هذه المشاعر على سلب الإيجابية فيها الاندفاع غو ما الاضطراب والفوضى والخوف وعدم الاطمئنان، كما تعمل هذه المشاعر على سلب الإيجابية والاندفاع نحو التفكير البائع في الخوف وعدم الاطمئنان، كما تعمل هذه المشاعر على سلب الإيجابية والاندفاع نحو التفكير البائع، ولذلك فإن للإيمان بوجود الله ووحدانيته دوره البالغ في احداث والاندفاع نحو التفكير البناء، ولذلك فإن للإيمان بوجود الله ووحدانيته دوره البالغ في احداث الوحدة بين تلك المتناقضات فيصبح كل منها يكمل الآخر ويبعث في النفس التوازن والطمأنينة التي تحول الخوف الموحل أله في النفس التوازن والطمأنينة التي الوحدة بين تلك المتناقضات فيصبح كل منها يكمل الآخر ويبعث في النفس التوازن والطمأنينة التي تحول الخوف الني الاخر وليعث في النفس التوازن والطمأنينة التي الوحلة الورد الله ولمانينة التي الوحدة بين تلك المتناقضات فيصبح كل منها يكمل الآخر ويبعث في النفس التوازن والطمأنينة التي الوحلة الور الشيخ الخول الخوف السلبي إلى اندفاع ايجابي وفعال نحو الحياة، وقد أشار إلى هذا المقصد أو الدور الشيخ المول الشيخ الخوف السلبي إلى اندفاع ايجابي وفعال نحو الحياة، وقد أشار إلى هذا المقصد أو الدور الشيخ الني النون المولي النون المولي النون المولي النون المولي النون المولي النون الولي النون الدون المولي النون المولين الولي النون الولي المول المولي المولية، ولماني المولي الله النون المولي أو المولي المولي النون المولي المولي المولي المولي المولي الولي المولي المولي الولي الولي الولي المولي المولي المولي المولي المولي المولي المولي المولي المولي الولي المولي الموليلي المولي المولي المولي المولي

<sup>1-</sup> مالك بن نبي، وجهة العالم الإسلامي، تر: عبد الصبور شاهين، ط1، (دمشق: دار الفكر، 1423ه/2002م)، ص31.



محمد الفاضل بن عاشور<sup>1</sup> في أثناء حديثه على مميزات الحضارة الاسلامية بقوله: «لقد امتازت حضارة الإسلام بالانسجام والأمن، وليس ذلك مقصورا على انسجام وأمن احتماعيين خارجيين، تأتلف بحما العناصر والطبقات وتُتقى بحما ويلات الحروب الاحتماعية، ولكن الانسجام والأمن اللذين امتازت بحما الحضارة الاسلامية، يبتدئان انسجاما وأمنا داخليين فرديين تأتلف فيهما المدارك الانسانية وتتقى بحما ويلات داخل النفس الانسانية، هي ويلات الحيرة والاضطراب، وتنازع الأفكار والعواطف، وحرب بين المعقولات والعقائد، وتقسيم بين الروحانيات والماديات، ومقتضيات الصالح، وواجبات الأخلاق.»<sup>2</sup>، هذا التوازن والوحدة والانسجام التي تعمل على تحديد وتوجيه حط سيره في الحياة بوعي وعلى بصيرة يجعلانه قادرا على التفكير السليم المنهجي نحو تحقيق مقصده وغايته المنشودة فيها، وهو ما تضمنه قوله تعالى: ﴿ وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكْتُمُ وَلا تَخَافُونَ . انتها المركبي المائي أي يُزَرَّل بِهِ، عليه ما تصنه قوله تعالى: ﴿ وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكْتُمُ وَلا تَخَافُون . المحالح، وإليواف المعادة وعلي وعلى بصيرة يجعلانه قادرا على التفكير السليم المنهجي نحو تحقيق مقصده وغايته المنشودة فيها، وهو ما تضمنه قوله تعالى: ﴿ وَكَيْفَ أَنْفَرِيقَيْنِ أَحَقٌ بِاللَّنِينَ مَن مَا أَشْرَكْتُمُ المائينَ فَعادي . (عَالَكُمُ أَشْرَكْتُهُ بِاللَهِ مَا لَمَ يُنَزَلَ بِهِ، عليه منه قوله تعالى: ﴿ وَلَمَن أَنْفَرَيقَيْنِ أَحَقُ بِاللائينَ النهم المنه المائيم . (عاري المائيني عالمائي أولَز يلَبِسُونَ إيمَانيَة هو له تعالى: ﴿ وَكَيْ عَانَ أَنْ مَنْ يَعْمَلُ عام الله عالي ال

هذا الانتماء الروحي الذي عدّه غوستاف لوبون من السنن النفسية لتطور الأمم، فهو الذي يصنع تصور الانسان ومن ثم المجتمع والأمة، لذلك له الأثر البالغ في صناعة مصير هذه الأمة من خلال تحكّمه في توجيه تفكيرها ومسارها، لأنه يمثل المثل الأعلى الذي يبث الروح في النفس وفي الفكر وفي حركة الحياة كلها، ويُولد السعادة التي ما فتئ الانسان ينشدها ويسعى لتحقيقها من خلال سلب الشعور بالخوف الذي يعد أهم عامل يصيب النفس الانسانية بالشلل العام، يما يحدث فيها من اضطراب وإرباك تفقد بسببه كل القوى حيويتها وفاعليتها، «فلا مدارك التفكير تبقى على كفاءةا، ولا إرادة الفعل تبقى على مضائها، ولا المزاج النفسي يقى على توازنه»<sup>3</sup> وهو ما يعيق

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – عبد المحيد النجار، مقاصد الشريعة بظرة جديدة، ط2، ( بيروت:دار الغرب الاسلامي، 2008)، ص 123



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- محمد الفاضل بن عاشور: (1909–1970م)، أحد علماء الدين بالمغرب العربي (تونس)، درس بمعهد أصول الدين بتونس وشغل منصب به العميد، كان خطيبا مفوها، ترأس الجمعية الخلدونية، وأسس بها معهد الحقوق العربي، ومعهد الفلسفة، له عدة مؤلفات منها (الحركة الأدبية والفكرية في تونس)، (المصطلح الفقهي في المذهب المالكي)، (أعلام الفكر الاسلامي في تاريخ المغرب العربي)..أنظر: خير الدين الزركلي، المرجع السابق، ج6، ص325–326.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- محمد الفاضل بن عاشور، <u>روح</u> الحضارة الاسلامية، تق: عمر عبيد حسنة، ط2، ( الولايات المتحدة الأمريكية: المعهد العالمي للفكر الإسلامي، 1413هـ/ 1992)، ص23.

الانسان عن انجاز التكاليف التي تحمل أمانة أدائها، واستبداله بالأمن والاطمئنان اللذين يتحقق له بهما التوازن النفسي الذي بدوره يحرر تلك القوى من كل القيود التي تكبلها، ويبعث فيه الأمل الذي يؤثر تأثير الترياق عليها (القوى) فيعيد لها حيويتها وحركيتها ونشاطها وإبداعها الذي سلب منها من قبل، بما يمنحها من دوافع موجهة لانجاز الهدف، وما دام هذا المثل باقيا فسيبقى تأثيره النفسي فاعلا، فإن زال أو انكمش دوره ظهرت أثاره السلبية مباشرة على حياة الأمة وحضارها<sup>1</sup>.

بذلك يكون التوازن النفسي من أهم الثمرات التي يجنيها الانسان من الإيمان بالله ووحدانيته، فإذا اطمأن الانسان على وجوده وحياته، وعلى رزقه، وتحرر عقله من كل المعيقات التي تحول دون إدراكه السليم ووعيه الكامل بنفسه، تجمعت كل قواه الفكرية والإبداعية لتستفرغ في اتجاه واحد وهو مجال تعمير هذه الأرض وصناعة الحياة عليها؛ إن في مجالها الإنساني بما يهيئ له كل ما يحتاجه وجوده واستمراره الكريم عليها، أو في مجالها الاحتماعي الذي يؤمن لها علاقات احتماعية سوية وقوية وخالية من الصراع بين أفراده، أو على المستوى الحضاري الذي يحتاج إلى تكامل السواعد والعقول جميعا لإنجازه.

ب- كما يجعله إيمانه بالله الواحد على وعي تام بأصله الكريم، وبقيمته في هذه الحياة، وبأن الله خلقه ليكرمه ويسعده، مما يبعد عن تصوره شبح العدمية الذي يجتث كل ما له علاقة بأصله ومبدئه في الحياة أو بمصيره ومآله فيها، كما يبعد عنه شبح العبثية الذي يقتل فيه كل طاقاته الحيوية، وفاعليته الايجابية في الحياة، ليرمي به في نهاية المطاف في التيه الذي يطرق أبواب المجهول والعدم.

ومن ثم تجعله تلك المعرفة وذاك الايمان على وعي كامل بخط سيره في الحياة، فيسير فيها بخطى مدروسة وثابتة نحو تحقيق أهدافه المرسومة، وذلك بتفريغ قواه الفكرية والإبداعية للتفكر في كيفية أداء التكاليف التي تحمّلها، والتي يقتضي أداؤها تخليص روحه وتحريرها من كل المعوقات والموهنات لقوة أدائه وكفاءته وتنميتها بالعناصر المقوية لتلك القوى، والشاحنة لها لبذل الوسع في ترشيد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> وليس ذلك بقاصر على الأمة الإسلامية باعتبارها قائمة على التوحيد الكامل لله عز وحل وبالتالي يجعل هذا الأخير من الاعتدال والتوازن النفسي قيمة ذاتية خاصة بالمسلمين دون سواهم، بل إنه يعده قانونا حضاريا يحكم أي أمة من الأمم بغض النظر عن حقيقة ذلك الاله الذي تؤمن به وتعبده حقا أو كان أو باطلا. وهذا الحكم ألذي أصدره لوبون حكم به بعد دراسته للأمم والحضارات القديمة، الذي يصنع انسالها آلهته ثم تستعبده تلك الآلهة، ويرجع السبب لما يولده الاعتقاد بها في نفوس معتقديها من الأمل والسعادة، ولا تجد-كما يقول- فلسفة استطاعت أن تحقق مثل هذا العمل. أنظر غوستاف لوبون، المرجع السابق، ص 158.



| البعر الحضاري للجمال | لالفصل لانساوس: |
|----------------------|-----------------|
|----------------------|-----------------|

حركته الفكرية والعملية لبناء تلك الحضارة.

و عليه فالحضارة تكتسب قوتها وفعاليتها بمقدار ما يكون للإيمان بوجود الإله ووحدانيته من مصداقية، وهيمنة على فكر الانسان وقلبه حيث تمنحه المثل الأعلى الذي يسير على خطاه في سلوكه وأخلاقه، بل في فعله الحضاري بشكل عام، حيث يشكل مصدرا مهما لسعادته<sup>1</sup> واطمئنانه الروحي وتوازنه النفسي والفكري والسلوكي، إذ يحرره من تشتته في الولاء للأشخاص؛ أفرادا حقيقين كانوا أو اعتباريين<sup>2</sup> ويمنحه الولاء للفكرة ذات المصداقية والفعالية الايجابية على الفرد وفي المجتمع والأمة .

ج- وعي الانسان بنفسه: بعد إدراك الانسان لقيمة التوحيد كمقوم من أهم مقومات الحضارة على ما قدمناه سابقا، نتحول إلى الانسان ذاته لا من جهة وعيه بما هو خارج عنه من قضايا تتأسس عليها حياته وحضارته، بل إلى داخل ذاته من حيث وعيه بذاته وقيمته، لما لهذا الوعي من دور كبير وجوهري في دفع الانسان نحو تحقيق كل ما من شأنه يرفع هذه الذات نحو مقامها ويحافظ على قيمتها.

وأهم ما ينبغي على الانسان معرفته وإدراكه حول ذاته بعد معرفة أصل وغاية وحوده، من حيث اعتباره مقوما ضروريا لقيام الحضارة، هو وعيه وإدراكه بأنه مخلوق خصَّه الله تبارك وتعالى بتكريم لم يكن خص به أحدا من مخلوقاته، ليس لألها غير ذات قيمة، ولا لألها أقل عظمة من الانسان، وقد قال الله فيها ﴿ ءَأَنتُمْ أَشَدُ خَلَقًا أَمِ السَّمَآةُ بَننها ﴾ النازعات27 ﴿ أَوَلَمَ يَرَ الَّذِينَ كَفَرُوًا أَنَّ الانسان، وقد قال الله فيها ﴿ ءَأَنتُمْ أَشَدُ خَلَقًا أَمِ السَّمَآةُ بَننها ﴾ النازعات27 ﴿ أَوَلَمَ يَرَ الَذِينَ كَفَرُوًا أَنَّ وَلِي ٱلْأَرْضِ وَالأَرْضَ كَانَا رَبَّقًا فَفَنَقْنَنَهُ مَا وَجَعَلْنَا مِن ٱلْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ أَفَلا يُؤْمِنُونَ (٢) وبَعَكْلنا في ٱلأَرْضِ رَوَسِيَ أَن تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا سُبُكُلاً لَعَكَلَهُمْ يَهْتَدُونَ (٢) والانبياء 30/10، بل لأنه خلاصة من تراب الأرض ونفخة من روح الإله، وبين قبضة التراب ونفخة الروح سرّ

<sup>2</sup>– كالأسرة والقبيلة والعشيرة والحزب …



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>– وهو ما سجله لوبون في دراسته للسنن النفسية لتطور الحضارات، إذ وجد أن إيمان الانسان بوجود الاله في تاريخ البشرية كان مصدرا مهما لسعادتها أو لسعادة الانسان فقال ما نصه:«و الذي أنعمت الآلهة به على الإنسان حتى الآن، والآلهة وحدها هي التي استطاعت أن تنعم به، هو الحال النفسية التي تنطوي على السعادة، ولا تجد فلسفة استطاعت أن تحقق هذا العمل» أنظر: غستاف لوبون، المرجع السابق، ص 158.

الخصوصية والتكريم، قلب يؤمن، عقل يفكر، يعرف، يميز، وإرادة حرة مختارة، وفعل استخلافي، ومسؤولية كاملة، يكملها تسخير كوني لتمكينه من تحقيق فعل الاستخلاف وهو ما دلّ عليه قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِيَ ءَادَمَ وَحَمَلْنَهُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقْنَاتُهُم مِّنَ ٱلطَّيِبَاتِ وَفَضَّ لْنَاتُهُمْ عَلَى صَيْبِرٍ مِّمَنْ خَلَقْنَا تَقْضِيلًا ﴾ الاسراء 70.

إن وعي الانسان بأن الله هو الذي منَّ عليه بمذه المؤهلات ذات القيمة العالية، وبمهامها التي أوكلت إليها، يجعله على وعي تام بألها لم توهب له عبثا، وأن إنسانيته وحسن تقويمه يتوقفان عليها، وأن إهمالها هو هدر لتلك الطاقة الكامنة فيه ذات البعدين؛ بُعد يتوقف عليه انجاز حضارة وتعمير للأرض التي سيحيى فيها، والبعد الآخر يتوقف عليه تحقيق انسانيتها وبلوغها كمالها، إذ إهدار تلك المقدرات هو إلغاء لجزء مهم من قيمته الانسانية التي وصفه الله بها في مثل قوله: ﴿ لَقَدَ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ فِيَ أَحْسَنِ تَقَوِيمٍ ﴾ التين 4.

و عليه فإن الوعي بهذه المنحة الإلهية هو لون من المقومات الروحية التي لها دور رئيس كدافع روحي قوي **ملزم للإنسان** للانحاز النوعي لحضارته، ولذلك أدى تجاهله، أو إهماله أو انعدامه في منظومة الانسان المعرفية والروحية والواقعية إلى تراجع كبير في إحداث الفعل الحضاري المطلوب، باعتبار هذا الفعل يكتسب قوته وفاعليته، وعطاؤه الإيجابي المثمر من ذلك النبع الروحي الذي يحرك داخل الانسان قيمة الانسان المكرم، الخليفة المؤتمن على الانجاز الحضاري والتعمير في الأرض.

و يشهد على ذلك نوعين من الحضارة؛ إحدا<sup>ه</sup>ما فاقدة لروح هذا المقوم، والثانية فقدته بعد أن كان أُسَّا في قيامها، فأما الأول فهو حال الحضارة الغربية التي أحذ إنسانها بزمام هذه المقومات، فقدس العقل وأخلص في العمل، وأخذ بشعار الحرية والارادة فانفتحت له سبل الإبداع والعطاء حتى شاد حضارة بلغ مجدها المادي الأوج، ولا زالت تنمو وتتطور حينا بعد حين، ولكنها رغم توفيرها رغد العيش والرفاه في الحياة إلا أنها لم تستطع إسعاد انسانها السعادة الحقيقية، لأنها أحدثت في نفسه اختلالا واضحا رجحت فيه كفتا العقل والمادة على كفة روحه<sup>1</sup>، لأنها منحته كل شيء إلا أنها لم تتمكن من ملأ الفراغ الروحي الذي بداخله، ويتجلى ذلك بوضوح من خلال فكرة الصراع

<sup>1</sup>- أنظر هامش رقم3 ، ص 239 من المبحث السابق.



الحضاري الذي تُثْبَتُ من خلاله الذات من خلال السيطرة والهيمنة على كل منافس<sup>1</sup>، وهو ما يجعل انسانها دائم القلق والتوتر، متوجس خيفة من هذا الآخر المصارع، والذي أصبح الآن مصارعا شرسا لا في المجال الصناعي والعلمي والتكنولوجي، بل مصارعا إرهابيا يقض مضجع الآمنين ويترع عنهم الأمان والسعادة<sup>2</sup>.

أما النوع الثاني فهو الذي يخص الحضارة الإسلامية التي كان البعد الروحي أسًّا شُيِّدت على قواعده في كل مجال من مجالاتها التي طبقت الآفاق، فصُبغت بصبغته التي متى وقعت على أصلها الكامن في الانسان إلا جذبته كما ينجذب الحديد إلى المغناطيس، وهو ما تجلى بشكل واضح عندما اتصل الغربيون بالحضارة الاسلامية ليتعلموا منها العلوم البحتة والعلوم التجريبية، فلم يلبثوا أن أثر فيهم روحها قبل علومها فوجدتهم يتشبعون بقيمها وأخلاقها ودينها، يتعلمون السلوك والرقي الإنساني كما يتعلمون العلم والخبرات العلمية فعادوا إلى أوطانهم وهم مشبعون بتلك الروح التي لم يكونوا يوما يعرفونها خاصة بعد أن قضت الكنيسة عليها تماما<sup>3</sup>.

هذه الروح التي تميزت بما الحضارة الاسلامية التي كانت قبلة العالم الغربي، والتي أثرت فيه أيما أثر آلت إلى زوال عندما خبا وهج العقيدة في إنسانها، فتلاشت شيئا فشيئا حتى آلت إلى ما هي عليه الآن«ومعروف لدى فلاسفة التاريخ ودارسي الحضارات، أن الحضارة التي تتمخض عن عقيدة ما،

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>– أنظر: زيغريد هونكه، شمس العرب تسطع على الغرب" أثر الحضارة العربية في أوروبة"،تع: فاروق بيضون وكمال دسوقي، مر: مارون عيسى الخوري، ط8،( بيروت: دار الجيل/ دار الآفاق الجديدة، [دت])، ص364 وما بعدها .



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> وقد تكون جرائم الإبادة التي اقترفتها النازية ضد (جماعة اليهود والسلاف والغجر) ممن كانوا يمثلون صور العجز الذي قررت ألمانيا النازية التخلص منه، من أقبح الصور التي تنتهك حرمة الانسان وحقه في الجياة والكرامة والعيش الآمن على هذه الأرض، وكذلك الإبادة الجماعية في هيروشيما ونغاساكي، وليس ببعيد المجازر التي قام كما الكيان الصهيوني في فلسطين المختلة ...و من انتهاك لإنسانية الانسان في بقاع الأرض من حصار وقتل وتجويع وترويع وتشريد وتخويف....لدليل حي على أن الحضارة التي تخلو من التهاك لإنسانية الانسان في بقاع الأرض من حصار وقتل وتجويع وترويع وتشريد وتخويف....لدليل حي على أن الحضارة التي تخلو من القيم الانسان في بقاع الأرض من حصار وقتل وتجويع وترويع وتشريد وتخويف....لدليل حي على أن الحضارة التي تخلو من القيم الانسان في بقاع الأرض من حصار وقتل وتجويع وترويع وتشريد وتخويف....لدليل حي على أن الحضارة التي تخلو من القيم الانسان في بقاع الأرض من حصار وقتل وتجويع وترويع وتشريد وتخويف....لدليل حي على أن الحضارة التي تخلو من القيم الانسان في بقاع الأرض من حصار وقتل وتجويع وترويع وتشريد وتخويف....لدليل حي على أن الحضارة التي تخلو من القيم الانسان ميزان غير عادل ومتحيز، لا يمكن أن تصنف ضمن القيم الانسانية الموجهة والم شدة لمسارها، أو التي تتعامل مع الانسان عبر عادل ومتحيز، لا يمكن أن تصنف ضمن الحضارة الحقيقية التي يعد الانسان فيها كإنسان بغض النظر عن العرق والدين والمجتمع واللغة والانتمات المختلفة هو غايتها وأسمى أهدافها. أنظر عبد الوهاب المسيري، الصهيونية والنازية ولماية التاريخ رؤية حضارية حديدة، ط3، القاهرة: دار الشروق، أهدافها. أنظر عبد الوهاب المسيري، الصهيونية والنازية ولماية التاريخ رؤية حضارية حديدة، ط3، القاهرة: دار الشروق، أهدافها. أنظر عبد الوهاب المسيري، المهيونية والنازية ولماية الود، المايخ والحتماء مائمات المائمات المائماة التاريوق، أهدافها. أنظر عبد الوهاب المسيري، الصهيونية والنازية ولماية الوريخ رؤية حضارية حديدة، ط3، القامرة، 2001م، 2001م، 2001م، مع 75- 89. و2017/03/28 (Www.aljazeera.net/.../185COC9B-8C24-4B14-B62A-AE88C42BC9 أنظر: محمد يحي، صراع الحضارات أم هيمنة الحضارة الغربية، إعدد 121م، العده 121م، معامرات أم هيمنة الحضارة الغربية، وعله اليان، العدد 121م، معديما، مالي المهما الورمم المومما العربيا، العده 1

يرتبط مصيرها إلى حدّ كبير بدوافع نشوئها، فإذا ما ضعف الدافع العقدي، أو عانت المعطيات الحضارية من تقطعه، وغيابه، بهذه النسبة أو تلك، فقدت قدرتها على النمو والاستمرار، وتفككت الأواصر التي تشد أجزاءها وتحركها صوب هدفها المرسوم.»<sup>1</sup>، لذلك فإن وعي الانسان بإلزامية تفعيل تلك المقدرات في إنجاز التكاليف التي تحمل أمانتها من جهة، وفي توجيه ذلك الفعل في تحقيق الغايات المحمودة له الدور بالغ الأهمية في تحقيق الغاية التي حلق لأجلها الانسان.

د – الذوق الجمالي والوظيفة الاستخلافية

إذن فالتوحيد هو حوهر الحضارة، ومقومها الرئيس إذ إنه المحور الذي تدور في فلكه بمكونالة المادية والروحية، والمحد لهويتها بما يسمها من مرجعية إلهية خاطبت الإنسان مكلفة إياه بمهمة صناعة الحضارة في هذه الأرض والتي سماها الله في كتابه العزيز بالخلافة والاستخلاف<sup>2</sup> فكان تكليفا وتشريفا له دون سائر الموجودات، وهي التي صاها الله في كتابه العزيز بالخلافة والاستخلاف<sup>2</sup> فكان تكليفا وتشريفا له دون سائر الموجودات، وهي التي صمح عيسمها قبل أن يصير واقعا في حيز هذا الوجود مصداقا لم دون سائر الموجودات، وهي التي وسمه بميسمها قبل أن يصير واقعا في حيز هذا الوجود مصداقا لي قوله تعالى: في وَإِذ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِكَةِ إِنِي جَاعِلُ في ٱلأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُواً أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فيها وَيَسْيُول الموجود مصداقا في مائر الوجود مصداقا في ميز هذا الوجود مصداقا في ينهيا وكيني أولية أَتَمْعَلُ فيها من يُفْسِدُ فيها وكيني أولية أَتَمْعَلُ فيها من يُفْسِدُ في وَيَسْتُ وَلِي أَنْكَرْض خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فيها من يُفْسِدُ في مائر والقا في والله تعالى: في وَإذ قَالَ رَبُكُ لِلْمَلَتِكَة بِحَمْدِكَ وَتُفَيْرُ في أَلْأَرْض خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فيها من يُفْسِدُ فيها وكيني وكيما وليها المانية التي تعملها عن الله عن الله عز وحل، هذه المانية التي تعصمه ولتمام هذا التكليف فقد جهزه بكل المؤهلات الذاتية والحارجية التي يقتدر بما على مباشرة هذا الانجاز بكفاءة وجودة عالية في إطار أداء الأمانة التي تحمَّلها عن الله عز وحل، هذه الأمانة التي تعصمه من العبث من جهة، ويكسبه أداؤها قيمة ومعنى في هذه الحياة إذ يحوّل هذا الإنجاز الحضاري من برد وظيفة إلى واجب ومتعة، والأهم من هذا وذاك أنه بمذا الفعل التعميري فهو في صلاة دائمة لالتي تعصمه وظيفة إلى واجب ومتعة، والأهم من هذا وذاك أنه بمذا الفعل التعميري في في في ماري من مخرد أولي ونشكي في ونشكي وكُمْ وأَنْ أَنْها بي في من عن عرد وظيفة إلى واجب ومتعة، والأهم من هذا وذاك أنه بمذا الفعل التعميري في في في في في مانه على وحمل هذا والمان دائم وكاري ونفي وكماي وكمايكي وكمنكي وكمنكي وكمايكي وكماي كالي وكماي كي مي في كي ماريكي وأما أول أألْسُني واله عز شانه: في قُلْ إن عملكو وكشكي كم كوشكي كومكي كُمْ وفله عز شانه: في قُلْ إنْ صادي موجها الحارول ما عربي ماليكي وكم كوف كُمْ وفِنْبُول من ووله عز

فمن منطلق التوحيد الذي يجعل وحدانية الله مركزية محورية بالنسبة للإنسان تكتسب الحضارة غايتها لأن دافع الانسان المؤمن للإنجاز النوعي له بعدين أو مقصدين اثنين: آني أي دنيوي له علاقة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- عماد الدين حليل، مدخل إلى الحضارة الاسلامية، ط1، ( المغرب: المركز الثقافي المغربي، 1426ه/ 2005م)، ص 127. <sup>2</sup>- أنظر: محمد سعيد رمضان البوطي، المرجع السابق، ص24المقوم الروحي



بوجوده وحياته على هذه الأرض وهو توفير العيش الرغيد والآمن عليها الذي يليق بكرامته كإنسان، ويحقق له السعادة المنشودة من هذا الانجاز وهذه الحضارة، وهو ما أكد عليه القرآن في مثل قوله تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْبِيَنَّهُۥ حَيَوْةً طَيِّـبَةً وَلَنَجۡ زِيَنَّهُمُ أَجۡرَهُم بِأَحۡسَنِ مَا كَانُوۡا يَعۡمَلُونَ ﴾ النحل97، فالحياة الطيبة غاية ينشدها كل حي على هذه الأرض، لذلك لم تمملها عقيدة التوحيد، وإن لم تكن هي الغاية القصوى والنهائية للإنسان، بل هي مؤشر لحياة أجمل وأطيب في الآخرة، ما يجعل دافعه للإنجاز الحضاري ليس إرضاء الذات وإشباع الحاجات المادية الآنية-و إن كان لهذا النوع من الإشباع أهميته ومقصده- بل الأهم عنده من ذلك وهو مقصده بالدرجة الأولى **هو التقرب من الله وإرضاؤه**، والذي له طريق واحد هو العمل النوعي الذي يكشف عن قيمة التوحيد في تصور الانسان في صيغته الحضارية مصداقا لقوله عز وجل: ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوْةَ لِبَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْغَفُورُ ﴾ الملك 2، وقوله عليه الصلاة والسلام: «الإحسان: أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك»<sup>1</sup>، فهو يرى النوعية والكيفية التي ينجز بما الفعل الحضارى الذي تحمّله الانسان فكان أمانة وابتلى به فكان اختبارا لمدى قدرته على رعاية الأمانة وتأديتها على أكمل وجه، ولتوكيد هذا المعنى استعمل فعل التعبد ومعلوم أن العبادة في أحد معانيها هي كل ما يحبه الله ويرضاه، وهل يرضى الله منا فعلا ناقصا وهو يقول:﴿ أَحْسَنُ عَمَلًا وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْعَفُورُ ﴾ الملك 2، وهو ما برز جليا في كتاب الله في ما يزيد على الاثنتي عشرة آية يقرن فيها الإيمان بالعمل:﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُواْ ٱلصَّٰلِحَتِ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجُرُ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا ﴾ الكهف30، فالذين أصبح الايمان والعمل عملة واحدة ذات وجهين في اعتقادهم، فهؤلاء هم المحسنون الذين فهموا غاية الابتلاء، فكان ذلك الفهم سببا للانطلاق نحو التعمير والبناء والاستخلاف، وكان عملهم المشرب بالإيمان سبب فوزهم بالفردوس الأعلى، وهو سبب لمحبة الرحمن، وهو سبب للمغفرة، وسبب للرزق الكريم، وهو سبب لصلاح الإنسان، وهو سبب للخيرية بين الناس، وهو سبب التمكين في الأرض، وهو سبب الفلاح في الدنيا والنعيم في الآخرة .

<sup>1</sup> – الحديث سبق تخريجه.

<sup>1 –</sup> أنظر الأيات (مريم 96)، (الحج 14، 23، 50، 56)، (العنكبوت 9)، (البروج11)، (التين 6)، (البينة 7)، (العصر3).



| لحضاري للجمال | : | لاساوس | للفصل |
|---------------|---|--------|-------|
|---------------|---|--------|-------|

وهذا الذي أشرنا إليه يلفت انتباهنا إلى مغزى عميق في الآيات سابقة الذكر وكذلك الحديث، فالابتلاء لم يكن متعلقا بالعمل ذاته كعمل لأن الحاجات الانسانية يقتضي تلبيتها بالضرورة العمل، ولذا فقد تجاوزت الآيات الحديث عن العمل إلى الحديث على نوعية العمل وكيفيته من الجودة والاتقان والجمال، وجعلت هذه الكيفية والنوعية التي ينجز بما العمل وتكون هي مؤشر التحضر والابداع الحضاري، هي محور الابتلاء لأن مقدار التفاني والاتقان والابداع هو الذي يتجه صوب تحقيق الترقي بالإنسان نحو كماله المنشود والذي يُعد فعله الحضاري دليلا قويا وشاهدا عليه، وإلا فإن مجرد العمل للحفاظ على مجرد الوجود ليس خصيصة إنسانية، بل هو عنصر مشترك بينه وبين الأنعام التي يتميز عليها فقط متى حقق بفعله هذا التجاوز بالانجاز النوعي الذي ينتشله من الدرك الأسفل ويحلق به في أفق انساني خالص يعرج به نحو كماله بقدر ما تحقق له من فعل الاستخلاف في الأرض.

و هذا المعنى هو الذي دلّ عليه فعل التعبد في حواب حبريل عن الاحسان حين قال: " أن تعبد الله كأنك تراه" ومعلوم هنا أنه يريد منه فعل المراقبة الدائم للفعل الحضاري حتى لا يحيد به عن هدفه الأصلي وهو " أيكم أحسن عملا" في أداء أمانة التكليف التي هي بالمقام الأعلى وبالمرجعية الخلقية فعل عبادة زاده توثيقا قوله تعالى: ﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّنلِحَتِ لَيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي ٱلأَرْضِ فعل عبادة زاده توثيقا قوله تعالى: ﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّنلِحَتِ لَيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي أَلْأَرْضِ يحكما استتخلف ٱلَذِين مِن قَبْلِهِمْ وَلَيْمَكِنَنَ هُمُ دِينَهُمُ ٱلَذِينَ عامَانِ أَلْفَنسِقُونَ هُمْ وَلَيُبَدِلَهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمَناً

فالعمل المشرب بالإيمان بالله ووحدانيته يضيف إلى قيمة العمل الذاتية قيمة روحية أرقى وأسمى ترتبط أساسا بالإشباع الروحي للإنسان، إذ يتحول من مجرد ضرورة لتلبية الحاجات المادية إلى فعل ذوقي تعبدي نتقرب به إلى الله عز وجل، طلبا لرضاه وقبوله له، وهو ما يبعث في نفس العامل روح المنافسة الشريفة، وتخلصه من مبدأ الصراع والبقاء للأقوى لتحوله إلى ضرورة تكاتف الجهود والتفاني في الاتقان والابداع حتى يؤهل هذا الانجاز ليعرض على مبدع الوجود ألَّذِى خَلَقَ فَسَوَى <sup>(\*)</sup> والتفاني قيدر فهدى <sup>(\*)</sup> كي الأعلى3/2، لأن الله تعالى الذي بلغ فعله الذروة بل اللانهاية في الإبداع والكمال، لا يقبل من العمل إلا ما كان محاكيا فيه الفعل الالهي من حيث الاتقان والابداع والاخلاص، وهنا يحدث التوازن في العمل بين كونه ضرورة يقتضيه استمرار وجود الانسان على هذه الأرض، وبين



| مر الحضاري للجمال | للب | ل (لساوس: | للفصا |
|-------------------|-----|-----------|-------|
|-------------------|-----|-----------|-------|

كونه فعلا حضاريا يحقق للإنسان السمو والارتقاء الفعلي إلى آفاق الانسانية الرحيبة.

و بناء على اعتبار تشييد الحضارة هو الفعل الذوقي التعبدي الذي خلق لأجله الانسان، والذي تكتسب قيمته قداسة باعتباره تكليفا إلهيا واختيارا انسانيا بالوقت ذاته، من شأنه أن يكسب هذا الفعل قيمته الذاتية التي تُخلَص تصور صاحبه من العبثية القاتلة، كما من شأنه أن يوحد البشر لأجل تحقيق هذا الانجاز، إذ يسلب هذا الاعتقاد من النفس البشرية حظ الأنانية والذاتية المفرطة التي تولد روح الصراع الدائم بين البشر وبين الحضارات المختلفة لأجل السيادة، والإبقاء على المركزية في حضارة معينة دون غيرها، ولذلك فهو بهذا الاعتقاد يدرك أنه لا مجال للصراع في الاستحواذ على صنع الحضارة لأنها ليست الغاية النهائية التي تخلده في الحياة، بل هي مهمة يقتضي النجاح فيها تحقيق انسانية الانسان التي أخبر عنها الحق في الملأ الاعلى، ويقتضي تحققها إخراجها من القضاء الإلهي إلى قدره المتحقق في الواقع، ومن ثم فإنجازها هو حاجة انسانية ترتقي بها هذه الأخيرة إلى آفاقها المقدرة.

ومن جهة ثانية فإن النجاح في أداء هذه المهمة يقتضي النجاح في الامتحان النهائي وهو الفوز برضى الله – الذي هو ذروة المقاصد التي يتوحى الوصول إلى تحقيقها، لأنه إذا تمكن من ذلك، كان كل مقصد غيره متحققا ضمنيا.

و عليه فإن هذا الأداء الوظيفي قائم أساسا على العملية الذوقية، فالحديث عن الجمال ليس حديثا كماليا بل هو من جوهر العملية الوظيفية والاستخلافية لأنه يصنع الفارق النوعي والكيفي في انجاز هذه الحضارة.

| _ |     | G |
|---|-----|---|
| 9 | 256 |   |
|   |     |   |

المبحث الثابى: المئذنة بين الجمال وصناعة الحضارة

1/ قيمة المسجد: لا يمكن الحديث عن قيمة حضارة من الحضارات وأهميتها دون أن يكون لها إضافة إلى مخزونها الروحي مخزونا ماديا تتحسد فيه معالمها، وتبرز من خلاله مميزاتها وأصالتها وحضورها بين الحضارات الإنسانية الأخرى، وهو ما سماه العلماء بالمقوم المادي أو الوسائل التي تتيح لأصاحبها الاستفادة منها.

و الحضارة الإسلامية كغيرها من الحضارات زاخرة بمنجزالها التي لم تترك بصمالها وحسب في سجل الحضارات الانسانية، بل رفعتها إلى القمة والأوج الذي نافست فيه أعرق تلك الحضارات في محالات كثيرة كالعلوم والفنون والآداب والصناعات...الخ.

و إذ تعد العمارة الإسلامية أحد أهم المنجزات التي صنعت حضارة الإسلام الزاهرة، بما أنتجته من منشآت معمارية متميزة، امتزج فيها الذوق الجمالي الرفيع مع الأداء الوظيفي المتميز فأثمر روائع فنية لا تزال أثارها باقية على مر العصور والتطورات والتغيرات، كما هو الشأن في البيمرسيتانات والقصور والقلاع والحصون والمدارس والمساجد.

و رغم أن كل هذه المنشآت تعبر عن روائع الفن والحضارة الإسلامية، إلا أنَّ المسجد يحتل من بين تلك الآثار المقام الأرفع، إذ تعد عمارة المساجد وإنشاؤها وانتشارها في العالم الإسلامي أمرا بالغ الأ<sup>ه</sup>مية من حيث كونه أصدق سجل معماري تجسمت فيه تلك الحضارة، من حيث مراحلها وتطورها وعصورها المختلفة<sup>1</sup>، بل وتجسدت فيه وبامتياز روح تلك الحضارة وبواعثها.

جمع المسجد في علاقة روحية عالية بين الجمال والارتباط بالله عز وجل، فمنه تعرج الروح إلى بارئها من أول المعرفة به وتوحيده، إلى ذكره ومناحاته، إلى السجود له، ومن ثم العروج إليه حل جلاله لتعيش ولو للحظات في عالم الكمال والجمال والطهر.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- فريد محمود شافعي، العمارة العربية الإسلامية ماضيها حاضرها ومستقبلها، ط1، (الرياض، شركة الطباعة السعودية، 1982م)، ص1، توفيق بليغ، المسجد، (مجلة عالم الفكر، م10، ع 2، يوليو أغسطس، 1979)، ص17 و لذلك من الضروري التنبيه إلى نقطة مهمة وهي إضافة إلى الجرائم الانسانية الخطيرة التي ترتكب في حواضر العالم الاسلامي سورية والعراق واليمن، تعد من أخطر الجرائم إبادة التراث الحضاري المعماري للأمة الاسلامية الذي يشهد على حضارتها وأصالتها بين الحضارات، وهو ما ينبغي لجمعيات حماية التراث أن تدافع عنه بتجريم مبيديه ومنتهكيه.



من جهة أخرى لا تتوقف وظيفته عند العبادة وذكر الله، بل إنه رمز الإسلام ووجهه الحضاري<sup>1</sup>، إذ فيه يقرأ العلم، ويقضى القضاء، وينظر في الشأن الاجتماعي والتربوي، وتعقد الاجتماعات السياسية والعسكرية...فهو – إن جاز – التعبير مركز متعدد الوظائف<sup>2</sup>، لم يعرف مثله في الديانات أو الحضارات الأخرى يجمع بين الوظيفة الروحية والدنيوية في الآن ذاته.

من ذلك المقام الذي حضي به المسجد في الحضارة الإسلامية، انبثقت وصُبت براعة الفنان وذوقه الجمالي بما شكله من منبع الإلهام والفن لأنه لا كالبيوت كلها، بل هو بيت الله ﴿ وَأَنَّ ٱلْمُسَنَجِدَ لِلَهِ فَلَا تَدَّعُوا مَعَ ٱللَهِ أَحَدًا ﴾ الجن 18 الذي يذكر فيه اسم الله عز وحل، ولا يدعى فيه غيره ﴿ فِي بُيُوْتٍ أَذِنَ ٱللَّهُ أَنَ تُرْفَعَ وَيُذَكَرَ فِيهَا ٱسْمُهُ يُسَيِّحُ لَهُ فِيهَا بِٱلْغُدُوِ وَٱلْأَصَالِ ﴾ النور 36، عبره ﴿ فِي بُيُوْتٍ أَذِنَ ٱللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذَكَرَ فِيهَا ٱسْمُهُ يُسَيِّحُ لَهُ فِيهَا بِأَلْغُدُو وَأَلْأَصَالِ ﴾ النور 36، يوحد في القصد والعبادة، له الجمال والجلال والكمال ذاتا وصفات وأفعالا، وحماله لا تتذوقه الروح ولا تستمتع به إلا إذا سمت إلى مقامه الذي شع منه، لتستلهم الجمال والفن الذي تلخص في قوله صلى الله عليه وسلم: «إن الله جميل يحب الجمال»<sup>3</sup>، ونصب أعينهم في ذلك كله «من بنى مسجدا يبتغي به وجه الله بن له بيتا في الجنة».<sup>4</sup>

من هذه المرجعيات استلهم الفنان تلك الفنون والزخارف الرائعة التي ازدان بما المسجد فلم يعد محرد مكان للصلاة، بل أصبح هو ذاته في صلاة مصداق قوله تعالى: ﴿ تُسَبِّحُ لَهُ ٱلسَّمَوَنُ ٱلسَّبْعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن شَقٍ إِلَا يُسَبِّحُ بِحَدِهِ وَلَكِن لَا نَفْقَهُونَ تَسَبِيحَهُمٌ إِنَّهُ, كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴾ الاسراء 44.

من هذا المنطلق اخترت أنا يكون المسجد معلما من المعالم التي نستدل بما على الدور الذي ساهم به الجمال في صناعة الحضارة الإسلامية من حيث جمع في تناسق بديع بين الوظيفتين الروحية

<sup>1</sup> – أنظر: حسن مؤنس، المساجد، ( الكويت: مجلة عالم المعرفة، يناير(جانفي) 1981)، ص147. وما بعدها

<sup>2</sup>– لم يعد للمسجد الآن بعد ظهور المؤسسات المتخصصة تمارس فيه كل هذه المهام، بل انحصر دوره في العبادة وكل ما تعلق بالشؤون الدينية.

3 – سبق تخريجه.

<sup>4</sup> – مجد الدين بن محمد، جامع الأصول في أحاديث الرسول، تح، عبد القادر الأرناؤوط، ط1، ( [دب]: مكتبة الحلواني/دار البيان، 1392ه/1972م)، ك: المساجد وما يتعلق بما، وبناء مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم، ف: في بناء مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم ومنبره، 186/11، رقم 8719.



والجمالية فكان مثالا حيا وواقعيا على أن الجمال قيمة إنسانية ولغة حضارية تكتسب خصوصيتها من الثقافة والقيم التي تنبثق منها وهو ما عبر عنه الفن الإسلامي في رائعة من روائعه ألا وهو المسجد.

و لأن الحديث عن عمارة المساحد وزخرفتها على مر التاريخ موضوع شاسع ومترامي الأطراف على امتداد رقعة العالم الإسلامي، بل وعلى امتداد وجود المسلمين في بقاع الأرض كلها، ستكون دراستنا مقتصرة على عنصر من أهم عناصر عمارته وهو المئذنة التي سجلت لنا في شموخها الذي تعرج من خلاله إلى السماء تاريخ دولة الإسلام، وحضوره الفاعل والآثار التي خلفها لنا فسجلت اسمه بأحرف من ذهب في سجل الحضارات الإنسانية.

2/ التعريف بالمئذنة: من أذن بالشيء أي علم، وأذِنَ له في الشيء : أباحه له.
و الأذانُ: مطلق الإعلام، وأذَنَ تأذينا وأذانا: أكْثَرَ الإعلام بالشيء.<sup>1</sup>

و المئذنة: موضع الآذان للصلاة. وقال اللحياني :هي المنارة يعني الصومعة.<sup>2</sup>

و الصومعة من البناء سميت صومعة لِتلطيف أعلاها. وصومعة النصارى: سميت كذلك لأنها دقيقة الرأس.و صومع بناءه:علاه. والصومعة منار الراهب<sup>3</sup>.

إذن فالمئذنة هي المكان الذي يتم فيه الاعلان عن شيء ما، والإعلان عن حلول موعد الصلاة تحديدا عند ارتباطها بالمسجد، باعتبارها المكان الذي يصعد إليه المؤذن للإعلان عن دخول وقت الصلاة .

عرفت المئذنة بتسميات أخرى كالصومعة وهو الاسم الذي عرفت به في المغرب العربي، سميت <sup>4</sup>كذلك لارتفاعها ولدقة نهايتها، ومن جهة أخرى لأنها كما ذهب المؤرخون وبعض المستشرقين<sup>4</sup>

> <sup>1</sup> -إبراهيم بن منظور، المرجع السابق، مادة (أ ذ ن)، ص50-51 . <sup>2</sup> - إبراهيم بن منظور، المرجع نفسه، ص53. <sup>3</sup>- إبراهيم بن منظور، المرجع نفسه، ص2498.

<sup>4</sup>-voir: K A C k Creswell the Evolution of the minaret , with special Referevce to Egypt, (The Burlingtion Magazine, March May and June, 1926), p 1

أنظر أيضا: فريد شافعي، المرجع السابق، ص154 . عبد القادر الريحاوي، قمم عالمية في تراث الحضارة العربية الإسلامية المعماري والفني، دط، ( دمشق:منشورات وزارة الثقافة، 2000م)، ص . وقد انتقد هذا الرأي كثير من الدارسين للعمارة الإسلامية، على اعتبار أن صوامع المساجد الإسلامية تختلف عن أبراج الكنائس من حيث بنيتها، فالأولى ترتفع من الأرض مباشرة إن بشكل مستقل عن المسجد وبتكوين معماري خاص بها، أو يتصل بالمسجد بواسطة الجدران الخارجية فحسب، بينما كان برج الكنيسة على هيئة



مشتقة من صوامع الرهبان، وأبراج الكنائس المسيحية التي اقتبسها المسلمون عنها، وذلك في مسجد بني أمية الكبير الذي بناه الوليد بن عبد الملك على انقاض المعبد الروماني الذي بنيت عليه الكنيسة التي اشتراها من الرومان بعد فتح سورية، وعلى أبراجه الأربعة بني الصوامع. وهذا الاسم هو الذي بقيت تسميته منتشر إلى الآن في المغرب العربي.

و الاسم الثالث هو المنارة واشتق هذا الاسم من المنار أو الفنار الذي كانت تشعل فيه النار، أو ينبعث منه النور بواسطة الكهرباء لإرسال الإشارات الضوئية ليلا، وقد نسبت هذه التسمية إلى منار الإسكندرية الذي يهتدى به المسافرون، يصفه ابن جبير بقوله: «من أعظم ما شاهدناه من عجائبها المنار الذي قد وضعه الله عز وحل لذلك آية للمتوسمين وهداية للمسافرين، لولاه ما اهتدوا في البحر، يظهر على أزيد من سبعين ميلا. ومبناه في غاية العتاقة والوثاقة طولا وعرضا، يزاحم الجو سموا وارتفاعا، يقصر عنه الوصف وينحسر دونه الطرف، الخبر عنه يضيق والمشاهدة له تتسع»<sup>1</sup> فهي دليل السفن في ظلمة الليل الحالك.

ورابعها العساس: بمعنى مكان العس والمراقبة، لأن بعض هذه المآذن لم تكن تستخدم للأذان فقط، وإنما كانت تستخدم للكشف والاستطلاع ولا سيما إذا كانت في موضع يسمح لها بذلك كما في مئذنة مسجد الجيوشي على سفح جبل المقطم.<sup>2</sup>

ثانيا/ الدور الحضاري لجمالها: رغم تعدد وظائف المئذنة من حيث الأصل الذي استحدثت لأجله، إلا أن ارتباطها بالمسجد والصلاة، جعل لها حضورا بارزا ومتميزا روحيا وفنيا وحضاريا.

أما روحيا فهي المرتقى الذي يصعد إليه من حسن صوته، وسلمت لغته وتطهر قلبه، وتاقت لينادي في الناس من عل أنه آن أوان اللقاء بملك الملوك، فليتجهز الجميع فالله يدعوكم لذكره وشكره وحسن عبادة.

و أما فنيا فإن المئذنة التي يرفع منها ذلك النداء الحبيب إلى الله " الله أكبر" حي على الصلاة " حي على الفلاح" أخذت كامل زينتها، وزخرفها والله ينظر إليها ويسمع لصوت الآذان مدويا

- <sup>1</sup> محمد بن أحمد بن حبير، رحلة ابن حبير، [دط]، (بيروت، دار صادر، [دت])، ص14–15.
- 2– عاصم محمد رزق، معجم مصطلحات العمارة والفنون الإسلامية، [دط]، (القاهرة: مكتبة مدبولي، 2000)، ص 307.



... (لبعر الحضاري للجمال

أرجاء الكون كلِّها، حتى إذا تعانق الجمالان لم يبق إلا تلبية العابد النداء ليعرج بروحه من الأرض الى عنان السماء.

و أما حضاريا تلك العرائس اللاتي يعانقن السماء بَصَمَتْ في سجل التاريخ أن من هنا كان الإبداع، وفي هذه المنشآت برزت عبقرية الفنان والمعمار المسلم.

و لإبراز هذا الدور سأعرض تطور المئذنة شكلا وزخرفة على مستوى المدارس أو الطرز الفنية، ثم اعرض نماذج على هذا التطور لإبراز الابداع والتنوع والجمال الذي وصل إليه الثراء المعماري لهذا العنصر المعماري االرئيس في المسجد عبر هذه العصور الزاهرة.

1/ الطرز الفنية لتطور المئذنة:

للفصل لاساوس: ....

**أولا:الطراز الأموي**: يعد الطراز الأموي الانطلاقة أو اللبنة الأولى التي أسست لنشأة المآذن وتطورها على مر التاريخ الإسلامي، حين أمر الخليفة الأموي معاوية عامله مسلمة بن مخلد أن يبنيها لجامع عمرو بن العاص بمصر والتي كانت على شاكلة أبراج المبعد الوثني في دمشق من حيث الشكل المربع، وهو ما جعل الباحثين في المعمار الاسلامي سواء مستشرقين أو من وافقهم من الباحثين المسلمين يعزون أصل المآذن إلى أبراج المعابد والكنائس المسيحية، ذلك «أن فكرة المئذنة نشأت في سوريا في ظل الدولة الأموية، وأن المآذن الأولى اشتقت معماريا من أبراج المعبد استردية»<sup>1</sup> معتمدهم في ذلك ما أشار إليه كريزويل<sup>2</sup> بقوله: «الأبراج المربعة الأربعة على زوايا المعبد استخدمت كمآذن وهي الأولى في الإسلام: يقول ابن الفقيه: والمئذنة التي بدمشق كانت برجا للروم في كنيسة

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - كريزويل: هو البروفيسور كيبل ارشيبلد تشارلس كريزويل، ولد في بريطانيا عام 1879، يعتبر من أعظم العلماء المتخصصين في العمارة الإسلامية، شغل منصب أستاذ العمارة الإسلامية بجامعة القاهرة عام 1938، وأنشأ فيها بكلية الأداب معهد الآثار الإسلامية، وكان مديرا له حتى عام 1951، ثم أستاذ العمارة الإسلامية بالجامعة الأمريكية في القاهرة، كما انتخب عضوا بالأكاديمية البريطانية علم 1948. أنظر: كريزويل، <u>الأثار الإسلامية الأولى</u>، تر: عبد الهادي عبلة، تع: أحمد غسان سبانو، ط1، ( دمشق: دار قتيبة، 1404ه/1984م)، ص10.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – سالم عبد العزيز، المآذن المصرية نظرة عامة عن أصلها وتطورها منذ الفتح العربي حتى الفتح العثماني، [دط]، (الاسكندرية: مؤسسة شباب الجامعة، [دت])، ص9، عفيف بمنسي، تاريخ الفن والعمارة، (الكويت، عالم المعرفة، 1979)، ص 318. ثروت عكاشة، القيم الجمالية في العمارة الإسلامية، ط1، (القاهرة دار الشروق، 1414ه/1994م)، ص122. توفيق عبد الجواد، <u>تاريخ</u> العمارة الإسلامية، ج 3، [دط]، (المطبعة الفنية الحديثة، [دب، دت])، 55.

يحيى فلما هدم الوليد الكنيسة وأدخلها المسجد تركت على حالها».1 تتميز هذه المدرسة التي انتشر طرازها في العالم الإسلامي كله بالخصائص الأتية<sup>2</sup>: - شكل البدن المربع على غرار الأبراج الرومانية والصوامع الكنسية البيزنطية - بسيطة في تكوينها المعماري خاصة في دمشق – خالية من العناصر التزينية الزخرفية. – صغيرة في حجمها، قليلة الارتفاع نسبيا كمئذنة العروس<sup>3</sup> - ومنها ما يتكون من قاعدة هي بدن المئذنة، وفوقها طابقين أو أكثر كمئذنة القيروان. – طراز هذه المدرسة يتطور من حيث الحجم، والزخرفة التي تمثلت في<sup>4</sup> : – مادة الصنع بالآجر. تكوينات زخرفية بالآجر كالعقود الصغيرة والكبيرة متشابكة ومتقاطعة. - الحشوات<sup>5</sup>حول الفتحات، شرفات، أشرطة زخرفية بالخط الكوفي. ثانيا: الطراز العباسي: تميزت هذه المدرسة ب\_6: – طراز مآذن لم يشهد له نظير إلا بالرقة وسامراء وهو الشكل الحلزوني من القاعدة إلى القمة. - تصميم المآذن على الشكل الاسطواني – استعمال الآجر في الزخرفة والكتابة <sup>1</sup> - كريزويل، المرجع نفسه، ص86. <sup>2</sup> - قتيبة الشهابي، مآذن دمشق تاريخ وطرز، [دط]، (دمشق: وزارة الأوقاف، 1993)، ص 50. <sup>3</sup>- «أقيمت هذه المئذنة في عهد الوليد بن عبد الملك عند الباب الشمالي للمسجد، فهي أقدم المآذن، لكنها تلقت ترميمات

وإضافات في العهود اللاحقة، فقسمها الأوسط مجدد في العهد الأيوبي، في إثر حريق عام 570هـ/1174م، أما قسمها العلوي فقد أضيف في العهد العثماني» عبد القادر الريحاوي، المرجع السابق، ج1، ص126. <sup>4</sup> – فريد محمود شافعي، المرجع السابق، ص162. <sup>5</sup>– الحشوات: هي عبارة عن قطع صغيرة –غالبا تكون من الخشب– هندسية الشكل، وقد تزخرف أو تحفر أو تطعم بالمعادن أو

العاج أو المينا. أنظر: يجيى وزيري، موسوعة عناصر العمارة الإسلامية، ط1، (القاهرة: مكتبة مدبولي، 1999)، ج4، ص31. <sup>6</sup>-voir : Alexendre Papadoupolo, <u>l'Art de Musulman,</u> Paris, edition:Citadelles 1976), p 252–253.



... (لبعر الحضاري للجمال

الزخرفة بالخط الكوفي.
 استخدام البدن المضلع السداسي أو المثمن.
 **ثالثا: الطراز الفارسي:** تميز هذا الطراز ب<sup>1</sup>:
 البدن الاسطواني الرشيق.
 الزخرفة بالآجر، أو البلاط المزجج.
 الزخرفة بالفسيفساء على الآجر أو على الرخام.
 **رابعا : الطراز السلجوقي**

تعد المدرسة السلجوقية من بين أهم المدارس التي كان لها دور كبير في تطوير الفن الاسلامي عموما والمآذن بصفة خاصة<sup>2</sup>، سواء كان ذلك من حيث الشكل أم من حيث العناصر الزخرفية.

تأسس هذا الطراز إبان حكم ثلاثة من السلاطين الكبار وهم السلطان طوغرول بك مؤسس الدولة الذي حكم بين (1063-1063)، والسلطان آلب آرسلان الذي حكم في الفترة بين (1063-1072)، والسلطان ملك شاه الذي حكم بين سنتي(1072-1092)، الذين أضفوا ذوقا جماليا رفيعا عليها.

تميز فن إنشاء المآذن في هذا الطراز بـــ<sup>3</sup> :

1- رغم أنه لم يكن للسلجوقيين إنشاء المآذن الاسطوانية، إلا أن دورهم كبير في تطويرها. 2- أصبحت المآذن طويلة القامة الرشيقة من أكثر الخصائص المميزة للعمارة الإسلامية.

3- استعمال البلاط المزجج لتزيين وزخرفة المآذن كان سمة بارزة لهذا العصر، ومن بين تقنياته المبتكرة.

<sup>1</sup>- voir : K A C k ,Creswell, The Evolution of Minaret,ibd, p 13.

Papadoupoulo. Ibd, p 262.

<sup>2</sup> -voir :jonathan bloom, <u>Minaret synbol of Islam</u>, published by Oxford University press, the alden press, Great Britain, 1989, , p 157,

<sup>3</sup> – voir :jonathan bloom, Ibd, p 157/173, Ibd, and beyond – p 160. آوقطاي آصلان آبا، فنون الترك وعمائرهم، تر: أحمد محمد عيسى، ( اسطنبول : مركز الأبحاث للتاريخ والفنون والثقافة الاسلامية، 1987)، ص.37.



الفصل الساوس: .....البعر الحضاري للجمال

4- زخرفة المآذن بالآيات القرآنية مكتوبة بالخط العربي، ومزينة بالألوان.
 5- التكسية بالخزف الملون للأحجار باللون الأحمر، وكذلك بالرخام، وبشرفات تنتهي من الجهة الخارجية السفلى بالمقرنصات .
 6- الزخرفة بالأشكال النجمية المعقدة.
 7- الزخرفة بالآجر والطوب المنحوت.
 7- الزخرفة بالأرار هذه المدرسة في العراق والشام والأناضول وفي إيران وفي والجزيرة العربية.

تأسس الطراز المملوكي في سنة 648ه/1250م على عهد تولى السطلة من طرف السلطان الظاهر بيبرس، واستمرت إلى غاية الفتح العثماني سنة 923ه/1517م <sup>2</sup>.

يذكر الباحثون أن هذا العصر هو عصر ازدهار العمارة الإسلامية خصوصا في مصر إذ شهدت هذه المرحلة بناء المساجد والمدارس والأضرحة والحمامات والأسبلة والخانات.<sup>3</sup>

أما بالنسبة إلى فن إنشاء المآذن في هذا الطراز فقد تميز بــــــ

- أدخل عليها تطويرا كبيرا لا من حيث الشكل ولكن من جهة الزخرفة، وتركيب العناصر وتأليفها
   في وحدة متكاملة.
- اعتماد الزخرفة بالأقواس ذات الفصوص الثلاثة، الزخرفة المحصصة، والحجارة المنحوتة، والزخرفة
   الكتابية، وتركيب الأشكال الهندسية.

الشرفات البارزة ذات الخمائل الجميلة المصنوعة من الجبس أو الحجر الصناعي، مفرغة تحمل على

<sup>1</sup>- عبد القادر الريحاوي، المرجع السابق، ج1، ص 39-40.

<sup>2</sup>- أنظر: عبد الرحيم إبراهيم، أحمد، <u>تاريخ الفن في العصور الإسلامية، العمارة وز</u>خارفها، ط1، (مكتبة عالم الفكر، 1989)، ص p 283 A. Papadoupolo,ibd. 256

<sup>3</sup>- جمعة أحمد قاجة، موسوعة العمارة الإسلامية، (بيروت/دمشق، دار الملتقى، 2000م)، ص275.

<sup>4</sup> -A. Papadopoulo, Ibd, ibd, p 285-287, توفيق عبد الجواد، المرجع السابق، ج 3، ص 56. جمعة أحمد قاحة، المرجع السابق، ص278. عبد الرحيم ابراهيم أحمد، المرجع السابق، ص 256.



.... (لبعر الحضاري للجمال

تكوينات معمارية من المقرنصات. (أعطت هذه المآذن صفة خاصة لهذه الجوامع الإسلامية بجمال وشكل وسحر). - اعتماد تناسب الأشكال وتناظرها. - أصبحت المآذن تتشكل من قاعدة مربعة ذي الأصل السوري، بدن مثمن الشكل ذي الأصل الإيراني، ثم دور علوي آخر اسطواني الإيراني/العراقي الشكل، أو الدور الثالث محمول على عمد ر خامية. - اتخاذ المئذنة ذات الرأس المزدوج . - كذلك اتخاذ المئذنة في طرف الواجهة، بحيث يكون للمسجد مئذنة في ركن أو مئذنتان في ركنين من أركانه. - تلاشى القاعدة المربعة للمئذنة يكاد يكون نمائيا. - نهاية الجوسق على شكل قلة أو مبخرة، وقد حافظت في هذه النقطة على منجز الطراز الأيوبي. سادسا: الطراز العثمانية التركي:بدأ هذا الطراز في آسيا الصغرى على يد السلاجقة، والسلاجقة الروم، استفادة من الطرز السابقة عليه، وتميز هذا الطراز بـــــــــــــــــــــــــــــــــــ استخدم القاعدة المربعة الأموية، مناطق انتقال هرمية. \_ تميز بالبدن الأسطواني أو المضلع الرفيع الممتد الارتفاع. \_ هذا البدن تكون لهايته على شكل مخروط كقلم الرصاص المبري أو السهم الممتد إلى السماء. تميز أيضا بتغطية تلك القمة المخروطية المدببة بصفيحة من الرصاص. أيضا تميز بالمئذنتين على طرفي الواجهة بدل المئذنة الواحدة. **سابعا: الطراز المغربي الأندلسي<sup>1</sup>:** رغم أنلهذا اللطرازطابعه الخاصالذي يتميز به عن غيره من

<sup>1</sup>-voir : A Papadopoulo, ibd, 274,277 , حسين مؤنس، المرجع السابق ص118. يحيى وزيري، المرجع السابق، ج2، ص 101. عاصم محمد رزق، المرجع السابق، ص311. <sup>1</sup>- خلافا لغيره من الطرز الفنية السابقة الذكر التي تنسب إلى قبيلة أو عرق أو أسرة حكمت في الدولة الإسلامية في فترة زمنية من حيالها، فإن نسب هذه المدرسة يعود إلى الرقعة الجغرافية التي امتد عليها وجودها وهي المغرب العربي وشمال إفريقيا والأندلس.



| للجمال | ير (لحضاري | الب | لاساوس: | للفصل |
|--------|------------|-----|---------|-------|
|--------|------------|-----|---------|-------|

الطرز الأخرى، إلا أننا نستطيع القول من حيث الشكل العام أنه سليل الطراز الأموي حيث حافظ على الشكل المربع الذي تأثرت به المآذن في العالم الإسلامي كله، والذي بقي بالمغرب العربي الشكل العام المميز للمئذنة المغربية لتستقل بعد ذلك بعناصرها الزخرفية التي تشكل خصائصها وهي كالآتي<sup>1</sup>:

- تبنى غالبا من الآجر على شكل مربع تعلوه شرفات كأسنان المنشار ثم برج أصغر منه.

– الإسراف في الزحرفة التي تغطي مساحات كبيرة والتي بلغت من الدقة والتنوع إلى درجة أن العناصر المعمارية الأخرى كانت ثانوية بالنسبة إلى تلك الزخارف الدقيقة ولا سيما ما كان منها محفورا في الجص أو مصنوعا منه.

- تميزت الزخارف في المئذنة المغربية الأندلسية تميزا واضحا عن غيرها من المآذن في المشرق الإسلامي.
  - وجه الصومعة كله مبطن من الكذان اللكي.<sup>2</sup>
    - نوافذ ثلاثية الفتحات.
  - الزخرفة بأفاريز من عقود صماء، وبعقود على هيئة حدوة الفرس.
    - استعمال الزحارف الهندسية، والخطية، وكذا الزحرفة بالألوان.
  - التزيين بالعقود المصفوفة على الأعمدة الرخامية والموزعة بشكل مقصود.
    - الزخارف محفورة حفرا عميقا.
- أعلى القبة تفاحات من الذهب وأخرى من الفضة مركبتان في عمود معدني؛ العليا والسفلى
   ذهبيتان والوسطى فضية.
  - في العهد الموحدي حدثت بعض التغيرات :

<sup>1</sup> – جمعة قاحة، المرجع السابق، ص288/ 291. زكي محمد حسن، <u>الفنون الإسلامية</u>، [دط]، ( بيروت: دار الرائد العربي، 1401هـــ/1981م)، ج7، ص16.

<sup>2</sup> - الكذّان اللكي : الحجارة التي ليست بصلبة. إبراهيم بن منظور مادة( ك ذ ن)، ص 3844.



- استبدال الأعمدة بدعامات من الآجر لها حواف مسننة الأركان وعقود على شكل حدوة الفرس المستدير تماما، أو مدببة أو مشرشرة<sup>1</sup>، وكانت العقود غالبا منخفضة.
- تشيد المآذن الموحدية من الآجر على شكل برج له قاعدة مربعة تعلوه شرفات، من فوقها برج مربع آخر صغير، تتوجه قبة أصغر حجما.
  - تزيين القباب بزخارف نباتية بارزة، ذات حنايا ركنية تنتهي بمقرنصات .
     تزيين الحنايا الركنية ببوائك<sup>2</sup>، مزينة بدورها برسوم بسيطة، وهي مختلفة فيما بينها.

هذه الطرز المعمارية الغالبة على المئذنة التي شيدها المعمار المسلم على مر التاريخ الإسلامي، والملاحظ على هذه الطرز أنه لم يجل طراز منها من التفرد الذي يعطيه الشخصية المتميزة عن غيره من الطرز الأخرى، كما أنه يكاد لا يخل كذلك واحد منها من الاقتباس من غيره بعض خصائصه، ليجتمع في المئذنة المصرية الثراء المعماري والزخرفي جل الطرز السابقة.

إن هذا الثراء الذي احتوت عليه المئذنة في العالم الإسلامي لهو دليل على الإبداع الحضاري والذوق الجمالي والفني المتميز في العمارة الإسلامية، وفي عمارة المسجد تحديدا.

وفي المطلب التالي شيء من التفصيل لهذا المحمل تعرض فيه أمثلة ونماذج لذلك الذوق الفني البديع لأشكال المآذن وزخرفتها، بيانا لمدى ما بلغته الحضارة الإسلامية في هذا المجال المضمار.

2/ نماذج للمآذن من حيث الجمال: تلخص في المئذنة ذوق الجمال والفن المعماري الاسلامي وذلك من حيث التنوع في الأشكال وتركيبها، ومن حيث زخرفتها.

أ/ أما من حيث شكل البدن فإن للبعد الوظيفي للمئذنة دور كبير في تحديد شكلها الذي يتناسب من حيث الأداء التام والمميز لتلك الوظيفة، إلا أن ذلك لم يكن عائقا من أن تكون لها أبعادا أخرى غيره تضيف إلى قيمتها الأساسية قيمة حضارية، كالبعد الجمالي والفني خاصة، أين يكون للذوق دوره الفعّال الذي لا يقل أهمية في تحديد معالمها عن البعد الوظيفي، لذلك كان للمآذن

<sup>1</sup>- مشرشرة: مسننة

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- البوائك ج بائكة وهي :" سلسلة من العقود أو القناطر أو العيون المتتالية في صف واحد ترتكز على عدة دعائم أو أعمدة في خط مستقيم وعلى أبعاد متساوية " عاصم محمد رزق، المرجع السابق، ص 32.



أشكالا متعددة، حيث لم تتخذ بحسب وظيفتها الأصلية قالبا واحدا مشتركا، بل تعددت بقدر تنوع الأذواق الذي غطى حغرافيا العالم الإسلامي، فكان منها تلك الطراز المتعددة، بل وتنبثق من تلك الوحدة الخاصة بالطراز المعين نماذج متنوعة تدل على الثراء الثقافي والفني والجمالي والمعماري الذي أفرزته الروح الإسلامية الواحدة التي تسري في تلك المآذن كلها، والتي جعلت الكاتب الفرنسي المسلم روحيه حارودي يقول كلمته الشهيرة: «إن نظرة ولو سطحية على الفن الإسلامي في العالم تُبيّن وحدته العميقة، فحينما نمعن النظر في أي بناء نتطلع إليه فإننا نشعر بالتجربة الروحية نفسها القرويين في فاس أو مسجد ابن طولون في القاهرة، ومن حوامع الطنبول العملاقة إلى مسجد أصفهان الفردوسية والماذنة الحلزونية المتقشفة في سمراء ومن غرناطة إلى قصور كابول وشيهيل سوتون في أصفهان، فإني كنت دائما أشعر، وبشكل حيّ، أن كل هذه المباني قد بناها شخص واحد، واستوحاها من الإيمان ذاته وتلبية لدعوة إله واحد.»<sup>1</sup>.

- و عليه فقد أنشئ منها المربع ذو الشكل المهيب، الذي يوحي بالقوة والعظمة، وهو الشكل الذي ينتمي لطراز المدرسة الأموية التي تعد اللبنة الأولى التي أسست لنشأة المآذن وتطورها على مر التاريخ<sup>2</sup> كالجامع الأموي بدمشق(الصورة 1–2) الرملة<sup>3</sup>(الصورة 4)، وطراز المدرسة المغربية والأندلسية كمئذنة القيراون بتونس (الصورة 3)، ومئذنة مسجد تنمل(الصورة رقم11 أ/ب).
- الشكل المربع المتسع عند القاعدة ثم تضيق كلما ارتفعت نحو القمة كما هو شكل مئذنة مسجد المحضار بحضرموت( الصورة 5).
- الشكل الأسطواني الطويل والنحيف، الذي يوحي باللانهائية، وهو الشكل الذي تميزت به المنارة في الطراز الفارسي الإيراني.( الصورة 6-7).
- الشكل الحلزوني: وهو الذي تفرد به الطراز العراقي، وأشهر أمثلته المئذنة الملوية، ومئذنة مسجد
   أبي دلف (الصورة رقم8).
- الشكل **المثمن**: من القاعدة وحتى القمة، كما في مئذنة مسجد مسعود الثالث بغزنة في \_\_\_\_\_
  - <sup>1</sup>- روجيه حارودي، الإسلام دين المستقبل، [دط]، تر: عبد المجيد بارودي، ( بيروت/دمشق: دار الإيمان، [دت])، ص133. <sup>2</sup>- السيد عبد العزيز سالم، المرجع السابق ص 9.
    - <sup>3</sup> مئذنة الرملة بالمسجد الأبيض بالمدينة القديمة (الرملة ) بفلسطين المحتلة.



أفغانستان( الصورة رقم 12).<sup>1</sup> وكذا مئذنة عانة بالعراق(الصورة 13)<sup>2</sup>.

- الشكل الهرمي: ونجد هذا الشكل المميّز في المئذنة التقليدية للمزابيين التي تضيق كلما ارتفعت
   عاليا لتنتهي بأربعة أعمدة أعطت شكل مجمر<sup>3</sup> البخور، وكذلك مئذنة المسجد الكبير بتمبكتو.
   (الصورة 14–15).
- الشكل المركب: واستمر ذوق الفنان المسلم في إبداع نماذج لأشكال المآذن، فركب من هذه الأشكال القاعدة المربعة، ثم البدن المثمن ثم الجوسق<sup>4</sup> الأسطواني أو العكس البدن الأسطواني والجوسق المثمن، وجمع بينهما بالشرفات مرة وبالمقرنصات<sup>5</sup> أحرى....إلخ، من غير أن تفقد بهذا التركيب شيئا من توازلها وانسجامها ورشاقتها، بل على العكس تماما فقد أثبت المصم والمعماري المسلم وقوة التحيل مقدرة التركيب من حلال تلك التوليفات التي ني إبداعها فركب من هذه من على العكس تماما فقد أثبت المصم مائر في يعماري المسلم وقوة التحيل مقدرة التركيب من حلال تلك التوليفات التي تفنن في إبداعها ورئما وانسجامها ورئما ورئما ورئما وانسجامها ورئما ورئما ورئما ورئما ورئما وانسجامها ورئما ورئما ورئما ورئما وانسجامها ورئما ورئما ورئما وانسجامها ورئما على العكس تماما فقد أثبت المحم ورئما ورئما

<sup>1</sup>-K A C k ,Creswell, ibd , p11.

<sup>2</sup> – K A C k ,Creswell,ibd ,p 14 🛰

<sup>3</sup> – المحمر: وعاء من حديد أو فخار يوضع فيه الخشب أو الفحم ليتحول إلى جمر. والجَمْر النار المتقدة واحدته جَمْرَةٌ فإذا بَرَدَ فهو فَحْمٌ والمِحْمَرُ والمِحْمَرَةُ التي يوضع فيها الجَمْرُ مع الدُّخْنَةِ وقد احْتَمَرَ بما وفي التهذيب المِحْمَرُ قد تؤنث وهي التي تُدَخَّنْ بما الثيابُ. أنظر: إبراهيم بن منظور، لسان العرب، مادة (ج م ر)، ص 675.

<sup>4</sup> - الجوسق: هو لفظ يطلق للدلالة على الدورة الأخيرة ذات الأعمدة المفتوحة في المئذنة المملوكية بشكل خاص. أنظر عاصم محمد رزق، المرجع السابق، ص69.

<sup>5</sup>- المرقرنص: «هو عنصر إنشائي وزخرفي يعمل عادة من أحجار تنحت وتجتمع في أشكال ذات نتوءات بارزة تؤلف حليات معمارية تتكون من صواعد وهوابط تشبه حلايا النحل تتدلى في طبقات مصفوفة بعضها فوق بعض في أماكن مختلفة من العمارة الإسلامية مثل أركان القباب وشرفات المآذن وحرمادنات (طاقات مقرنصة) الواجهات والنوافذ والأعمدة والزوايا والمداخل وغير ذلك من الأجزاء التي تصلح لقبول هذا العنصر المعماري والفني». عاصم محمد رزق، المرجع السابق، ص293. أنظر الصورة 2-17-18-20-20-25-20-28-29.

<sup>6</sup> – فالمئذنة المصرية لم يكن لها طراز خاص، بل كانت متأثرة بالوافد السوري أو المغربي أو الإيراني، لكن أخذت بعد تأسيس الدولة الفاطمية والأيوبية ودولة المماليك، تكون لها طرازا خاصا عرفت به بعد ذلك. أنظر: السيد سالم عبد العزيز، المرجع السابق، ص11، وأنظر عبد الله كامل موسى، <u>المآذن في العمارة المصرية والعالم اللإسلامي</u>، ط1، (الاسكندرية، دار الوفاء، 2014)، ص . والكتاب في مجلدين، فيه تفصيل للمئذنة المصرية منذ عهد الدولة الفاطمية وإلى لهاية دولة الماليك البحرية، اتضح من خلاله حليا طراز المئذنة المصرية.



المآذن نوعا جديدا دل على الذوق الفني العميق الذي تميزت به العمارة الإسلامية عامة والمئذنة بشكل خاص، وإن لم تخل بطبيعة الحال مدن العالم الإسلامي من أشكال المآذن المركبة (الصورة 16-17-17|-18–20-20)، إضافة إلى الشكل الخاص الذي تميزت به كل منطقة.

- و أضيف إلى هذا الشكل مثالا آخر وهو مئذنة مسجد ابن طولون( الصرة رقم<sup>9</sup>)، والمئذنة التي أضيفت في التوسعة الأخيرة لمسجد الميقات(ذو الحليفة) المدينة المنورة (الصورة رقم<sup>1</sup>0)<sup>1</sup>، فرغم أن المؤرخين يصنفونهما في الشكل الحلزوني باعتبار<sup>ه</sup>ما على شاكلة المئذنة الملوية إلا أنني أرى اختلافهما تماما مظهرا وبنيانا عنها، كما ذهب إلى ذلك الدكتور أحمد فكري في حديثه عن مئذنة ابن طولون، وإن اتفقتا مع الملوية في جزء من السلم الخارجي في كل واحدة منها<sup>2</sup>.

- ب/ من حيث القمة أو الجوسق: إضافة إلى تنوع أشكال المآذن الذي أنتج ذلك الثراء المعماري، والذي أفصح عن ذوق فني رفيع وإبداع في التصميم ملحوظ، تنوعت بدورها كهايات تلك المآذن لتكشف عن أناقتها وجمالها بتنوع المنطقة، والمدرسة أو الطراز الذي تنتمي إليه، فكان منها المربع الذي أخذ نفس شكل البدن، وهو نهاية غالبية مآذن المدرسة الأموية والمغربية والأندلسية؛ كما في مئذنة المسجد الأموي بحلب( الصورة1-2) ومئذنة القيروان (الصورة 3)، وكذلك المستطيل كما في المسجد الكبير بتلمسان (الصروة23) والكتبية (الصروة24) والقرويين (الصروة22) .

ومنها على شكل **مبخرة** كما في مئذنة مسجد الحاكم وابن طولون (الصورة 25-9) أو قُلّة كما في جامع الأمير قجماس الاسحاقي، والسيدة زينب (الصورة19–26)، ومنها ما كان على شكل مثمن قائم على أعمدة مفتوحة، وهذه الأنواع تفردت بها مساجد القاهرة (الصورة 26–27 ).

بعضها على شكل مخروطي أو كما يسمى بشكل قلم الرصاص المبري أو الرمح، وهو الطراز المميز للمآذن العثمانية (الصورة16-28-29 ).

2- أنظر:أحمد فكري، مساجد القاهرة ومدارسها، [دط]، (مصر: دار المعارف، [دت])، ص 118.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- أنظر: مصطفى حسن البدوي، لطائف الإشارات في أسرار المنارات، ط1، (مصر، الوابل الصيب، 1429هـ\_/2008م)، ص76.

للفصل الساوس: .....البعر الحضاري للجمال

وتنتهي جميعا بقبة صغيرة على شكل نصف كرة ملساء أو مضلعة أو بصلية أو كمثرية أو على شكل قلة، وأخذ بعضها شكل الخوذة أو شكل هرم.

كما يتوج قمة هذه الجواسيق الجامور الذي هو عبارة عن عمود تنتظم فيه ثلاث تفافيح أو كرات –أو احيانا اثنتين– غالبا ما تكون ذهبية أو مطلية بالذهب أو من معدن آخر كالفضة أو النحاس، وتكون متتالية ومتفاوتة في الحجم؛ السفلى كبيرة والوسطى أصغر منها وتصغرهما الموجودة في الاعلى، وأحيانا يعلوه هلال فتحته تتجه جهة القبلة( الصورة30–31)، أضفى هذا الجامور على المآذن التي زين بما جمالا وبريقا زادها رونقا وبماء، حتى أصبحت معلما من أهم معالم المسجد التي كان لها تأثيرها البالغ في مجال الفن المعماري الإسلامي"مع الاعتراف بأن هذه التوليفات كانت أول

 $^2$ من حيث الزخار $^2$ :

كما أن للإنسان حاجات ضرورية لا يستغني عنها لما فيها من منافع تقتضي الاشباع، فكذلك له بمقتضى تطلعه الدائم للكمال الذي فطر عليه، حاجات جمالية<sup>3</sup> تحسينية تلح عليه في الاشباع، فلا يترك شيئا من مقتنياته إلا وأضفى عليه مسحة من الجمال تحسِّن من منظره وتجعله بالغا رائقا في نظره مريحا لنفسه، معبرا عن ذوقه وحضارته.

و عليه وفي مجال عمارة المساجد، وفي المآذن تحيديدا لم يكتف المعمار بإنشاء ما تقتضيه حاجة رفع الآذان للصلاة، بل لقد شكلت الحاجة الجمالية<sup>4</sup> باعثا قويا للتعبير عن ذوقه الفني من خلال إسباغ ألوان الزخارف على مئذنته، حتى باتت سجلا كُتبت فيه تطورات الجمال والحضارة التي

<sup>1</sup> - جززيف شاخت وكليفورد بوزورث، تراث الإسلام، تر: محمد رهير السمهوري وآخرون، تح شاكر مصطفى، تع: فؤاد زكريا، (الكويت: مجلة عالم المعرفة، ع 8، سنة 1985)، ج1، ص 315.
 <sup>2</sup> - الزخرفة هي فن تجميل وتزيين الأشياء التي تمارس فيها
 <sup>3</sup> - الزخرفة هي فن تجميل وتزيين الأشياء التي تمارس فيها
 <sup>4</sup> - الحاجة الاستطيقية (الجمالية): هي التي تؤمن تخفيف حدة الملل الذي يحدث من جراء التعامل المتكرر مع الأشياء المصنوعة، <sup>5</sup> عنها من عنه من من حراء التعامل المتكرر مع الأشياء المصنوعة، <sup>5</sup> الحاجة الاستطيقية (الجمالية): هي التي تؤمن تخفيف حدة الملل الذي يحدث من جراء التعامل المتكرر مع الأشياء التي فإنه ويتحقق هذا من خلال استطيقية (الجمالية): هي التي تؤمن تخفيف حدة الملل الذي يحدث من حراء التعامل المتكرر مع الأشياء المصنوعة، ويتحقق هذا من خلال استحداث أنماط شكلية للمنتجات متنوعة المعالم، ولتجنب الفوضى البصرية التي قد تنشأ من التنوع فإنه ينظمها وفق أنماط التكوين الشكلي، وذلك بنسب وإيقاع وتماثل وتوازن وتغاير وتباين وغيرها من مقومات التكوين البصري. رفعة الجادرجي، في إشكالية العمارة والتنظير البنيوي، (مجلة عالم الفكر، الكويت، ج17، ع 20)، س 1998، ص 13.
 <sup>4</sup> - أنظر: حاجات الانسان الجمالية في هرم ماسلو هامش 2 من ص 30 من هذه الرسالة



لالفصل لألساوس: .....لالبع

تعاقبت على عمارة المساجد بمنشآها المختلفة.

و لما كانت الزخرفة: هي فن تزيين وتحميل الأشياء التي تمارس فيها، أو هي:« النقوش التي يجمل بها البناء سواء كانت في حص أو حجر أو خشب أو رخام أو غيره»<sup>1</sup> بواسطة عناصر زخرفية مثل الأشكال الهندسية، والنباتية والخطية...الخ فسنعرض لأهم العناصر الزخرفية التي تزينت بها المآذن في مختلف المدارس الفنية.

هناك قسمين من العناصر الزخرفية الأصلية والمعمارية التي تعدت إلى الوظيفة الزخرفية إضافة للوظيفة المعمارية.

1- الشرفات: شكلت الشرفات عنصرا وظيفيا وزخرفيا مهما في المئذنة، فإضافة إلى ألها أساسا استعملت ليتخذها المؤذن مكانا لرفع الآذان من جهة، وفي بعض المآذن جعل منها المصصم محطة الانتقال من شكل إلى شكل آخر بطريقة بارعة حين اتخذ منها فاصلا وواصلا بين الطوابق(الصورة16-19-20-22)، ثم جعل لها أشكالا متنوعة منها المربع وهو ما التزمت به المدرسة المغربية والأندلسية( الصورة 22-23)، ثينما تنوعت أشكالها بين المربع والمثمن والمستدير في المدرسة المملوكية ( الصورة16-20-21).

كما زحرف درابزينها<sup>2</sup> بزخارف تنوعت بين أشكال هندسية أو نباتية مفرغة، وبعضها زخرف بعقود صماء ذات فصوص متعددة، وتميزت شرفات مآذن المغرب خاصة بزخرفة الزليج المغربي الذي أضاف إلى المآذن المغربية جمالا مميزا (الصورة 31)، وجعل في بعضها نهايات الدرابزين رؤوسا مسننة<sup>3</sup> (الصورة 31)، وأخرى نصف الدائرية<sup>4</sup>( الصورة3).

من حيث العدد؛ خلت بعض المآدن من الشرفات تماما كالمئذنة الإيرانية( الصورة 6–7)، أما ذوات الشرفات، فمنها ما استقلت بشرفة واحدة (الصورة17–22–23)، ومنها ما احتوت

<sup>1</sup>- عاصم محمد رزق، المرجع السابق، ص 130.

<sup>2</sup>– الدرابزين: هو تلك الطبقة العلوية من شرفة المئذنة التي قد يكون من الحجر أو من الجص .أنظر: عاصم محمد رزق، المرجع السابق، ص104

<sup>3</sup>- أنظر: فريد شافعي، المرجع السابق، ص 159،

<sup>4</sup> -Georges Marçais, ibd, p244-249.



شرفتين (الصورة 2–28)، ومنها ذوات الثلاث( الصورة19)، وتعدى بعضها الآخر إلى الأربع شرفات(الصورة20)، وهو ما يحملنا للقول على ألها تحولت إلى عنصر زخرفي أكثر منه وظيفي.

2- المقرنصات: تعد من العناصر المعمارية المهمة التي كان لها دور معماري وزخرفي في وقت واحد، ذلك ألها حملت أكثر شرفات المآذن من الجهة الخارجية السفلى على هذه المقرنصات البديعة التكوين التي ساعدت بدقة وبراعة وذوق جمالي وفني رائع في الانتقال من شكل معماري إلى آخر، إذ عملت على تغطية الفراغ الناتج عن بروز شرفة المئذنة عن بدلها<sup>1</sup>، وهو ما تميزت به مآذن خاصة الطراز الفاطمي<sup>2</sup> والمملوكي والسلجوقي والعثماني.

5- النوافذ والفتحات: كذلك شكلت النوافذ والفتحات عنصرا معماريا وظيفيا وزخرفيا- في آن واحد- ملحوظا في المآذن، أما من حيث الوظيفة فقد كانت مصدر التهوية والنور الذي يضيء غرف المئذنة من الداخل لهارا، وأيضا جعلها المصمم لتخفيف الحمل والثقل الذي يقع من الطوابق المتعددة على القاعدة والأساس<sup>3</sup> (الصورة19–20)، وأما من حيث الزخرفة فقد جعلها لتكسر الرتابة على امتداد حائط المئذنة الشاهق الارتفاع(الصورة11–30–40).

تعددت المئذنة الواحدة، واتخذت أشكالا بسيطة أحيانا وبديعة أحيانا أخرى بفضل ما ازدانت به من عقود تتوجها( 22–24–30)، تكون هذه النوافذ أو الفتحات محتمعة أحيانا، ومنفردة أحيانا أخرى، وتتميز مئذنة جامع عانة بالعراق باحتوائها على هذه النوافذ بعضها صماء والبعض الآخر مفتوحة على كامل بدلها (الصورة13)، ومما يشد الانتباه في أنواع المآذن مئذنة المحضار الأثرية<sup>4</sup> التي تتميز بتشكيلة من النوافذ المستطيلة على كامل بدلها، ورغم أن هذه النوافذ لها دور

- <sup>1</sup> أنظر: صالح الشامي، الفن إلتزام وابتداع، ص213.
- <sup>2</sup> أنظر: عبد الله كامل موسى، المرجع السابق، ج2، ص 195-199.، و...
  - <sup>3</sup> أنظر: عبد الله كامل موسى، المرجع نفسه، ج2، ص 142.

<sup>4</sup> - بنى مسجد المحضار بمدينة تريم بحضرموت باليمن « عمر المحضار بن عبد الرحمن السقاف في سنة 823 للهجرة (1419 ميلادية)، أما متذنته الأشهر في اليمن فتقوم على قاعدة مربعة الشكل، تتناقص هندسيا كلما ارتفعنا، حتى تصل إلى ارتفاع 40 مترًا طولا. صحيح أن العمارة الطينية لها حضارتها المتوارثة في المنطقة، لكن هذا الارتفاع الاستثنائي كان جديدًا على حضرموت. النوافذ المستطيلة في بدن المنارة تتوكد هذا العوارثة في المنطقة، لكن هذا الارتفاع الاستثنائي كان جديدًا على حضرموت. النوافذ المستطيلة في بدن المنارة تتوكد هذا العلو، الذي استلهم البناء الهرمي، دون أن ينسى التقاليد المحلية في الإنشاء والزخرف، وهو... علامة على النصح على المتوارثة في المنطقة». أشرف أبو اليزيد تريم عطر الحمارة اللويت: مجلة العربي، وزارة المستطيلة في بدن المنارة تتوكد هذا العلو، الذي استلهم البناء الهرمي، دون أن ينسى التقاليد المحلية في الإنشاء والزخرف، وهو... علامة على النضج المعماري وفهم أسرار العمارة الطينية». أشرف أبو اليزيد تريم عطر الحضارمة، (الكويت: مجلة العربي، وزارة الإعلام، ع: 624، منه معلي المعاري، عنه 100.



معماري بالدرجة الأولى والأساس لخصوصية المادة التي شيدت بما، إلا ألها أضفت على المئذنة جمالا متميزا ومخالفا تماما للمآذن المشيدة في باقي العالم الإسلامي إذ بدت كعروس متألقة في ثوبما الأبيض الناصع وهي تعلو شامخة في السماء (الصورة 5). ويخرج من هذا العموم المئذنة الإيرانية التي تختلف عن بقية المآذن في خلوها من النوافذ كما خلت من الطبقات<sup>1</sup>.

4- العقود: أدت العقود في المآذن كما في العمارة الإسلامية عامة دورا بالغ الأهمية من حيث الأداء الوظيفي، إذ هي «أيضا من العناصر التي تعد أعضاء جوهرية وإنشائية وليست كالعناصر التي تطورت من أعضاء إنشائية إلى مجرد زخارف..»<sup>2</sup> حيث حافظت على المهمة الرئيسة المتمثلة في تحمل قوة الضغط والثقل وتوزيعه على البناء الذي ترتكز عليه<sup>3</sup> من غير أن تحول هذه الوظيفة الجوهرية عن الأداء الزخرفي في الوقت ذاته، من خلال التفنن في تصميم أشكال من العقود رائعة المحمور الذي ترتكز عليه. أن تحول هذه الوظيفة المحمور الخليفة المحمور التي تعد أعضاء جوهرية وإنشائية وليست كالعناصر التي تعد أعضاء من أعضاء إنشائية إلى محرد زخارف..»<sup>2</sup> حيث حافظت على المهمة الرئيسة المتمثلة في تحمل قوة الضغط والثقل وتوزيعه على البناء الذي ترتكز عليه. من غير أن تحول هذه الوظيفة الجمل قوة الضغط والثقل من يحمل قوة من غير أن تحول هذه الوظيفة الجمل أحمد الخري في المحمد من خلال التفنن في تصميم أشكال من العقود رائعة الجمال أكسبت والمئذنة منظرا مميزا ساهم في تحقق هويتها وأصالتها الإسلامية.

تعددت أنواع العقود؛ فكان منها عقود ذات الفصوص منها ما يحتوي على سبعة فصوص، ومنها ما يحتوي على سبعة عشر فصا، أو خمسة عشر، منها المتحاوز، ومنها المنكسر، ومنها الذي صمم كألها حافة المحارة، تكون هذه العقود ذات الفصوص أحيانا مشكلة كالستار للنوافد الموجودة بداخله كما هو الشأن مثلا في أسفل بدن مئذنة الكتبية<sup>4</sup> ( الصورة 24–31)، كما تتظافر فتؤلف شبكة رائعة من العقود التي تكسبها شكلا زخرفيا رائع المنظر كما هو الشأن في شرفة مئذنة الكتبية، وكما في بدن مئذنة حسان بالرباط (الصورة 35–36)، والجامع الكبير بتلمسان، وجامع الزيتونة (الصورة هـ)، ومنها العقد حدوة الفرس يعلوه فصوص منكسرة كما في مئذنة حسان بالرباط(الصورة 36\_)، ومنها العقد المتحاوز الذي نشهده في مئذنة القيروان (الصورة35)...إلخ. المغرب الإسلامي كالعقود التي تتوج النوافذ المفتوحة والصماء من أعلها تزدان في صوامع

<sup>4</sup>-G.Marçais, Ibd,p244.

صالح بن قربة، المئذنة المغربية الأندلسية، [دط]،( الجزائر المؤسسة الوطنية للكتاب 1986م)، ص، 60.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-أنظر: زكي محمد حسن، الفنون الإيرانية في العصر الإسلامي، [دط]، ( بيروت، دار الرائد العربي، 1401ه/1981م)، ص52. <sup>2</sup> – فريد شافعي، المرجع السابق، ص199. <sup>3</sup> – أنظر: مآذن مدينة صنعاء، ص162.

بتكوينات على هيئة محاريب صغيرة منكسرة وتنتهي بعقود صغيرة منكسرة على واجهة العقود كما يتزين به الطابق الأول من مئذنة قايتباي بالجامع الأزهر<sup>1</sup> (الصورة 38 ).

5– **الزخرفة المحضة:** في النقاط السابقة تحدثت عن العناصر المعمارية والزخرفية في الوقت ذاته، وفي النقطة الموالية سنتحول للتعريف بالعناصر الزخرفية المحضة والمتمثلة في الزخرفة الهندسية والنباتية والخطية.

سبق أن أشرت في الجزء النظري من هذه الرسالة إلى أنه إضافة إلى السمع فإن البصر هو أحد أهم العناصر التي يدرك بما الجمال، لذلك نجد أن الفنان المسلم في عمارته-كما في جميع مقتنيات الإنسان- عمل على تزينها وتحسين منظرها حتى تقع في العين الموقع الحسن فتحدث تأثيرها المرجو في النفس البشرية من راحة نفسية أو استمتاع فني بما يرى.

و المآذن بصفة خاصة من أهم المنشآت المعمارية وعناصر المسجد تحديدا تقتضي زخرفتها وتحسين منظرها باعتبارها تمتد في الفضاء بارتفاع شاهق تمل العين وهي تجيل النظر على امتداد ارتفاعها في حائط مجرد لا تتخلله بعض الزخارف والتحسينات التي تصهر ذلك الملل بتشكيل وحدات زخرفية تلبي للبصر رغبته الجامحة في تتبع أثار الجمال المتنوع، ومن جهة أخرى تمكن تلك العين المتأمل من قراءة مضمون تلك الحركات، والتشكيلات والتصميمات عين تعرف كيف تقرأ وتناسقها ودقة نظامها وتراكمها، أي أن تقرأ الجمية التي تقف وراء تجلياها؛ الحتمية كرمز وكإشارة لنظام خفي يحكم تجليات الكون بأسره من طبيعة وإنسان ومعن»<sup>2</sup> .

**أ–الهندسية**: تعد الاشكال الهندسية أحد العناصر الجمالية البارزة في زخرفة المآذن، مما جعل لها دورا كبيرا في اشباع فطرة المصمم في التعبير عن رؤيته الجمالية تعبيرا متناغما مع وظيفة المئذنة من جهة، وقيمتها الروحية من جهة ثانية.

- <sup>1</sup> أنظر عبد الله كامل موسى، المرجع السابق، ج1، ص429.
- <sup>2</sup>- سمير الصايغ، الفن الإسلامي قراءة تأملية في فلسفته وخصائصه الجمالية، ط1، (بيروت: دار المعرفة، 1408هـ/1988م)، ص 56.



وقد شكلت زخرفة المآذن بالمعينات<sup>1</sup> خاصة منها المغربية والأندلسية في العهد الموحدي، ثم في عهد المرينين<sup>2</sup> نمطا فريدا، بارزا ومتميّزا عن تشكيلتها في باقي مآذن العالم الإسلامي، حيث صنع منها المصمم توليفة من أقواس مفصصة متقاطعة ومتداخلة على شكل معينات، منها ما غطى الجهات الأربع للمئذنة مشكلا لوحة كبيرة من هذه المعينات مستندة على أقواس ذات فصوص صغيرة، كمئذنة حسان بالرباط (الصورة 35–36 )، وتعد هذه التحفة «إحدى الروائع الثلاث التي ما زالت أثرا باقيا يشهد على الازدهار الحضاري والعمراني في المغرب والأندلس في العصور (الصورة 37)، وكذلك مئذنة مسجد تلمسان الكبير (الصورة 23)، وكذا مذنة جامع الزيتونة (الصورة37)

ومنها ما تشكل منها شبكة واحدة متوجة النوافذ الصماء في أعلى بدن المئذنة وفي جوسق مئذنة الكتبية(الصورة 31–24)، مئذنة الجامع الكبير بإشبيلية (الصورة 40)، مئذنة المنصورة (الصورة 44)، أعطى هذا النمط من الزخرفة لواجهات المآذن منظرا بديعا، أفصح عن حس وذوق فنيين عميقين، امتزجا بروحانية عالية لم يستطع بعد الزمن ولا التأثيرات الطبيعية أن تمحي معالم جمالها وحسنها وإن فيما تبقى منها يتحدى الزمن.

و لم تكن المعينات هي الشكل الهندسي الوحيد الذي زينت به المآذن بل تنوعت الأشكال تنوعا ملحوظا- إذ كان منها المربعات والمربعات المتقاطعة، والمستطيلات، والدوائر والأشكال النجمية، والخطوط المتقاطعة... كما هي أشكال الصور المختلفة، دلّ على ثراء الزخرفة الإسلامية التي وإن استثمر مصممها بعض الأشكال السابقة عنها<sup>4</sup>، إلا أنه تفنن في تركيبها والمزج بينها .مما جعل لها خصوصيتها المتميزة عن ما أخذت منه.

ب–**الخطية**: تعد الزخرفة الخطية من أهم العناصر والوحدات الزخرفية في عمارة المساجد عامة، وفي زخرفة المآذن بشكل خاص، إذ أكسبتها جمالا، وتميزا عن بقية الأبراج في كل بقعة من العالم،



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-voir : George Marçais, ibd, pp 244–249, Markus Hattstein ,L'Islam art et civilisation , (direction : Markus Hattstein et Peter Delus), pp 262–263.

| للجمال | لبعر الحضاري | 9 | لأساوس: | نصل ( | (لغ |
|--------|--------------|---|---------|-------|-----|
|--------|--------------|---|---------|-------|-----|

بل لقد باتت دليلا على وحدة الفن الإسلامي لأن منبتها وتطورها وازدهارها عربي إسلامي خالص. تكتسب الزخرفة الخطية أو الزخرفة بالكتابة أهميتها من تحويل وظيفة الكتابة من نقل رسالة أو فكرة أو مضمون لغوي ومعرفي علمي إلى عنصر أو وظيفة زخرفية تزيينية بجميلية، ألهمه إياها رشاقة الحروف، وتناسق أجزائها وطواعيتها للتمديد والتدوير وتشكيل رؤوسها على هيئات نباتية وهنديسة معتلفة، أضافت إلى ذلك الحرف ذي البعد اللغوي الصرف بعدا آخر جماليا <sup>1</sup> أحدث نقلة نوعية في بعال الفن الإسلامية لم يستطع عندها الباحثون وخاصة المستشرقون منهم إلا الاعتراف بفنية الخط العربي وأصالة الزخرفة الإسلامية، كما هو الشأن في مثل قول ألويغ جرابار :«الكتابة بالخط العربي تحول الكتابة إلى شيء آخر غير نقل الرسالة»<sup>2</sup> إذ يجعل الخطاط من ذلك المضمون صورة فنية بالدرجة الأولى تصبح فيها الحروف والكلمات تتحرك بانسيابية، وتتعانق بنظافر حتى تخالها وحدة واحدة لا تعدد فيها ولا انفصال، يشغلك الجمال وروعة الفن الذي استقطب النظر فأبكره، وأبمج القلب حتى غمره، ثم يعيدك ذلك الجمال الصداح إلى مضمون الآية أو العبارة تغوص بعقلك في القلب حتى غمره، ثم يعيدك ذلك الجمال الصداح إلى مضمون الذي المتوض بقائل في القلب الما الذي منه اللهي تلك الجمال الصداح إلى مضمون الآية أو العبارة تغوص بعقلك في القلب إيمان الخال المعن والبين.

**المئذنة الإيرانية** (العهد السلجوقي):شكلت الزخرفة الخطية عنصرا أساسيا في تزيين المئذنة الإيرانية، كما في مئذنة مسجد الجمعة بدغمان<sup>3</sup>، حيث وجد فيها شريط مكتوب بالخط العربي، احتوى آية من سورة النور، يحيط بالبدن بين المنطقة الثانية والثالثة، كتبت بخط كوفي محبوك، كما وصفه بلوم، يوحي بأنه من وقت متقدم على القرن الحادي عشر. كما يوجد شريط آخر في أعلى

أحمد فكري، مساجد القاهرة ومدارسها، المدخل، ص 48، ولقد أدرك مالك بن نبي رحمه الله هذه الأهمية للبعد الجمالي في حياة الإنسان كلها، فجعله أحد المقومات الرئيسية لشروط النهضة. أنظر: مالك بن نبي، <u>شروط النهض</u>ة، ص91–95. . <sup>3</sup>- يرجع تاريخها إلى عام 450هـ\_1058م خلال حكم طغرل بك.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – أنظر كيف تحول الخط العربي من مضمون لغوي وضرورة علمية فكرية إلى ضرورة جمالية زخرفية وتطبيقاته الفنية مفصلا في رسالتي الموسومة بـــ: البعد الفني لعقيدة التوحيد الشعر والخط العربي أنموذجا، إشراف: مولود سعادة، رسالة ماجستير غير منشورة، قسم العقيدة ومقارنة الأديان، كلية أصول الدين والشريعة والحضارة الاسلامية، جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة/ الجزائر، 1424ه/ 2003م). ص 199–262.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - Oleg grabar, Formation de l'Art Islamique,traduction : Yves Thoraval ,Paris, p p185.

المئذنة فيه بقايا من خط كوفي مغلفة بالخزف الفيروزي، وتثبت هذه الأخيرة أول ظهور للزخرفة بالخزف المزجج في المئذنة الإيرانية، وهو من التقنية المبتكرة لهذا العصر.<sup>1</sup>(الصورة7).

كما تعد مئذنة مسجد حام بأفغانستان إحدى المآذن الأثرية التي تفنن المعماريون السلاحقة بتزيينها بالزخرفة الخطية، فبينما تضمنت كسابقتها شريط من النقوش الزخرفة الخطية تحيط ببدله، مطلية بطلاء فيروزي زادها جمالا وتميزا<sup>2</sup>(الشكل47)، توزعت –إضافة إلى ذلك– في هذه المئذنة الزخرفة بالخط الكوفي في أشرطة على كامل القسم الأول من بدلها مشكلة وحدات زخرفية هندسية متعددة الأنواع؛ منها الدائري والمربع والمستطيل والمسدس والنجمي والبيضوي، مرتبة بطريقة بديعة زودت بدن المئذنة بطراز بديع ومميز من الزخارف المزدوجة والمتناغمة الخطية والهندسية (شكل48)، دلت على ثراء الخيال الفني للمصمم المسلم وتميزه.

و مئذنة الجامع الكبير بحلب، أيضا تُوّجت بالزحرفة، وذلك في خمسة أشرطة خطية يفصل كل شريط منها الطبقة عن الأحرى من الطوابق الخمسة، يتوج الطابق الأول شريط من الزخرفة الكتابية بخط كوفي يحتوي اسم السلطان الملكي، والأمير والقاضي والبناء وتاريخ بنائها وآيات قرآنية، بينما الأحرى احتوت آيات قرآنية، صلوات، تاريخ إنماء البناء في مُلك السلطان ألب أر سلان<sup>3</sup>، في الطابق الثاني آية 127/121من سورة البقرة في وَإِذْ يَرْفَعُ إِبَرَهِ مُ الفَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ رَبَّنَا نَقَبَلُ مِنْآ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَمِيعُ ٱلْعَلِيمُ (٢) رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِّ يَبْذِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَإِنْ مَنْآ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَمِيعُ ٱلْعَلِيمُ (٢) رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِّ يَبْذَا أُمَّةً مُسْلِمة لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَا وَتُبُ وَمَاتَ أَنتَ ٱلسَمِيعُ ٱلْعَلِيمُ (٢) رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِّ يَبْذَا أُمَّةً مُسْلِمة لَكَ وَأَرْفَا مَنَاسِكَا وَتُبُ وَمَاتَجَ مَنْ أَلْيَبِي عُمَالَيْنِ يَعْلِيمُ (٢) مَنْ مَنَا وَاللَّذِي عَالَة الله الله الله الله الله عنه و عمد وعلى والأندة الأصروبي عليمة ألمَاني مُنْعَاني مُسْلِمَيْنَ الله عنه الثالث آية مُسْلِمة أَنْ وَالْ عَرْيَا مُنَاسِكَا وَتُبُ وَمَاتَجَ حَمَالِهُ اللهُ الله الله الله الله الله الله على الله على والاحزاب في إِنَّ ٱللّه وَمَاتَجَ حَدَي مَنُوا مَالَيْنَ يُعْيَمُونَ عَلَى ٱلنَبِي يَ يَعْلَى أَلَهُ الله على وسروة المائدة في إِنَّ وَلِيْكُمُ أَللَه وَرَسُولُهُ وَلِيْعَانَ عَمَى وَلَيْنَ عَالَيْ عَلَي عَلَي وَلِي مُ

<sup>2</sup>– Jonathin Bloom, Ibd,

آوقطاي آصلان، المرجع السابق، ص 37

<sup>3</sup> -Jonathin Bloom, Ibd, pp 163.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- voir -Jonathan Bloom, <u>ibd</u>, pp160. آوقطاي آصلان آبا، <u>فنون الترك وعمائرهم</u>، تر : أحمد محمد عيسى، اسطنبول : مركز الأبحاث للتاريخ والفنون والثقافة الإسلامية، 1987، ص.37.

للفصل الساوس: ...... البعر الحضاري للجمال

شهادة الله، أمر إنهاء البناء طوال ملك السلطان أبو سعيد تتش بن محمد<sup>1</sup>، (الصورة 41–42).

كذلك مئذنة (برج) مسعود الثالث بغزنة الذي توج جزؤه المتبقي بلوحات نقش خطية للواجهات الثماني بأعلى البرج مدون فيها اسم السلطان<sup>2</sup>(الصورة 12– 43).

أما في العهد المملوكي فإن الزخرفة بالخط العربي، كانت أحد الأنماط الزخرفية التي حظيت بما المئذنة المملوكية خاصة في مصر، وتعد مئذنة قايتباي من بين أجمل المآذن المملوكية زخرفة وجمالا، إضافة إلى الزخارف الأخرى فقد شكلت الزخرفة الخطية إحدى أهم العناصر التزيينية في المنارة، حيث أحذت حيزا من القاعدة لأعلى المدخل المدبب لفتحة مستطيلة، وهو نص كتابي بخط الثلث المملوكي، "ادخلوها بسلام آمنين" داخل تكوين مستطيل غائر ينتهي بعقد ثلاثي(شكل30)، في أسفل مناطق الانتقال التي تتحول من خلالها القاعدة المربعة إلى الطابق الأول المثمن شكلت –إضافة إلى الزخارف المندسية والنباتية المحفورة – بشريط من الخط الكوفي المزهر تتخلله زخارف نباتية منفذة بدقة عالية كما يصفها عبد الله كامل موسى<sup>3</sup>، ويتوج المستوى الثاني من هذا البدن بشريط آخر من الزخرفة الخطية<sup>4</sup> (الصورة 83).

لم تخل المئذنة ا**لغربية** من الزخارف الخطية ففي العهد المريني، ازدانت صومعة المنصورة الأثرية (الصورة 45) على بابحا المميز لمدخلها، بزخرفة بالكتابة الخطية، في شريط منقوش داخل اطار مستطيل بخط أندلسي، يقرأ بصعوبة كما أشار بروسلار لوجوده «متشابكا في متاهة من الخطوط المستقيمة والمنحنية، الوريدات، والمعينات التي تتعب العين في اتباع أثارها» <sup>5</sup>، سجل فيه اسم الأمير الذي أمر ببناء الجامع<sup>1</sup>.

<sup>1</sup> –Jonathin Bloom, Ibd,pp163.(Marge, n= 21) <sup>2</sup>– Jonathin Bloom, Ibd, pp172.

<sup>4</sup> –أنظر، عبد الله كامل موسى، المرجع السابق، ص428. <sup>4</sup> – أنظر: المرجع نفسه، ص 428–430.

<sup>5</sup> - Charle Brosselard, Les inscriptions de Tlemcen, revu africaine, 5<sup>e</sup> Annèe, N° 14, Decembre 1858, pp 335 . Gorge et Wiliam Marçais , Les Monuments Arabes de Tlemcen, Paris : Ancienne Librerie Thorin et fils, 1903,p 217. تص العبارة « الحمد لله رب العالمين والعاقبة للمتقين أمر بيناء هذا الجامع المبارك أمير المسلمين المجاهد في سبيل رب العالمين

المرحوم أبو يعقوب بن عبد الحق رحمه الله.»,Brosselard و تعقوب بن عبد الحق رحمه الله.»



إضافة إلى ذلك فقد ترك المرينيون بصمتهم المميزة على المآذن في العصر الوسيط وخاصة على المئذنة المغربية بإضافتهم الزخرفة بالخزف المتعدد الألوان، وهو ما جعلها تحتل مكانا فنيا بارزا بين مآذن العالم الإسلامي<sup>1</sup>.

و هكذا نجد أن المصمم والمعماري المسلم قد نجح نجاحا بعيدا في تصميم زخارفه على المآذن عندما استطاع أن يمزج في مئذنته بين عدة وحدات وعناصر زخرفية، مزجا تحقق فيه التناسب بشكل بديع، جعل من المئذنة في مواطنها المختلفة وطرزها المتعددة ثروة معمارية وفنية وحضارية تحكي كل واحدة منها تاريخ الأمة وتطورها في عصر من عصورها، وفي جغرافية من عالمها، فكرا وثقافة وذوقا وإبداعا.

3- الدلالة الرمزية لجمالها:

تعتبر فكرة السمو أصلا من أصول هذا الدين وأحل قيمه، من خلال تجليها في الوجود بشقيه الإلهي والإنساني؛ أما عن السمو الإلهي فقد تجلى في تسامي الذات والصفات الإلهية عن المشابحة والمماثلة كما دل عليه قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْ يُ اللَّهُ عليه وسلم: ﴿ أَينَ اللَّهُ قَالَتَ: في السماء»<sup>2</sup>، علوا على ذلك من قول الجارية لما سألها النبي صلى الله عليه وسلم: ﴿ أين الله؟ قالت: في السماء»<sup>2</sup>، علوا ورفعة وسموا<sup>3</sup>، وأما عن السمو الإنساني الذي جعله الله تكريما للإنسان وشرفا له خاصة، إذ أضاف الحق تبارك وتعالى هذا الفعل لنفسه حين قال: ﴿ وَلَقَدْ كَرَّعْنَا بَنِي َءَادَمَ وَحَمَّلْنَهُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلبَحَرِ وَرَزَقْنَنَهُم يَرَى ٱلطَّيِبَاتِ وَفَضَمَلْنَهُمْ عَلَى كَثِيرِ مِمَّنَ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ﴾ الإسراء 70، لذلك يسعى الانسان أن ميري الطَيبَاتِ وفَضَمَلْنَهُمْ عَلَى حَثِيرٍ مِمَّنَ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ﴾ الإسراء 70، لذلك يسعى الانسان أن مفرداته.

<sup>1</sup> - أنظر: صالح بن قربة، مرجع سابق، ص 110.
<sup>2</sup> - صحيح مسلم، ك: الصلاة، با: تحريم الكلام في الصلاة ونسخ ما كان من إباحته، ح ر: 537، ج1، ص 581.
<sup>3</sup> - أنظر: أحمد بن عمر القرطي، المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم، تح: محي الدين ميتو وأخرون، [دط]، (دمشق/بيروت: <sup>6</sup> - أنظر: أحمد بن عمر القرطي، المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم، تح: محي الدين ميتو وأخرون، [دط]، (دمشق/بيروت: <sup>6</sup> - أنظر: أحمد بن عمر الكلم الطيب، [دت])، ج2، ص144.
<sup>4</sup> وقيل في تأويل هذا الحديث: إن النبي صلى الله عليه وسلم سألها بأين عن الرتبة المعنوية التي هي راجعة إلى حلاله تعالى وعظمته التي بحا ين كلً من نُسبت إليه الإلهية وهذا كما يقال: أين الثريا من الثرى؟! والبصر من العمى؟! أي بعُدَ ما بينهما واختصت التي بالتي والنجوب التي عليه وسلم مألها بأين عن الرتبة المعنوية التي هي راجعة إلى حلاله تعالى وعظمته التي بحا ين كلً من نُسبت إليه الإلهية وهذا كما يقال: أين الثريا من الثرى؟! والبصر من العمى؟! أي بعُدَ ما بينهما واختصت التي بالتي والبصر من العمى؟! أي بعُدَ ما بينهما واختصت التي بالتي والبصر بالشرف والرفعة على هذا يكون قولها في السماء أي في غاية العلو والرفعة وهذا كما يقال: فلان في الشراء ومناط الثريا" الرجع نفسه.



| البعر الحضاري للجمال | للفصل لأنساوس: |
|----------------------|----------------|
|----------------------|----------------|

لقد حققت المئذنة كمنشئة للمسلم إشباعا لحاجته النفعية المتمثلة في رفع الآذان للصلاة خمس مرات في اليوم، كما أشبعت حاجته للجمال من خلال ذلك الإبداع الفني الذي حظيت به، فكانت رمزا لتعشق الإنسان المسلم للجمال، لكنها لم تكتف بتلبية هاتين الحاجتين فقط، بل لقد كان لها دور آخر لا يقل أهمية عن الدورين السابقين هو إشباع حاجته الرمزية<sup>1</sup>، وهو الميزة التي تفرد بما الفن الاسلامي عموما، وجعله فريدا من نوعه، إذ من خلال تلك الرمزية حول الفنان والمعمار المسلم قيم الاسلامي الفن الإسلامي مرئي<sup>2</sup>، تجلى بشكل من أشكاله في إبداعات الفن الإسلامي.

يكتسب إشباع الحاجات الرمزية أهميته من تعلقه بشكل أساسي بالتعبير عن الهوية<sup>3</sup> من خلال تلك الابداعات الجمالية، ولقد استطاعت عبقرية الفنان والمعمار أن تضمن بخبرةما الفنية؛ سواء في ابتكار الأشكال، أو تنويع الزخارف وحركيتها المتوازنة، بعض الدلالات والرموز العقدية ذات البعد التجريدي المطلق، أو ذات المعاني الروحانية من خلال الانتقال من التعبير المادي إلى التعبير الروحي، أو من الرؤية البصرية إلى المعاني التجريدية روحية أو حتى عقلية اصطبغت بصورة مرئية تجلت من خلال زخارفه المتنوعة، المستقلة حينا والمتشابكة أحيانا أخرى في نسق فني فريد من نوعه وبحرَفِيّة قلَّ نظيرها في عالم الفن والجمال الزخرفي.

عدة موضوعات يمكن أن نقرأها في تلك الأعناق الممتدة اإلى السماء تعلقت حينا بسمو الألوهية، وأحيانا بسمو الانسان كما سأبيّنه في حديثي عن جلال الالوهية وجمال التوحيد، وعن الرفعة والسمو اللذين جعلهما الإله الخالق مرتقى يسعى الإنسان إلى بلوغه حتى تكتمل إنسانيته، وعن مقامات الدين حيث سمو الفكرة الدينية يتناسب مع سمو الفكر والذوق الانساني.

1- **الرفعة والسمو على مستوى الألوهية**: في هذا المستوى سأعرض عنصرين اثنين؛ جلال الالوهية وجمالها، والتوحيد.

- <sup>2</sup> -Voir : Titus Burkardt, ibd, p 27.
- <sup>3</sup>- أنظر: رفعة الجادرجي، المرجع السابق، ص 13.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- هي من الحاجات الانسانية التي يسعى الانسان إلى اشباعها في تصميم وإنشاء عمارته، إذ «تؤمن هذه الحاجة متطلبات هوية الفرد أو الجماعة، وتعبر وتعلن عنها، ويتحقق هذا عن طريق تصنيع مصنّعات تحمل تحمل معالم تعبر عن متطلبات هوية الذات، ويتمثل هذا في الدلالات المعنوية كالفخامة والطرز المعابد». رفعة الجادرجي، المرجع السابق، ص 13.

| للجمال | للحضاري | ): | لانساوس | فصل | 5) |
|--------|---------|----|---------|-----|----|
|--------|---------|----|---------|-----|----|

أ- جلال الألوهية وجماها: يعتقد المسلم اعتقادا حازما أن حقيقة الله أو الألوهية وعظمتها وحلالها وجمالها تكمن في عظمة وسمو هذه الذات العلية وكل ما تنصف به من صفات الكمال والجلال والجمال التي تترهها عن الشبيه والمثيل والند والنظير كما أفصح عنه قوله: ﴿ لَيَسَ كَمِثْلِهِ مَتَى \* وَهُوَ مَعُوَى المَسَمِيعُ ٱلْتَصِيعُ ٱلْتَصِيعُ أَلَصَى عَن قوله: ﴿ لَيَسَ كَمِثْلِهِ مَتَى \* وَهُوَ مَعْن السَّمِيعُ ٱلْتَصِيعُ ٱلْتَصِيعُ أَلْتَصَيعُ عن الشبيه والمثيل والند والنظير كما أفصح عنه قوله: ﴿ لَيَسَ كَمِثْلِهِ مَتَى \* وَهُو مَعْن السَّمِيعُ ٱلْتَصِيعُ ٱلْتَصِيعُ أَلْتَصَيعُ أَلْتَصَيعُ أَلْتَصَيعُ أَلْتَصَيعُ أَلْتَصَيعُ أَلْتَصَيعُ أَلْتَصَع مَن الحاحة إلى غيره، بل وحاحة كل من سواه إليه، وهو ما بينه ابن القيم في شرحه لقوله تعالى: ﴿ يَتَآيَهُ ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُقْرَآةُ إِلَى السَّمِ وحاحة كل من سواه إليه، وهو ما بينه ابن القيم في شرحه لقوله تعالى: ﴿ يَتَآيَهُمَ ٱلْفَقْرَآةُ إِلَى اللَّهُ وَالمَعُهُ وَالمَعْهُ إِلَى أَلْعُ مَرَاحة في مَعالى: ﴿ يَتَآيَهُ أَلْفُقْرَآةُ إِلَى لَعْنَ وَعَاحة عنهما كما أن كونه غنيًا حميدا أمر ذاتي له، فغناه وحمده ثابت له لذاته لا لأمر أوجه، وفقر عن سواه إليه ثابت لذاته لا لأمر أوجبه، فلا يعلل هذا الفقر بحدوث ولا إمكان، بل هو ذاتي للفقير؟ لا ينفك عنهم، كما أن كونه غنيًا حميدا أمر ذاتي له، فغناه وحمده ثابت له لذاته لا لأمر أوجبه، فو هذه الغور به فحاجة العبد إلى ربه لذاته لا لأمر أوجبه، فلا يعلل هذا الفقر بحدوث ولا إمكان، بل هو ذاتي للفقير؟ فحاجة الغين أو الاستغناء الذاتي لله من أوجبه، فلا يعلل هذا الفقر بحدوث ولا إمكان، بل هو ذاتي للفقير؟ وهذا من سواه إليه ثابت لذاته لا لأمر أوجبه، فلا يعلل هذا الفقر بحدوث ولا إمكان، بل هو ذاتي للفقير؟ وهذا الغني أو الاستغاد الذاتي لا مر أوجبه، فلا يعلل الحامة، كما أن غناه لذاته لا لأمر أوجب غناه.» وهذا الغني أو الاستغاد الذاتي لذهم ووحل عن حلقه، عن الولد والوالد والزولد ولموع من أهم الموضوعات الغي أفلور ما مظاهر التعالي والرفعة والسمو له سيحان، لذلك فقد كان هذا الموضوع من أهم الموضوعات الغي والفه مناه، الذي على مذاله بهم وأمولم الفكرية عاولين تأويل كل ما من شأنه أن مظهر منه من الذي إلى أولوسم عالي إلغان أو الله مواما ما ارتكو على قاعدته الفنان والمممم اليار ما ع

من جهة ثانية سموها على أن تدرك بما هو أدنى، ذلك أن الناقص لا يمكنه أن يدرك الكامل، ولا المقيد بإمكانه أن يدرك المطلق، لذا فقد بحث الفنان– كما فعل المتكلم-<sup>3</sup> عن الأسلوب الأمثل الذي يُعبَّر من خلاله على هذه الحقيقة التي يعتقدها، فابتكر للتعبير عنها الزخرفة بشتى تفاصيلها، إذ استطاع بأشكالها الهندسية المختلفة، وبانسيابية خطوطها وحركيتها ولا محدوديتها أن يشق طريقه للتعبير عن تلك المعاني السامية.

ففي الوقت الذي تأخذه تلك الحركات الانسيابية للخطوط الممتدة والمتقاطعة بالزخارف المتنوعة،

<sup>3</sup>- في سلوك منهج التأويل لصرف اللفظ عن المعنى المحتمل التشبيه والتجسيم.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- محمد بن أبي بكر(ابن القيم الجوزية)، طريق الهجرتين وسبيل السعادتين،[دط]، (مصر: دار السلفية، 1394هــ)، ص 8. <sup>2</sup>- كما هو الشأن عند المعتزلة.

حتى تتلاشى في بصره المواد فلا يشعر إلاّ بحركتها وتصاعدها، ثم لا تتوقف به تلك الحركة الصاعدة إلى السماء إلا عند حدود المبنى لتخترق عند تلك الحدود الفضاء تعانق روحه معنى الكمال ومعنى الحق المطلق ومعنى اللانهائي، فيدرك عندها أن الله متعال لا يحده المكان ولا الزمان ولا الجهة...، كما يدرك وحدانيته التي لا تقبل التعدد ولا النظير ولا الند، إنها تعبر على فكرة أن الله موجود في كل مكان وزمان من غير أن يحده المكان والزمان، ومن غير أن يحل في الأشياء أو تحل فيه الأشياء، باعتبار أن تلك الانساق اللامتناهية صرفته عن الالتفات إلى مادها الخام للتركيز على حركتها وحفتها واندفاعها وسموها<sup>1</sup>، فتم له القصد الذي تضمنه قوله تعالى: في سَنُرِيهِمَ عَايَكِينَا في الأَفَاقِ وَفِي أَنفُسِمٍمَ حَتَّى يَبَيَيَنَ تَهُمُ أَنَهُ أَلَحُقُ<sup>6</sup> في فصلت 53، واستطاع المصمم أن يجد له أسلوبا للتعبير عنه وإن كان المعنى ذاته فوق قدرة الإدراك الإحاطة به.

**ب-التوحيد**: ترمز المئذنة إلى توحيد القصد والتوجه إلى الله تعالى، ولأن هذا التوحيد يقتضي أن يتجرد فيه المؤمن من كل ما يشتت توجهه إلى الواحد الأحد فقد جاء تصميمها ليعبر عن هذا المعنى ويرسخه وذلك من عدة أوجه؛ أولها ارتفاعها وامتدادها إلى السماء، فالإنسان وهو ينظر إليها يشعر بضآلته أمام عظمتها وفخامتها، وو هو ما يولد فيه الشعور بالرهبة والخشوع أمام من ترمز إلى عظمته وجلاله، والتعظيم أول مراحل التوجه إلى من هو أسير عظمته.

ثانيا:إن توحيد القصد والتوجه إلى الله تعالى يعني ألا ينشغل قلب الإنسان بغير الله ورضائه لذلك فإشعار المتأمل بالتمركز والدوران في محال محدد يقتضي احتيار الشكل المغلق الذي رغم تعدد أنماطه في المئذنة بين المربع والمستدير والحلزوني والمثمن والهرمي، فإنه يرمز إلى نوع من الاتزان في الحركة المحددة بحدود تلك الأشكال المغلقة، والموجهة على طول امتدادها نحو الأعلى<sup>2</sup>، فالالتفاف حول هذا الشكل الذي يبعث على الاندفاع نحو الأعلى يوحي بتحديد المقصد والوجهة إلى الله عز وجل.

<sup>1</sup>- أنظر: إسماعيل راجي الفاروقي ولويس لمياء الفاروقي، أطلس الحضارة الإسلامية، ط1، (الرياض: مكتبة العبيكان، 1419ه/ 1998م)، ص 540، يحيى مصطفى حمودة، التشكيل المعماري، ( [دط]، [ دم ن])، ص 56–57. أنظر: مثلا زخرفة الصورة ب، ب2، لمئذنة جام، الصورة 22، 23، د2، هـ.، <sup>2</sup>- أنظر: يحيى حمودة، المرجع السابق، ص 65.



| الحضاري للجمال | : | (اساوس: | لفصل | り |
|----------------|---|---------|------|---|
|----------------|---|---------|------|---|

أما الوجه الثالث فيكمن في عملية الزخرفة التي حظيت بما هذه المنشأة، فلأن القصد يقتضي صرف قلب المؤمن عن كل ما يشغله عن هدفه ووجهته، فقد تمكن المعماري من تحقيق هذا المطلب ببراعة فنية عالية إذ استطاع بعملية الزخرفة التي تعد موادها الأولية في الأصل منتقاة من الطبيعة- ابتداء من مادة الصنع وهي الحجر أو الآجر إلى عناصر الزخرفة المتنوعة- أن يصرف بصر الناظر فيها عن الانشغال بطبيعة المواد- نفيسة كانت أم حسيسة- إلى الانشغال بكيفية وطريقة تشكيلها<sup>1</sup> حتى يجعل من هذه الأخيرة هي مطلبه وغايته، فلا يكاد يختم تجواله في رحاب ذلك الامتداد السماوي انطلاقا من قاعدته الأرضية، وبين زخارفه الهندسية حينا والنباتية والخطية أحيانا أخر، في نوافذه المفتوحة حينا والصماء أحيانا أخرى، بين الاقواس في أشكالها الرشيقة التي تصنع أناقة المئذنة ورونقها، ...، في حركة مستمرة امتدادا في أفق السطح وارتفاعا في توجهه العلوي صعودا في بدنها من جزء إلى آخر عبر شرفالها الفاصلة بين أجزائها حينا وفي حركة مستمرة لا يقطعها شيء حينا آخر، حتى يرتقى قمتها حيث مستمرة امتدادا في أفق السطح وارتفاعا في توجهه العلوي صعودا في بدنها من جزء إلى آخر عبر شرفالها الفاصلة بين أجزائها حينا وفي حركة مستمرة لا يقطعها شيء حينا آخر، حتى يرتقى قمتها حيث مستمرة امتدادا في أفق السطح وارتفاعا في توجهه العلوي صعودا في بدنما من جزء إلى آخر عبر شرفالها المواصلة بين أجزائها حينا وفي حركة مستمرة لا يقطعها شيء حينا آخر، حتى يرتقى قمتها حيث الموسل ثم الجامور اللذين تنتهي عندهما خلاصة ذلك التجول الذي جرد المتأمل من كل تشتت سابق الموسق ثم الجامور اللذين كنه في هذه الزيئة وهذا الزخرف ليرفع مباشرة إلى السماء حيث الرابط بيمتمع بعقله وروحه وكيانه كله في هذه الزيئة وهذا الزخر فرف ليرفع مباشرة إلى السماء حيث الرابط

2- السمو على المستوى الانساني: لقد سبق الحديث عن فكرة سمو الانسان في العقيدة الاسلامية من خلال عرضنا للبعد الانساني للجمال، وملخصها مفاده أن الله عز وجل لما خلق هذا الكائن جعله على درجة عالية من السمو والرفعة دون سائر المخلوقات، وقد جاء ذلك صريحا في القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِيَ ّادَمَ ﴾ الاسراء07، وكذا في قوله: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْهَلَيَّهِكَةِ مَالكريم في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِيَ ّادَمَ ﴾ الاسراء07، وكذا في قوله: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْهَلَيَّهِكَةِ مَالكريم في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِيَ ّادَمَ ﴾ الاسراء07، وكذا في قوله: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْهَلَيَّهِكَةِ مَالكريم في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِيَ عَادَمَ ﴾ الاسراء07، وكذا في قوله: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْهَلَيَّهُمَ الاسران الكريم في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي مَالكَمَةُ وَكَانَ مِن أَلْكَفِرِينَ ﴾ القرآن المنه والرفعة دون سائر المحلوقات، وكذا في قوله: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْهَلَيَّهُمَ أَسَجُدُوا لِكَدَمَ فَى مَعَلَى الله على مائر المحلوقات، وتشريفه بالعبادة والخلافة، واسحاد الملائكة له، يرجع إلى أن تركيبته بنفضيله على سائر المحلوقات، وتشريفه بالعبادة والخلافة، واسحاد الملائكة له، يرجع إلى أن تركيبته كامنة فيها كل المؤهلات التي إن فعًلها وعمل على تزكيتها ارتقت به نحو أفقه الانساني الرحيب الذي يعد الجمال واحدا من مؤشراته، إذ بتذوقه والتعبير عنه، وكذا فعله تتحلى مظاهر سمو هذا الكائن ورفعته.



| للبعر الحضاري للجمال |  | لاساوس: | لفصل | 9 |
|----------------------|--|---------|------|---|
|----------------------|--|---------|------|---|

من هنا تبرز فكرة السمو في تلك الزحارف ذاها، ذلك أن المئذنة كان من الممكن أن تؤدى وظيفتها بمجرد بنائها من تلك المواد البسيطة المتمثلة في الحجارة والآجر اللذين يتحقق منهما الغرض الضروري للآذان، لكن سيطرة فكرة السمو على فكر الفنان المسلم، ونضج الذوق لديه جعلاه لا يكتف بالحجارة أو الآجر، إذ حولهما من مادتهما الأصلية إلى مظهر جديد بما أبدع فيهما من تغييرات وتحويرات بالزحارف الفنية الهندسية والنباتية والخطية، إضافة إلى الألوان ما جعل صوت المؤذن وكلمات الآذان اللذين ينطلقان من المئذنة ليملئا الآفاق شيئا آخر أعمق من محرد جمع المسلمين لأداء الصلاة، لقد أصبح ذلك النداء الروحي أكثر جاذبية وهو ينطلق من مئذنة تزه بحالها وجمالها وهي تلقى في أسماع المدعوين بل في أرواحهم معنى الحياة، ومعنى الفلاح، إلها تدعوهم إلى معانقة السماء حيث منابع الخير والسعادة، والراحة والأمان والاطمئنان وقد أدرك هذا المعنى أولغ غرابار<sup>1</sup> حين عبّر عنه بقوله: « إن الذي جعلها [الفنون الإسلامية] متفردة هو أنَّها استطاعت أن تبين أنَّ الماء يكون أحلى حينا يشرب في كأس جميل، وانَّ الضوء يكون أكثر إشراقًا حين ينبعث من شمعدان نفيس مرصع بالصور، وأن المسلم يتبدل حاله حين يدخل مسجدا عن طريق بوابة مقرنصات»<sup>2</sup>، إن عامل الرؤية البصرية في هذا المقام يعمل على تحفيز عامل البصيرة (أو التذوق الروحي)، فالمتأمل في المئذنة يجول ببصره في جمالها من الأسفل إلى الأعلى<sup>3</sup>، وفي أثناء هذه الحركة الصاعدة من الأرض إلى السماء يعمل الأثر الفني على ترقية النفس بتصفيتها من كدر التعلق بالمادة ليخلصها شيئا فشيئا من تلك العلائق الطينية ويتحول بها إلى عالم الروح والطهر والكمال والنقاء، إلى العلياء في السماء «وقد زاد من تأكيد هذا المعنى تعهد المصمم المعماري تخفيف تأثير مادة البناء الأساسية(الحجارة والآجر)كلما ارتفع البناء، وذلك من خلال استعمال

<sup>1</sup> – أولغ عرابار: (2011/1929)، خبير فرنسي في الفنون الاسلامية، بروفسور بجامعة هارفرد عام 1980، عمل على تدريب العلماء والمهندسين المعماريين ومديري المتاحف والمبدعين من البرامج الأكاديمية الجديدة في الفنون الإسلامية. له عدة مؤلفات منها " The Dome of the Rock "، "Islamic Visual Culture1100 " أنظر:في ذكرى الراحل غرابار، موقع معهد الدراسات الإسماعيلية،، المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية.7/.6/76.



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- أوليغ غرابار، كيف نفكر في الفنِ، ط1،تر: عبد الجليل ناظم وسعيد الحنصالي،(المغرب: دار تويفال للنشر، 1996)، ص116.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- يحيى حمودة، المرجع السابق، ص56.

الفصل الساوس: .....البعد الحضاري للجمان

نسب أرق وزخارف أدق، لتحقيق التأثير المطلوب في نفس المشاهد»<sup>1</sup> فيصبح تذوقه للجمال تذوقا لمعنى التسامي والارتقاء، تذوقا للمعاني الروحية والوجدانية التي لا يقدر على تذوقها إلا من كانت نفسه لا تعبأ بما التصق بالثرى لألها تذوقت معانى الارتقاء إلى الثريا وشتان بين من يتمرغ في الثرى وبين من يحلق في السماء، وتلك بلاغة الفن الاسلامي وفرادته.

ج- مقامات الدين: من أهم الرموز التي يتساوق فيها سمو فكر الإنسان مع سمو الفكرة الدينية، والتي توحى بما المئذنة للمتأمل فيستشعرها وهو يحلق ببصره فيها من أسفلها إلى أعلاها مقامات الدين التي جاءت في حديث جبريل الشهير، فحيث ألها ترمز إلى التوحيد وإلى السمو والرفعة، توحى لنا صورة الارتقاء في أقسامها من الأرضي إلى الأوسط إلى الأعلى<sup>2</sup>؛ ارتقاء المسلم في مقامات الدين، من الإسلام إلى الإيمان إلى الاحسان، فلأن المنذنة لا تكتمل صورتها ويصدق عليها الاسم إلا باكتمال كل أجزائها، فكذلك الدين لا يبلغ مرتبة الكمال إلا بتحقق مقاماته كلها، فعند الطابق الأول الذي تستقر فيه المئذنة على الأرض تتشكل قاعدتها التي يرتكز عليها البناء كله، يبدأ مقام الإسلام الذي بأركانه الخمسة يتثبّت انتماء المسلم إلى الاسلام، فهو القاعدة التي يرتكز عليها الدين كله إن وجدت وجد وإن انعدمت كان كل ما يستقيم عليها منعدما، ثم منه يتدرج المؤذن في سلمها ارتقاء إلى القسم الأوسط، هذا الأحير الذي يتشكل منه بدلها، ويبدو من خلاله امتدادها وحركتها الصاعدة إلى السماء، فيه تبرز للناظرين زخرفتها، وفخامتها، ورشاقتها، تماما كما يتوسط الإيمان بين مقامي الاسلام والاحسان، فهو قلب الدين وجوهره حيث يتحدّد عنده القصد وتعرف الوجهة، ويُكسب المتدين هويته التي بها يتميز بين الهويات الأخرى، حتى إذا تشرب الإيمان واختمر به قلبه وعقله انتقل إلى المقام الأعلى مقام الاحسان، مقام القرب والمراقبة، مقام الكمال والجمال الظاهر والباطن، فعلا واستشعارا، وهو ما يتمثله القسم الأعلى منها حيث خفة الجوسق ورشاقته وجماله يعانق السماء كما تعانق روعة الجمال والجلال والكمال فعل العابد كله.

إن الذي أخلص إليه مما تجلى لي من هذه الدلالات والرموز التي انصهر فيها جمال الشكل في جمال

<sup>2</sup>- في الأغلب الأعم تحتوي المآذن على ثلاث أقسام رئيسة القاعدة والبدن والقمة.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- محمد علي حمودة، جماليات الكتابة العربية في العمارة الإسلامية، رسالة دكتوراه، ( كلية التربية الفنية قسم التصميمات الزخرفية، سنة 2001 )، ص 106.

المضمون ما يأتي:

أن الجمال الذي أبدعه الفنان والمعماري المسلم في تصميم زخارف مئذنته، كانت له قيمته الذاتية الخالصة المستقلة تماما عن القيمة النفعية أو الوظيفية لها، إذ أنه أضاف لها قيمة جمالية وحضارية تعبر عن تذوق فني ومخزون جمالي كامن في فطرة الإنسان عموما والفنان بشكل خاص يكشف عنه كلما كان مقتضى الحال يتطلبه.

أما القيمة الجمالية فرغم أن المساجد عرفت النهي عن زخرفتها وتزيينها لئلا ينشغل المصلي بما عن الخشوع في صلاته، والتذلل لله عز وجل، إلاّ أن عمارتها كانت من أهم السجلات التي دونت تذوق المعماري المسلم للجمال، ذلك أنه ابتكر نمطا زخرفيا خاصا أضاف قيمة جمالية خاصة للمسجد وبالتالي للمئذنة باعتبارها عنصرا أساسيا فيه أكسبتها هوية وأصالة جعلاها دليلا وبرهانا على أن الذوق الجمالي هو خاصية إنسانية تصبغ الفعل الإنساني بالصبغة الانسانية والحضارية، وقد تجلى ذلك بوضوح في الزخرفة الإسلامية التي كان لها دورين مميزين أولهما كونها تعبير خالص عن القيمة الجمالية الخالصة الزخرفة الإسلامية التي كان لها دورين مميزين أولهما كونها تعبير حالص عن القيمة الجمالية الخالصة تكن عنصرا غير أساسي يضاف سطحيا إلى المئذنة بعد اكتمالها، بل لقد كانت لب العمل الفني إذ كان التصميم كله قائما عليها، مما أضفى عليها تلك المسحة الروحية التي حاولت قراءتها فيها.

و من ثم لم تكن الخشية من الفراغ هو ما حدا بالفنان المصمم لملئه بالزخارف وإنما حبه للجمال من جهة، وتصميم الفكرة التي كان ينطلق من مضمونها ويرسم معالمها في منشآته من جهة ثانية كان هو دافعه لتلك الزخارف التي كانت ترتكز خاصة على الخطوط والأشكال والألوان محاكيا في ذلك لا الطبيعة ولكن الحركة والحياة التي كانت تملأ الطبيعة، حتى يكون فعله متناغما معها، مفعما بالحركة والحياة فيها، وهو ما تجلى في مئذنته التي أبدع في زخرفة بدنها حتى بدت في أجمل حلة، يتزاوج جمال منظرها بجمال مضمونها، حتى آلت إلى رمز للإسلام ولعبادة الله عز وجل، حين شكلت في صورتها الأنيقة والزمزية والروحية التطبيق الأمثل لقيم الاسلام الروحية والجمالية حين مزج فيها المصمم أو بالأحرى أفرغ فيها البعد الإيماني الذي يشكل روحه وقيمه ومبادئه، لقد كان للإيمان دور بالغ الأهمية

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- أنظر: اسماعيل الفاروقي، المرجع السابق، ص 539.



الفصل الساوس: .....البعد الحضاري للجمان

في إخراجها على تلك الصورة الجميلة التي لخصت رسالة الإسلام ورسالة عقيدة التوحيد في بعديها الأساسيين الإيمان بالغيب الذي يعتلي قمة هرمه الإيمان بالله تعالى وتوحيد، وتحويل ذلك الإيمان إلى حقيقة واقعية عملية تصدح به في محلات الحياة كلها، وهو ما حولها من محرد عنصر معماري وظيفي إلى عنصر معماري وظيفي وجمالي وحضاري في الآن ذاته.

و أما القيمة الحضارية فتتمثل في كون الجمال بوابة الحضارة في مجال الفنون، إذ يعد التنوع الذي عرفته عمارة المآذن في العالم الإسلامي خاصة، وحيث حل المسلمون في العالم الغربي دليلا على الثراء الفني والرقي الحضاري الذي بلغته الحضارة الإسلامية في مجال الفنون، من جهة كون هذه المنشآت هي عبارة عن مخرجات مادية تدل على الفعل الانساني وحركته التعميرية في مجال من محالات الحياة، ومن جهة ثانية أن هذا الانجاز الحضاري المختوم بخاتم الجمال يمثل صورة أصيلة تدل على عطاء هذه الحضارة الخالص باعتبارها إبداعا وتعبيرا جماليا على النظام الفكري الذي تنتمي إليه.

لقد استطاع الإنسان في كل هذا الابداع أن يجعل من الجمال صورة بديعة، أشبعت حاجاته الروحية إلى الجمال الذي يبحث عنه في مسيرته المتطلعة إلى الكمال الإنساني، من خلال الفعل الحضاري المبدع الذي يصنع لنفسه من خلاله تحقيقا لذاته ووجوده الفاعل في هذه الحياة.

|   |     | 6 |
|---|-----|---|
| q | 288 |   |
| ſ |     |   |



(لخاسمة: ....

بعد البحث في هذا الموضوع بالطرح الذي قدمته خلصت إلى النتائج الآتية:

1/ نتائج متعلقة بأصالة قيمة فلسفة الجمال في الإسلام

لقد تأكد من خلال رصد مصطلح الجمال في القرآن والسنة، بذلك الزخم في المصطلح والمعنى،أن الجمال أعمق من مجرد أن يكون له دور في الفن والإنتاج الفني، بل إن دوره متعلق بابداع الفعل الإنساني، وبرقي المشاعر الإنسانية اللذين لهما دورا بالغ الأهمية في حياة هذا المحلوق المتذوق على مستواه الشخصي والاجتماعي والحضاري، ومن ثم فإن قيمة هذا الموضوع في الاسلام، تتجاوز التمركز عند ضرب من ضروب الحياة إلى نظرة أعمق تلامس الكون، بل الوجود كله، وهو ما يجعل فلسفته في الاسلام تختلف عن فلسفة الجمال الفني في غيره.

– إن للجمال في الإسلام قيمته الذاتية الخاصة والمتميزة عن القيم الأخرى، الأخلاقية خاصة، لتعلقه بحاسة متجذرة في عمق الشعور الانساني وحاسة التذوق التي فطر الإنسان عليها، والتي تعمل التربية على تنميتها وتهذيبها حتى تصبح ملكة يتذوق بها الجميل من كل شيء، ويمج بها القبيح منه ماديا كان أو معنويا، ظاهرا أو باطنا.

## 2/ نتائج متعلقة بعلاقة الجمال بعقيدة التوحيد

و من ثم نستنتج أن الجمال يعد من أبرز الأدلة التي ساقها القرآن الكريم على وجود الله تعالى من خلال دعوته إلى التأمل والتدبر في الموجودات من حيث تركيبها وجمالها وإبداع صنعها، وقد تكرر ذكر هذا الدليل في مجالات عدة؛ أسماء الله وصفات الفعل الإلهي، والطبيعة، والانسان، الحيوان...، وهذا الدليل غير دليل العناية، وإن كان بينهما تداخل كبير؛ لأنه في هذا الدليل يزيده تخصيصا إذ



(لخامتية:

يخاطب به تحديدا الذائقة الجمالية في الانسان باعتبارها من الفطرة التي لا يستطيع التنكر لها أي إنسان متى كانت تلك الذائقة سليمة لم يكدّر صفاءها القبح، وترين عليها القسوة والجفاء.

3/ نتائج متعلقة بالجمال وعلاقته بالإنسان

إن العلاقة التي يخلقها الجمال بين الانسان وسائر موجودات العالم بما فها الوجود الالهي هي علاقة جمالية فنية ارتقائيىة صاعدة إلى الآفاق، حيث تتزاح كل معالم القبح لتترك مكانما لمعالم الجمال، حيث السمو الروحي اللائق بنفخة الروح الإلهي فيه.

إن الانسان مفطور على الاحساس بالجمال، وتذوقه، ولذلك إنطلاقا من مرجعية عقيدة التوحيد يُعد قيمة من القيم الإنسانية العليا التي جعلها الله جلت حكمته معيارا ضابطا لشخصية، وحافظا لتوازنه، وموجها له لتحقيق الأهداف الكبرى في حياته، حيث ترتقي بالفعل الانساني النوعي إلى مصاف الفعل الاستخلافي الذي سمى الله به هذا المستخلف قبل أن يخرج إلى هذا الوجود.

و عليه اكتسب الجمال قيمته الذاتية المستقلة عن القيم الأخرى الأخلاقية والنفعية...، لارتباطه بالجانب الروحي للإنسان الذي يشبع فيه حبه للجمال المنبثق من الذائقة الجمالية التي فطره الله عليها، حيث تضيف إلى البعد الأخلاقي، والبعد النفعي بعدا جماليا يكشف عن حسنها وسموها الذي ترفع به حاملها إلى أكمل مستويات إنسانيته سواء من حيث أهليتها للتكريم، أو من حيث الفعل الوظيفي القائم على العملية الذوقية الذي ندرك من خلاله أن الحديث عن الجمال ليس حديثا كماليا بل هو من جوهر العملية الوظيفية والاستخلافية لأنه يصنع الفارق النوعي والكيفي في انجازه لحضارته.

و بناء عليه كان ذلك الأداء الوظيفي هو ما يحقق كرامته ويخرج انسانيته من القدر الالهي إلى قضائه، فالانسان يعد كما مهملا إذا لم يحقق وجوده بالأداء الوظيفي الذي خلق لأجله، لأنه بتعطيله تتعطل الوظيفة التي خلق لأجلها هذا الانسان وبالتالي يفقد القيمة التي كانت مميزة له عن سائر المخلقوات الأخرى ولذلك يأتي تكملة لذلك الاداء النوعي.

إن الله سبحانه لما زود الانسان الاحساس بالجمال بتذوقه والقدرة على التعبير عنه، لم يكن ذلك جزافا أو عبثا لا فائدة منه، بل لأن له دورا كبيرا في تكميل عملية التعقل التي تحرر الانسان بكليته ( عقلا ووحدانا) من الضغوط الخارجية التي تفسد أداءه المسؤول في جوانب الحياة المختلفة تحاه نفسه



(لخاتمة: .....

وتجاه الآخر، في العلاقات كما في الآداء الوظيفي، في عبادته كما في عادته، حتى يتمكن من تفعيل كل قواه تفعيلا نموذجيا يكشف عن قيمته الانسانية الفاضلة التي ينبغي أن يسمو إليها.

4/ نتائج متعلقة بعلاقة الجمال بالتربية

للتربية دور بالغ الأثر في حياة الإنسان، لذلك لا تقل أهميتها عن أهمية وجوده ذاته، لأن الانسان في الحقيقة كما قيل ليس إلا ما تصنع منه التربية، وبالتالي فالاهتمام بها وبالوسائل والطرق التي تتم بها العملية التربوية من الضرورات التي لا استغناء عنها إذا ما أردنا أن نبني الانسان بناء محكما تكون له أثاره الطيبة على الانسان ذاته، وفي مجتمعه والعالم الذي يعيش فيه.

تعد التربية الجمالية من الوسائل والطرق المهمة جدا التي لها دورها الفعال في بناء الشخصية السوية المتوازنة لما تغرس فيه من قيم الجمال؛ التناسب والتناغم والاعتدال التي تجعل منه إنسانا سويا من جهة، ومعتدلا ومتوازنا من جهة أخرى، حيث تجلي بذلك قيمة الانسان في كونه كيانا موحدا وكتلة متكاملة ليس فيه انفصال بين ما هو روحي وما هو مادي، بين ما هو عقلي وبين ما هو حسي، بل يعمل هذا الكيان في وحدة واحدة؛ إذا تعرض جزء منه للإهمال انعكس ذلك بالسلب على باقي أجزائه وعلى عطائه وفاعليته أيضا، وهو خلاف لما هي عليه النظرة المادية للإنسان التي لا تجعل له قيمة إلا في جانبه المادي البحث،وكل ما يؤدي إلى تحقق منافعه المادية.

إن حاجتنا إلى تنمية الذوق الجمالي هي حاجة إنسانية ملحة، وضرورة من ضرورات النهضة الاجتماعية والحضارية، ذلك أن التربية التي تهمل هذا الجانب من الإنسان هي تربية عرجاء لأنها تهمل عنصرا أساسيا في صناعة الانسان أو في صناعة الروح الانساني وفي استقرار الحياة والعلاقات الاجتماعية، وفي انجاز حضارة نوعية تبعث من روح هذا الانسان المنجز لها.

5/ نتائج متعلقة بالجمال وعلاقته بالمجتمع والعلاقات الاجتماعية:

يشكل الجمال بالنسبة للمجتمع والعلاقات الاجتماعية قيمة معيارية أساسية، باعتبار دوره في المؤسس والموجه للأفعال وردود الأفعال بين أطراف المجتمع إلى الغايات البعيدة التي ينبغي أن يكون عليها اجتماعهم وعلاقاتهم، من انتظام واستقرار ورقي.

وعليه فقد تبين من خلال النص القرآني والنبوي أن الجمال، والذوق الجمالي، والتربية الجمالية



(لخامترة: ......

لها القدرة الفائقة على تأمين استقرار المجتمع، وضمان صيانة شبكة علاقاته من التفكك والتلاشي، لأن ذلك قائم على ما بالنفس، ومن شأن تلك القيمة وذلك الذوق عن طريق عملية التربية الجمالية أن يولّدا في الأنفس الحب والألفة والانسجام والتلاحم من خلال ما يبعثانه فيها من الطاقة الإيجابية، والحيوية، والرواء، لذلك ركز عليه القرآن الكريم عندما أوجب على الناس أن يقولوا الحسنى، وأن لا يجادلوا إلا بالتي هي أحسن، وحذر أيضا ورهب من المشاعر القبيحة التي لا تنفك تظهر في الكلمة القبيحة حين قال: «إنَّ العَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بِالكَلِمَةِ، مَا يَتَبَيَّنُ فِيهَا، يَزِلُّ بِهَا فِي النَّارِ أَبْعَدَ مِمَّا بَيْنَ المَنْرِقِ»<sup>1</sup>، لأن الذائقة الجمالة في الانسان إما أن تبتهج بحميل الكلام فتوثق الروابط، أو تنفر من قبيحه فتكسر الأواصر، وتفك العرى فتعصف بالعلاقات الاجتماعية عاجلا أو آجلا.

6/ نتائج متعلقة بعلاقة الجمال بالحضارة

إن أهم ما نخلص إليه من نتائج في هذا المحال هو أن المقوم الروحي من أهم مقوّمات الحضارة، لأنه يكسب تلك الحضارة هويتها وخصوصيتها الانسانية والاسلامية اللتين تتضمنان في روحها ومخرجاها المادية، والمعنوية، كما يشكل الباعث والدافع في الآن ذاته للإنجاز النوعي لتلك الحضارة بما يحقق لإنسانها السعادتين؛ الدنيوية من خلال تحقيق الاستخلاف وتوفير رغد العيش والحياة الطيبة فيها، والآخروية من خلال تحقق الجزاء الأوفى لإنجاز تلك التكاليف وتحمله لمسؤولياته كلها في الحياة الأولى.

إن مما ترويه لنا قصة الجمال بلغة حضارية منبثقة من عقيدة التوحيد هي قدرة الإنسان على تحويل الشيء الخسيس إلى شيء نفيس، إذا استغل تلك المؤهلات التي وهبه الله إياها استطاع محاكاة لا الطبيعة كما هو الحال عند الفلاسفة، بل لقد استطاع بما امتلكه من قدرة واستطاعة للفعل، ومن خلال امتلاك الوسائل التي كانت متاحة له في كل عصر من تلك العصور، وفي كل مصر من تلك الأمصار أن يحاكي فعل الطبيعة، إذ تمكن من أن يحول تلك المواد الخام إلى مواد ومنشآت ذات قيمة حضارية، نفعية وجمالية وروحية في الآن ذاته، إنه استطاع بفعله المبدع أن يعبّر تعبيرا جماليا في غاية الدقة والاتقان عن معنى التسخير الالهي الكونَ للإنسان، وأن يحدث بفعله الجمالي التوازن بين قواه المختلفة العقلية والروحية والجمالية؛ فحول المادة الخام بعنصر التشكيل والزخرفة إلى مادة مصنعة ذات

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- صحيح البخاري، ك: الرقائق، با: حفظ اللسان، ر: 6477، ج8، ص100.



(لخاسمة: .....

قيمة خاصة، واستطاع بقدرته على التعبير عن الجمال أن يستفرغ في تلك المادة، ذوقه وأصالته وإنسانيته، إنه بذلك الفعل أثبت أن الجمال دافع قوي ليس للفعل وحسب بل وللفعل المبدع الذي تفعل فيه الروح قبل العقل واليد.

إن الفن الذي أفرزته الحضارة الاسلامية هو ثمرة تلك الخصيصة من الخصائص المكملة لإنسانية الانسان وهي في نزعته الجمالية الفطرية، وما نتج عنها من إبداعات فنية متنوعة أضحت تعبيرا عن الجانب الروحي من الانسان الذي تجلى في أفكاره، وأشيائه وأفعاله وسلوكاته وأخلاقه وسائر فعالياته المادية والمعنوية.

(لخائتمة: ....

## التوصيات:

و أحتم هذا الجهد المتواضع بتوصية هامة يجب تنبيه الباحثين إليها باعتبارها من الضرورات العلمية والعملية التي لا غنى عنها إذا أردنا تفعيل القيم الجمالية التي وجه إليها القرآن الكريم.

أولا: توجيه الدراسات والبحوث في هذه المواضيع لتعميق التصور، وتحديد المناهج، والأهداف التربوية التي تحقق لنا الغايات الانسانية والإجتماعية والحضارية.

ثانيا، ثم إدراج مادة التربية الجمالية في المقررات التربوية، وتخصيص خبراء ونفسانيين لتدريس هذه المادة لما لها من دور مهم في إحداث التوازن والانسجام النفسي في شخصية الطفل وما تحققه له من الإشباع الروحي الذي يوجد لنا أفرادا أسوياء قادرين على الحياة في كنف مجتمع متوازن متحضر.





الشكل رقم 1-2 الشكل المربع مئذنتي العروس وقيتباي بالمسجد الأموي.



الصورة3، الشكل المربع مئذنة مسجد القيروان تونس



.....





الصورة رقم 5 مئذنة مسجد المحضار بحضرموت

الصورة رقم 4، مئذنة الرملة بالمسجد الأبيض

بفلسطين



الصورة رقم 6، مئذنة تاريخانة في دامغان بإيران





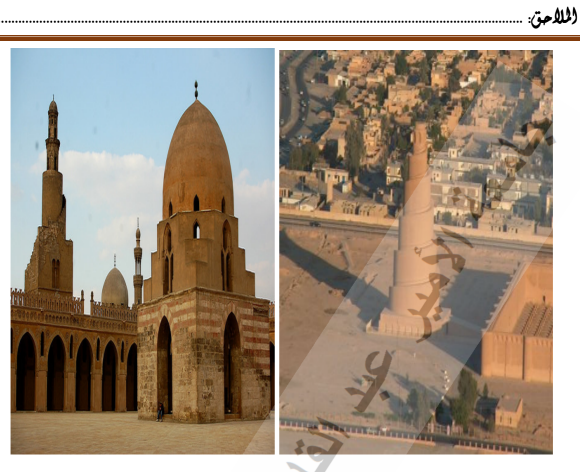
(اللاحق: ...

•••••

الصورة رقم 7، مئذنة مسجد الجمعة دامغان

2





الصورة رقم 8، المئذنية الملوية في العراق

الصورة رقم 9، مئذنة مسجد ابن طولون

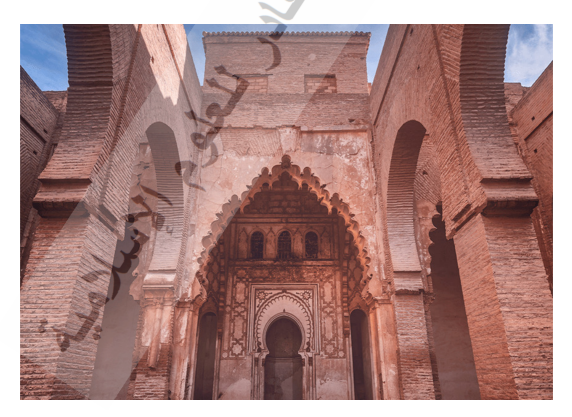


الصورة رقم 10، مئذنة مسجد الميقات بالمدينة المنورة





الصورة رقم 11أ، الشكل المستطيل مئذنة مسجد تنمل من الخارج



الصورة رقم 11ب، الشكل المستطيل مئذنة مسجد تنمل من الداخل



•••••

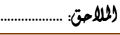


الصورة رقم 12، مئذنة غزنة بأفغانستان الصورة رقم13، مئذنة جامع عانة بالعراق



الصورة رقم 14، مئذنة التقليدية لمساجد بني ميزاب







الصورة رقم 15، مئذنة المسجد الكبير بتمبكتو 696



رة 16 مئذنة مسجد عمرو مصر الصورة ' بن العاص مساج

مساجد صنعاء اليمن

بأربيل كردستان العراق

<sup>&</sup>lt;sup>696</sup>– مدينة بمالي، تعتبر العاصمة الثقافية والأثرية لها.





الصورة 19، مئذنة مسجد السيدة زينب



.....

الصورة18، مئذنة مسجد باب الزير تلمسان

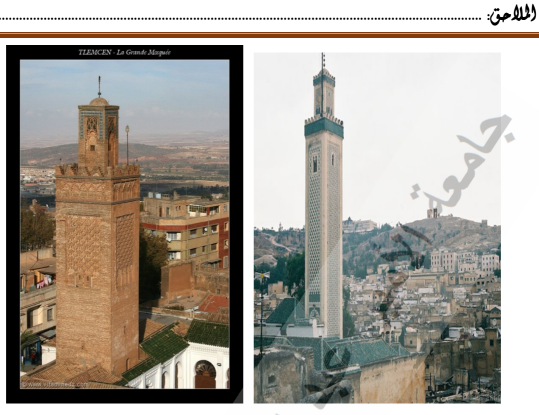


الصورة 20 مئذنة المسجد النبوي



الصورة 21، مئذنة الأسباط بالمسجد الأقصى





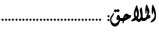
الصورة 22، مئذنة مسجد القرويين الصورة 23، مئذنة المسجد الكبير تلمسان

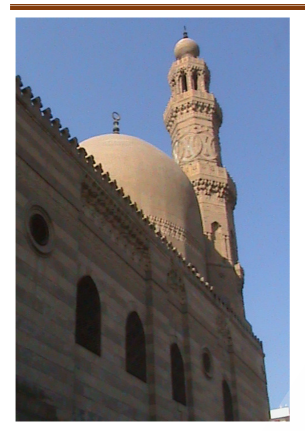


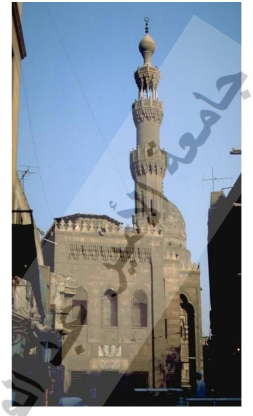
الصورة 25، مئذنة مسجد الحاكم

الصورة 24، مئذنة مسجد الكتبية









الصورة 26، مئذنة مسجد قجماس الإسحاقي الصورة 27، مئذنة مسجد السلطان برقوق





الصورة 28، مئذنة عيسى بالمسجد الأموي الصورة 29، مئذنة المسجد النبوي





الصورة 30، جامورمئذنة مسجد الزيتوونة، الصورة31 جامور مئذنة بالمسجد الكبير بتزنيت المغربية



الصورة31، شرفة مئذنة الكتبية مرخرفة بالزليج الصورة32،، شرفة مئذنة المسجد الكبير بالجزائر





الصورة 36



(اللاحق: ....





الصورة 37 مئذنة جامع الزيتونة



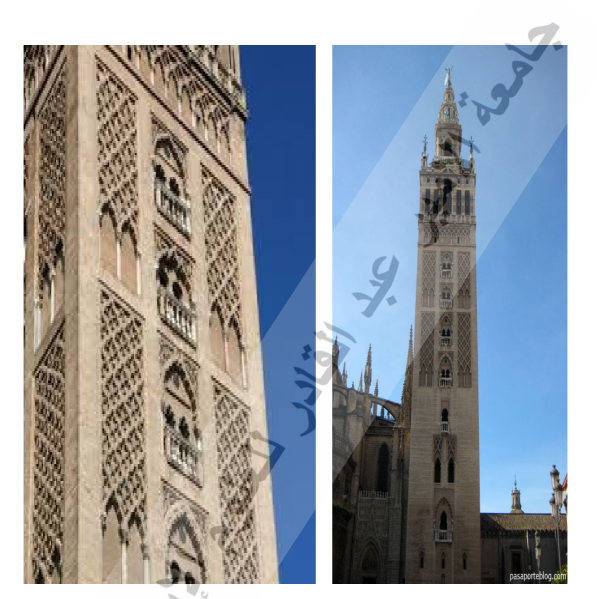
الصورة 38، مئذنة قايتباي بالمسجد الأزهر بالقاهرة





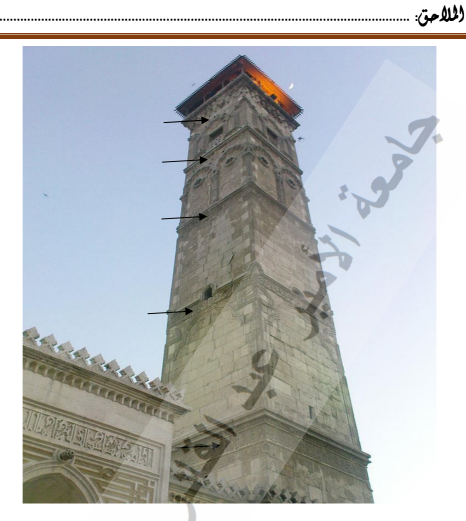
.....





الصورة 40 وزخرفة مئذنة المسجد الكبير بإشبيلية (الخيرالدا)





الصورة41، الزخرفة الخطية بمئذنة مسج حلب

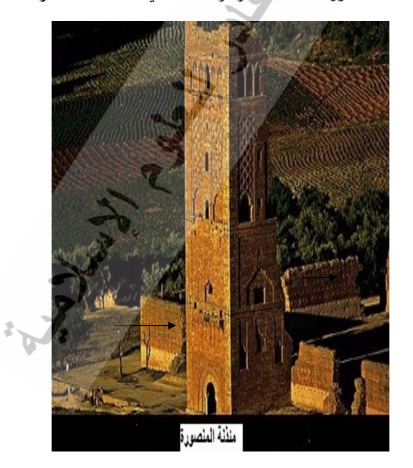


الصورة42، المقطع الرابع من الزخرفة الخطية بمئذنة مسجد حلب



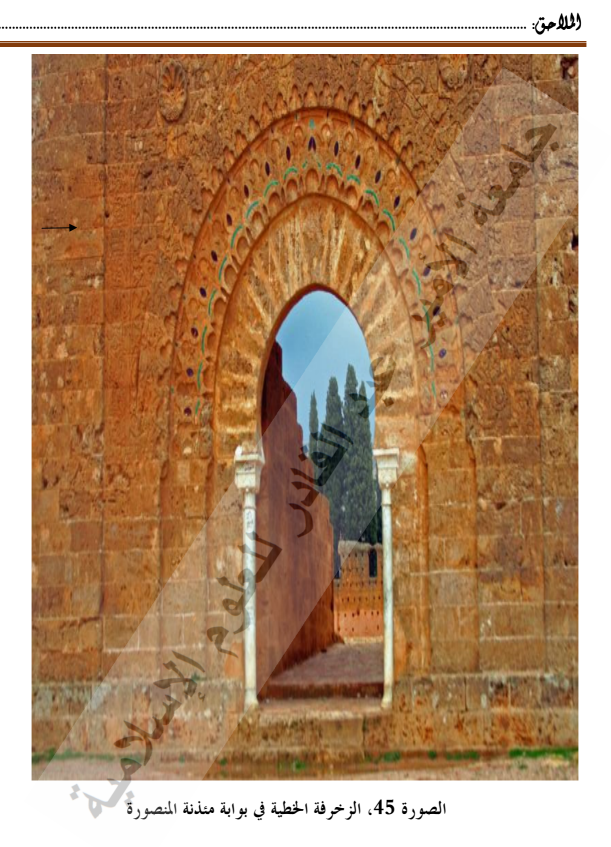


الصورة 43، بقايا الزخرفة الخطية في مئذنة مسجد غزنة



الصورة 44، الزخرفة الخطية في بوابة مئذنة المنصورة











الصورة ف/46، الزخرفة بالفسيفساء مئذنة بمسجد طشقند



الصورة 47 مئذنة مسجد جام الصورة 48 مئذنة مسجد جام







.....

| السورة   | رقمها                                                                                                                                    | الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| البقرة   | 30                                                                                                                                       | إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| البقرة   | 31                                                                                                                                       | ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلُّهَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| البقرة   | 34                                                                                                                                       | ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْهَلَتِيكَةِ ٱسْجُدُوالْآدَمَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| البقرة   | 83                                                                                                                                       | ﴿ وَقُولُوالِلنَّاسِ حُسْنًا وَأَقِيهُوا ٱلصَّكَاذِةَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| البقرة   | 117                                                                                                                                      | ﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| البقرة   | /127<br>128                                                                                                                              | ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَهِ حُرُ ٱلْقَوَاعِدَمِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| البقرة   | 164                                                                                                                                      | ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّحَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| البقرة   | 165                                                                                                                                      | ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| البقرة   | 212                                                                                                                                      | ﴿ زُبِّيَ اللَّذِينَ كَفَرُوا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| البقرة   | 228                                                                                                                                      | ﴿ وَلَمُنَ مِثْلُ ٱلَّذِى عَلَيْهِنَّ بِٱلْمَحُوفِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| البقرة   | 229                                                                                                                                      | ﴿ ٱلطَّلَقُ مَرَّتَانٍ فَإِمْسَاكُ مِعَرُوفٍ أَوْتَسْرِيحُ بِإِحْسَنَةٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| البقرة   | 237                                                                                                                                      | ﴿وَلَا تَنسَوُ ٱلْفَضْ لَبَيْنَكُمُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| آل عمران | 14                                                                                                                                       | ﴿ زُبِينَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَاتِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| آل عمران | 191                                                                                                                                      | ﴿ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَنُوَتِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| النساء   | 1                                                                                                                                        | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|          | البقرة<br>البقرة<br>البقرة<br>البقرة<br>البقرة<br>البقرة<br>البقرة<br>البقرة<br>البقرة<br>البقرة<br>البقرة<br>البقرة<br>البقرة<br>البقرة | البقرة         قالبقرة         ألبقرة         ألب |



|                         |         |             | لالفهارس:                                                                                 |
|-------------------------|---------|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| 209                     | النساء  | 19          | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَحِلُّ لَكُمْ أَن تَرِثُواْ ٱلنِّسَآءَ كَرَهًا ﴾ |
| 208/45                  | النساء  | 36          | ﴿ وَٱعْبُدُوا ٱللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ مِسْيَعًا وَبِٱلْوَلِدَيْنِ إِحْسَنًا ﴾       |
| 25                      | النساء  | 56          | ﴿كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا ﴾                          |
| 209                     | النساء  | 59          | أَنَّذِينَ المَنُوَ أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا                                         |
| 46                      | النساء  | 86          | ﴿ وَإِذَا حُيِّينُمُ بِنَحِيَّةٍ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَا ﴾                          |
| 23                      | النساء  | 124         | وَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّلِحَتِ                                                           |
| 226                     | النساء  | /148<br>149 | ﴿ لَا يُحِبُّ ٱللَّهُ ٱلْجَهْرَ بِٱلشَّوَءِ ﴾                                             |
| 228                     | المائدة | 2           | ﴿وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلنَّقَوَىٰ ﴾                                             |
| 208                     | المائدة | 30-27       | ﴿وَٱتَلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱبْنَىٰٓ ءَادَمَ بِٱلْحَقِّ ﴾                                  |
| 191/7/3                 | المائدة | 54          | فَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمِ يُحَبُّهُمَ وَيُحِبُّونَهُ ٢                            |
| 278                     | المائدة | 55          | إِنَّهَا وَلِيْكُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ                                                   |
| 23                      | الأنعام | 38          | (<br>مَافَرَّطْنَافِ ٱلْكِتَكِ مِن شَىْءٍ ﴾                                               |
| 49                      | الأنعام | 43          |                                                                                           |
| 248                     | الأنعام | 82/81       | َ<br>﴿ وَكَيْفَ أَخَافُ مَآ أَشْرَكْتُمْ ﴾                                                |
| 135/122/6/5<br>184/181/ | الأنعام | 99          | ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي آَنزَلَمِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآءً ﴾                                           |
| 121                     | الانعام | 101         | ﴿ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾                                   |
| 226                     | الأنعام | 112         | فَوْحِى بَعَضُ هُمْ إِلَى بَعْضٍ زُحْرُفَ ٱلْقَوْلِ                                       |
| 13                      | الأنعام | 141         | ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي أَنشَأَ جَنَّتِ مَعْرُوشَتِ ﴾                                            |



|                 |         |             | للفهارس:                                                                            |
|-----------------|---------|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 18              | الأنعام | /162<br>163 | ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَاىَ وَمَمَاتِي لِلَّهِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ |
| 146             | الأعراف | 11          | وَلَقَدْخَلَقَنَكُمْ شُمَّ صَوَّرْنَكُمْ *                                          |
| /174/153<br>216 | الأعراف | 32/31       | لَايَنَبَنِيٓ ءَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُمُ عِندَكُلِّ مَسْجِدٍ ﴾                     |
| 216/174/48      | الأعراف | 32          | ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ ﴾                  |
| 26              | الأعراف | 51-44       | ﴿ وَنَادَىٰ أَصْحَبُ ٱلْجُنَّةِ أَصْحَبَ ٱلنَّارِ ﴾                                 |
| 3               | الأعراف | 143         | ﴿قَالَ دَبِّ أَدِنِيَ أَنْظُرُ إِلَيْكَ ﴾                                           |
| 10 /9           | الأعراف | 172         | وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيَ ءَادَمَ مِنظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّهُمْ ﴾             |
| 227/147         | الأعراف | 179         | ﴿ وَلَقَدَ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّهَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلِجُنِّ وَٱلْإِنسِ <sup>4</sup> ﴾  |
| ب/184/3/<br>188 | الأعراف | 180         | وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسَنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِهَا ﴾                               |
| 138/131         | الأنفال | 22          | ﴿إِنَّ شَرَّ ٱلدَّوَآبِّ عِندَٱللَّهِ ٱلصُّمُّ ٱلْبُكُمْ ﴾                          |
| 52              | الأنفال | 37          | إِلِيَمِيزَ ٱللَّهُ ٱلْخَبِيثَ مِنَ ٱلطَّيِّبِ ﴾                                    |
| 49              | الأنفال | 48          | ﴿ وَإِذْ زَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَنُ أَعْمَ لَهُمُ ﴾                                 |
| 204/202         | الأنفال | 63          | لَوْ أَنفَقْتَ مَافِى ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مَّآ أَلَّفْتَ بَيْنِ قُلُوبِهِمْ ﴾        |
| 24              | التوبة  | 22-21       | يُبَشِرُهُمْ رَبَّهُم بِرَحْمَةٍ مِنْهُ                                             |
| 49              | يونس    | 12          | كَذَلِكَ زُبِينَ لِلْمُسْرِفِينَ مَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾                          |
| 53 /18          | يونس    | 24          | إِنَّمَا مَتَلُ ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنَيَا كَمَاءٍ أَنزَلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ ﴾         |
| 48              | يونس    | 88          | ﴿ وَقَالَتَ مُوسَىٰ رَبَّنَآ إِنَّكَ ءَاتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلَآ هُ زِينَةً ﴾      |



| لفهارس: | り |
|---------|---|
|---------|---|

| 47     | هود     | 7     | ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾         |
|--------|---------|-------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 147/40 | يوسف    | 18    | فَصَبَرُ جَمِيلٌ وَٱللَّهُ ٱلْمُسْتَعَانُ                                      |
| 40     | يوسف    | 83    | فَصَـبَرُ جَمِي لَ عَسَى ٱللَّهُ أَن يَأْتِيَنِي بِعِـمْ جَمِيعًا ﴾            |
| 12     | الرعد   | 2     | اللَّهُ ٱلَّذِى رَفَعَ ٱلسَّمَنُوَ تِبِغَيْرِعَمَلِ ﴾                          |
| 184    | الرعد   | 4-3   | ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى مَدَّ ٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَّسِيَ وَأَنْهَ زَراً ﴾    |
| د/15   | الرعد   | 11    | ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَابِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا إِنَّفُسِمٌّ ﴾ |
| 37     | الرعد   | 29    | ﴿ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ ﴾                                |
| 49     | الرعد   | 33    | ﴿ بَلْ زُبِيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مَكْرُهُمْ ﴾                             |
| 25     | إبراهيم | 17–15 | ﴿ وَٱسْتَفْتَحُواْ وَخَابَ كُلُّ جَبَّ ارٍ عَنِيدٍ ١                           |
| 184    | إبراهيم | 33-32 | ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّحَنُوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾                           |
| 22     | إبراهيم | 43-42 | ﴿ وَلَا تَحْسَبَتَ ٱللَّهَ غَافِلًا عَمَّا يَعْمَلُ ٱلظَّالِمُوتَ ﴾            |
| 23-22  | إبراهيم | 46-44 | ﴿ وَأَنذِرِ ٱلنَّاسَ يَوْمَ يَأْنِيهِمُ ٱلْعَذَابُ ﴾                           |
| 48     | الحجر   | 16    | ﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَّهَا لِلنَّظِرِينَ ﴾     |
| 52     | الحجر   | 36    | ﴿ قَالَ رَبِّ فَأَنظِرْنِيٓ إِلَى يَوْمِرِ يُبْعَثُونَ ﴾                       |
| 52     | الحجو   | 39    | ﴿ قَالَ رَبِّ بِمَآ أَغْوَيْنَنِي لَأُزَيِّنَنَّ لَهُمْ ﴾                      |
| 97     | الحجو   | 50/49 | ﴿ نَبِّئَ عِبَادِيٓ أَنِّيٓ أَنَا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾                      |
| 147/40 | الحجر   | 85    | المَ وَإِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَأَنِيَةً فَأَصْفَحِ ٱلصَّفْحَ ٱلْجَمِيلَ ﴾           |
| 15/14  | النحل   | 17/3  | ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَنُوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ ﴾                                |



|                       |         |       | لالفهارس:                                                                                                       |
|-----------------------|---------|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 55/42                 | النحل   | 6     | وَلَكُمْ فِيهَاجَمَالُ حِينَ تُرِيحُونَ ﴾                                                                       |
| 136/48/13             | النحل   | 8     | وَ وَٱلْخَيْلَ وَٱلْبِغَالَ وَٱلْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً ﴾                                             |
| 181/13                | النحل   | 17/12 | وَسَخَرَ لَحُثُمُ ٱلَيْلَ وَٱلنَّهَارَ وَٱلشَّمْسَ ﴾                                                            |
| 49                    | النحل   | 63    | فَنَيْنَ لَمُمُ ٱلشَّيْطَنُ أَعْمَالَهُمُ ﴾                                                                     |
| 195                   | النحل   | 72    | وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُم أَزُوَجًا ﴾                                                             |
| 117                   | النحل   | 78    | وَاللَّهُ أَخْرَجَكُم مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَ بِكُمْ ﴾                                                            |
| /209/46/10<br>224–223 | النحل   | 90    | إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِوَٱلْإِحْسَنِ ﴾                                                               |
| 254 /70               | النحل   | 97    | مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوَ أُنثَى ﴾                                                                   |
| 225/46                | النحل   | 125   | ادْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ ﴾                                                                    |
| مقو/191               | الاسراء | 23    | وَقَضَى رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوٓاْ إِلَّآ إِيَّاهُ وَبِٱلْوَ لِدَيْنِ ﴾                                        |
| 258/209/46            | الاسراء | 34    | وَلَا نَقَرِبُواْ مَالَ ٱلْيَبِيمِ إِلَّا بِٱلَّتِيهِ إِلَّا بِٱلَّتِيهِ مَالَ ٱلْيَبِيمِ إِلَّا بِٱلَّتِيهِ مَ |
| 223                   | الاسراء | 36    | وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْقُ ﴾                                                                      |
| 258/11                | الإسراء | 44    | يَ يَسْبِعُ لَهُ ٱلسَّمَوَتُ ٱلسَّبْعُ وَٱلْأَرْضُ ﴾                                                            |
| 225/45                | الإسراء | 53    | وَقُل لِعِبَادِى يَقُولُوا ٱلَّتِي هِى آَحْسَنُ ﴾                                                               |
| /284/280/9            | الاسراء | 70    | ُ<br>وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِيَ ءَادَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ ﴾                               |
| 53                    | الإسراء | 93    | إَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتُ مِّن زُخْرُفٍ ﴾                                                                        |
| /47/48/13<br>/184/136 | الكهف   | 7     | إِنَّاجَعَلْنَا مَاعَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةَ لَمَّا ﴾                                                             |



| 185       | الكهف    | 31    |                                                                                 |
|-----------|----------|-------|---------------------------------------------------------------------------------|
| 189       | طه       | 14    | المَنْ إِنَّنِي أَنَا ٱللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَى إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُنِي ﴾     |
| 20        | طه       | 15    | المُتُجْزَى كُلُّ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَىٰ ﴾                                       |
| 250       | الانبياء | 31/30 | ﴿ أَوَلَمْ بَرَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓأَأَنَّ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾           |
| 100 /18   | الأنبياء | 35    | ﴿ وَنَبْلُوكُم بِٱلشَّرِّ وَٱلْخَيْرِ فِتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ٢        |
| 23        | الأنبياء | 47    | ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَانِينَ ٱلْقِسْطَ إِيوَمِ ٱلْقِيكَمَةِ ﴾                       |
| 55/13     | الحج     | 5     | ﴿ يَثَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِيرَيْبِ مِّنَ ٱلْبَعَثِ ﴾                 |
| 25        | الحج     | 22-19 | أَلَّذِينَ كَفَرُوا قُطِّعَتْ هُمُ ثِيَابٌ مِّن نَّارٍ                          |
| 135       | الحج     | 46    | ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمُ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا ﴾ |
| 23        | المؤمنون | 74    | وَإِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ إِٱلْأَخِرَةِ                                 |
| 117       | المؤمنون | 78    | ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي أَنْشَأَ لَكُمْ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَنِرَ ﴾                    |
| 258       | النور    | 36    | اللهُ فِي بَيُوتٍ أَذِنَ ٱللهُ أَنَ تُرْفَعَ ﴾                                  |
| 255       | النور    | 55    | ﴿ وَعَدَالَتَهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَكِمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ ﴾      |
| 48        | التمل    | 4     | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ ﴾                                |
| /49       | النمل    | 24    | ﴿ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَنُ أَعْمَالَهُمْ ﴾                                  |
| /55/51/12 | النمل    | 60    | ﴿ فَأَنَّ بَتَّنَابِهِ حَدَابَتِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ ﴾                             |
| /184/158  | النمل    | 88    | ٢                                                                               |
| 135       | القصص    | 10    | ﴿ وَأَصْبَحَفُوا دُ أُمِّرِ مُوسَى فَنْرِغًا ﴾                                  |
|           |          |       |                                                                                 |



|                 |          |                 | لالفهارس:                                                                           |
|-----------------|----------|-----------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 47              | القصص    | 77              | ﴿ وَأَحْسِنِ كَمَا أَحْسَنِ ٱللَّهُ إِلَيْكَ ﴾                                      |
| 49              | العنكبوت | 38              | وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَنُ                                                        |
| 190             | العنكبوت | 45              | ﴿ ٱتْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِنَابِ ﴾                                      |
| 209             | العنكبوت | 46              | ﴿ وَلَا تَجْدِلُوٓ أَأَهْلَ ٱلْكِنَبِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾              |
| 184             | لقمان    | 11              | الله المُنْدَا خَلْقُ ٱللَّهِ ﴾                                                     |
| 181             | لقمان    | 20              | أَلَمْ تَرُوا أَنَّ ٱللَّهَ سَخَرَلَكُمْ مَّافِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ \$ |
| 245             | الروم    | 9               | ﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنْظُرُواْ ﴾                                 |
| 132 /30         | الروم    | 30              | ﴿ فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهِ أَ ﴾                            |
| ب/<br>99/45/12/ | السجدة   | 9/ 7            | ﴿ ٱلَّذِيٓ أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَدَأَخَلُقَٱلْإِنسَٰنِ مِنطِينٍ ﴾      |
| 112/107         |          |                 |                                                                                     |
| 147/41-40       | الأحزاب  | 28              | ﴿ فَنَعَالَيْنِ أُمَتِّعَكُنَّ وَأُسَرِّحَكُنَّ سَرَاحًاجَمِيلًا ﴾                  |
| 41              | الأحزاب  | 49              | ﴿ فَمَتِّعُوهُنَّ وَسَرِّحُوهُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا ﴾                               |
| 278             | الأحزاب  | <sup>9</sup> 56 | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَتِهِكَتَهُ بِيُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ ﴾                    |
| /52/49          | فاطر     | 8               | ﴿ أَفَمَنَ زُبِّينَ لَهُ سُوءً عَمَلِهِ فَرَءَاهُ حَسَنًا ﴾                         |
| 223             | فاطر     | 10              | ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَلِمُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّدِلِحُ ﴾                  |
| 282             | فاطر     | 15              | ﴿ يَنَايَّهُا ٱلنَّاسُ أَنْتُمُ ٱلْفُ عَرَاءُ إِلَى ٱللَّهِ ﴾                       |
| 185             | يس       | 34              | ﴿ وَجَعَلْنَا فِيهَاجَنَّ بِمِن نَجْحِيلِ ﴾                                         |
| 12              | الصافات  | 6               | ﴿ إِنَّازَيَّنَّا ٱلسَّمَآءَ ٱلدُّنْيَابِزِينَةِ ٱلْكَوَاكِبِ ﴾                     |



| 179                   | ص       | 27    | ﴿ وَمَاخَلَقْنَا ٱلْسَمَاءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلًا ﴾             |
|-----------------------|---------|-------|---------------------------------------------------------------------------------|
| 112/9                 | ص       | 72/71 | ﴿ إِذْقَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِ كَةِ إِنِّي خَلِقٌ بَشَرَامِّن طِينٍ ﴾           |
| 32/9                  | ص       | 75    | المَالَيَّةِ إِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ ﴾                              |
| 97                    | غافر    | 6/3   | الله خَافِرِ ٱلذَّنْبِ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْعِقَابِ ﴾                 |
| 112/9                 | غافر    | 17    | ﴿ لَا ظُلْمَ ٱلْيُوْمَ إِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْجِسَابِ ﴾                       |
| 22                    | غافر    | 18    | ﴿ وَأَنذِرُهُمْ يَوْمَ ٱلْأَزِفَةِ إِذِالْقُلُوبُلَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَظِمِينَ ﴾ |
| 245                   | غافر    | 21    | ﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا ﴾                               |
| 25                    | غافر    | 60    | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي ﴾                             |
| 185                   | غافر    | 64    | ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ قَرَارًا ﴾                            |
| 245                   | غافر    | 82    | ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنَظُرُوا ﴾                               |
| 209                   | فصلت    | 35-34 | ﴿ وَلَاتَسْتَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيِّيَةَةُ ﴾                             |
| 283/158/5             | فصلت    | 53    | ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَنِتِنَافِ ٱلْأَفَاقِ وَفِيَ أَنفُسِهِمْ ﴾                    |
| /2<br>/280/153<br>282 | الشورى  | 11    | لَمَ لَيْسَ كَمِثْلِهِ - شَى <sup>5</sup> ُ وَهُوَ ٱلسَّمِيحُ ٱلْبَصِيرُ ﴾      |
| 209                   | الشورى  | 38    | ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوَةَ ﴾                |
| 13                    | الزخرف  | 10-9  | ﴿ وَلَبِنِ سَأَلُنَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾                   |
| 54                    | الزخرف  | 35/34 | وَلِبُيُوتِهِمْ أَبْوَاباً وَسُرُرًا عَلَيْها يَتَ حِحُونَ                      |
| 13                    | الجاثية | 12    | ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى سَخَرَ لَكُمُ ٱلْبَحْرَ ﴾                                     |



| 105                 |          | 15 |                                                                                |
|---------------------|----------|----|--------------------------------------------------------------------------------|
| 185                 | محمد     | 15 | ﴿ مَثَلُلُهُنَّةِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمُنَّقُونَ فِيهَا أَنْهَرُ مِّن مَّآءٍ ﴾   |
| ب/ 48               | الحجرات  | 7  | ﴿ وَلَنَكِنَّ ٱللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَنَ ﴾                          |
| 214/74              | الحجرات  | 11 | ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كَدِيَسَخَرَ قَوْمُ مِّن قَوْمٍ ﴾           |
| 214/201             | الحجرات  | 12 | اللَّذِينَ عَامَنُوا ٱجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِنَ ٱلظَّنِّ إِنْ بَعْضَ ٱلظَّنِ \$ |
| /10                 | الحجرات  | 13 | اللَّاسُ إِنَّاحَلَقْنَكُمُ *                                                  |
| -199/157<br>206/200 |          |    |                                                                                |
| 148 /117            | الحجرات  | 18 | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ غَيْبَ ٱلسَّمَانِ وَٱلْأَرْضِ ﴾                       |
| 180                 | ق        | 6  | ﴿ أَفَلَمْ يَنْظُرُوا إِلَى ٱلسَّمَاءِ فَوْقَهُمْ ﴾                            |
| 55                  | ق        | 7  | ﴿ وَأَنْبَتَّنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ ﴾                             |
| 100                 | الذاريات | 49 | ﴿ وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَفْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ نَذَكَّرُونَ (1) ﴾       |
| -179 /7/3/2<br>180  | الذاريات | 56 | ﴿ وَمَاخَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾                     |
| 123                 | الرحمن   | 4  | ﴿ٱلرَّحْمَنُ ٢) عَلَّمَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾                                         |
| 16                  | الرحمن   | 27 | ﴿ وَيَبْغَىٰ وَجُهُ رَبِّكِ ذُو ٱلْجَكَلِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾                     |
| 161                 | الرحمن   | 60 | ﴿ هَلْ جَـزَآءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ﴾                               |
| 151                 | الحديد   | 4  | ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾                                |
| 24                  | الحديد   | 12 | المُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَتِ ﴾                                                |
| 18                  | الحديد   | 20 | ﴿ ٱعْلَمُوَا أَنَّمَا ٱلْحَيَوَةَ ٱلدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَقَوْ ﴾                 |
| 23                  | الجادلة  | 6  | ﴿ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ ٱللَّهُ جَمِيعًا فَيُنَبِّتُهُم وبِمَاعَمِلُوٓأَ ﴾       |



| 19        | الحشر    | 9     | ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَأَلَّذِينَ نَسُوا ٱللَّهَ ﴾                              |
|-----------|----------|-------|------------------------------------------------------------------------------|
| 45/9      | التغابن  | 3     | ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ                                 |
| 12        | الطلاق   | 12    | ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَرَتِ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ ﴾    |
| 208       | التحريم  | 6     | ِ<br>﴿يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُسَكُمْ ﴾                       |
| 254/20/16 | الملك    | 2     | ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوَةَ لِبَالُوَكُمْ ﴾                     |
| 66/55     | الملك    | 5     | ﴿ وَلَقَدُ زَيَّنَا ٱلسَّمَاءَ ٱلدُّنِيَا بِمَصَبِيحَ ﴾                      |
| 25        | الملك    | 8     | ﴿ تَكَادُ تَمَيَّزُ مِنَ ٱلْغَيْظِّ ﴾                                        |
| ب         | القلم    | 4     | ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾                                         |
| 41        | المعارج  | 5     | الله فَأَصْبِرْصَبْرًا جَمِيلًا ﴾                                            |
| 258       | الجن     | 18    | ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَخِدَلِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا ﴾          |
| 147/41    | المزمل   | 10    | ﴿ وَأَصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَأَهْجُرَهُمْ هَجْرًا جَمِيلًا ﴾         |
| 22        | المدثر   | 10-9  | اللهُ فَذَلِكَ يَوْمَعِذٍ يَوْمُ عَسِيرُ ﴾                                   |
| 56        | القيامة  | 22    | ٤ وُجُوُهٌ يَوْمَبِذِنَّا ضِرَةٌ ﴾                                           |
| 231       | الانسان  | 9-8   | ﴿ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّدٍ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا ﴾ |
| 56        | الانسان  | 22-11 | فَوَقَهُمُ ٱللَّهُ شَرَّذَ لِكَ ٱلْيَوْمِ                                    |
| 22        | الانسان  | 27    | المَ إِنَّ هَتَوْلَآءٍ يُحِبُونَ ٱلْعَاجِلَةَ ﴾                              |
| 23        | الانشقاق | 8-7   | المُوَامَنُ أُوتِ كِنْبَهُ، بِيَمِينِهِ ﴾                                    |
| 9         | الانفطار | 7/6   | المُعَنَّكُمَا مَا عَرَّكَ بِرَبِكَ ٱلْحَصَرِيمِ                             |



|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1        | 1     |                                                               |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|-------|---------------------------------------------------------------|--|--|
| 24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | المطففين | 26-22 | ﴿ إِنَّ ٱلْأَبَرَارَلَغِي نَعِيمٍ ﴾                           |  |  |
| 250                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | النازعات | 27    | ﴿ ءَأَنَتُمُ أَسَدُ خُلُقًا أَمِر ٱلسَّمَاءُ بَنَكِهَا ﴾      |  |  |
| 179/99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | الأعلى   | 3/2   | الآيى خَلَقَ فَسَوَّىٰ ٢٠٠٠ ٢                                 |  |  |
| 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الغاشية  | 17    | ﴿ أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ حَيْفَ خُلِقَتْ ﴾       |  |  |
| 231                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | البلد    | 16-11 | ﴿ فَلَا أَقْنَحْمَ ٱلْعَقَبَةَ (") ﴾                          |  |  |
| 167                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الشمس    | 10-9  | ﴿ قَدْأَفْلَحَ مَن زَكَّنْهَا ٢٠٠٠ ﴾                          |  |  |
| /101/45/9<br>/120/113                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | التين    | 5/4   | المَوْ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَكْنَ فِي أَحْسَنِ تَقُوِيمِ ﴾ |  |  |
| /132<br>251/169                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |       | :0                                                            |  |  |
| 132                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | التين    | 6     | ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَنتِ ﴾        |  |  |
| 20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الزلزلة  | 8/7   | ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ. (٧) ﴾      |  |  |
| 232-231                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الماعون  | 4-1   | ﴿ أَرَءَيْتَ ٱلَّذِى يُكَذِّبُ بِٱلدِّينِ ١٠٠ ﴾               |  |  |
| الماعون 232-231 (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-23) (12-2 |          |       |                                                               |  |  |



|                                | حاديث             | فهرس الأ-   |                                         |
|--------------------------------|-------------------|-------------|-----------------------------------------|
| الصفحة                         | الصحيح            | الراوي      | طرف الحديث                              |
| 63                             | الجامع المسند     | البخاري     | « أَتَانِي اللَّيْلَةَ آتِيَانِ         |
|                                | الصحيح            |             | فَابْتَعَثَّانِي »                      |
| 66                             | الجامع            | البخاري     | «أَتَدْرُونَ مَا الْبُرْدَةُ »          |
| -151/ 121/64/ب<br>255/254/ 152 | الجامع الصحيح     | مسلم        | «الإحسان أن تعبد الله »                 |
| 60                             | المسند            | أحمد        | «ادْنُ مِنِّي قَالَ فَمَسَحَ بِيَدِهِ.  |
|                                |                   | بن حنپل     | «                                       |
| 21                             | الجامع المسند     | البخاري     | «إذا صار أهل الجنة في الجنة،            |
|                                | الصحيح            |             | «                                       |
| 60                             | أحكام القرآن      | أحمد        | «أَرَاكِ متجَمَّلة لعلكي                |
|                                | ~                 | الطحاوي     | تُريدينَ»                               |
| 67                             | الجامع الصحيح     | مسلم        | «ارْفُقِي فَإِنَّ الرِّفْقَ لَمْ يَكُنْ |
|                                |                   |             | فِي »                                   |
| 185-68                         | الجامع المسند     | البخاري     | «أَعْدَدْتُ لِعِبَادِي الصَّالِحِينَ    |
| : 7:                           | الصحيح            |             | «                                       |
| 73                             | السنن             | أبو داوود   | «اغْزُوا وَلاَ تَغْدِرُوا، وَلاَ        |
|                                |                   |             | تَغُلُّوا،»                             |
| 221                            | محمع بحار الأنوار | محمد الطاهر | «أَفْضَلُ الإِيمَانِ أَنْ تُكَلِّمَ     |



|                | في غريب التتريل و | صديقي       | أَحَاكَ»                                         |
|----------------|-------------------|-------------|--------------------------------------------------|
|                | لطائف الأخبار     |             |                                                  |
| 65             | السنن             | الترمذي     | «أَكْمَلُ الْمُؤْمِنِينَ إِيمَانًا »             |
| 219-173        | السنن             | أبوداوود    | ألا تسمعون ألا تسمعون                            |
|                | السنن             | ابن ماجه    | *                                                |
| /د-هـ/136      | الجامع الصحيح     | مسلم        | «ألا وإن في الجسد مضغة… »                        |
| 7              | الجامع الصحيح     | مسلم        | «أنا أغنى الشركاء عن                             |
|                |                   |             | الشرك »                                          |
| 59             | السنن             | أبو داود    | «أَنَّ رَجُلًا أَتَى النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ   |
|                |                   |             | عَلَيْهِ وَسَلَّمَ »                             |
| 64             | المسند            | أحمدبن حنبل | «انْطَلِقُوا بِاسْمِ اللَّهِ وَبِاللَّهِ وَعَلَى |
|                | السنن الكبرى      | البيهقي     | مِلَّةِ »                                        |
| 293            | الجامع المسند     | البخاري     | «إِنَّ العَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بِالكَلِمَةِ،      |
|                | الصحيح            |             |                                                  |
| ب/219/218/174/ | الجامع الضحيح     | مسلم        | «إِنَّ اللَّهَ جَمِيلٌ يُحِبُّ                   |
| 299/258        |                   |             | الْجَمَالَ»                                      |
| 226            | الأدب المفرد      | البخاري     | «إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْفَاحِشَ »          |
| 174            | السنن             | البيهقي     | « إِنَّ اللهُ لَا يُحِبُّ الْمُتَبَذِّلُ »       |
| 173            | ضعيف الجامع       | الألباني    | « إن الله يحب المتبذل»                           |
|                | الصغير            |             |                                                  |



| 217     | السنن         | النسائي  | «أَمَا يَجِدُ هَذَا مَا يُسَكِّنُ بِهِ     |
|---------|---------------|----------|--------------------------------------------|
|         |               |          | شَعْرَهُ»                                  |
| 63      | الجامع المسند | مسلم     | «…إِمَّا لَا فَأَدُّوا حَقَّهَا غَضُّ…     |
|         |               |          | * <b>5</b> * «                             |
| 150     | الجامع المسند | البخاري  | « إنما الأعمال بالنية »                    |
|         | الصحيح        |          |                                            |
| 172-171 | الجامع الصحيح | مسلم     | « إِنَّمَا مَثَلُ الْجَلِيسِ الصَّالِحِ    |
|         |               |          | «                                          |
| 219/60  | المسند        | أحمد بن  | «إِنَّهُ لَا يَدْخُلُ شَيْءُ مِنْ          |
|         |               | حنبل     | الْكِبْرِ»                                 |
| 60      | مسند الشاميين | أحمد بن  | «إِنِّي أُحِبُّ أَنْ أَتَحَمَّلَ».         |
|         | Ý             | حنبل     |                                            |
| 69      | السنن         | أبو داود | «إِنِّي أَسْأَلُكَ الْجَنَّةَ وَنَعِيمَهَا |
| 68-67   | الجامع المسند | البخاري  | « إِنِّي مِمَّا أَخَافُ عَلَيْكُمْ »       |
|         | الصحيح        |          |                                            |
| 63      | السنن         | الترمذي  | « أَيُّ النَّاسِ خَيْرٌ قَالَ »            |
| 61-60   | سنن ابن ماجه  | ابن ماجه | «أَثْيَهَا النَّاسُ أَتَّقُوا اللَّهَ      |
| Q       |               |          | وأَحْمِلُوا»                               |
| 146     | الموطأ        | مالك بن  | « بعثت لأتمم حُسْنَ الأخلاق»               |
|         |               | أنس      |                                            |
| 222     | السنن         | الترمذي  | «تَبَسُّمُكَ فِي وَجْهِ أَخِيكَ»           |



| 60-59   | مسند البصريين | أحمد بن  | «ثُمَّ قَالَ اللَّهُمَّ جَمِّلْهُ وَأَدِمْ» |
|---------|---------------|----------|---------------------------------------------|
|         |               | حنبل     | -                                           |
| 69      | الجامع المسند | البخاري  | « ثُمَّ يَفْرُغُ اللَّهُ مِنْ الْقَضَاءِ    |
|         | الصحيح        |          | * <b>5</b> * «                              |
| 67-66   | الجامع المسند | البخاري  | «جَعَلَهَا زِينَةً لِلسَّمَاءِ »            |
|         | الصحيح        |          |                                             |
| 185/156 | الجامع الصحيح | مسلم     | « ذاق طعم الإيمان »                         |
| 62      | الجامع المسند | البخاري  | « رَأَيْتُهُ فِي حُلَّةٍ                    |
|         |               |          | حَمْرَاءَ»                                  |
| 174     | السنن         | البيهقي  | «رَأَى النَّبِيُّ ﷺ رَجُلًا رَثَّ »         |
| 59      | الجامع المسند | البخاري  | «سَبْعَةُ يُظِلُّهُمْ اللَّهُ فِي ظِلِّهِ » |
|         | الصحيح        |          |                                             |
| 65      | السنن         | الترمذي  | «الطَّلَاقُ مَرَّتَانِ فَإِمْسَاكُ»         |
| 63      | الجامع الصحيح | مسلم     | «عُرِضَتْ عَلَيَّ أَعْمَالُ أُمَّتِي»       |
| 60      | السنن         | أبو داود | «غَيَّرَ اسْمَ عَاصِيَةَ وَقَالَ أَنْتِ     |
|         |               |          | «                                           |
| 69      | الجامع المسند | البخاري  | «فَإِذَا أَقْبَلَ بِهِ عَلَى الْجَنَّةِ »   |
| · · · · | الصحيح        |          |                                             |
| 63      | الجامع المسند | البخاري  | « فَتَلَقَّانَا رِجَالُ شَطْرٌ مِنْ »       |
|         | الصحيح        |          |                                             |
| 70      | الجامع المسند | البخاري  | « فَرَأًى زَهْرَتَهَا و َمَا فِيهَا »       |
|         |               | Ð        | ·]                                          |

Q 331

| 66<br>68-67   | الجامع المسند<br>الصحيح<br>الجامع السند | البخاري    | « فَقَالَ اكْسُنِيهَا مَا أَحْسَنَهَا      |
|---------------|-----------------------------------------|------------|--------------------------------------------|
| 68-67         |                                         |            |                                            |
| 68-67         | الجاه والسنار                           |            | «                                          |
|               | الجامع المسند                           | البخاري    | « فَقَالَ إِنِّي مِمَّا أَخَافُ            |
|               | الصحيح                                  |            | عَلَيْكُمْ»                                |
| 61            | المعجم الكبير                           | الطبرابي   | « فَقَالَ قَوْلًا حَسَنًا جَمِيلًا »       |
| 60            | أحكام القرآن                            | أحمد       | «فَقَالَ لَهَا مَا لِي أَرَاكِ مِتِجَمَّلة |
|               |                                         | الطحاوي    | «                                          |
| 17            | الجامع المسند                           | البناري    | «فيها ما لا عين رأت »                      |
|               | الصحيح                                  | 2          |                                            |
| 217/175/73-72 | المستدرك على                            | النيسابوري | «قال:إنكم قادمون على                       |
|               | الصحيحين السنن                          | أبو داود   | «                                          |
| 68            | الجامع المسند                           | البخاري    | «كَانَ سَقْفُ المَسْجِدِ مِنْ »            |
|               | الصحيح                                  |            |                                            |
| 4             | موسوعة الشرباصي                         |            | «الكبرياء ردائي والعظمة »                  |
| 221           | الجامع الصحيح                           | مسلم       | «لَا تَحْقِرَنَّ مِنَ الْمَعْرُوفِ شَيْئًا |
| : 7:          |                                         |            | «                                          |
| 205           | سنن الترمذي                             | الترمذي    | «لَا تَكُونُوا إِمَّعَةً، تَقُولُونَ »     |
| 230/205/36    | الجامع المسند                           | البخاري    | «لا يؤمن أحدكم حتى يحب                     |
|               | الصحيح                                  |            | «                                          |
| 68            | الجامع المسند                           | البخاري    | لَتُزَخْرِفُنَّهَا كَمَا زَخْرَفَتِ        |

|         | الصحيح        |           | اليَهُودُ »                                    |
|---------|---------------|-----------|------------------------------------------------|
| 62      | الجامع المسند | البخاري   | «لَمْ أَرَ شَيْئًا قَطُّ أَحْسَنَ              |
|         | الصحيح        |           | «مَنِهُ»                                       |
| 61      | مسند الدارمي  | الدارمي   | «اللَّهُ أَعْلَمُ مَا بِهِمْ مِنْ الْجَمَالِ   |
|         |               |           | «                                              |
| 67      | الجامع المسند | البخاري   | «اللَّهُمَّ إِنَّا لاَ نَسْتَطِيعُ إِلَّا أَنْ |
|         | الصحيح        |           | <b>*</b>                                       |
| 69      | السنن         | أبو داوود | « اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ الْجَنَّةَ »    |
| 67      | السنن         | النسائي   | « اللَّهُمَّ زَيِّنَّا بِزِينَةِ الْإِيمَانِ » |
| 64      | الجامع الصحيح | مىلىم     | « لَهُ النِّعْمَةُ وَلَهُ الْفَضْلُ »          |
| 69      | السنن         | الترمذي   | «لَوْ أَنَّ مَا يُقِلُّ ظُفُرٌ مِمَّا فِي      |
|         | .7            |           | «                                              |
| 226     | الأدب المفرد  | البخاري   | « لَيْسَ الْمُؤْمِنُ بِالطَّعَّانِ»            |
| 72      | الجامع المسند | البخاري   | « مَثَلُ البَخِيلِ وَ الْمُنْفِقِ »            |
|         | الصحيح        |           |                                                |
| 229/213 | الجامع الصحيح | مسلم      | « مَثَلُ الْمُؤْمِنِينَ فِي تَوَادِّهِمْ       |
| : .     |               |           | «                                              |
| 64/60   | الجامع المسند | البخاري   | « مَثَلِي وَمَثَلُ الْأَنْبِيَاءِ كَمَثَلِ     |
|         | الصحيح        |           | «                                              |
| 71      | السنن         | أبو داوود | « مَنْ أُعْطِيَ عَطَاءً فَوَجَدَ »             |
| 72      | الجامع الصحيح | مسلم      | « مَنْ أَكَلَ مِنْ هَذِهِ الشَجَرَةِ           |
|         |               |           | <i>"</i> این جن ری النور النار ا               |

|        |                   |             | «                                            |
|--------|-------------------|-------------|----------------------------------------------|
| 71     | السنن             | أبو داوود   | «مَنْ عُرِضَ عَلَيْهِ طِيبٌ»                 |
| 16     |                   |             | «من مات قامت قیامته»                         |
| 65     | المسند            | أحمدبن حنبل | «مَنْ مَسَحَ رَأْسَ يَتِيمٍ أَوْ             |
|        |                   |             | يَتِيمَةٍ »                                  |
| 70     | السنن             | الترمذي     | «نَضَّرَ اللَّهُ امْرَأً سَمِعَ مَقَالَتِي   |
|        |                   |             | ۰ «                                          |
| 219/59 | سنن أبي داود،     | أبو داوود   | «يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنِّي رَجُلُ           |
|        |                   |             | حُبِّبَ»                                     |
| 65     | الجامع المسند     | البخاري     | « وَإِذَا حُيِّيْتُمْ بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّوا» |
|        | الصحيح            | 5           |                                              |
| 70     | الجامع المسند     | البخاري     | « وَ قَالَ الْحَسَنُ النَّضْرَةُ فِي         |
|        | الصحيح            |             | «                                            |
| 219/62 | باقي مسند الأنصار | أحمدبن حنبل | «وَكَانَ رَجُلًا جَمِيلًا حَسَنَ             |
|        | 4                 |             | «                                            |
| 65     | الجحتبي منالسنن   | النسائي     | « وَلَكُنَّ أَحْسَنُ الْجِهَادِ              |
|        | الصغرى            |             | وَأَجْمَلُهُ »                               |
| 64     | الجامع المسند     | مسلم        | «وَلَهُ الْفَضْلُ وَلَهُ <b>النَّنَاء</b> ُ  |
|        |                   |             | الْحَسَنُ»                                   |
| 67     | السنن             | الترمذي     | « وَمَا كَانَ الحَيَاءُ فِي شَيْءٍ           |
|        |                   |             | «                                            |

| 65  | باقي مسند الأنصار | أحمدبن حنبل | « وَمَنْ أَحْسَنَ إِلَى»                              |
|-----|-------------------|-------------|-------------------------------------------------------|
| 63  | الجامع الصحيح     | مسلم        | «وَيُعْجِبُنِي الْفَأْلُ الْكَلِمَةُ<br>الْحَسَنَةُ » |
| 173 | شعب الإيمان       | البيهقي     | « يَا مُعَادُ إِيَّاكَ وَ التَّنَعُّمَ»               |



للفهارسي: .....



••••••••••••••••••••••••

.....

| الصفحة | العَلم                                          |
|--------|-------------------------------------------------|
| 238    | إدورد تايلور Edward Burnett Taylor              |
| 143    | أرسطو Aristote                                  |
| 142    | أفلاطون Platon                                  |
| 238    | ألفريد فيبر Alfred weber                        |
| 155    | أندرو نيوبيرج Andrew Newberg                    |
| 239    | أندري لالاند André Laland                       |
| 285    | أولغ عرابار Oleg Grabar                         |
| 161    | إيمانويل كانط، Immanuel Kant                    |
| 153    | بديع الزمان سعيد النورسي                        |
| 208    | جان جاك روسو Jean-Jacques Rousseau              |
| 116    | جورج سانتيان George Santayanal                  |
| 87     | جورج فلهلم فريدريش هيغل Georg Wilhelm Friedrich |
|        | Hegel                                           |
| 148    | جون رسکن John Ruskin                            |
| 162    | جون ديوي John Dewey                             |
| 88     | أبو حامد الغزالي                                |
| 82     | أبو حيان التوحيدي                               |



| ابن خويرز                               | 229 |
|-----------------------------------------|-----|
| رابعة العدوية                           | 189 |
| ريتشارد ستيفنسون Richard Stephenson     | 199 |
| زنوفون                                  | 114 |
| سعيد أسماعيل علي                        | 163 |
| سقراط Socrates                          | 142 |
| شیللر Christoph Friedrich Von Schiller) | 134 |
| ابن الصلاح                              | 230 |
| طه عبد الرحمن                           | 145 |
| أبو علي بن مسكويه                       | 144 |
| عیاض بن موسی                            | 156 |
| غوستاف لوبون Gustave Le Bon             | 194 |
| فیلکس Félix Sartiaux                    | 239 |
| کریزویل K A C k Creswell                | 261 |
| مایکل ماکلوف Micheal Maclove            | 155 |
| محمد الفاضل بن عاشور                    | 248 |
| محي بن عربي                             | 93  |
| مرغریت مید Margret Mead                 | 162 |
| أبو نصر الفارابي                        | 77  |
|                                         |     |



| 199 | هاري بردميير Harry Bredemeier        |
|-----|--------------------------------------|
| 105 | هشام بن الحكم                        |
| 124 | هنري ديلاكروا Henri Delacroix        |
| 203 | هنري لويس برجسون Henri Louis Bergson |

5

للفهارس: فهرس المصادر والمراجع • القرآن الكريم برواية حفص عن عاصم

• الفران الكريم برواية حفص عن عاصم

أولا: كتب التفاسير

- أحمد بن محمد الطحاوي، <u>أ</u>حكام القرآن، تح: سعد الدين أونال، ط 1، ( استانبول: مركز البحوث الإسلامية، 1418 ه-1998م).

– جمال الدين عبد الرحمان بن الجوزي، زاد المسير في علم التفسير، 8ج، ط1، (بيروت/ دمشق: المكتب الإسلامي، 1384هـ/ 1964م)

جمال الدين القاسمي، محاسن التأويل، تح: محمد باسل عيون السود، ط1، (بيروت:دار الكتب
 العلميه، 1418ه).

- الحسن بن محمد الراغب الأصفهاني، تفسير الراغب الأصفهاني من أول سورة آل عمران وحتى الآية113 من سورة النساء،ط1،( تح: عادل بن علي الشدي، الرياض: مدار الوطن، 1424هـ/ 2003م)،

- عبد الحميد بن باديس، تفسير ابن باديس في محالس التذكيرمن كلام الحكيم الخبير، حم وتب: توفيق محمد شاهين ومحمد الصَّالح رمضان، تع وتخ: أحمد شمس الدين، ط2،( بيروت: دار الكتب العلمية، 1424هـ/ 2003م).

– عبد الرحمان الثعالبي، الجواهر الحسان في تفسير القرآن، ت: علي محمد عوض وعادل محمد عبد الموجود، ط1، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، مؤسسة التاريخ العربي، 1418هـ/ 1987م).

– سيد قطب، تفسير الظلال، ط 17، ( بيروت / القاهرة: دار الشروق، 1412هـ.).

– شمس الدين القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، تح: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، (القاهرة:دار الكتب المصرية، 1384هـــ – 1964 م).



– الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، (تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب الجيد، [دط]، (تونس: الدار التونسية للنشر، 1984 هـ). – محمد على الصابوني، صفوة التفاسير، ط1، ( بيروت: دار القرآن الكريم، 1402هـ – 1981م). – محمد بن عمر الرازي(فخر الدين الرازي)، مفاتيح الغيب (التفسير الكبير) ط3، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، 1420ه). – محمد المناوي، فيض القدير شرح الجامع الصغير،ط2،(بيروت: دار المعرفة، 1391هـ / 1972م ). 0 ثانيا: كتب علوم القرآن - عائشة عبد الرحمان، القرآن وقضايا الإنسان، ط2، (بيروت، دار العلم للملايين، 1975م). ثالثا: كتب الحديث - أحمد بن الحسين أبو بكر البيهقي، السنن الكبرى، تح: محمد عبد القادر عطا، ط3، ( بيروت: دار الكتب العلمية، 1424ه/ 2003م). – أحمد بن حنبل، مسند البصريين، تح: شعيب الأرنؤوط/عادل مرشد/ وآخرون، ط1، ([دب]: مؤسسة الرسالة، 1421ه/ 2001م). - أحمد بن شعيب بن علي الخرساني، المحتبي من السنن، السنن الصغرى للنسائي، تح: عبد الفتاح أبو غدة، ط2، (حلب: مكتب المطبوعات، 1406ه/1986م). – سليمان بن أحمد الطبراني، المعجم الكبير، تح: حمدي بن عبد الله السلفي، ط 2، (القاهرة:

مكتبة ابن تيمية، 1415ه-1994م).

– سليمان بن الأشعث(أبو داوود)، سنن أبي داود، تح: محمد محي الدين عبد الحميد، [دط]، (بيروت/ صيدا: لمكتبة العصرية، [دت]).



لالفهارس: .....

– عبد الله بن عبد الرحمن الدارمي، مسند الدارمي (سنن الدارمي)، تح: حسن سليم أسد الداراني، ط1، (السعودية: دار المغني، 1412ه-2000م).

– مالك بن أنس، الموطأ، [دط]، تخ وتع: محمد فواد عبد الباقي، (دار إحياء التراث العربي، بيروت، 1406ه-1985م)

- محمد بن إسماعيل البخاري، الجامع المسند الصحيح، (صحيح البخاري)، تح: محمد زهير بن ناصر الناصر، ط1، ( [دب]: دار طوق النجاة، 1422ه).

محمد بن عيسى الترمذي، سنن الترمذي، تح: أحمد شاكر ومحمد فؤاد عبد الباقي، ط2،
 مصر: مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي، 1395ه/1975م).

– محمد بن عبد الله الحاكم النيسابوري، المستدرك على الصحيحين، تح: مصطفى عبد القادر عطا، ط1، (بيروت: دار الكتب العلمية، 1411ه/1990م).

محمد بن يزيد القزويني ابن ماجه، سنن ابن ماجه، تح: محمد فؤاد عبد الباقي، [دط]،
 ([دب]: دار إحياء الكتب العربية، [دت]).

- مسلم بن الحجاج النيسابوري، المسند الصحيح المختصر، (صحيح مسلم)، تح: محمد فؤاد عبد الباقي، [دط]، ( بيروت: دار إحياء التراث العربي، [دت]).

رابعا: كتب شراح الحديث والجرح والتعديل

– أحمد بن عمر القرطبي، المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم، تح: محي الدين ميتو وأخرون، [دط]، ( دمشق/بيروت: دار بن كثير/دار الكلم الطيب، [دت]).

- مجد الدين بن محمد، جامع الأصول في أحاديث الرسول، تح، عبد القادر الرناؤوط، ط1، ( [دب]: مكتبة الحلواني/ دار البيان، 1392ه/1972م).

– محمد ناصر الدين الألباني، ضعيف الجامع الصغير وزياداته، [طج]، ( [دب]: المكتب
 الإسلامي، [دت])، رقم، 1707،



– // ،في ضعيف سنن الترمذي، ط1، ( الرياض: مكتبة المعارف، 1420هـ\_
 //2000م).

– محي الدين يحيى بن شرف النووي، المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، ط2، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، 1392هــ).

– رابعا: كتب الأصول ومقاصد الشريعة

 – إبراهيم بن موسى الشاطبي، الموافقات في أصول الشريعة، تح: عبد الله دراز، (دون معلومات النشر).

– الطاهر بن عاشور، مقاصد الشريعة الإسلامية، تح: محمد الحبيب بن الخوجة، [دط]، (قطر: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، 1425ه/2004م).

– علال الفاسي، مقاصد الشريعة ومكارمها، ط5، ([دب]: دار الغرب الإسلامي، 1993). – عبد المجيد النجار، مقاصد الشريعة بطرة جديدة، ط2، (بيروت:دار الغرب الاسلامي، 2008).

- محمد سعيد اليوبي، مقاصد الشريعة الإسلامية وعلاقتها بالأدلة الشرعية، ط1،( الرياض: دار الهجرة، 1418ه/1998م).

خامسا: كتب العقيدة

- أحمد بن الحسين أبو بكر البيهقي، شعب الإيمان، تح: عبد العلي عبد الحميد حامد، ط1، (الهند: مكتبة الراشد، 1423هـ/ 2003م).

 آية الله جوادي آملي، التوحيد في القرآن، تر: دار الصفوة، ط1، (بيروت، دار الصفوة، 1415هـ/1994م).

– الحسين بن محمد ( الراغب الأصفهاني)، تفصيل النشأتين وتحصيل السعادتين، [دط]، (بيروت: دار مكتبة الحياة، 1983م).



– عبد الجبار بن أحمد بن عبد الجبار، شرح الأصول الخمسة، تح: عبد الكريم عثمان، [دط]،
 ([دب]: مكتبة وهبة، [دت]).

– // ، المغني في أبواب العدل و التوحيد، ( التكليف)، تح: محمد عي الندار، عبد الحليم النجار، مر: إبراهيم مدكور، إشراف: طه حسين، ( الدرا المصرية للتأليف و الترجمة، [دت]).

- عثمان عبد القادر الصافي، الإيمان تعريف ومتفرقات،ط1،(المكتب الإسلامي،1409ه/ 1988م).

– علي بن إسماعيل الأشعري، مقالات الإسلامين واختلاف المصلين، تح: محمد محي الدين عبد الحميد، (بيروت: المكتبة العصرية، 1411هــــــ1990م).

– عبد المحيد النجار، خلافة الإنسان بين الوحي والعقل، ط3، ( الولايات المتحدة الأمريكية، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، 2000).

– // ، قيمة الإنسان، ط1، ( الرباط: دار الزيتونة للنشر، 1417هـ/ 1996م).

محمد بن أبي بكر (ابن القيم الجوزية)، طريق الهجرتين وسبيل السعادتين، [دط]، ( مصر دار السلفية، 1394هـ).

// ، الفوائد، تح: محمد عزير شمس، [دط]، ( دار عالم القلم، حدة، [دت]).
 محمد عبد الله دراز، الدين، [دط]، (الكويت: دار القلم، [دت]).
 محمد بن محمد الغزالي، ميزان العمل، ط1، تح: سليمان دنيا، (مصر: دار المعارف، 1964م).

– يوسف القرضاوي، الإيمان والحياة،، (باتنة، دار الشهاب، 1987).

سادسا: كتب التصوف

– إسماعيل الحسني الفارابي، <u>شرح فصوص الحكم للفارابي</u>، تح:إسماعيل الحسني الفارابي، (دم ن). – أبو العلا عفيفي، التصوف الثورة الروحية في الاسلام، [دط]، (بيروت: دار الشعب، [دت]).



- محي الدين بن العربي، رسائل ابن عربي، كتاب : اصطلاح الصوفية، ط 1، (حيدرآباد: دار المعارف العثمانية، 1368هـ/ 1948م).

- محي الدين بن عربي، رسائل ابن العربي، ط1، (بيروت: دار التراث العربي، [دت]).
 - // ، الفتوحات المكية، [دط]، ( [دب]، مكتبة الثقافة الدينية، [دت]).
 - // ، الفتوحات المكية، [دط]، ( بيروت: دار الكتب العلمية، [دت]).
 - // ، الفتوحات المكية، [دط]، ( بيروت: دار الكتب العلمية، [دت]).
 - محمد بن محمد الغزالي، إحياء علوم الدين، [دط]، ( بيروت: دار المعرفة، [دت]).

- علي بن محمد التوحيدي (أبوحيان)، الامتاع والمؤانسة، تص:أحمد أمين وأحمد الزين، [دط]، ([دب]: دار مكتبة الحياة، [دت]).

– // ، المقابسات، ط1، تحقيق، حسن السندوبي، (مصر: المطبعة الرحمانية، 1348هـ /1929م ).

– // ، الهوامل والشوامل، مسألة رقم 52، ص 140. /نسخة إلكترونية word.

مصطفى صادق الرافعي، السمو الروحي الأعظم والجمال الفني في البلاغة النبوية، تح: أبي
 عبد الرحمن البحيري، ([دب]: دار البشير للثقافة والعلوم، [دت]).

تاسعا : كتب الفلسفة والفن وعلم الجمال

– أرسطو، السياسات، تر وتع، أغسطين بربار البولسي، (بيروت، اللجنة الدولية لترجمة الروائع الإسانية، 1957).

أفلاطون جمهورية أفلاطون، تر: حنا حباز، ( المقتطف والمقطم، 1929م).

- أولغ غرابار، كيف نفكر في الفن، ط1،تر: عبد الجليل ناظم وسعيد الحنصالي،(المغرب: دار تويفال للنشر، 1996)

– إمانويل كانط، نقد العقل العملي، تر: غانم هنا، ط1، (بيروت: المنظمة العربية للترجمة، تو:



لالفهارس:

مركز دراسات الوحدة العربية، م2008).

– // ، نقد ملكة الحكم، تر: غانم هنا، ط1، (بيروت: المنظمة العربية للترجمة، تو: مركز در اسات الوحدة العربية، 2005م).

أميرة حلمي مطر، جمهورية فلاطون، [دط]، ( الهيئة المصرية العامة للكتاب، مهرجان القراءة للجميع، 1994).

// ، فلسفة الجمال أعلامها ومذاهبها، [دط]، (القاهرة:دار قباء، 1998م).
 // ، مقدمة في علم الجمال، ط1، ( مصر: دار المعارف، 1989م).

جورج سانتايانا، الإحساس بالجمال، تر: محمد مصطفى بدوي، مر: زكي نجيب محمود،،
 مهرجان القراءة للجميع، 2001م).

جورج فلهلم فريدريش هيغل، المدخل إلى علم الجمال فكرة الجمال، تر:جورج طرابيشي،
 [دط]، (بيروت:دار الطليعة، [دت]).

– الحسين بن عبد الله ابن سينا، تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات، ط2، (القاهرة : دار العرب للبستاني، 1989م ).

– عبد الحميد راجح الكردي، نظرية المعرفة بين القرآن والفلسفة، [ط 1]، الولايات المتحدة الأمريكية ,المعهد العالمي للفكر الإسلامي, 1412هــ/ 1992م).

- زكريا إبراهيم، مشكلة الفن، [دط]، ( القاهرة: دار مصر للطباعة، [دت]).

- سعد الدين كليب، البنية الجمالية في الفكر الإسلامي،ط خاصة،(سورية: دار نون، 2006م).

ماجد عرسان الكيلاني، أهداف التربية الإسلامية،دراسة مقارنة بين أهداف التربية الاسلامية
 والأهداف التربوية المعاصرة، ط2، ( المدينة المنورة: مكتبة دار التراث، 1408ه/1988م)

- ماجد عرسان الكيلاني، فلسفة التربية الإسلامية، [دط]،( بيروت: مؤسسة الريان، 1419ه/1998م).



لالفهارس: .....

– ماهر كامل، الجمال والفنِ، [دط]، ([دب]:دار الطباعة الحديثة/المكتبة الانجلوالمصرية، 1957م) .

- محمد بن محمد الفارابي، محمد بن محمد الفارابي، كتاب أراء أهل المدينة الفاضلة، نسخة ألكترونية.

// ، تحصيل السعادة، ط1، تق: أبو ملحم، (بيروت:دار الهلال، 1995 م)
 // ، تحصيل السعادة، ط1، تح: سحبان خليفات، ( عمان :
 // ، رسالة التنبيه على سبيل السعادة، ط1، تح: سحبان خليفات، ( عمان :

- // ، السياسة المدنية، تقديم وشرح: علي أبو ملحم، ( [د ب]:دار الهلال، [دت]).
 - محمود عبد الله الخوالدة / محمد عوض الترتوري، التربية الجمالية علم نفس الجمال، (عمان: دار الشروق، 2007م).

- مصطفى عبده، فلسفة الأخلاق، ط2، ( القاهرة:مكتبة مدبولي، 1999م).

– هربرت ماركيوز العقل والثورة هيجل ونشأة النظرية الاحتماعية، تر: فؤاد زكريا، ( مصر: الهيئة المصرية العامة للتأليف والترجمة، 1970م).

عاشرا : علم النفس

- ألكسيس كاريل، الإنسان ذلك المجهول، تر:شفيق، أسعد فريد، [دط]،(بيروت: مكتبة المعارف، 1414ه/1993م)

- دانيال جولمان، ذكاء المشاعر، تر: هشام الحناوي، [دط] (مصر : دار هلا، 2004م).

– كامل محمد عويضة، علم نفس الشخصية، ط1، مر: محمد رجب البيومي، (بيروت: دار الكتب العلمية، 1416ه/ 1996م)،

– محمد عثمان نجاتي، الإدراك الحسي عند ابن سينا، ط3، ( بيروت/ القاهرة، دار الشروق، 1980م ).



لالفهارس:

– مصري عبد الحميد حنورة، سيكولوجية التذوق الفني، [دط]، (القاهرة، دار المعارف، 1985م) الميلودي شغموم، تمجيد الذوق والوجدان، ط1، (الدار البيضاء: دار الثقافة، 1999م). حادي عشر: علم التربية: – أحمد الفنيش، أصول التربية، ط1، (بنغازي: دار المكتبة الوطنية، 1991). - أحمد ابن مسكويه، تمذيب الأخلاق، ط1، (بيروت: دار الكتب العلمية، 1405ه/1985م) – إمانويل كانط، تأملات في التربية، تعريب وتعليق: محمود بن جماعة، ط1، (تونس، دار محمد على، 2005). – رباب كامل عرابي، التربية الجمالية رؤية إسلامية، ط1، (الأردن دار النفائس، 1428ه/ 2008م). – سعيد أسماعيل علي، أصول التربية الإسلامية، ط1، (القاهرة، دار السلام، 1426هـ /2005 م). – صالح الشامي، التربية الجمالية في الإسلام، ط1،(بيروت/دمشق: المكتب الإسلامي، 1408هـ / 1988م). – طلعت منصور وآخرون، أسس علم النفس العام، [دط]، (القاهرة، المكتبة الإنجلو المصرية، 2003م). – طه عبد الرحمن، سؤال الأخلاق، ط1، ( المغرب: المركز الثقافي العربي، 2000م). – عادل العوا، أفاق الحضارة، [دط]، (دمشق: وزارة الثقافة، 2001م). – عبد العظيم كريمي، التربية وما ليس بتربية، ط1، بيروت:دار الهدى، 1428ه/ 2007م)

– عبد الله عبد الدايم، دور التربية والثقافة في بناء حضرة انسانية جديدة، الثقافة العربية بين صدام الحضارات وتفاعلها، ط1، (بيروت، دار الطليعة، 1998).



– علي الجارم ومصطفى أمين، علم النفس وأثره في التربية والتعليم، ط6، (مصر: مكتبة المعارف، 1357هـ/ 1939م.

– فاروق عبد الفتاح موسى، أسس السلوك الإنساني،[دط]،(دار علم الكتاب، الرياض، 1405هـ / 1985م).

– اللجنة الدولية للتربية:تعلم لتكون،تر:حفني عيسى، (الجزائر:الشركة الوطنية للنشر، 1979).

– محمود البسيوني، تربية الذوق الجمالي، [دط]، ([دب]: دار المعارف، 1986م).

– وفاء إبراهيم، الوعي الجمالي عند الطفل، [دط]، (الاسكندرية: الهيئة المصرية العامة للكتاب، 2002).

## حادي عشر: علم الاجتماع

- جان جاك روسو، أصل التفاوت بين الناس، تر: عادل زعيتر،[دط]،(القاهرة:مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، 2012).

– جوستاف لبون، <u>روح الاجماع</u>، [دط]، تر:أحمد فتحي زغلول،(مصر: مطبعة الشعب، 1327هـ /1909م<sub>)</sub>،

– // ، السنن النفسية لتطور الأمم، تعر: عادل زعيتر، ط2، (مصر:دار المعارف، 1957).

السيد محمد بدوي، مدخل إلى علم الاجتماع، ط2، ( مصر: دار المعرفة الجامعية، 1984)
 الطاهر بن عاشور، أصول النظام الاجتماعي في الإسلام، ط2، ( تونس: دار سحنون، القاهرة: دار السلام، 1427هـ – 2006م).

ماكس فيبر، فماهيم أساسية في علم الاجتماع، [دط]، تر: صلاح هلال، مر: محمد
 الجوهري، (القاهرة الهيئية المصرية العامة للكتاب، 2011).



لالفهارس: .....

- مالك بن نبي، ميلاد محتمع، تر: عبد الصبور شاهين، ط3، (دمشق: دار الفكر، 1423ه/ 2002م).

- محمد أمين المصري، المجتمع الإسلامي، ط1، (الكويت: دار الأرقم، 1400هـــ/1980م). - محمد عاطف غيث، علم الاجتماع دراسات تطبيقية،[دط]، (بيروت:دار النهضة العربية، 1974م) .

– محمد عبد الله دراز، دراسات إسلامية في العلاقات الاجتماعية والدولية، [دط]، (الاسكندرية: دار المعرفة، [دت]).

– نبيل السمالوطي، المنهج الإسلامي في دراسة المحتمع دراسة في علم الإجتماع الإسلامي، ط1، (جدة : دار الشروق، 1400هـ/ 1980م).

ثانيي عشر: كتب الفكر

- بديع الزمان سعيد النورسي، الكلمات، تر: إحسان قاسم الصالحي، ط6، (القاهرة: شركة سوزلر، 2011م).

– جززيف شاخت وكليفورد بوزورث، تراث الإسلام، تر: محمد وهير السمهوري وآخرين،
 تح شاكر مصطفى، تع: فؤاد زكريا، (الكويت: مجلة عالم المعرفة، العدد8، سنة 1985).

– روحيه جارودي، الإسلام دين المستقبل، [دط]، تر: عبد المحيد بارودي، ( بيروت/دمشق: دار الإيمان، [دت]).

– عماد الدين حليل، مدحل إلى الحضارة الاسلامية، ط1،( المغرب: المركز الثقافي المغربي، 1426ه/ 2005م).

– مالك بن نبي،بين الرشاد والتيه، [دط]، تر: عمر كامل مسقاوي، ( دمشق: دار الفكر، 1423ه/2002م).

– // ،حديث في البناء الجديد، جم:عمر كامل مسقاوي، [دط]، ( بيروت: منشورات



لالفهارس: .....

المكتبة العصرية، [دت]).

// ، المسلم في عالم الاقتصاد، [دط]، (دمشق: دار الفكر، 1420ه/2000م).
 // ، مشكلة الأفكار في العالم الإسلامي، [دط]، تر: بسام بركة وأحمد شعبو، تق: عمر مسقاوي، (دار الفكر:دمشق، 1423ه/2002م).

 // ، مشكلة الثقافة، ط14، تر:عبد الصبور شاهين، (دار الفكر، دمشق، 1430هـ/ 2009م).

– // ، ميلاد مجتمع، ط 3 معادة، (دمشق: دار الفكر، 1423هـ/ 2002م).

– محمد سعيد رمضان البوطي، منهج الحضارة الإنسانية في القرآن الكريم، ط1، (دمشق: دار الفكر، 1402هــ/ 1982م).

– محمد الفاضل بن عاشور، <u>روح الحضارة الاسلامية</u>، تق: عمر عبيد حسنة، ط2، ( الولايات المتحدة الأمريكية: المعهد العالمي للفكر الإسلامي، 1413هــ/ 1992).

– محي الدين صابر، التغيير الحضاري وتنمية المحتمع، [دط]، ( بيروت: المكتبة العصرية، 1962م).

– نصر محمد عارف، الحضارة الثقافة المدنية دراسة لسيرة المصطلح ودلالة المفهوم، ط2، (عمان: المعهد العالمي للفكر الاسلامي، 1415ه/ 1994م).

– هاني يجيى نصري، الفكر والوعي بين الجهل والوهم والجمال والحرية، ط1، ( بيروت، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، 1418هـ/ 1998م).
 – وليد رفيق العياصرة، التفكير واللغة، ط1، ( عمان: دار أسامة، 2011م).

ثالث عشر: كتب اللغة

- أحمد بن فارس، <u>مجمل اللغة</u>، تح:زهير عبد المحسن سلطان، (بيروت: مؤسسة الرسالة، 1406هـ/ 1986م).



لافهارس:

– أحمد بن فارس، معجم مقاييس اللغة، تح : عبد السلام محمد هارون، [دط]، ( [دب]، دار الفكر، 1399ه/1979م).

إسماعيل بن حماد الجوهري، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، تح: أحمد عبد الغفور عطار، ط4، ( بيروت: دار العلم للملايين، 1407ه/ 1987م).
 جمال الدين ابن منظور، لسان العرب، ( نسخة الكترونية).

الحسين بن محمد (الراغب الأصفهاني)، المفردات في غريب القرآن، تح: محمد سيد كيلاني،
 [دط]، ( بيروت: دار المعرفة، [دت]).

محمد بن أبي بكر الرازي، مختار الصحاح، ط5، تح: يوسف الشيخ محمد، (بيروت/صيدا:
 المكتبة العصرية، 1420هـ / 1999م).

– أبو هلال العسكري، الفروق في اللغة, [دط]، تحقيق: حسام الدين المقدسي، (دار زاهد القدسي, القاهرة[دت]).

– رابع عشر: كتب التاريخ والحضارة:

– أحمد فكري، مساجد الإسلام، ج1، مسجد القيروان، [دط]، (مصر، مطبعة المعارف العامة، 1355هــــ1936م).

– // ، مساجد القاهرة ومدارسها، [دط]، (مصر: دار المعارف، [دت]).

- جزيف شاخت وكليفورد بوزورث، تراث الإسلام، تر: محمد رهير السمهوري وآخرون، تح شاكر مصطفى، تع: فؤاد زكريا، (الكويت: محلة عالم المعرفة، ع 8، سنة 1985).

– علي بن أبي الكرم محمد بن محمد، الكامل في التاريخ، تح: عمر عبد السلام تدمري، ط1، ( بيروت : دار الكتاب العربي، 1417 هـ/ 1997م) .



– عبد القادر الريحاوي، قمم عالمية فيتراث الحضارى العربية الإسلامية المعماري والفني، دط، ( دمشق:منشورات وزارة الثقافة، 2000م).

- قتيبة الشهابي، مآذن دمشق تاريخ وطرزٍ، [دط]، (دمشق: وزارة الأوقاف، 1993).

– كريزويل، الأثار الإسلامية الأولى، تر: عبد الهادي عبلة، تع: أحمد غسان سبانو، ط1، (
 دمشق: دار قتيبة، 1404ه/1984م).

محمد بن أحمد بن جبير، رحلة ابن جبير، [دط]، (بيروت، دار صادر، [دت]).

– ول وايريْل ديورانت، قصة الحضارة، تج: زكي نجيب محمود، [دط]، ( بيروت: دار الجيل/ تونس: المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم، [دت]).

- عبد الوهاب المسيري، الصهيونية والنازية ونهاية التاريخ رؤية حضارية جديدة، ط3،( القاهرة: دار الشروق، 1421ه/ 2001م).

خامس عشر: كتب العمارة الإسلامية

– أوقطاي أصلان أبا، فنون الترك وعمائرهم، تر: أحمد محمد عيسى، ( اسطنبول : مركز الأبحاث للتاريخ والفنون والثقافة الإسلامية، 1987).

- توفيق عبد الجواد، تاريخ العمارة الإسلامية، ج 3، [دط]، (المطبعة الفنية الحديثة، [دب، دت]).

- ثروت عكاشة، القيم الجمالية في العمارة الإسلامية، ط1، (القاهرة دار الشروق، 1414ه /1994م).

- زكي محمد حسن، الفنون الإسلامية، [دط]، ( بيروت: دار الرائد العربي، 1401هـ/1981م).

– // ، الفنون الإيرانية في العصر الإسلامي، [دط]، ( بيروت، دار الرائد العربي،
 1401ه/1981م)،



– سالم عبد العزيز، المآذن المصرية نظرة عامة عن أصلها وتطورها منذ الفتح العربي حتى الفتح العثماني، [دط]، (الاسكندرية: مؤسسة شباب الجامعة، [دت]). – سمير الصايغ، الفن الإسلامي قراءة تأملية في فلسفته وخصائصه الجمالية، ط1، ( بيروت: دار المعرفة، 1408هــ/1988م). صالح بن قربة، المئذنة المغربية الأندلسية، [دط]، ( الجزائر المؤسسة الوطنية للكتاب1986م). – فريد محمود شافعي، العمارة العربية الإسلامية ماضيها حاضرها ومستقبلها، ط1، (الرياض، شركة الطباعة السعودية، 1982م). – عبد الله كامل موسى، المآذن في العمارة المصرية والعالم اللإسلامي، ط1، (الاسكندرية، دار الوفاء، 2014). - يحيى مصطفى حمودة، التشكيل المعماري، ( [دط]، [ د م ن]). يجي وزيري، موسوعة عناصر العمارة الإسلامية، ط1، (القاهرة: مكتبة مدبولي، 1999). – سادس عشر : القواميس والمعاجم والموسوعات – أندري لالاند، موسوعة لالاند الفلسفية، تر:حليل أحمد حليل، ط2، (بيروت، باريس: منشورات عويدات، ج AG1، 2001). - تاج الدين عبد الوهاب بن تقي الدين السبكي، طبقات الشافعية الكبرى، تح: محمود محمد الطناحي وعبد الفتاح محمد الحلو، ط2، ([دب]: دار هجر، 1413هـ). – جورج طرابيشي، معجم الفلاسفة، ط3، (بيروت، دار الطليعة، 2006م).

- جلال الدين سعيد، معجم المصطلحات والشواهد الفلسفية، [دط]، ( تونس، دار الجنوب للنشر، 2004).

- جمال الأحمر، بديع الزمان سعيد النورسي، حياته، دعوته وجهاده، ط1، (باتنة:دار الشهاب 1404هـ/ 1984م).



جمعة أحمد قاحة، موسوعة العمارة الإسلامية، (بيروت/دمشق، دار الملتقى، 2000م).
 جوردون مارشال، موسوعة علم الاحتماع، ط1، تر: محمد محي الدين وأخرون، مر: محمد محمود الجوهري،( مصر: المركز المصري العربي، 2001م)
 محمود الجوهري،( مصر: المركز المصري العربي، 2001م)
 حير الدين الزركلي، الأعلام، ط51، (بيروت: دار العلم للملايين، 2002م).
 حير الدين الزركلي، الأعلام، ط51، (بيروت: دار العلم للملايين، 2002م).
 حير الدين الزركلي، الأعلام، ط51، (بيروت: دار العلم للملايين، 2002م).
 حير الدين الزركلي، الأعلام، ط51، (بيروت: دار العلم للملايين، 2002م).
 حير الدين الزركلي، موسوعة الفلسفة، ط1، (بيروت: دار العلم للملايين، 2002م).
 حير الدين الزركلي، موسوعة الفلسفة، ط1، (بيروت: دار العلم للملايين، 2002م).
 حير الدين الوسوعة الفلسفة، ط3، تر: سمير كرم، (بيروت: دار الطليعة، 1987م).
 حيد الرحمن بدوي، موسوعة الفلسفة، ط1، (بيروت: المؤسسة العربية، 1984م).
 حيد الرحمن بدوي، موسوعة الفلسفة، ط1، (بيروت: المؤسسة العربية، 1984م).
 حيد الرزاق الكاشاني، معجم اصطلاحات الصوفية، ط1، تح:عبد العال شاهين، ( القاهرة: دار المائر، 1902/1413م).

– عاصم محمد رزق، معجم مصطلحات العمارة والفنون الإسلامية، [دط]، (القاهرة: مكتبة مدبولي، 2000م)

– عبد المنعم الحفني، الموسوعة الصوفية في أعلام التصوف والمنكرين عليه والطرق الصوفية،
 ط1، (القاهرة: دار الرشد، 1412هـ/ 1992م).

– محمد بن اسحاق بن النديم، الفهرست، تح: رضا تجدد، ( [د، م، ن]).

– محمد على التهانوي، كشاف اصطلاحات الفنون، تح: علي دحدوح، تع: عبد الله الخالدي، ط1، (لبنان: مكتبة ناشرون، 1996م).

- مصطفى حسن البدوي، لطائف الإشارات في أسرار المنارات، ط1، (مصر، الوابل الصيب، 1429هـ/2008م).

– الموسوعة الفلسفية المختصرة، [دط]، نقلها عن الإنجليزية: فؤاد كامل وآخرون، مر: زكي نجيب محمود، ( بيروت: دار القلم، [دت]).

– نوربير سيلامي، المعجم الموسوعي لعلم النفس، dictionnaire usuel de العجم الموسوعي لعلم النفس، Psychologie، Psychologie. [دط]، تر: وجيه أسعد، دمشق: وزارة الثقافة، 2001م).



– ياقوت الحموي، معجم الأدباء (إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب)، تح: إحسن عباس، ط1،
 ( بيروت: دار الغرب الإسلامي، 1993م)
 خامس عشر: الرسائل الجامعية
 – لطيفة بن سعيد، البعد الفني لعقيدة التوحيد الشعر والخط العربي أنموذجا، إشراف: مولود سعادة، رسالة ماجستير غير منشورة، قسم العقيدة ومقارنة الأديان، تخصص: العقيدة، كلية أصول الدين والشريعة والحضارة الاسلامية، حامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة/ الجزائر،

- محمد على حمودة، جماليات الكتابة العربية في العمارة الإسلامية، رسالة دكتوراه، (كلية التربية الفنية قسم التصميمات الزخرفية، سنة 2001م)،

– محمد الوادي، الفكر الجمالي عمد الغزالي، إشراف: فؤاد المرعي، (جامعة حلب، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، قسم اللغة العربية، رسالة دكتوراه في الآداب، 1413هـ/ 1993م).

سادس عشر: الدوريات

- أشرف أبو اليزيد <u>تريم عطر الحضارمة</u>، (الكويت: محلة العربي، وزارة الإعلام، ع: 624، شهر 11، سنة 2010).

- توفيق بليغ، المسجد، (مجلة عالم الفكر، م10، ع 2، يوليو أغسطس، 1979).
 - حسن مؤنس، المساجد، ( الكويت: مجلة عالم المعرفة، يناير(جانفي) 1981).
 - رفعة الجادرجي، في إشكالية العمارة والتنظير البنيوي، (مجلة عالم الفكر، الكويت، ج27، ع
 2، س 1998).

– سمير عبد الله حسن، النظام الاجتماعي من منظور بنائي وظيفي،( محلة جامعة دمشق،م 19، ع1، سنة 2003م).

– صابر حيدوري، الخبرة الجمالية وأبعادها التربوية في فلسفة جون ديوي، (مجلة جامعة دمشق، م 26، ع3، س 2010م).



(لفها*ر*س: ..... – عفيف بمنسي، تاريخ الفن والعمارة، ( الكويت، عالم المعرفة، 1979). - محمد يحي، صراع الحضارات أم هيمنة الحضارة الغربية، (محلة البيان، ع 125)، http:// kotob.has.it , htt ;//www.al-maktabeh.com سابع عشر: مواقع إلكترونية: – أحمد الريسوني، التربية الجمالية وأثرها في حفظ البيئة، (المنظمة الإسلامية للتربية والعلوم والثقافة,الأيسسكو، 2010م)، أنترنت – حسن عبد الله العايد، الفيلسوف فريدريش شيلر2012/07/12. الفيلسوف فريدريش فون شيلر | كتاب عمون | وكالة عمون الاخبارية - www.ammonnews.net/article/ 92091 .2017/08/29 . - مبروك بوطقوقة، ماغريت ميد، ج1، مارغريتميد/www.aranthropos.com - مبروك بوطرفة، موقع أرنتروبوس، الموقع الأول في الأنثروبولوجيا <u>www.aranthropos.com</u> – محمد دودح، الإيمان شفاء للنفوس والأبدان، مجلة الإعجاز العلمي، العدد 28. component/.../802-Faith .www.eajaz.org/index.php/ - الموسوعة الحرة، مارغريت\_ميد/<u>https://ar.wikipedia.org/wiki.</u> - International Encyclopedia of social Sciences. the Copyright, 2008, ThomsonGale. www.encyclopedia.com - Honoré Gabriel Riqueti comte de Mirabeau - Larousse

www.larousse.fr/encyclopedie/personnage,08/03/2017.

المراجع الأجنبية

- AlexendreAlexendrePapadou,polo, <u>l'Art de Musulman</u>,( Paris, edition:Citadelles,1976).



-Al Ghazali,(مشكاة الأنوار) The Niche of Lights , (translated , introduced, and annotated by David Buchman, Brigham Young University Press, Povo , Utah, 1998),

-Charle Brosselard, Les inscriptions de Tlemcen, revu africaine,  $5^{e}$  Annèe, N° 14, Decembre 1858.

-Emmanuel kant, <u>critique du jugement</u>, tr j barni, (librairie philosophique de ladrange ,paris 1846).

-Georges Marçais, <u>L'Architecture Musulmane D'Occident</u>, <u>Tunisie</u>, <u>Algerie</u>, aroc, <u>Espagneet Sicile</u>, (Frence copyright, Art et Matieres Graphiques, 1954).

-George et Wiliam Marçais, <u>Les Monuments Arabes de Tlemcen</u>, Paris : Ancienne Librerie Thorin

-et fils, 1903

-Henri Bergson, <u>les deux sources de la morale et la religion</u>, Édition électronique (ePub, PDF) v. : 1,0 : Les Échos du Maquis, avril 2013.

-jonathan bloom, Minaret synbol of Islam, published by Oxford University press, the alden press, Great Britain, 1989.

-Markus Hattstein <u>,L'Islam art et civilisation</u>, (direction : Markus Hattstein et Peter Delus).

-Oleg Grabar, <u>Formation de l'Art Islamique</u>,traduction : Yves Thoraval ,Parisjonat.

- K A C k Creswell, <u>the Evolution of the minaret</u>, with special Referevce to Egypt, (The Burlingtion Magazine, March May and June, 1926.



| ·····  | (لفهارس:                                        |
|--------|-------------------------------------------------|
|        | فهرس الموضوعات                                  |
| الصفحة | العنوان                                         |
| 3      | شکر و تقدیر                                     |
| 4      | الاهداء                                         |
| ب -    | مقدمة                                           |
| ل _ هـ | الرموز                                          |
|        | الفصل الأول التمهيدي:                           |
|        | عقيدة التوحيد                                   |
| 2      | المبحث التمهيدي: مقومات عقيدة التوحيد و مميزاها |
| 2      | المطلب الأول: مقومات عقيدة التوحيد              |
| 2      | 1-الله                                          |
| 2      | أ/ معرفة الله                                   |
| 6      | ب/ العبادة                                      |
| 9      | 2-الإنسان                                       |
| 11     | 3-الكون                                         |
| 15     | 4–الحياة                                        |
| 16     | أ/ الحياة الدنيا                                |
| 19     | ب/ الحياة الآخرة                                |
| 29     | المطلب الثابي: مميزات عقيدة التوحيد             |
| 29     | 1-منهج متكامل                                   |
| 31     | 2-طاقة نفسية                                    |

J 358

لالفهارس:

| 37  | 3-تفاعل إيجابي                                         |
|-----|--------------------------------------------------------|
|     | الفصل الثاني:                                          |
|     | الجمال في القرآن والسنة و الفكر الإسلامي               |
| 40  | المبحث الأول: الجمال في القرآن اكريم                   |
| 40  | المطلب الأول: الجمال بلفظه                             |
| 44  | <b>المطلب الثاني :</b> الجمال بمرادفات                 |
| 59  | المبحث الثاني: الجما في السنة                          |
| 59  | المطلب الأول: الحمال بلفظه                             |
| 62  | <b>المطلب الثاني:</b> الجمال بمرادفاته                 |
| 70  | المطلب الثالث: الجمال بصوره                            |
| 77  | المبحث الثالث : الجمال في الفكر الإسلامي               |
| 77  | المطلب الأول: الجمال عند الفرابي                       |
| 82  | المطلب الثاني: الجمال عند التوحيدي                     |
| 88  | المطلب الثالث: الجمال عند ا الغزالي                    |
| 93  | المبحث الثالث: الجمال عند ابن عربي                     |
|     | الفصل الثالث: المحمح                                   |
|     | البعد الإنسابي للجمال                                  |
| 104 | المبحث الأول: حقيقة الإنسان                            |
| 104 | المطلب الأول: حقيقة الإنسان عند المتكلمين              |
| 109 | ا <b>لمطلب الثاني:</b> حقيقة الإنسان عند غير المتكلمين |
| 113 | المبحث الثاني: الجمال وعلاقته بالإنسان                 |
| 113 | المطلب الأول: الإحساس بالحمال                          |

(لفهارس: ..

| 122           | <b>المطلب الثاني:</b> التعبير عن الجمال                        |  |
|---------------|----------------------------------------------------------------|--|
| 131           | المبحث الثالث: الجمال وعلاقته بخصائص الإنسان                   |  |
| 131           | المطلب الأول: الجمال والعقل                                    |  |
| 139           | المطلب الثاني: الجمال والحرية                                  |  |
| 142           | المطلب الثالث: الجمال والأخلاق                                 |  |
| 149           | المطلب الرابع: الجمال والسلوك                                  |  |
| 155           | المطلب الخامس: الجمال والإيمان                                 |  |
|               | الفصل الرابع:                                                  |  |
|               | مفهوم التربية الجمالية                                         |  |
| 160           | المبحث الأول: تعريف التربية وأهدافها                           |  |
| 160           | المطلب الأول: تعريف التربية لغة واصطلاحا                       |  |
| 164           | المطلب الثاني: أهدافها                                         |  |
| 168           | المبحث الثاني: تعريف التربية الجمالية                          |  |
| 168           | المطلب الأول: التعريف الاصطلاحي                                |  |
| 171           | <b>المطلب الثاني</b> : أهمية التربية الجمالية                  |  |
| 175           | المطلب الثالث: تذوق الجمال                                     |  |
| 179           | المبحث الثالث: دور التربية الجمالية في تأصيل التربية الإيمانية |  |
| 179           | المطلب الأول: توثيق العلاقة بين الإنسان والكون                 |  |
| 183           | المطلب الثاني: توثيق الصلة بالله عز وجل                        |  |
| الفصل الخامس: |                                                                |  |
|               | البعد الاجتماعي للجمال                                         |  |
| 193           | المبحث الأول: المجتمع الانساني و مقوماته                       |  |
|               |                                                                |  |

.....



لالفهارس:

| <b>المطلب الأول:</b> التعريف بالمحتمع الانساني                      | 193 |
|---------------------------------------------------------------------|-----|
| ا <b>لمطلب الثاني:</b> المقومات الروحية للمجتمع الانساني            | 199 |
| المبحث الثاني: دور الجمال في صناعة النسيج الاجتماعي                 | 212 |
| المطلب الأول: تكوين الذوق العام للمجتمع                             | 212 |
| المطلب الثاني: المظهر الاجتماعي الجمال                              | 215 |
| <b>المطلب الثالث: الت</b> كافل الاجتماعي بين الايمان و الجمال [227] | 227 |
| الفصل السادس:                                                       |     |
| البعد الحضاري للجمال                                                |     |
| لبحث الأول: الحضارة و مقومها الروحي .                               | 236 |
| المطلب الأول: تعريف الحضارة لغة و اصطلاحا                           | 236 |
| 1- تعريف الحضارة لغة                                                | 236 |
| 237 تعريف الحضارة إصدلاحا                                           | 237 |
| المطلب الثاني: المقوم الروحي للحضارة                                | 245 |
| 1 – الإيمان بالله                                                   | 247 |
| 2- وعي الإنسان بنفسه 250                                            | 250 |
| 3- الذوق الجمالي والوظيفة الاستخلافية                               | 253 |
| لبحث الثاني: المئذنة بين الجمال وصناعة الحضارة                      | 257 |
| المطب الأول: قيمة المسجد والتعريف بالمئذنة                          | 257 |
| المطلب الثاني: الدور الحضاري لجمالها                                | 260 |
| <b>المطلب الثالث</b> : الدلالة الرمزية لجمالها                      | 280 |
| لخاتمة                                                              | 289 |
|                                                                     |     |



رسو):

| التوصيات               | 295 |
|------------------------|-----|
| الملاحق                |     |
| ملحق بالصور            | 297 |
| الفهارس                |     |
| فهرس الآيات القرآنية   | 317 |
| فهرس الأحاديث النبوية  | 328 |
| فهرس الأعلام           | 336 |
| قائمة المصادر والمراجع | 339 |
| فهرس الموضوعات         | 358 |
| الملخص بالعربية        |     |
| الملخص بالانجليزية     |     |
| الملخص بالفرنسية       |     |
|                        |     |



ملخص البحث:

محدف الدراسة إلى إبراز العلاقة الوثيقة بين الجمال و عقيدة التوحيد من خلال الكشف عن القيمة التي يخصه الاسلام بها في منظومته العقدية، و عن دوره بالغ الأهمية في توجيه حياة الانسان وجهة ايجابية ترتقي به روحيا و فكريا و سلوكيا و اخلاقيا و اجتماعيا و حضاريا نحو افقه الانساني الذي يسعى لبلوغه في مسيرة حياته التي يعمر فيها الارض و يحقق العبادة و الاستخلاف الذي لاجله خلق.

> و لتحقيق هذه الهدف حددت الاشكال كالتالي: ما هو موقع الجمال في منظومة الاسلام العقدية و هل له فلسفته الخاصة بالجمال؟ و للإجابة عن هذا التساؤل حددت ثلاثة أسئلة فرعية؛ أولا: كيف ورد مصطلح الجمال في القرآن و السنة؟

ثانيا: ما طبيعة الدور الذي يؤثر به الجمال في حياة الانسان؛ في علاقاته بالله و بنفسه و بمجتمعه و بالحياة كلها؟

ثالثا: ما هي القيمة التربوية للجمال من خلال التصور الاسلامي؟

رابعا: ما أثر فقدان الجمال في الفكر و الحياة؟

و قد قسمت البحث إلى سبعة فصول، الفصل الأول التمهيدي تناولت فيه عقيدة التوحيد مبينة مقوماتها و مميزاتها، و في الفصل الثاني ركزت البحث على دراسة مصطلح الجمال في القرآن و السنة باعتبارهما المصدر الرباني الذي يؤصل لقيمة الجمال و دوره في الحياة، ثم اتبعته بفصل ثالث عرضت من حلاله كيف تناول الفكر الاسلامي موضوع الجمال من حلال نماذج مختارة تعتبر رائدة في دراسة هذه القيمة، و ختمته بمفهوم الجمال الذي اخترته بناء على ما سبق.

في الفصول الرابع و الخامس والسادس و السابع خصصتها لدراسة الجمال في بعده الانساني و التربوي و الاجتماعي و الحضاري من زاوية التصور الاسلامي له محاولة من خلالها إبراز عمق الرؤية الإسلامية للجمال التي تتجاوز حصره في مجال واحد يتمركز حوله مضمون الجمال إلى مجالات الحياة كلها لتجعل له في كل واحد منها دوره الفعال فيها. و قد توصلت الدراسة إلى مجموعة من النتائج أهمها :

 اتضح بشكل حلي من خلال رصد مصطلح الجمال أن الوحي بمصدريه القرآن السنة أولى اهتماما بالغا بموضوع الجمال، تجاوز فيه التمركز حول ضرب من ضروب الحياة إلى نظرة بعيدة الغور لامس فيها الكون كله، بل الوجودكله بكل .

2)إن للجمال في الإسلام قيمته الذاتية الخاصة و المتميزة عن القيم الأخرى، الأخلاقية خاصة، لتعلقه بحاسة من عمق الشعور الانساني و حاسة التذوق التي فطر الإنسان عليها، و التي تعمل التربية على تنميتها و تهذيبها حتى تصبح ملكة يتذوق بها الجميل من كل شيء، و يمج بها القبيح منه ماديا كان أو معنويا، ظاهرا أو باطنا.

3)إن الانسان مفطور على الاحساس بالجمال، و تذوقه،و لذلك إنطلاقا من مرجعية عقيدة التوحيد يُعد قيمة من القيم الإنسانية العليا التي جعلها الله جلت حكمته معيارا ضابطا لشخصية، و حافظا لتوازنه، وموجها له لتحقيق الأهداف الكبرى في حياته، حيث ترتقي بالفعل الانساني النوعي إلى مصاف الفعل الاستخلافي الذي سمى الله به هذا المستخلف قبل أن يخرج إلى هذا الوجود

4)إن العلاقة التي يخلقها الجمال بين الانسان وسائر موجودات العالم بما فها الوجود الالهي هي علاقة جمالية فنية ارتقائيىة صاعدة إلى الآفاق، حيث تتزاح كل معالم القبح لتترك مكانها لمعالم الجمال، حيث السمو الروحي اللائق بنفخة الروح الإلهي فيه.

5)إن فقدان قيمة الجمال في فكر الانسان و حياته يؤدي إلى فقدان مقوم مهم من مقوماته الروحية، و هو ما يفقد هذا الكائن المتذوق معيارا أساسيا من معايير التمييز بين الحسن و القبح في الفكر و الفعل، و هو ما نجده صورته واضحة في واقعنا بشكل جلي.

## **Research Summary:**

The current study aims to highlight the close relationship between beauty and the doctrine of monotheism by revealing the value that Islam attributes to it in its critical system, and its critical role in guiding human life is a positive aspect that raises spiritual, intellectual, ethical, social and cultural progress toward its human horizons, that seeks to achieve its human progress in life in which the life of the earth is lived and achieves its worship and the disagreement that it created.

To arouse this objective, the figures were as follows:

What is the location of beauty in the complex system of Islam and does it have its philosophy of beauty?

To answer this question, three sub-questions were identified;

First, how was the term beauty mentioned in the Qur'an and the Sunnah?

Second: Second: what is the nature of the role that beauty plays in human life in its relations with God ,Himself, his Community, and all life

Third: What is the educational value of beauty through Islamic perception?

furth: what is the effct of beauty value loss in thought and life?

The research was divided into seven chapters, the first introductory chapter, which dealt with the doctrine of monotheism, setting out its elements and advantages, and the second chapter focused research on the study of the term beauty in the Qur'an and the Sunnah As the Lord's source of beauty and his role in life, followed by a third chapter in which I presented how Islamic thought was handled in beauty through selected models that are considered pioneer in studying this value, and concluded with the concept of beauty that I chose according to the above.

In the fourth, fifth, sixth and seventh chapters, I dedicated the current research to explore the theme of beauty in its human educational, social and cultural outkook and prospectives, from the standpoint of Islamic perception, I attempted to display the depth of the Islamic vision of beauty, which goes beyond its siege in one field, focusing on the essence of beauty in all spheres of life, making an effective role in each.

The study achieved a number of results, the most important are the following:

1) It was made clear through the observation of the term beauty that revelation in its sources is the Sunni Qur'an.

2) The beauty in Islam has its own intrinsic value, distinct from other values, essentially the moral, to relate it to a sense of deep human feeling, the sense of taste which humans have broken on, and which promotes its development and refinement, so that it becomes a celestial kingdom that taste the beautiful things from everything, and that includes the ugly either physically or morally, either apparent or false.

3) Human beings are developed in a sense of beauty, taste, and therefore, from the reference of monotheism doctrine, a value of the supreme human values would rise, that God has made His wisdom a criterion for an officer of a personality, and kept his balance, and his direction to achieve the great objectives in life, where he actually rose the qualitative human act to the line of the excommunication act that God called by this one before he came to this existence

4)The relationship that beauty interterwined man and all the world's assets, including divine presence, is a aesthetic, evolutionary, upward relationship to the horizon, where all the features of the altar are removed to leave its place to the realm of beauty, where the transcendent spiritual upliftment with the purity of the divine spirit is imbued in it.

5) The loss of the value of beauty in human thought and life leads to the loss of an important features of his spiritual qualities, depicted through this affectionate object loss as a fundamental criterion of distinction between good and slaughter in thought and action, and how we build its image clearly in our reality.

## Résumé de la Recherche:

La presente étude, a pour but de mettre en évidence(de surligner) la relation proche entre la beauté et le monothéisme par la révélation de la valeur que les attributs d'Islam à son système critique et son rôle critique dans la direction de la vie humaine sont une approche positive et spirituelle, intellectuelle, comportementale, éthique, sociale et culturelle à son bien-être humain, qui cherche à réaliser son bien-être humain dans la vie de la terre et réaliser l'adoration et le désaccord qu'il crée.

Pour réaliser cet objectif, les figures(chiffres) étaient comme suit :

Quel est le rôle prépondérant du terme beauté dans le système complexe de l'Islam et quel serait donc sa conception ainsi que sa philosophie de la beauté?

Pour répondre à cette question, trois sous-questions ont été identifiées;

D'abord, comment la beauté d'u terme a-t-elle été mentionnée dans le Coran et le Sunnah?

Deuxièmement : Quelle est la nature de role que joue la beauté dan la vie humaine? Dans ses relations avec Dieu, lui méme, sa communauté et toute la vie

Tiers(Troisième) : Quelle est la valeur éducative de la beauté à travers la perception Islamique ?

Quatrieme : Quel est l'effet de perdre la valeur de la beauté dans la pensée et la vie?

La recherche a été divisée en sept chapitres, le premier chapitre d'introduction, qui a traité la doctrine du monothéisme, exposant ses éléments et avantages et le deuxième chapitre la recherche concentrée sur l'étude de la beauté se vouant à de terme dans le Coran et le Sunnah Comme la source divine de beauté et son rôle dans la vie, suivi d'un troisième chapitre dans lequel j'ai présenté comment la pensée Islamique a été manipulée(traitée) dans la beauté par les modèles choisis que l'on considère le pionnier dans l'étude de cette valeur et le conclu avec le concept de beauté que j'ai choisie selon le susdit.

Les quatrièmes, cinquièmes, sixièmes et septièmes chapitres, ont été consacré à la beauté telle qu'elle est perçu et conçu par l'homme, la dimension éducative, sociale et culturelle du point de vue de perception Islamique, essayant de démontrer la profondeur de la vision Islamique de beauté qui va au-delà de son siège dans une champ (domaine), qui se concentre sur l'essence de beauté à toutes les sphères de vie, le faisant un rôle effectif(efficace) dans chacun.

L'étude a atteint un certain nombre de résultats, le plus important dont sont:

1) Il a été fait comprendre par l'observation de la beauté de terme que la révélation dans ses sources est le Coran de Sunnite La révélation dans deux sources du Coran de Sunnite a prêté la grande(super) attention à la question(publication) de beauté, dans laquelle il a dépassé l'accent d'une forme(un formulaire) de vie à une vue éloignée du contact impie l'univers entier, mais le monde entier.

2) La beauté dans l'Islam a sa propre valeur intrinsèque, distincte d'autres valeurs, particulièrement la morale, le relater(lier) à un sentiment du sentiment d'homme profond, le sens du goût que les humains ont cassé sur et qui promeut son développement et raffinage(raffinement), pour que cela devienne un royaume qui goûte les belles choses de tout et cela inclut le laid physiquement ou moralement, apparent ou faux.

3) les êtres humains sont développés dans un sens de beauté, goûter, et donc, à partir de la référence de la doctrine du monothéisme, une valeur des valeurs humaines suprêmes que Dieu a fait de sa sagesse un critère pour un officier d'une personnalité, et a gardé son équilibre, et sa direction pour atteindre les grands objectifs de sa vie, où il a effectivement augmenté l'acte humain qualitatif à la ligne de l'acte d'excommunication que Dieu a appelé par celui-ci avant d'arriver à cette existence

4) La relation que la beauté crée entre l'homme et tous les biens du monde, y compris la présence divine, est une relation esthétique, évolutive, transcendante avec l'horizon, où tous les traits de l'autel sont enlevés pour laisser sa place au royaume de la beauté, où l'élévation spirituelle transcendante avec la pureté de l'esprit divin est imprégné en elle.

5) La perte de la valeur de la beauté dans la pensée et dans la vie humaine conduit à la perte d'une caractéristique importante parmi ses qualités spirituelles, qui est ce que cet objet affectueux perd comme critère fondamental de distinction entre le bien et le massacre dans la pensée et l'action, et comment nous retrouvons clairement son image dans notre réalité.