## الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة الستعليسة العسالى والبحث العلمى

كلية أصول الدين والشريعة

جامعة الأمير عبد القادر

والحضارة الإسلامية

للعلوم الإسلامية

قسم العقيدة ومقارنة الأديان

قسنطينة

الرقم الترتيبي: ...../.....

رقم التسجيل: السجيل

# قبيم العلوم الطبيعية في القرآن الكريم

مذكرة لنيل شهادة الماجستير في

فلسفة العلوم

إشراف الدكتور: مصطفى بن الناصر وينتن

إعداد الطالب: صالح بن لفقي أمام اللجنة:

| الصفة | الجامعة الأصلية         | الرتبة                  | الاسىم واللقب    |
|-------|-------------------------|-------------------------|------------------|
| رئيسا | جامعة الأمير عبد القادر | أستاذ التعليم<br>العالي | أ د/اسعيد عليوان |
| مقررا | المركز الجامعي ـ غرداية | أستاذ محاضر             | د مصطفی وینتن    |
| عضوا  | جامعة الأمير عبد القادر | أستاذ التعليم<br>العالي | أ د/صالح نعمان   |
| عضوا  | جامعة الأمير عبد القادر | أستاذ محاضر أ           | د/كمال جحيش      |

السنسة الدراسية: 2010-2011

برسم الله الرّحمن الرّحيم

### شكر وعرفان

أتقدم بالحمد والثناء لله تعالى على إعانته بإتمام هذا العمل، راجيا منه تعالى القبول والتجاوز عن التقصير والخطأ.

كما أتقدم بخالص الشكر والثناء، لأستاذي الفاضل الدكتور مصطفى وينتن على جهده في التوجيه، فجزاه الله خير الجزاء، وبارك في جهده الخير لخدمة العقيدة الإسلامية، والفكر الإسلامي.

وللجنة الموقرة التي تفضلت بمناقشة الموضوع تقديري البالغ، لإسهامهم في بيان ما يمكن أن يكون في البحث من قصور أو خلل.

#### مقدمة:

ورد في القرآن الكريم عدد كبير من الآيات الكريمة، تصل إلى أكثر من ألف آية قرآنية صريحة 1، تتضمن إشارات إلى مكونات الكون وظواهره، وتكشف عن حقائق علمية وسنن طبيعية، تثير دهشة العلماء المتخصصين وإعجابهم.

ولقد استثمر بعض العلماء التطابق بين ما جاء به القرآن الكريم منذ خمسة عشر قرنا، وما كشف عنه العلم الحديث لإثبات إعجاز القرآن الكريم في الجال العلمي، للاستدلال به على أنه كلام الله عز وجل، موظفين ذلك لانجاز الوظيفة التي تُكلفت بما الأمة، وهي الدعوة إلى الله تبارك وتعالى، يقول الله تعالى:

وإذا كان هذا الجانب مهما لارتباطه بالعقيدة الإسلامية، وتعلقه بإثبات صلاحية كتاب الله تعالى لكل زمان ومكان، فإن البحث عن القيم والمثل العليا المرتبطة بالعلم والتفكير العلمي في ضوء كلام الله عز وجل، تفرضه التطورات الهائلة في مجال العلوم الطبيعية وتطبيقات هذه العلوم في الميادين الصناعية العسكرية والمدنية والصحية...؛ فالتقدم العلمي أفرز مشكلات وأخطار بيئية وصحية واجتماعية وسياسية تهدد الإنسانية في وجودها، عوض أن يوفر لها ما تحافظ به على بقائها، ويساهم في رقيها نحو الأفضل.

إن العلم نشاط إنساني راق، لا ينفصل عن النظرة الكلية للإنسان والكون والحياة، "والنظرة التي ينبني عليها العلم الحديث، تعتبر القوة أو المنفعة هدف العلم، فهي تتصور العلم إما محاولا غزو طبيعة معادية والسيطرة عليها، وإما ساعيا وراء نعيم مادي مثالي على الأرض من خلال مخترعات علمية باهرة"3، وتحقيق هده الغايات اقتضى تجريد العلم من الأخلاق وقواعد الأدب الإنساني والقيم الانسانية.

 $^{3}$ روبرت م أغروس وجورج ستانسيو، العلم في منظوره الجديد، ترجمة: كمال الخلايلي، ص $^{3}$ 

-

<sup>.</sup> أوغلول النجار، الإعجاز العلمي في السنة، ج1، ص1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> آل عمران: 110.

ولقد ترتب على هذه النظرة مخاطر جمة على الإنسان، كالتلوث بكل أشكاله، واستنزاف موارد الطبيعة، والإسهام في انقراض التنوع، واختراع الأسلحة الفتاكة (النووية والهيدروجينية) التي تنذر بتدمير الحياة الإنسانية.

إن هذه المخاطر تشكل تحديات تفرض على الإنسان بصفة عامة، والمسلم بصفة خاصة، تقديم رؤية كونية شاملة، تجعل العلم بالطبيعة في خدمة الإنسان وخلافته، ووسيلة لإعمار الأرض وإصلاح ما أفسده الإنسان والاستزادة من مواردها، وأداة لرعاية الكون والكائنات، فالعلوم تنطلق من غايات وتصورات وتسعى لتحقيق تلك التصورات والغايات، والمرحلة الراهنة من تاريخ العلم في أمس الحاجة لتحديد الغايات الموافقة لمصلحة الإنسان.

وأمام عجز العقل عن تقديم رؤية متكاملة، رغم كل ما أنتجه من أفكار وفلسفات، وقصوره عن ضبط السلوك الإنساني في مجال العلوم الطبيعية وتطبيقاتها، بما يتوافق والمصلحة الحقيقية للإنسان، تظهر الحاجة إلى اعتماد الوحي مصدرا للكشف عن التصور الصحيح للكون والحياة والإنسان، باعتباره محددا للغايات وموجها للسلوك الإنساني نحوها.

لقد حقق العقل نجاحا باهرا في مجال الكشف عن القوانين الكونية، واستثمار تطبيقاتها، ولكن هذه التطبيقات استغلت في خدمة الأهواء والرغبات الفردية والطبقية، وهي الغايات التي تنبثق من التصورات التي انبنى عليها العلم الحديث، و هنا يأتي دور الوحي الذي حدد غايات الإنسان، ورسم له المعايير، ووجهه نحو الأهداف التي تتناسب وفطرته، وتتوافق مع السنن الكونية التي أقام الله عليها الكون، يقول الله عز وجل:

﴿ إِنَّ هَذَا الْقُوْآنَ يُهِلِي لِلَّتِي هِي أَقُوم ﴾ أ.

إن الطبيعة خاضعة لقوانين عامة، يمكن كشفها بوسائل المعرفة من حس وعقل، وقد أمر الله عز وجل بالنظر في مكونات الطبيعة، يقول الله تعالى: ﴿ أَفَلَا مَظُونَ إِلَى الْإِبِلِكَدُ فَ خُطَ قَتَ وَإِلَى اللهِ السَّماء كَدُ فَ مُ وَفِي عَنَ وَإِلَى عُنَ مُ صَبَّ تَ وَإِلَى الْأُرْضِ كَدُ فَ مُطَتْ ﴾ 2، وإذا كان الإنسان قد استطاع كشف الكثير من القوانين الكونية، وتقدم علميا، فإن هذا التقدم يحتاج إلى الترشيد

<sup>2</sup> الغاشية: 17-20.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الإسراء: 99.

عقائديا وأخلاقيا، ولاشك فالقرآن الكريم كلام الله تعالى الذي يعلم السر وأخفى، هو الأقدر على القيام بوظيفة الترشيد والتوجيه، فهو ليس كتاب رياضيات ولا كتاب فيزياء ولا طب ولا فلك، وإنما كتاب هداية، يقول الله تعالى: ﴿قَدْ جَاءُكُم مِّن اللّه ذُووكِ تَابٌ مُّبِينٌ مَيْكِيهِ ه اللّه مُواتَّب عَ رِضُوانَه مُ سُلًا السَّلاَ م وَيُخْرِجُهم مِّنِ الظُّلُماتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْ يَه وَيْهِلِيهُم إِلَى صَراطٍ مُّسْتَ قِيمٍ ﴾ 1.

إن القرآن الكريم عندما يذكر الظواهر الطبيعية، إنما يذكرها في سياق بيان قدرة الله تعالى على هداية الإنسان إلى الحمد والشكر ودلالة الخلق على الخالق وبيان وظيفة الإنسان وعلاقته بالكون، ولا يذكرها مجردة كما نجدها في كتب الفيزياء والطب ....

والفقر المدقع للقيم العقائدية و الأخلاقية الذي نلمسه في مجال العلوم الطبيعية وتطبيقاتها، يقتضي إبراز هداية القرآن الكريم في هذا الجال في نسق عقلي ومنهج علمي، حتى تكون العلوم الطبيعية في خدمة الإنسان، ووسيلة لتحقيق مصلحته ودفع المفسدة عنه، وهذا ما نحاول إبرازه في هذا البحث " قيم العلوم الطبيعية في القرآن الكريم".

#### الإشكالية:

تتعلق الدراسة بما يوفره القرآن الكريم من قيم للعلم الطبيعي، تجعله يتفادى مزالق العلم الطبيعي الوضعي، وما تسبب فيه من مآس، وذلك من خلال الإجابة على الأسئلة الآتية:

- 1- ما هي القيم الحاكمة للبحث العلمي الحديث؟
- 2- ما هي المشكلات الناتجة عن المنهج العلمي الطبيعي الحديث، والتي تحتاج إلى قيم من خارج النسق القيمي الغربي؟
  - 3- ما هي قيم العلوم الطبيعية في القرآن الكريم؟
  - 4- كيف تساهم القيم القرآنية في توجيه العلوم الطبيعية لخدمة الإنسانية؟
    - أسباب اختيار الموضوع: يمكن تلخيص الأسباب، فيما يلي:
  - 1- نقص الدراسات التي أفردت القرآن الكريم بالبحث حول هذا الموضوع.

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المائدة: 15-16.

- 2- تقديم حلول للأضرار الناتجة عن تجريد العلوم الطبيعية من القيم التي يرشد إليها الوحى.
  - 3- البحث عن أسباب المفاسد الناجمة عن التطور العلمي الحديث.
  - 4- اكتشاف القيم القرآنية المؤسسة للبحث العلمي بما يحقق مصلحة الإنسان.

#### الأهداف المتوخاة من البحث:

- 1- الكشف عن هداية القرآن الكريم في مجال العلوم الطبيعية، وإبراز مدى حاجة البشرية إليها.
  - 2- ربط العلوم الطبيعية بالرؤية التوحيدية .
  - 3- الكشف عن القيم الحاكمة للعلوم الطبيعية الحديثة.
  - 4- ترشيد العلوم الطبيعية لتكون في خدمة الإنسان والإنسانية .

#### الدراسات السابقة:

لم أعثر على دراسة تتناول الموضوع بالمعنى المحدد له في هذه الدراسة حسب استقصائي لما كتب في الموضوع وقراءته، ولكن توجد دراسات تناولت أجزاء من الموضوع، وهي ثلاثة أنواع:

النوع الأول: اهتم بالقيم المتعلقة بالعلوم الطبيعية، ومعظم ما كتب فيه من تأليف علماء غربيين، ولهذا نجد منطلقاتهم العقائدية وما يتفرع عنها من قيم، تباين التصور الإسلامي، وإن كانت تتقاطع معه في العديد من التفاصيل، ومن الدراسات في هذا النوع: "العلم في منظوره الجديد"، للعالمين روبرت م. أغروس وجورج ن. ستانسيو، ترجمة كمال الخلايلي، والذي نشره المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب في الكويت، ضمن سلسلة عالم المعرفة.

يتضمن الكتاب مدخلا وثمانية فصول: المادة- العقل- الجمال- الله- الإنسان والمجتمع- العالم- الماضي- الحاضر.

استهل المؤلفان الكتاب بالقول: " لكل حضارة من الحضارات تصور كوني للعالم، أي نظرة يفهم وفقا لها كل شيء ويقيم، والتصور السائد في حضارة ما هو الذي يحدد معالمها، ويشكل

اللحمة بين عناصر معارفها، ويملي منهجيتها ويوجه تربيتها، وهذا التصور يشكل إطار الاستزادة من المعرفة والمقياس الذي تقاس به"1.

النوع الثاني: يشتمل على الدراسات التي تناولت العلم بمفهومه العام في القرآن الكريم، أو على مواضيع خاصة كموضوع الكون أو المنهج التجريبي...، ومن هذه الدراسات: "العقل والعلم في القرآن الكريم"، للدكتور يوسف القرضاوي، منشورات مكتبة وهبة، القاهرة، تتضمن الدراسة ستة فصول، اعتمد فيها المؤلف منهج التفسير الموضوعي هادفا إلى إبراز دعوة القرآن الكريم إلى التمسك بالعلم واستحدام العقل لفهم الظواهر المختلفة، وكيف يغرس هذين المعنيين الكبيرين في القلوب، وكيف يربي الأمة في ضوئهما.

النوع الثالث: دراسات تتناول قضية أخلاقيات العلم؛ ومن هذه الدراسات، كتاب الدكتور سعيد محمد الحفار، "البيولوجيا ومصير الإنسان"، الصادر عن الجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب في الكويت، ضمن سلسلة عالم المعرفة.

يتضمن الكتاب بيان العلاقة المتبادلة بين البيولوجيا والثقافة والقيم والأخلاق والتشريع، وهذا ما تبرزه بعض عناوين فصول الكتاب، منها:الإثارة الحقيقية للبيولوجيا المعاصرة، التغيرات البيئية والصحة والمرض، إنسان المستقبل والقيم، الثورة البيولوجية المعاصرة والقيم الإنسانية، القيم الإنسانية ... هل هي بعد من أبعاد المعرفة البيولوجية؟، المسيرة البيولوجية والمفاهيم الجديدة للحياة والإنسان والمجتمع، أهمية التلاحم بين البيولوجيا والتربية وبقية العلوم.

#### منهج الدراسة:

لما كانت الدراسة تهدف إلى الكشف عن القيم الكامنة في القرآن الكريم والمتعلقة بالعلوم الطبيعية، فإن المنهج المناسب يتمثل في المنهج التحليلي المقارن، حيث يقتضي الموضوع استنباط القيم من القرآن الكريم وتحليلها، وإبراز ما تضمنته من مثل وأهداف، ومقارنتها بقيم العلم الطبيعي الحديث.

خطة البحث: لقد قمت بتقسيم البحث إلى أربعة فصول وحاتمة.

<sup>15</sup>روبرت م أغروس وزميله، مرجع سابق، ص1

الفصل الأول: تحديد المفاهيم، تناولت فيه النقاط الآتية:

الأولى: تحديد مفهوم القيم، ومفهوم العلوم الطبيعية.

الثانية: تحديد مصدر القيم؛ أهو الله عز وجل أم الإنسان؟.

الفصل الثاني: العلم الحديث ومشكلاته، وتناولت فيه المباحث الآتية:

الأول: نشأة العلوم الطبيعية الحديثة، والعوامل التي ساهمت في ذلك.

الثاني: أسس العلوم الطبيعية الحديثة، وفيه محاولة للكشف عن القيم والتوجهات والتصورات المتعلقة بالإنسان والكون والحياة، التي يقوم عليها العلم الحديث.

الثالث: صلة العلوم الطبيعية الحديثة بالقبم: ناقشت فيه العلاقة بين العلوم الطبيعية والدين العتباره مصدرا للقيم الروحية والإنسانية.

الرابع: مشكلات العلم الحديث، يتضمن بيانا لما أفرزه العلم الحديث من مشكلات تتعلق بالإنسان والبيئة.

الفصل الثالث: القرآن الكريم والعلوم الطبيعية: ناقشت من خلاله النقاط الآتية:

الأولى: هل تناول القرآن الكريم "العلوم الطبيعية"؟ .

الثانية: ما هو حكم العلوم الطبيعية؟ وما قيمتها؟ وما هي خصائص المعرفة العلمية من خلال القرآن الكريم؟

الفصل الرابع: بينت فيه ضرورة القيم، لمعالجة ما أفرزه العلم الحديث من مشكلات، ثم شرعت في بيان القيم القرآنية ذات العلاقة بالعلوم الطبيعية، والتي استخرجتها من الآيات القرآنية التي تناولت الظواهر الطبيعية، إذ لا تخلو آية منها من قيمة عقائدية أو حلقية، وبينت كيف أن هذه القيم ذات أثر في ترشيد النشاط العلمي للإنسان في العصر الحديث.

#### الصعوبات:

- تتلخص الصعوبات التي واجهتها أثناء البحث في الآتي:
- افتقار المكتبات للدراسات المتخصصة في مجال فلسفة العلوم.
- نقص المراجع التي تناولت الموضوع، وصعوبة الحصول عليها.

خاتمة: تضمنت أهم النتائج التي توصلنا إليها من البحث.

وبعد هذه الرحلة مع كتاب الله تعالى، الهادفة إلى إبراز ما تضمنه كلام الله تعالى من قيم، يمكن بها معالجة ما تسبب فيه التقدم العلمي في دراسة الطبيعة من مشكلات وأخطار على الإنسان والبيئة المحيطة به، أحمد الله تعالى أن وفقني لإتمام هذا العمل، وأرجو أن أكون قد وفقت لتحقيق الأهداف المسطرة، والله من وراء القصد وهو يهدي إلى سواء السبيل.

المبحث الأول: تعريف القيم. المبحث الثاني: مصدر القيم. المبحث الثالث: مفهوم العلوم الطبيعية.

#### تمهيد:

تهدف هذه الدراسة، إلى بيان القيم القرآنية المتعلقة بالعلوم الطبيعية، ولهذا يقضي التأصيل العلمي البدء بتعريف تحليلي للفظة القيم، يتبعه تعريف للعلوم الطبيعية.

#### المبحث الأول: تعريف القيم:

يكاد يجمع الباحثون على غموض معنى القيمة، وصعوبة تحديد ما تدل عليه لكونها لا مادية 1، ولكن هذا الغموض لا يعفينا من محاولة إبراز مفهوم مناسب لدلالتها اللغوية، ومتناسق مع التعريفات الاصطلاحية، التي تفوق الحصر، كمدخل لتحديد القيم الموجهة للعلوم الطبيعية في القران الكريم.

#### المطلب الأول: التعريف اللغوي للقيم:

"القيم" في اللغة العربية جمع كلمة "قيمة " وهي مشتقة من الفعل الثلاثي " قَوَم "2، وهو يأتي على معان متعددة منها:

- الاستقامة والاعتدال والاستواء: ورد في مختار الصحاح: "القيمة واحدة القيم، وقوم السلعة تقويما، وأهل مكة يقولون: استقام السلعة، وهما بمعنى واحد، والاستقامة: الاعتدال، يقال استقام له الأمر، يقول الله تعالى: ﴿ فَ اسْ عَيْوا إِلَيه ﴾، أي في التوجه إليه دون الآلهة، وقوم الشيء تقويما فهو قويم أي مستقيم "4، وفي لسان العرب: القيم تعنى الاستقامة، والاستقامة: اعتدال الشيء واستواؤه 5.
- ب- الثبات والدوام على الأمر: من ذلك قولهم: " ماله قيمة " إذا كان لا يدوم ولا يثبت على شيء، يقول الله عز وجل: ﴿ رِقِناً ي ما ﴾، أي ثابتا مقوما لأمور معاشهم ومعادهم 7.

4 محمد بن أبي بكر الرازي، مختار الصحاح ( باب الميم، فصل القاف)، ص498.

<sup>. 1</sup> الربيع ميمون، نظرية القيمة في الفكر المعاصر بين النسبية والمطلقية، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أبو الفضل محمد بن مكرم بن منظور، لسان العرب، ج5، ص 3781.

<sup>06</sup> فصلت: 06

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن منظور، مرجع سابق، ص 3782.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> الأنعام:161.

<sup>7</sup> الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، ص417.

ج-المحافظة والإصلاح: ومنه قوله تعالى: ﴿ مَا تُهْتَ عَلْقَهُ آئِ مَا ﴾ أ ، أي ملازما حافظا<sup>2</sup>.

والتأمل في هذه المعاني اللغوية، يكشف لنا عن الملاحظات الآتية :

#### الملاحظة الأولى:

أنها معان تدل على الكمال، بينما يدل مقابلها على النقصان، فالثبات والاستقامة والاعتدال وغيرها صفات مستحبة في الإنسان<sup>3</sup>، أمر الله عز وجل بها ونهى عن ضدها، كما تدل على ذلك هذه الآيات الكريمات، يقول الله عز وجل:

- ﴿ نَّ النَّانِينَ اَلُولِيُّ مَا للَّه ثُمَّ السَّقَامِوا فَلَا خُوفٌ عَلْيَهُم وَلَا أَهُم يَحْزِذُ ونَ ﴾.
  - ﴿ وَكُلُواْواشُّرِهِ ۚ وَا ۚ وَلاَ تُسْفِرُواْ ﴾ 5.
  - ﴿ وَلا عُورُ وا السُّفَهاء أُمُوالَكُم الَّتِي بَعِلَ اللَّه لَكُم اللَّهِ اللَّه لَكُم اللَّهِ اللَّه اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الل

#### الملاحظة الثانية:

أن مصطلح "القيم" لم يكن مستخدما في اللغة العربية، وإنما دخل إليها عن طريق الترجمة، فاستخدمه المحدثون في دراساتهم مع اختلافهم في تحديد مفهومه، وسيأتي ذكر الألفاظ المستخدمة في اللغة العربية في المطلبين الآتيين.

#### المطلب الثاني: القيمة في الاصطلاح القرآني:

باستقراء الآيات القرآنية، وجدنا أن القرآن الكريم يتضمن ألفاظا ذات علاقة بجذر القيم مثل (نقيم , مقام , قوامون...)، ولكن لفظ القيمة بالمفرد أو بالجمع، لم يرد فيه.

وقد وردت مشتقات لفظ القيمة في حوالي ستمائة وتسع وخمسين موضعا $^{7}$ . وتتركز دلالتها في أربعة مجالات $^{8}$ :

أ - الوزن والفائدة والثمن والخيرية، كما في قوله تعالى:

<sup>2</sup> محمد مرتضى الزبيدي، شرح القاموس المسمى تاج العروس من جواهر القاموس، ج9، ص36.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> آل عمران: 75.

<sup>3</sup> الربيع ميمون، مرجع سابق، ص28.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الأحقاف:13.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الأعراف: 31.

<sup>6</sup> النساء: 05.

<sup>7</sup> فتحي حسن ملكاوي، التأصيل الإسلامي لمفهوم القيم، ص06.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> المرجع نفسه، ص08.

﴿ وَأَلْمَ لَكَ النَّالِينَ كُفُوهِ آيَاتِ َرَجِّهِ مَ وَلَ لَمُدْ بِهِ فَاحَطِلَتْ أَعْمَالُهُ مَ فَكَلَا نُ قَيِّم لَهُ يُمْ وَمَ الْقِيَامَةَ وَزُنا ﴾  $^1$ .

ب - الثبات والاستقرار والتوازن، كما في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الْاُحَتَّقِينَ فِي اَهَامِ أَمِينَ ﴾ 2. ج - المسؤولية والرعاية، كما في قوله تعالى: ﴿ الرَّحَالُ الْقُوامُونَ عَلَى النَّسَاء ﴾ 3.

د - الاستقامة والصلاح، كما في قوله تعالى: ﴿ وَأَلَّوِ الْسَتَقَامُوا عَلَى الطَّرِيَقِة لَأَسْقَينَ أَهُم مَّاء غَلَقاً ﴾ 4.

وتدل هذه المعاني على أمرين:

- إن القرآن الكريم لم يوظف مشتقات لفظ القيمة في معنى شرعي, وإنما احتفظ بالمعاني اللغوية للكلمة.

- إن الألفاظ ذات العلاقة بجذر القيم، تستخدم فيما هو مرغوب فيه من الصفات، لا فيما هو مرغوب عنه.

#### المطلب الثالث: مصطلح القيمة في الفكر المعاصر:

من العلوم التي اهتمت بمصطلح القيمة ووظفته في دراساتها: الفلسفة، علم الاجتماع، علم التربية، ونقلته بعض الدراسات الإسلامية عند معالجتها للعديد من المواضيع كما سنرى فيما يأتي.

إلا أن الملاحظ في هذه الدراسات الفلسفية والاجتماعية والتربوية، هو الاختلاف في تحديد مفهوم الكلمة، وهذا ما يستدعي إبراز بعض التعريفات لمصطلح القيمة في الجالات العلمية المذكورة ومناقشتها، للتمكن من تحديد مفهوم للقيم في هذا البحث.

#### 1 - مفهوم القيم في الدراسات الفلسفية:

مبحث القيم هو واحد من المباحث الثلاثة التي تشكل الفلسفة، مع مبحث الوجود ومبحث نظرية المعرفة<sup>5</sup>.

<sup>1</sup> الكهف: 105.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الدخان: 51.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> النساء: 34

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الجن: 16.

 $<sup>^{5}</sup>$  عمر محمد التومي الشيباني، مقدمة في الفلسفة الإسلامية، ص $^{5}$ 

ولقد وظفت الكلمة بديلا للمصطلحات التي كانت شائعة في الفلسفة القديمة، مثل الخير BIEN، والخير الأسمى severain bien.

وأهم من عمل على انتشار الكلمة ورواجها الفيلسوف الألماني نيتشه؛ فنجاح فلسفته، هو الذي حمل الفلاسفة على الاهتمام المتزايد بها، وعلى أخذها موضوعا للبحث بشكل نظرية فلسفية بأكملها<sup>2</sup>.

ولقد نقلت هذه الكلمة من دلالتها المادية إلى دلالة معنوية؛إذ أنحا كانت تستعمل في الاقتصاد بمعنى قيمة المبادلة, أي الثمن المقرر للسلعة, ثم استعملت بمعنى القدر والمنزلة للدلالة على ما في الأشياء من خير أو جمال أو صواب $^{3}$ .

ورغم اهتمام الفلاسفة بالقيم, إلا أن الاختلاف حول تحديد مفهوم المصطلح كبير، وفي هذا يقول جون ديوى: " إن الآراء حول موضوع القيم يتفاوت بين الاعتقاد من ناحية بأن ما يسمى قيما ليس في الواقع سوى إشارات انفعالية أو تعبيرات صوتية, وبين الاعتقاد في الطرف المقابل بأن المعايير القبلية الفعلية ضرورية، ويقوم على أساسها كل من الفن والعلم والأخلاق"4.

ويشير بالرأي الأول إلى الوضعية المنطقية , التي ترى أن اللفظة يكون لها معنى حين تمثل وجود الوقائع، يقول فيتغنشتاين: "ليس في العالم قيمة وإذا وجدت قيمة كانت غير ذات قيمة "ك، ففي رأي هذه المدرسة، فإكل ما ليس له رصيد في الواقع فهو لغو , مهملة بذلك الوجود المعنوي رغم أهميته في حياة الإنسان، وهذا الرأي يعكس النظرة المادية المتطرفة للوضعية المنطقية، التي تتجاوز ما يشعر به كل إنسان، وما تمتلكه الإنسانية من رصيد ثقافي، يدلان على أن الإنسان هو الكائن الأخلاقي الوحيد الذي يتعالى على الواقع، وينفرد بالقدرة على التطلع إلى ما ينبغي أن يكون 6، ويتميز بالقدرة على الاختيار بإرادته الحرة، ولذلك يحتاج إلى معايير قبلية يحدد بما الطريقة التي ينبغي أن يتصرف بما، والغايات التي تجسد طموحاته وأماله، وهو ما تراه المذاهب الفلسفية المختلفة.

والقيم في مفهوم الفلاسفة تتناول ثلاثة مباحث، وهي :

ربیع میمون، مرجع سابق، ص30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، نفس الصفحة.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> فهمي محمد علوان، القيم الضرورية ومقاصد التشريع الإسلامي، ص91.

<sup>4</sup> عبد اللطيف محمد خليفة، ارتقاء القيم، ص32.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> بيتر كزنزمان، أطلس الفلسفة، ص215.

 $<sup>^{6}</sup>$  صلاح الدين بيوني أرسلان، القيم في الإسلام بين الذاتية والموضوعية، ص $^{6}$ 

- أ الحق: فالإنسان بفطرته ينشد الحق وعليه يبنى علومه.
  - ب الخير: وهو مقياس لقياس صواب السلوك.
- ج الجمال : وهو حلقة وسطى تقع بين الإدراك من ناحية وبين السلوك من ناحية أخرى، وهي ما يطلق عليه النشوة الجمالية وبغية المرء أن تجيء هذه الحالة بما يشبع فيه الطمأنينة والرضا، فتراه على هذا الأساس يختار ثيابه ومسكنه وأثاثه  $^{1}$ .

وفي ضوء هذه المباحث، صاغ الدكتور عادل العوا تعريفا، عبر فيه عن مفهوم القيمة في الفكر الفلسفى، فقال: "القيمة تطلق على ماله شأو في التصور وفي الفعل لدى أفراد وجماعات"2.

وهذا التعريف يعبر عن الواقع, إذا أخذنا بعين الاعتبار تباين الثقافات، واحتلاف اهتمامات الأفراد؛ فلكل بيئة ثقافية مسلمات تعتقد أنها الحق, فتبنى عليها نمط حياتها، وتحدد أهداف حياتها وفقا لها، ولكن هذا التعدد في الرؤى يدفع إلى التساؤل: هل الحق يتعدد؟ وهل كل ماله شأو في بيئة ما هو حق؟ وهل كل سلوك يرى صاحبه أنه مهم, ينطوي على قيمة الخير؟

ولما كان البحث في هذه المسائل خارج عن نطاق هذا البحث، فإنه من الواجب التأكيد بأن مرجعية الثقافة الإسلامية واضحة في تحديد: الحق والخير والجمال، وهي الوحي ومالا يتعارض مع الوحي.

#### 2. مفهوم القيم في الدراسات الاجتماعية:

لم يستطع الباحثون في علم الاجتماع أن يجمعوا على رأي محدد خاص بمصطلح " القيمة "؛ فمنهم من يوسع معناه، مما يزيده غموضا، كما يظهر من هذين التعريفين :

أ . القيمة بأوسع معانيها هي أي شيء خيراكان أو شرا.

ب. القيمة هي أي شيء موضوع اهتمام $^{3}$ .

ومنهم من يحصر معناه فيما يتوافق عليه الجتمع من أحكام ومبادئ، تعطي لهذا الجتمع هويته الخاصة، وتوجه سلوك أفراده نحو أهداف مشتركة، وهو ما يعكسه هذا التعريف:" القيم أحكام

 $^{2}$  عادل العوا، في مقدمته لكتاب: جان بول رزقير، فلسفة القيم، ترجمة: عادل العوا، ص $^{2}$ 0.

<sup>1</sup> زكى نجيب محمود، فلسفة وفن، ص16.

<sup>3</sup> فوزية دياب، القيم والعادات الاجتماعية، ص21 ؛ نبيل توفيق السمالوطي، المنهج الإسلامي في دراسة المحتمع: دراسة في علم الاجتماع الإسلامي، ص213.

مكتسبة من الظروف الاجتماعية، يتشربها الفرد، ويحكم بها، وتحدد مجالات تفكيره، وتحدد سلوكه، وتؤثر في تعلمه "1.

#### 3 - مفهوم القيم في الدراسات النفسية والتربوية :

من التعريفات التي وضعها الباحثون التربويون للقيم، ما يلي :

أ-"القيم هي مجموعة من القوانين والمقاييس، تنبثق من جماعة ما وتتخذها معايير للحكم على الأعمال والأفعال والتصرفات، ويكون لها من القوة والتأثير على الجماعة بحيث يصبح لها صفة الإلزام والضرورة والعمومية , وأي خروج عليها أو انحراف عن اتجاهاتها يصبح خروجا عن مبادئ الجماعة وأهدافها ومثلها العليا "2.

ب - "لفظ القيمة له معنيان مختلفان تمام الاختلاف، فهو من جهة يدل على موقف الاعتزاز بشيء وإيثاره على اعتبار أنه ثمين ونفيس من أجل ذاته...، ومن جهة أخرى يعني التقويم بمعنى عمل عقلي مميز قوامه المقارنة والحكم "3.

#### **4** . مفهوم القيم في الفكر الإسلامي<sup>4</sup> :

إذا تأملنا في التعريفات السابقة، في الجالات العلمية المذكورة, فسنلاحظ ما يلى:

أ - أنها تختلف في تحديد ماهية القيم, ولعل السبب في ذلك, يعود إلى النظرة التي يحملها كل باحث إلى علاقة الفرد بالمجتمع؛ فمنهم من يرى أن الإنسان حر له أن يفعل ما يراه مهما ويجلب اهتمامه حتى وإن كان يصطدم مع ما تعارف عليه مجتمعه، ومنهم من يعتقد أن الفرد ملزم بالخضوع لثقافة مجتمعه وتصوراتها، وبصيغة أخرى, إن سبب الاختلاف يعود إلى تباين الآراء حول مصدر القيم.؛ أهو الفرد أم المجتمع؟

ب -إن هذا الاختلاف لا يحول دون رؤية اتفاق التعاريف المختلفة على اعتبار القيم معايير نحكم بما على كل ما يصدر عن الإنسان من أفكار وأعمال, من حيث حسنها وقيمتها, أو من حيث سوؤها وعدم الرغبة فيها, وفي هذا يقول ربيع ميمون :" إن القيمة مهما كانت الزاوية التي

<sup>.438</sup> معجم مصطلحات العلوم الاجتماعية، ص438.

<sup>. 20</sup> لطفى بركات أحمد، في الفكر التربوي الإسلامي، ص $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ راف ن وين، قاموس جون ديوي للتربية: مختارات من مؤلفاته، ترجمة: محمد علي العريان، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> الفكر الإسلامي: هو ثمرة التفاعل بين عقل المسلمين وأحكام الدين الخالدة. ينظر: حسن الترابي، تجديد الفكر الإسلامي، ص09.

نتأملها منها, لا يمكننا أن نرى فيها سوى وجوب وجود يسبق الوجود الواقع ليخرجه إلى الفعل ويسايره ليدعمه ويمسكه، ويأتي بعده ليعرض نفسه عليه كالغاية التي يجب عليه أن يطمح إليها"1.

وهي بهذا المعنى تعمل بوعي أو بدون وعي كجزء من المؤثرات التربوية والاجتماعية في سلوك الإنسان، والقرارات التي يتخذها والمنجزات التي ينجزها2.

ومن هذا المنطلق يمكن النظر إلى الفكر الإسلامي، قديمه وحديثه، لتحديد مفهوم للقيم في إطار الرؤية الإسلامية.

#### أولا: مفهوم القيم في التراث الإسلامي $^{3}$ :

لم يرد مصطلح القيم في التراث الإسلامي، ولعل السبب في ذلك يعود إلى حداثة المصطلح في الفكر الإنساني عامة 4، ولكن يمكن تحديد كلمات عديدة, استخدمت في هذا التراث بنفس الدلالة التي تحملها كلمة القيم.

فالقرآن الكريم يستخدم لفظ الخير للتعبير عن القيمة، لاتصافه بالعموم ولعمق دلالته على الأخلاق وكل يتصل بها من قيم روحية ومادية<sup>5</sup>، كما في قوله تعالى في الآيات الآتية:

- ﴿ فَإِيَّا خُوتِي خُمِراً كُذَ مِن يَشَاء أُومِن يُ وُتَاخُ كُمة َ فَقَدْ أُوتِي خَمِراً كَذَ بِيراً ﴾ 6.

- ﴿ كُنتُ مُ عَنِي أُمَّةٍ أُخْرِحْتُه لِلنَّاسِ تَأَمُّونَ بِالْمُعُوفِ ۖ وَتَنْهُونَ عَنِ الْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُ وَنَ ِاللَّهِ ﴾ .

-﴿ وَهِمَا تُنفَقُواْ مِن خَيْرٍ ۖ فَالْأَنْفُسِكُم ﴾.

فكلمة " الخير " في هذه الآيات وردت بمعان مختلفة، ولكنها تشترك في دلالتها على ما صلح من الأعمال ودوافع السلوك الحسن؛ فقي الآية الأولى استخدمت في مجال الحكمة, التي تعنى العلم

<sup>1</sup> ربيع ميمون، مرجع سابق، ص 18.

ماجد عرسان الكيلاني، فلسفة التربية الإسلامية، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> التراث الإسلامي يشمل ما ورثناه عن آبائنا من عقيدة وثقافة وآداب.... ينظر: أكرم ضياء العمري، التراث والمعاصرة، ص27.

<sup>4</sup> صلاح الدين بيوني أرسلان، مرجع سابق، ص 138؛ فتحى حسن ملكاوي، مرجع سابق، ص08.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> صلاح الدين بيوني أرسلان، مرجع سابق، الصفحة نفسها.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> البقرة: 269.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> آل عمران: 110.

<sup>8</sup> البقرة: 272.

والعمل به  $^1$ ، وفي الآية الثانية وردت بمعنى الإيمان بالخالق وما يترتب عنه من صلاح الأعمال  $^2$ ، أما في في الآية الثالثة فجاءت بمعنى المال، لما يوظف لتحقيق المنافع المشروعة للإنسان العاجلة أو الآجلة  $^3$ .

أما علماء الإسلام, فيوظفون كلمات عديدة لتمييز السلوك الحسن عن السيئ، مثل: الشمائل, الأخلاق, ويتناولون أركان الإسلام ومفاهيم التقوى والعبادة والجزاء كدوافع ومحددات للسلوك الحسن.

وهذا الترابط الذي نحده في مؤلفات علماء المسلمين بين السلوك وبين العقيدة والعبادات, مستمد من طبيعة الإسلام, الذي يملك تصورا كليا متكاملا عن الإلهية والكون والحياة والإنسان, ومن ثم فلا مجال للفصل بين العقيدة والسلوك, ولا بين علاقة الإنسان بالله تعالى وعلاقته بالناس.

#### ثانيا: مفهوم القيم في بعض الدراسات الإسلامية المعاصرة:

استخدم العديد من الباحثين الإسلاميين مصطلح القيم في دراساتهم, بوصفه يعبر عن رؤية الإسلام الكلية, للوجود والحياة والإنسان, ويعكس أثر هذه الرؤية على السلوك الإنساني بأوجهه المختلفة: العلمي والاقتصادي والاجتماعي...، يقول فتحي حسن ملكاوي: " الإسلام هو الدين القيم ودين القيمة, وقد تكرر ذلك في القرآن ست مرات, الأمر الذي يسوغ القول بأن دين الإسلام هو دين القيم الفاضلة والثابتة, ومن ثم فإن نظام القيم في الإسلام هو نظام الإسلام بصورته الكلية العامة عقيدة وعبادة وشريعة وأخلاقا 5.

وانطلاقا من هذا المفهوم, تعتبر موضوعات القيم، هي موضوعات الإسلام بوصفه عقيدة وشريعة ونظام حياة ينظم شؤون الفرد والمحتمع، وتتكامل فيه متطلبات العمل للدنيا والآخرة $^{6}$ .

وعلى هذا الأساس يبرز كل باحث القيم المتعلقة بموضوع دراسته؛ فعبد الحميد أحمد أبو سليمان يذكر أن أمهات القيم الإسلامية في القرآن الكريم، هي:

- 1 وحدة الربوبية والإلهية.
- 2 وحدة الإنسان وغاية وجوده ومسؤولية ضميره.

الزمخشري، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، ج1، ص316.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص400.

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص317.

<sup>4</sup> أبو حامد الغزالي، إحياء علوم الدين، (كله)؛ فتحي حسن ملكاوي، مرجع سابق، ص08.

 $<sup>^{5}</sup>$  فتحي حسن ملكاوي، مرجع سابق، ص  $^{11}$ -11.

<sup>6</sup> المرجع نفسه، ص 09.

- 3- العدل والإصلاح.
- 4 عدم الفساد والظلم والإسراف.
  - 5 الصدق والأمانة والإحسان.
    - 6- العلم والمعرفة والإعمار.
    - $\frac{1}{7}$  النوايا وقصد الخير

أما محمد شديد، فيرى أن القيم تضبط السلوك، وتوجه مجري الحياة إلى أهداف تليق بالإنسان، فهي تنير طريق الإنسان وتحديه إلى الطريق المستقيم<sup>2</sup>.

ولما كانت هذه هي غاية القيم، فالإيمان الذي يقر في القلب ويصدقه العمل، هو القيمة الأولى في الحياة، بل هو المنبع الذي تنبع منه جميع القيم<sup>3</sup>.

ويقسم توفيق محمد سبع القيم الإسلامية إلى سبعة أقسام، وهي :

- 1 القيمة الإيمانية.
- 2-القيمة العلمية.
- 3-القيمة العملية.
- 4 قيمة الجهاد.
- 5- قيمة العبادة.
- 6-قيمة الأخلاق
- 7 قيمة الحرية. 4

#### وخلاصة القول:

أن منطلق الباحثين الإسلاميين في معالجة موضوع القيم، هو تصور الإسلام العام والشامل واستيعابه للزمن كله والحياة كلها وكيان الإنسان كله  $^{5}$ ، ولما كانت حياة الإنسان في الكون تتقوم بمنظومة من القيم، تحدد تصوراته وعلاقاته، وأعماله الظاهرة والباطنة  $^{6}$ ، فإن معانى

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد الحميد أحمد أبو سليمان، أزمة العقل المسلم، ص $^{45}$  إلى  $^{1}$ 

<sup>2</sup> محمد شديد، قيم الحياة في القرآن الكريم، ص14.

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  توفيق محمد سبع، قيم حضارية في القرآن الكريم: عالم صنعه القرآن، ص151 إلى  $^{4}$ 

<sup>5</sup> مساعد بن عبد الله المحيا، القيم في المسلسلات التلفزيونية، ص63.

نتحي حسن ملكاوي، مرجع سابق، ص07.

معاني القيم ودلالتها هي نفس مواضيع الإسلام، التي تسع كل مجالات الحياة الإنسانية، بناء على أن الإسلام وهو يتولى تنظيم الحياة الإنسانية، لم يفصل بين العقيدة والسلوك ولا بين العبادة والحياة الاجتماعية.

#### المطلب الرابع: مفهوم القيم في هذه الدراسة:

بناء على ما سبق، حيث تبين لنا أن القيم - في الفكر الإسلامي - تنبثق من نظام الإسلام عقيدة وشريعة وأخلاق، غايتها توجيه السلوك الإنساني نحو الغايات التي تتناسب وفطرة الإنسان وتقويمه.

وفي ضوء القرآن الكريم، الذي يستعرض الآيات الكونية في سياق بيانه للحقائق الأساسية المتعلقة بالله والكون والحياة<sup>1</sup>، مما يضفي على الكون معنى ساميا يتناسب مع الاكتشافات المذهلة المتحققة في مجال العلوم الطبيعية، ويدعو في الوقت نفسه إلى استخدام عناصر الطبيعة المسخرة للإنسان فيما يعود عليه وعلى الإنسانية بالمصلحة.

بناء على هذه المعطيات يمكن أن نعرف القيم القرآنية المتعلقة بالعلوم الطبيعية، بأنها:

مجموعة المبادئ والمعايير التي تستهدف:

- . توضيح الحقائق الأساسية المتعلقة بالله والكون والحياة.
- . ضبط السلوك الإنساني في مجال "البحث العلمي"، وتوجيهه نحو تسخير الكون وعمارته بما يعود على الحياة الإنسانية بالنفع $^2$ .

#### المبحث الثاني: مصدر القيم:

 $<sup>^{1}</sup>$  طه جابر العلواني، الجمع بين القراءتين: قراءة الوحى وقراءة الكون،06.

<sup>2</sup> فتحى حسن ملكاوي، المرجع نفسه، ص13.

بعد النجاحات المذهلة التي تحققت في مجال العلوم الطبيعية، ظهر جليا في الفكر الأوروبي المعاصر الاهتمام المتزايد بالقيم والأخلاق، لتعارض بعض التطورات العلمية مع القيم الإنسانية المتعارف عليها، (مثل ظاهرة تحديد النسل، أثر الصناعة والتكنولوجيا على البيئة)، وتزايد الميل إلى إخضاع العلم ونتائجه للأخلاق والقيم، بخلاف ما كان سائدا في القرن التاسع عشر، حيث كان التوجه المسيطر هو العمل على إخضاع الأخلاق للعلم ألم

ولكن القضية الأساسية التي يجب دراستها قبل بيان القيم ذات العلاقة بالعلم، تتمثل في تحديد مصدر القيم. أهو الله عز وجل أم الإنسان؟، وماهو أساس القيم: الدين أم العقل؟

وتتجلي أهمية القضية، عندما ندرك أن الغاية من القيم والمتمثلة في ضبط السلوك، لا تتحقق إلا إذا كانت هذه القيم ذاتما تتصف بالمشروعية، وتقوم على أساس يجعلها في موقع يتناسب ودورها المتمثل في توجيه الإنسان نحو ما يحقق مصلحته ومصلحة الإنسانية جمعاء.

فما هو مصدر القيم ؟

#### أ – مصدر القيم في الفكر الأوربي المعاصر :

تتفق المذاهب الفلسفية الأوروبية – رغم تنوعها – على أن الإنسان هو مصدر القيم، وتنكر أية قوة خارجية تعلو فوق الإنسان $^2$ ، وبتعبير عبد الوهاب المسيري ( تنكر أية مرجعية تتجاوز الإنسان) $^3$ ، وهذا ما يظهر من الآراء الآتية:

- يري أصحاب نظرية الأصل الاجتماعي، أن المجتمع هو الذي يخلق قيمه، التي تخدم مصالحه، عن طريق إتباع رأي الأغلبية، وعليه، فإن ظاهرة الأخلاق ظاهرة وظيفية اجتماعية 4.
- ويعتقد مفكرو نظرية الأصل العلمي، أن الأحلاق تتأسس على هدي القوانين العلمية المجردة والحسابات الرياضية، كما هو الحال في الفلسفة النفعية التي حصرت الأخلاق في المنفعة واللذة، وجعلت الهدف من الحياة هو البحث عنهما بتعظيم الإنتاج والدخل<sup>5</sup>.
- أما فريدريك نيتشه (1844-1900)، الذي اشتد الاهتمام به في السنين الأخيرة من القرن العشرين، بوصفه إحدى المرجعيات الرئيسية التي تؤسس خطاب نقد الحداثة، فيعتبر الأخلاق

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد عابد الجابري، قضايا في الفكر المعاصر، ص35.

<sup>.</sup> فهمي محمد علوان، المرجع نفسه، ص $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ عبد الوهاب المسيري، الفلسفة المادية وتفكيك الإنسان، ص $^{77}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص138.

<sup>5</sup> المرجع نفسه، نفس الصفحة.

أنواعا من السلوك، صادرة عن الطبيعة الإنسانية، وما يكونها من غرائز وفي مقدمتها غريزة حب السيطرة وإرادة القوة 1.

- ويختلف رأي المثاليين عن الآراء السابقة التي تجتمع على اعتبار القيم جزء لا يتجزأ عن الواقع الموضوعي للحياة والخبرة والإنسانية، فيذهبون. أي المثاليون. إلى وجوب وضع قيم عليا تستند إلى العقل، تقوم وراء القيم الجزئية النسبية المتغيرة، تكون ملائمة لأنبل الحاجات في طبائع البشر، وهو الجانب العاقل المشترك بينهم 2.

وعلى أساس هذه الآراء وغيرها، تتخذ المجتمعات العلمانية من الإنسان مصدرا لتمييز الصواب عن الخطأ، والخير من الشر.

ويتخذ بعض المفكرين العرب نفس الموقف من مصدرية الإنسان للقيم، مستبعدين أي مرجعية أخرى؛ فالدكتور فؤاد زكريا يرى أن العلم الذي يمكنه أن يحل جميع المشكلات التي أفرزها التطور العلمي هو العلم الإنساني، ويتحقق ذلك بالاهتمام به بالشكل الكافي لتحقيق التوازن المفقود بين العلوم الطبيعية والعلوم الإنسانية<sup>3</sup>.

وتطوير هذا العلم الإنساني الذي يكشف عن طريقة توجيه حياة الإنسان، وتنظيم مجتمعه، يجب أن يشارك في إنجازها المفكرون والأدباء والفنانون والفلاسفة والعلماء، كما يجب الاعتماد على لغة العلم التي تحلل الظواهر وتوضح أسبابها 4.

وتتخذ العديد من الدراسات العربية وغير العربية التي تتناول أخلاقيات العلم من العقل الإنساني والحياة الإنسانية مصدرا للقيم التي ينبغي أن توجه البحث العلمي لتفادي ما نتج من مفاسد عن التطور العلمي, ومنهجها في ذلك دراسة الواقع العلمي المعاصر للكشف عن القيم الموجهة للبحث العلمي الذي أفرز ما تعانيه الإنسانية من أضرار، ومن ثم وضع قيم بديلة، يعتقد أصحابها أنها ستوجه المسار العلمي نحو تحقيق الخير والمنفعة للإنسانية جمعاء، فهي تدعو إلى تجاوز القيم المادية التي سادت البحث العلمي في القرن التاسع عشر والقرن العشرين، واستبدالها بقيم تتصف بالإنسانية، مثل: التنوع الإنساني والأخلاقية...، وهذا ما يظهر في هذين النصين:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد الرحمان بدوي، خلاصة الفكر الأوروبي: نيتشه، ص 163 إلى201.

 $<sup>^{2}</sup>$  صلاح الدين بيوني أرسلان، المرجع نفسه، ص $^{70}$ ؛ الجابري، المرجع نفسه، ص $^{35}$  إلى  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> فؤاد زكريا، التفكير العلمي، ص203 إلى205.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص206.

1. يقول سعيد محمد الحفار: "ويبدو أن الإنسان قد نسي قيمتين أساسيتين قد تفوقان القيم الأخرى عامة، وهما: قيمة التنوع الإنساني وقيمة التكيف الفردي، فلا سبيل لحماية هذه القيم إلا في وجود ما يعزز تقبل الاختلافات بين البشر، ومعرفة قيمة ما يمكن أن يقدمه أناس متنوعو الصفات كمساهمة لكفاءة البشرية بوجه عام"1.

2. أما "جان ماري بيلت " فيقول: " سوف يتعين على مجتمع المستقبل أن يحد من السلطة المطلقة للاقتصاد والتكنولوجيا, نظرا لأنها تحدد بالهبوط بالإنسان إلى مستوى المنتج المستهلك السلبي، وذلك لصالح الإيكولوجيا والأخلاقية وعالم الثقافة والروح، وكلها شروط لا غنى عنها لإضفاء نوعية حقة على الحياة"2.

ولقلجُهِت لهذه الرؤية التي تتخذ من الإنسان مصدرا للقيم، عدة انتقادات منها:

- سن عزل العقل وفصله عن الهوى والعاطفة تماما، وبذلك فليس ثمة ما يضمن لنا صدق أحكامه حين يفضل نوعا من السلوك على نوع آخر $^{3}$ .
- 2- قد يصل الإنسان إلى بعض القيم كالمساواة، وضرورة حماية البيئة، وإيثار التعاون على النموذج التنافسي...، ولكن الاقتناع العقلي لا يكفي وحده كضمانة للالتزام بها، والتصرف وفقها، فالفكرة الوحيدة التي تسيطر على الغرائز وتنظمها في علاقة وظيفية مع مقتضياتها هي الفكرة الدينية. 4.
- 3- تتصف القيم التي مصدرها الإنسان بالنسبية, فهي تتأثر بالأحكام الذاتية والمواقف الشخصية, ولهذا تفتقد إلى القدرة على التوجيه؛ فلا يمكن عزل الإنسان عن رغباته وأهوائه ومصالحه، وبذلك يتعذر جمع الناس على قيم مشتركة تكون محل قبول منهم جميعا.
- 4- القيم التي نادي بها الطبيعيون ( التجريبيون, الوضعيون... )، ومنهم أصحاب نظرية الأصل العلمي للأخلاق، تنحصر في تلبية الحاجات الأولية الضرورية المتمثلة في اللذة والإنتاج والاستهلاك, أما الحاجات الروحية, فهي متروكة لرغبات

<sup>1</sup> سعيد محمد الحفار، البيولوجيا ومصير الإنسان، ص194-195.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> جان ماري بيلت، عودة الوفاق بين الإنسان والطبيعة، ترجمة: السيد محمد عثمان ص234.

 $<sup>^{3}</sup>$  صلاح الدين بيوني أرسلان، مرجع سابق، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> مالك بن نبي، شروط النهضة، ص75-76.

الإنسان واختياراته وهذا من شأنه أن يفتح الجال لاستغلال العلم بلا ضوابط, وبالتالي الإضرار بالإنسانية.

وإضافة إلى هذه الانتقادات النظرية, نلاحظ في الواقع أن القيم الإنسانية التي ينادي بما الفلاسفة والمهتمون " بأخلاقيات العلم "، لا تؤثر في المسار العلمي التأثير المطلوب, رغم كل الآلام التي عاشتها الإنسانية بسببه, فتلويث البيئة مستمر, والمصانع تنتج من الأسلحة الفتاكة أكثر مما يكفى لتدمير العالم, وثقافة الإنتاج والاستهلاك هي السائدة....

#### ب. مصدر القيم في الفكر الإسلامي:

إن قصور الإنسان عن بلورة منظومة قيمية فعالة، يدعو إلى التفكير في تطوير منظومات قيمية، تحقق السعادة للإنسان، بالاعتماد على مرجعية متجاوزة للإنسان<sup>1</sup>.

فالإنسان مجهز بأخطر الصفات والملكات , كصفة العقل، الأنانية، القوة....، وهي أسلحة ذات حدين, أحدهما يأتي بالخير العميم , والآخر يجيء بالشر الوبيل والفوضي الهائلة<sup>2</sup>.

وتوجيه هذه الصفات الوجهة الصالحة، لا يتحقق إلا بقوة أخرى تمنع الإنسان من استعمال أسلحتها فيما يعود بالضرر على الإنسان، وهذه القوة تتمثل في الدين الحق الذي يقوم على الإيمان بالله عز وجل الذي لا سلطان في الكون غير سلطانه ولا قوة قاهرة غير قوته 3.

فالمؤمن بالله تعالى يشعر في أعماق كيانه أنه عبد الله تعالى، مما يترتب عنه ضبط الصفات الإنسانية، واستعمالها فيما يحقق المصلحة له ولبني جنسه 4.

ومن هذا المنطلق، "فالقيم من اختصاص الدين، وليس من اختصاص علماء الإنسانيات"5، فهي من عند الله عز وجل المتصف بالعلم والقدرة والحكمة، وبذلك فهي متناسبة مع مصلحة الإنسان، إذ توجهه للسلوك القويم العقلاني الذي لا يتعارض مع طبيعته الإنسانية، وهذا ما يؤكده

-

 $<sup>^{1}</sup>$ عبد الوهاب المسيري، مرجع سابق، ص $^{77}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد سعيد رمضان البوطي، كبرى اليقينيات الكونية، ص65.

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص 66-67.

<sup>.80</sup> المرجع نفسه، ص68؛ مالك بن نبي، مرجع سابق، فصل: أثر الفكرة الدينية في توجيه الحضارة، من ص68 إلى ص4

أ ابراهام ماسلو، خطر الانشقاق بين العلم والدين، ترجمة: ماجد عرسان الكيلاني، ص18.

القرآن الكريم في قوله: ﴿إِن هذا القرآن يهدي للتي هي أقوم  $^1$ ، أي للحالة التي هي أقوم الحالات وأسدها $^2$ .

ولهذا يلجأ المسلمون إلى القرآن الكريم، باعتباره الوحي المحفوظ من التحريف والتبديل، لاستنباط القيم الموجهة للإنسان في كافة مجالات حياته<sup>3</sup>

والمطلوب هو الكشف عن هذه القيم، وتحليلها، وبيان أثرها على البحث العلمي في مجال العلوم الطبيعية، بإبراز توجيهاتها للإنسان في هذا الجحال.

ومما يجدر الإشارة إليه هو أن التوراة والإنجيل ، رغم نسبتهما إلى الله عز وجل من طرف المؤمنين بهما، إلا أنهما يتضمنان من التناقضات مع الحقائق الناصعة التي كشف عنها العلم الحديث الشيء الكثير، مما يفقد الثقة فيما ورد فيهما 4، وعليه فكلمة الدين في هذا البحث تنصرف إلى الإسلام المحفوظة مصادره من التبديل والتحريف.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الإسراء:99.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الزمخشري، مرجع سابق، ج2، ص651.

<sup>3</sup> ينظر: ص9-10-11 من هذا البحث.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Maurice Bucaille, la Bible, le Coran et la science, pp34-53,et pp89-97.

#### المبحث الثالث: مفهوم العلوم الطبيعية:

كلمة العلوم الطبيعية, مركبة من لفظين " "العلوم "، و"الطبيعية"، وهو ما يقتضي تعريفها باعتبارين:

أ. تعريف كل لفظ على حدى.

ب. تعريف الكلمة باعتبارها علما على الفن الخاص به , من غير نظر إلى الأجزاء المكونة له.

#### المطلب الأول: تعريف العلوم:

#### أ - في اللغة :

العلوم مفرده علم. يقول الزبيدي: "علمه كسمعه علما, عرفه, وعلم به أي شعر, وهذا صريح في أن العلم والمعرفة والشعور بمعنى واحد, وأنه يتعدى بنفسه في المعنى الأول، وبالباء إذا استعمل بمعنى شعر "1.

ويفرق ابن القيم بين العلم والمعرفة؛ فالعلم يقتضى مفعولين، كما في قوله تعالى: ﴿ فَ إِنْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهِ وَسَبَهَا إليه, أما المعرفة فتقع على عَلَى مَعْول واحد، كما في قوله تعالى: ﴿ زَيْعِوْلُونَهُ كُما يَعِوْلُونَ أَبْنَاءُهُم ﴾ 3، وتعني حضور صورة الشيء ومثاله في النفس 4.

#### ب-في الاصطلاح:

يعرف الجرجاني العلم بقوله: "هو الاعتقاد الجازم المطابق للواقع"5.

أما التهانوي فيقول: " يطلق العلم في عرف العلماء على معان، منها :

- الإدراك مطلقا تصوراكان أم تصديقا, يقينا أم غير يقين.
  - التصديق مطلقا يقيناكان أم غيره<sup>6</sup>.

وإذا تأملنا في التعريفين اللذين ذكرهما التهانوي، فسنجد أن المعنى الثاني هو الذي يعكس واقع العلوم المختلفة، ومنها العلوم الطبيعية، التي تبحث عن صفات الأشياء، والقوانين التي تحكمها،

 $<sup>^{1}</sup>$  مرتضى الزبيدي، مرجع سابق، ج $^{8}$ ، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المتحنة: 10.

<sup>3</sup> البقرة:146؛ الأنعام:20.

ابن القيم الجوزية، مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، ج $^{2}$ ، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الشريف الجرجاني، التعريفات، ص137.

محمد علي بن علي التهانوي، كشاف اصطلاحات الفنون، ج4، ص505.

وتشتمل على حقائق ونظريات؛ فالحقائق تشتمل على القوانين المحدودة في تعميماتها بخصائص الظواهر والمواد في صورتيهما الحية والجامدة، وهي قوانين تجريبية تعتمد على الرصد المباشر عن طريق الحواس، أو ما يقوم مقامها من أجهزة الرصد والقياس، مثل تمدد المعادن بالحرارة وانكماشها بالبرودة، أما النظريات فتعني القوانين النظرية المتعلقة بكيانات معينة لا يمكن رصدها أو قياسها بوسائل مباشرة، مثل كيانات الذرة والإلكترون ومجال الجاذبية 1.

واشتراط اليقين في العلوم، معناه تضييق المعرفة الإنسانية، وحصرها في عناصر محدودة جدا لا تستقيم الحياة الإنسانية بها، ولذلك نجد العلوم النقلية كالفقه والعقيدة لا تقتصر فقط على تناول اليقيني، وإنما تتضمن كذلك أمورا لم تصل رتبة اليقين؛ فالفقه - مثلا - يحوي أحكاما ثابتة بأدلة قطعية وأخرى بأدلة ظنية<sup>2</sup>، وعلم العقيدة يشتمل على أصول الإيمان، وهذه متفق عليها, أما النصوص القرآنية التي تحتمل التأويل فقد اختلف المسلمون في تفسيرها، وكان هذا أحد العوامل التي أدت إلى ظهور الفرق الإسلامية<sup>3</sup>.

وعلى هذا الأساس، فالعلم يشتمل في الثقافة الإسلامية على كل ما يدركه الإنسان من تصورات وتصديقات، سواء كانت يقينية أم غير يقينية؛ فكل المعارف الإنسانية المنظمة هي علوم مهما كان مصدرها، سواء كان العقل كالرياضيات والمنطق، أم الحس والتجربة بالإضافة إلى العقل كالطب والكيمياء والفيزياء والفلك، أم كان الذوق والخيال والعاطفة كالأدب، أم الوحي والنبوة كعلوم الدين 4.

أما في الثقافة الغربية الحديثة، فقد اتخذت كلمة العلم "Science" منذ القرن الثامن عشر معنى أضيق وأدق؛ فكل معرفة لا يتوفر فيها صفتي اليقين والصحة الكلية ولا تقوم على الحس والتحربة، لا تعتبر علما<sup>5</sup>.

وهذا التحديد للعلم، يتجاهل مسألة تميز كل نوع من أنواع المعرفة بطريقته ووسائله للوصول إلى حقائقه وموضوعاته 1.

أحمد فؤاد باشا، دراسات إسلامية في الفكر العلمي، ص164.

 $<sup>^2</sup>$ وهبة الزحيلي، أصول الفقه الإسلامي، ج $^1$ ، ص $^2$ 

<sup>3</sup> محمد سعيد رمضان البوطي، مرجع سابق، ص138-139؛ مصطفى بن الناصر وينتن، الوحدة في توحيد الأصول الإيمانية، ص20-04.

<sup>4</sup> محمد المبارك، الإسلام والفكر العلمي، ص15.

<sup>5</sup> بيير بلانشي، نظرية العلم، ترجمة: محمود اليعقوبي، ص14.

ويتجاهل كذلك واقع العلوم الطبيعية التي تتضمن نظريات عديدة، وهي ظنية وليست أينية<sup>2</sup>.

#### المطلب الثاني: تعريف الطبيعة:

كلمة "الطبيعة في اللغة العربية, تعني ما جبل عليه الإنسان، "فالطبع والطبيعة: الخليقة والسجية التي جبل عليها الإنسان، والطباع كالطبيعة، وهو ما طبع عليه الإنسان من طباع في مأكله ومشربه وسهولة أخلاقه وحزونتها وعسرها ويسرها، وشدته ورخاوته، وبخله وسخائه "3، والمعنى نفسه بحده في مختار الصحاح، " مادة ط ب ع: الطبع، السجية التي جبل عليها الإنسان، وهو الأصل مصدر والطبيعة مثله "4.

وإضافة إلى هذا المعنى الذي نجده في القواميس، تعارف الناس على استخدام كلمة" الطبيعة" natura " على مكونات الكون، من العناصر المادية, وهو المعنى الذي تحمله كلمة "la nature" ورد تعريف كلمة "le petit larouse" ورد تعريف كلمة كالآتى:

(Nature: ensembles des êtres et les choses qui constituent l'univers, le monde physique, réalité)<sup>5</sup>

ويبدو أن المسلمين ترجموا هذه الكلمة، natura ب (الطبيعة)، منذ مطالعتهم للفلسفة اليونانية, فالفارابي (ت339 هـ)، يعرف العلوم الطبيعية بقوله: " العلم الطبيعي ينظر في الأحسام الطبيعية، وفي الأعراض التي قوامها في هذه الأحسام، ويعرف الأشياء التي عنها والتي بما والتي لها توجد هذه الأحسام، والأعراض التي قوامها فيها "6.

وواضح من هذا التعريف أن كلمة الطبيعة لا يقتصر معناها على الطباع الإنسانية، وإنما يتعداها إلى كل مكونات الكون من العناصر المادية، وهو المعنى الشائع الذي يتبادر للذهن عند إطلاق هذه الكلمة.

6 أبو نصر الفارابي، إحصاء العلوم، ص53.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد المبارك، مرجع سابق، ص16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سنتناول الموضوع بتفصيل أكثر في الفصل الثاني، ص 51-52.

 $<sup>^{3}</sup>$ ابن منظور، مرجع سابق، ج $^{4}$ ، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> محمد بن أبي بكر الرازي، مرجع سابق، ص314.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> le petite larousse, 2009, p 681.

#### المطلب الثالث: تعريف العلوم الطبيعية:

العلوم الطبيعية تشتمل على الدراسات التي تتناول عناصر الواقع المادي ومعطياته، للوصول إلى نظريات وقوانين سواء عن طريق الاستقراء أو الاستنباط 1.

وبناء على هذا المفهوم، يتعلق موضوع العلوم الطبيعية بالواقع المادي الملموس القابل للتجربة، أما مالا يخضع لها فخارج عن مجالها<sup>2</sup>.

ولا يختلف هذا المفهوم الحديث عن المفاهيم التي كانت متداولة للعلوم الطبيعية في الحضارتين اليونانية والإسلامية، وهو ما يتجلى في هذين التعريفين :

#### 1-تعريف أرسطو:

العلم الطبيعي هو البحث في الوجود من حيث هو محسوس متحرك، وهو علم نظري غايته محرد المعرفة 3.

#### 2- تعريف ابن خلدون:

العلم الطبيعي هو علم يبحث عن الجسم من جهة ما يلحقه من الحركة والسكون، فينظر في الأحسام السماوية والعنصرية، وما يتولد عنها من إنسان وحيوان ونبات ومعدن، وما يتكون في الأرض من العيون والزلازل، وفي الجو من السحاب والبخار والرعد والبرق والصواعق وغير ذلك، وفي مبدأ الحركة للأحسام، وهو النفس على تنوعها في الإنسان والحيوان والنبات.

وإذا كانت الحضارات المختلفة متفقة على موضوع العلوم الطبيعية، فإن تحديد وظيفة هذه العلوم يختلف من حضارة إلى أخرى، تبعا للموقف الفكري لهذه الحضارة أو تلك من العالم المحسوس، وعلاقة الإنسان به.

وسنقتصر في هذا المطلب على الحضارتين، اليونانية والإسلامية، أما العلم في ظل الحضارة الغربية المعاصرة فسيكون موضوع الفصل الثاني.

#### أولا: العلوم الطبيعية في الحضارة اليونانية:

<sup>1</sup> منتصر محمود مجاهد، أسس المنهج القرآني في بحث العلوم الطبيعية، ص15؛ توبي أهف، فجر العلم الحديث: الإسلام. الصين . الغرب، ص264؛ فاطمة إسماعيل، منهج البحث عند الكندي، ص188.

 $<sup>^{2}</sup>$  جمال ميموني ونضال قسوم، قصة الكون( من التصورات البدائية إلى الانفحار العظيم)، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> وولتر ستيس، تاريخ الفلسفة اليونانية، ص187.

<sup>4</sup> عبد الرحمان بن خلدون، المقدمة، ص535.

يظهر من تعريف أرسطو، أن اليونانيين لم يكن لهم من وراء المعرفة أي هدف عملي، وهذا ما يفسر إدراج أرسطو للعلوم الطبيعية ضمن العلم النظري الذي يشمل كذلك على علم ما بعد الطبيعة والرياضيات 1.

وتتلخص خصائص العلوم الطبيعية عند اليونان، فيما يلي:

- 1- سيادة النظرة الكيفية إلى الأشياء الطبيعية.
- 2- البحث عن الأسباب في محاولة لتفسير العالم.
- 3- الاعتماد على التأمل، أما المنهج التجريبي فالاعتماد عليه كان محدودا جدا 3

#### ثانيا: العلوم الطبيعية في الحضارة الإسلامية:

غت العلوم الطبيعية وازدهرت في الحضارة الإسلامية، في ظل حاكمية القرآن الكريم، الذي شكل – ولا يزال يشكل – الموقف الفكري للإنسان المسلم، فصاغ التصورات الكلية للإنسان والكون والحياة، وضبط عملية البحث العلمي بالهدف، حتى لا يجنح العالم بعلمه عن الغاية الصحيحة المشروعة 3.

ويتمثل هذا الهدف في تحصيل الحقيقة التي تتعدى آثارها حدود هذه الدنيا، وهو ما يؤكده القرآن الكريم، كما تدل عليه هذه الآيات:

- ﴿ سَدُ رَلِيهُمَا تَرِينَا فِي الْآفَ اقِ وَفِي أَنْفُسِهُم خَتَّى يَدَ كَنَّ لَمُ لَلَّهُ ۗ الْحَ قُ ﴾.
- ﴿ وَابْتَ غِفْ يَمَا آتَ اكَ اللَّهُ الدَّارِ الْآخِرَةَ ۚ وَلاتَ نَسَنَ صِيبَ كَ مَا لَدُّنْهَ َا وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَلِلَّهُ ۗ إِلَيْهِ مَا النَّهِ الْمُعْسَلِينَ ﴾ 5. إِلَيَهُ لَا يُح بُّ الْمُفْسَلِينَ ﴾ 5.

ومن هذا المنطلق، فغرض العلوم معرفة ما يؤدي إلى معرفة الحقيقة والفوز بالآخرة 6، وهذا ما كان يبرزه العلماء في كتبهم ويؤكدون عليه، كما يظهر من هذا النص المنقول عن الشيرازي(ت 710هـ): "إن الطبيب إذا عرف بالتشريح ما أودعه الله تعالى من العجائب والغرائب في هذا البدن

<sup>.35</sup> عبد الجيد النجار، مباحث في منهجية التفكير الإسلامي، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  فؤاد زکریا، مرجع سابق، ص $^{142}$ .

<sup>3</sup> زيني بن طلال بن حامد الحازمي، النقد العلمي عند علماء المسلمين في العلوم التجريبية في المشرق الإسلامي( من منتصف القرن 2 هـ) ص 20.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> فصلت: 53.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> القصص: 77.

<sup>6</sup> ابن حزم، رسالة مراتب العلوم، ص90.

النحيف والتركيب الضئيل، كان ذلك من أقرب الوسائل له إلى الاعتراف بالخالق الحكيم، الذي أحسن كل شيء خلقه. إن الطب جامع لجهات النفع، فإن أراد الإنسان معرفة حقائق الأشياء فهي حاصلة هاهنا، لأنه يعرف بهذا العلم عجائب قدرة الله تعالى في تركيب هذا العالم...، ويتوصل إلى معرفة الصانع الحكيم الرحيم "1.

ويظهر من هذا النص كما في غيره من النصوص التي كتبها علماء الطبيعيات المسلمين، أن الهدف الديني لا يحول دون استغلال العلم لتحقيق المنافع المادية<sup>2</sup>.

ولتحقيق هذه الغايات، اعتمد المسلمون على المنهج التجريبي لمعرفة طبائع الأشياء وقوانينها<sup>3</sup>، متجاوزين بذلك منهج "التأمل العقلي " الذي قامت عليه المعرفة اليونانية.

ويلخص روجيه دي باسكويه نظرة المسلمين للعلم، بقوله: " العلم في الحضارة الإسلامية يهدف إلى إيجاد إجابات شافية لأسئلة العالم، وإلى وضع وسائل كافية عمليا وتقانيا تحت تصرف الإنسان، لتيسر له الماديات الضرورية "4.

## المطلب الرابع: مشكلة المصطلح:

يطلق على العلوم التي تتخذ من المادة موضوعا لدراستها، مصطلحات عديدة، منها:

أ- العلوم الطبيعية: وهو المصطلح الشائع الاستعمال في المناهج الدراسية، وفي المؤلفات الخاصة بالموضوع.

ب - العلوم الكونية : ويستخدم كمرادف للعلوم الطبيعية<sup>5</sup>.

ج- العلوم الاستقرائية : يقول بيير بلانشي : "فلسفة العلوم الاستقرائية عنوان كتاب لوليام هويول، يتعلق بعلوم الطبيعة"6.

وهذه المصطلحات وغيرها تدل على مسمى واحد، وهو الدراسة المنهجية للمادة من أجل الكشف عن القوانين التي تحكمها، إلا أن بعضها (العلوم الاستقرائية، العلوم التجريبية) يعكس المنهج الذي تعتمده هذه العلوم، أما البعض الآخر فيدل على موضوع الدراسة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> قطب الدين الشيرازي، بيان الحاجة إلى الطب والأطباء وآدابهم ووصاياهم، ص20.

<sup>2</sup> سيد حسين نصر، مقدمة إلى العقائد الكونية الإسلامية، ص14.

منتصر محمود مجاهد، مرجع سابق، ص81.

<sup>4</sup> روحيه دي باسكويه، إظهار الإسلام، ص146.

مد فؤاد باشا، مرجع سابق، ص51؛ محمد المبارك، مرجع سابق، ص23، ص5

<sup>6</sup> بيير بلانشي، مرجع سابق، ص11.

وإذا كان العديد من علماء الإسلام لا يرون حرجا في استخدام هذه المصطلحات. كما تبين لنا فيما سبق أثناء عرض بعض التعريفات للعلوم الطبيعية -، فإن بعضهم انتقد استخدام كلمة "الطبيعة "، لكونها غامضة الدلالة، ويقترح بدلها كلمة "الكون "؛ يقول الشيخ محمد سعيد رمضان البوطي: "إن التعبير الدقيق الذي تفرضه علينا الدقة العلمية في الربط بين الألفاظ ومدلولاتها، يقتضي استخدام لفظ الكون، الذي يعني المكونات المتنوعة المختلفة الخاضعة لتسخير الإنسان، أما لفظ الطبيعة فكلمة عمياء لا يستبين لها أي حجم علمي يمكن أن يعتمد عليه".

ويبدو من خلال هذا النص أن النقد مؤسس على أمرين:

أ- معنى لفظ "الطبيعة" في اللغة العربية، الذي يعني ما جبل عليه الإنسان في مأكله ومشربه...، وهو غير المعنى المقصود عند إطلاق "لفظ الطبيعة " كمصطلح للدلالة على الأشياء المادية، والقوانين التي تحكم العلاقات بين هذه الأشياء، ولكننا إذا تأملنا في المعنيين، اللغوي والاصطلاحي، فسنجد بينهما قاسما مشتركا يتمثل في صفة "الثبات "، فقوانين الطبيعة كعادات الإنسان، تشتركان في هذه الخاصية "، وهذا ما يبرر استخدام العلوم الطبيعية في الفكر الإسلامي بلاحرج.

ب- اقترن مصطلح "العلوم الطبيعية " في العصر الحديث بالمادية العلمية، وهي الفلسفة التي سادت الحضارة الغربية منذ عصر النهضة، وكان لهذه الفلسفة تأثير كبير على مسار العلوم الطبيعية في أوربا، ومن ثم في بقية العالم².

ومن المقولات الفلسفية المادية التي سيطرت على العلماء الذين برزوا في ظل هذه الحضارة:

- اعتبار الإنسان جزء من الطبيعة، وإنكار تميزه عن الكائنات الطبيعية المادية.

- اعتماد مناهج العلوم الطبيعية فقط لتحصيل المعرفة، أما ما V يمكن إدراكه بهذه المناهج فلا قيمة له في نظرها $^{3}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد سعيد رمضان البوطي، منهج الحضارة الإنسانية في القرآن الكريم، ص20-21. ويعرف الشيخ البوطي الكون بأنه المظاهر الكونية التي نراها من حولنا. ينظر : مرجع سابق، ص81.

<sup>. 15</sup> روبرت أغروس وجورج ستانسيو، العلم في منظوره الجديد، ترجمة: كمال الخلايلي، ص $^2$ 

<sup>3</sup> إم بوشنسكي، الفلسفة العاصرة في أوروبا، ترجمة: عزت قرني، ص69-70.

ولكن ما ذكر لا يبرر التحفظ على المصطلح، فنشأته قديمة؛ استعمله اليونان ومن بعدهم المسلمون بمعنى محدد وهو دراسة الأشياء المادية والعلاقات التي تربط بينهما، ولا علاقة لهذا المفهوم بما يعتقده المفكرون المنتمون إلى المذاهب الفلسفية المادية.

إلا أن هذا المفهوم المحايد لا يمكن فصله عن القيم الثقافية التي تسود المحتمع الذي يظهر فيه 1، وفي هذا الصدد يقول برتراند راسل: " وكما هو المعتاد في حال كل نظرية علمية جديدة، كان هناك اتجاه من كل فيلسوف نحو تفسير أعمال اينشتاين على نحو يتفق ونظامه الميتافيزيقي، ولأن يقترح أن المحصلة هي نصر للآراء التي يعتنقها هذا الفيلسوف "2.

وعلى هذا الأساس، فالمصطلح يمكن إخضاعه للرؤية الحضارية الإسلامية، إذا اتصف المسلمون بالفعالية، واستطاعوا استيعاب هذا الفرع من العلوم وصاغوه وفق القيم التي تحدد طبيعة حضارتهم.

وتجربة المسلمين في الأخذ من الحضارات الأخرى المشترك الإنساني، والتعامل معه وفق رؤيتهم الخاصة للكون والحياة والإنسان غنية، فالكندي كان يجعل الطبيعيات قسمين:

الأول: ما كان مركبا من مادة وصورة وهي الأجسام.

الثاني: ما كان مستغنيا عن الطبيعة، قائما بذاته غير محتاج إلى الأجسام، ومع ذلك يوجد مع الأجسام مواصلا لها بأحد أنواع المواصلة، وهو النفس، وبذلك ولأسباب دينية، يخالف أرسطو الذي كان يرى أن الطبيعة تشمل الأجسام التي تتحرك وتنمو وتكون وتفسد بذاتها من جماد ونبات وحيوان وإنسان<sup>3</sup>.

وما نخلص إليه من خلال هذا أن مصطلح " العلوم الطبيعية "، لا يحمل أية دلالات فلسفية منافية للرؤية الحضارية الإسلامية، فقد استخدم في الحضارة الإسلامية وحمل من المعاني ما يتناسب وتصوراتها للكون والإنسان.

2 المرجع نفسه، ص223؛ عبد الوهاب المسيري، إشكالية التحيز: رؤية معرفية ودعوة للاجتهاد: فقه التحيز، ص39.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> فيليب فرانك، فلسفة العلم: الصلة بين العلم والفلسفة، ترجمة: على على ناصف، ص221.

<sup>3</sup> فاطمة إسماعيل، مرجع سابق، ص96؛ وينظر : سيد حسين نصر، مرجع سابق، (كله).

ومن الجدير بالذكر أن التطور العلمي في القرن العشرين يدعم الاتجاه غير المادي، يقول هايزنبرغ: " إن الفيزياء الذرية قد نأت بالعلم عما كان يتسم به من اتجاه مادي في القرن التاسع عشر "1.

#### المطلب الخامس: العلم والتكنولوجيا:

لقد صاحب التطور في موضوع " العلوم الطبيعية "، تقدم هائل في الوسائل التقنية، التي يسرت سبل الحياة الإنسانية، فما هي العلاقة بين العلوم الطبيعية والتقنية؟

#### 1- تعريف التقنية (التكنولوجيا):

تعني ذلك العلم التطبيقي الصناعي الذي يتم تحصيله بواسطة الأجهزة العلمية، وتقوم على تحويل القوانين والاكتشافات العلمية التي تحكم العالم الطبيعي إلى منجزات واقعية<sup>2</sup>.

#### 2-علاقة العلوم الطبيعية بالتكنولوجيا:

يتضح من التعريف أن العلم هو الأساس الذي تقوم عليه التقنية، فالعلم يتناول الجانب النظري، أما التكنولوجيا فهي الجانب التطبيقي للعلم.

#### 3 . الغرض من التكنولوجيا:

يمكن تلخيص الغرض من التكنولوجيا في الأمور الآتية:

أ- تسخير المعرفة الإنسانية في مجال الطبيعة للحاجات البشرية العملية3.

ب- توفير الوسائل التي يستعين بها الإنسان في عمله الاقتصادي أو العلمي 4.

ولقد تحققت هذه الغايات إلى حد بعيد، فالتقدم العلمي أثمر وسائل تكنولوجية فائقة الدقة، مكنت الإنسان من تيسير حياته، وتلبية الكثير من حاجياته، فوسائل النقل من طائرات وسيارات...، والأجهزة المنزلية، وغيرها من الوسائل وفرت على الإنسان جهودا كبيرة.

ولكن هذه الايجابيات، صاحبتها سلبيات ألحقت بالإنسان والطبيعة أضرارا بالغة؛ ففي الوقت الذي أبدعت فيه وسائل أدخلت البهجة على الإنسان ووفرت الراحة له، عرفت الإنسانية من

<sup>.</sup> روبرت أغروس وجورج ستانسيو، مرجع سابق، ص16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أحمد فؤاد باشا، مرجع سابق، ص92.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> تويي أ هف، مرجع سابق، ص264.

<sup>4</sup> أحمد فؤاد باشا، مرجع سابق، نفس الصفحة.

وسائل الدمار كالأسلحة الفتاكة، ومن تلوث البيئة، ومن استغلال الإنسان لأخيه الإنسان، ما جعلها تعاني من الثورة المعرفية والتقنية الحديثة. وهذا ما يدعو للتساؤل:

ما سبب الأضرار الناجمة عن العلم؟ أهو العلم أم الرؤية الفلسفية التي يقوم عليها العلم في ظل الحضارة الغربية؟

# الفصل الثاني:

## العلم الحديث ومشكلاته

المبحث الأول: نشأة العلوم الطبيعية.

المبحث الثاني: أسس العلوم الطبيعية الحديثة.

المبحث الثالث: صلة العلوم الطبيعية الحديثة بالقيم.

المبحث الرابع: أزمة العلم الحديث أو مشكلات العلوم الطبيعية

الحديثة.

#### تمهيد:

لقد أثرت العلوم الطبيعية الحياة الإنسانية بمعارف جديدة حول الظواهر الطبيعية، وتمكن الإنسان باستغلالها من اختراع أدوات وأجهزة ذلل بما الكثير من الصعاب، ولكن هذا التطور أفرز سلبيات ومخاطر لم تعرفها الإنسانية من قبل.

وإزاء هذه الحالة التي عليها العلوم الطبيعية، يجب أن نطرح السؤال الآتي:

كيف تكون العلوم الطبيعية مهددة للإنسانية في وجودها، وأول آية قرآنية نزلت تنوه بالعلم وتدعو إليه؟

إن ما أفرزته العلوم الطبيعية من آثار سلبية، جعلت بعض العلماء يحذرون من أن اطراد التقدم العلمي والتقني، بنفس الوتيرة التي عرفتها الإنسانية في القرن التاسع عشر والقرن العشرين، سيؤدي إلى القضاء على الحضارة الإنسانية 1.

فما هي العوامل التي جعلت العلم سبباً للعديد من المخاطر على الإنسانية؟

إن الإجابة على هذا السؤال، تقتضي دراسة حالة العلم في العصر الحديث، والايدولوجيا الحاكمة له، لتحديد العناصر التي ساهمت في دفع العلم وتطبيقاته، نحو ما يتنافى مع مصلحة الإنسان.

وهذا ما نحاول الإجابة عنه من خلال المباحث الآتية:

- . نشأة العلوم الطبيعية الحديثة.
- . أسس العلوم الطبيعية الحديثة.
- . صلة العلوم الطبيعية الحديثة بالقيم.
  - . أزمة العلم الحديث.

 $<sup>^{1}</sup>$  أحمد فؤاد باشا، مرجع سابق، ص $^{2}$ 

#### المبحث الأول: نشأة العلوم الطبيعية الحديثة:

يحدد العديد ممن أرخوا للعلوم الطبيعية، بداية نشأتها بالقرن السابع عشر الميلادي، وبالتحديد مع أبحاث غاليليو (1564-1642م). 1

ويتفق هؤلاء الباحثون، على أن ما يميز مرحلة -ما بعد غاليليو - وهي مرحلة العلم الحديث، هو اعتماد العلماء على المنهج العلمي القائم على الملاحظة والتجربة، وتخلصهم من الرؤى الميتافيزيقية التي تشتمل على المفاهيم الأرسطية والتصورات اللاهوتية المسيحية.

ومما يوضح نوعية التفكير التي كانت سائدة في الغرب قبل بزوغ فجر العلم الحديث، هذا المثال الذي ذكره الجابري، من أن كبلر الذي عاش في الفترة (1571-1630م)، كان يعتقد أن على الكواكب أن تتخذ شكلا اهليليجيا في حركتها حول الشمس، لأن هذا الشكل هو الأنسب، فهو يحاكي شكل البيضة، وبما أن البيضة هي أصل الحياة، فإنحا في نظره هي المؤهلة دون غيرها لتمثيل حركة العالم الحقيقية. 2

ويقارن نظمي سالم بين العلم عند اليونان، والعلم الحديث فيقول إن جهود اليونان العلمية منصبة على العلوم الاستنباطية كالرياضيات والمنطق؛ فالتفكير عندهم يبدأ بالمسلمات المفروضة، ثم يستنبطون منها ما يمكن استنباطه من نظريات، وبالتالي فصحة التفكير عندهم متوقفة على صحة استدلال النظريات من المسلمات الأولى، ولا شأن لهم بالطبيعة، بخلاف العلوم الحديثة التي تعتمد على المنهج التجريبي  $^{3}$ .

ولكن الملاحظ في كتابات هؤلاء، أنهم أهملوا حقبة تاريخية مهمة، وهي الفترة التي سادت فيها الحضارة الإسلامية؛ فالدكتور محمد عزيز نظمي سالم أشار إلى الحضارات القديمة؛ حضارة الأشوريين والمصريين واليونانيين في معرض حديثه عن تطور العلوم الطبيعية 4، ولم يتطرق بأي شكل من

-

<sup>1</sup> عبد الله العمر، طاهرة العلم الحديث، ص 5.

<sup>.</sup> محمد عابد الجابري، مدخل إلى فلسفة العلوم: العقلانية المعاصرة وتطور الفكر العلمي، ص229؛ محمد عزيز نطمي سالم، المنطق الحديث وفلسفة العلوم ومناهج البحث، ص 164؛ فيليب فرانك، مرجع سابق، ص 52.

 $<sup>^{2}</sup>$  الجابري، مرجع سابق، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  محمد عزیز نظمی سالم، مرجع سابق، ص  $^{164}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص 163.

الأشكال لما عرفته الحضارة الإسلامية من اهتمام بالعلم والعلماء، ومن تطور لهذه العلوم في ظل هذه الحضارة، رغم أن التطور العلمي في أوروبا هو امتداد واستمرار لما بدأه المسلمون وطوروه، يقول برانتل: " إن روحيه بيكون أخذكل النتائج المنسوبة إليه في العلوم الطبيعية من العرب"1.

ولقد أثبت العديد من الباحثين أن للحضارة الإسلامية دورا كبيرا في توجيه الحضارة الغربية والفكر الأوربي، الوجهة التي اتخذتها عندما أخذ الأوروبيون منها المنهج التجريبي والمعارف التي توصل إليها المسلمون في العلوم والرياضيات<sup>2</sup>.

ومما يدعم ما سبق، النشأة المبكرة للعلوم الطبيعية في ظل الحضارة الإسلامية، والتي تعود للقرن الأول الهجري $^3$ .

فالبيئة الحضارية الإسلامية بيئة ملائمة لهذا النوع من العلوم، بما تمتلكه من مقومات وخصائص تشجع على البحث لاستكشاف عالم الطبيعة.

#### أ-عوامل نشأة العلوم الطبيعية في الحضارة الإسلامية:

يرجع فؤاد سزكين عوامل النشأة المبكرة للعلوم الطبيعية، إلى ما يلى:

1. تكون الجحتمع الإسلامي من بيئات شتى، وثقافات مختلفة، وألسنة متباينة، مما أدى إلى تواصل المدارس ببعضها البعض وتلا قح أفكارها.

2 وراثة العرب جغرافيا للآراميين وغيرهم، ولم يكونوا معزولين عن أصحاب الثقافات الأخرى.

3. بدء الترجمة في القرن الأول الهجري، وليس مع بيت الحكمة كما هو شائع. 4

وإذا تأملنا في طبيعة الحضارة الإسلامية، التي تأسست على أسس دينية، أمكننا أن نضيف إلى العوامل الخارجية التي ذكرها سزكين، عوامل داخلية شكلت. ولا تزال. الدافع القوي للاهتمام

-

 $<sup>^{1}</sup>$  فؤاد سزكين، محاضرات في تاريخ العلوم، ص 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد المبارك، الإسلام والفكر العلمي، ص 126.

 $<sup>^3</sup>$ فؤاد سزكين، مرجع سابق، ص $^3$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص 12 - 13.

بهذا النوع من العلوم؛ فالتمكن منها يقتضيه الالتزام بما كلف الله عز وجل به المسلمين، ومما يدل على ذلك:

- اعتناء القرآن الكريم بتوجيه المسلمين للبحث في الحقائق الكونية، وفي المعارف التجريبية .
- ربط العبادات الأساسية في الإسلام بالظواهر الكونية، ويتجلى ذلك في هذه العبادات الثلاثة ذات الطبيعة الدينية البحتة، ولكن أداءها يتطلب قدرا من المعرفة ببعض الظواهر الكونية، وهذه العبادات، هي:
- 1. الصلاة: وهي أعظم ركن في الإسلام، ربطها الله عز وجل بظاهرة كونية، تتمثل في حركة الشمس، يقول الله تعالى: ﴿أَرَقِ مِ الصَّلا َهَا يُللُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَوِاللَّهَ ْ لِي وَقَرْآنَ الْفُحْرِ إِنَّ قُرْآنَ الْفُحْرِ إِنَّ قُرْآنَ الْفُحْرِ كَانَ مَشْهُوداً ﴾ 2. الْفُحْرِ كَانَ مَشْهُوداً ﴾ 2.
- 2- الصيام: يبدأ شهر الصيام بظهور الهلال، وله وقت محدد، يمتنع فيه الإنسان عن الأكل والشرب وغيرهما من المفطرات، ولما كان بعض الناس لا يقدرون على تحمل الصوم، فإن ذلك من شأنه أن يدفع للتساؤل: من يستطيع الصوم ومن لا يستطيع؟ وهل المدة المقدرة للصيام تتناسب مع طبيعة الإنسان؟ والإجابة على هذه الأسئلة وغيرها، لا تتعلق بالجانب الفقهي فقط، وإنما تتطلب إجابات تتعلق بطبيعة الإنسان البيولوجية.
- 3- الجهاد في سبيل الله: فريضة دينية، تقتضي دراسة المناطق الجغرافية، والأوقات المناسبة، للقيام بمذه الفريضة، دفاعا عن الإسلام، وتحريرا للأراضي، وردا للعدوان.

ومن خلال هذا العرض، للترابط بين بعض العبادات والكون الذي يحيا فيه الإنسان، يمكن الاستنتاج أن الإسلام أوجد لدى المسلمين الاستعداد والرغبة للكشف عن المعارف المتعلقة بالطبيعة، وهذا ما جعلهم يقبلون على دراسة هذه العلوم، ويبحثون في الظواهر الطبيعية.

والعلوم الطبيعية في العصر الحديث، هي امتداد للتطور العلمي الذي شهده المسلمون، ولكنها في القرون الأربعة الأخيرة عرفت تطورا كبيرا، إذ استطاع العلماء في ظل الحضارة الغربية أن

 $<sup>^{-1}</sup>$  محمد موسى بابا عمي، مطارحة معرفية مع بابا الفاتيكان، ص50. وسنتناول هذا الموضوع بتفصيل في الفصل الثالث.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الإسراء: 78.

يحققوا نتائج باهرة في مجال الكشف عن الطبيعة، ويحولوا الكثير من المعارف المكتسبة إلى منجزات مادية.

#### ب-عوامل نشأة العلم الحديث:

يذهب العديد من المفكرين المسلمين، إلى القول بأن سبب نحضة أوروبا علميا، يتمثل في أخذها عن المسلمين العلوم الطبيعية والرياضيات والفلسفة  $^1$ ، وهذا الرأي يوحي بأن اقتباس المنجزات الحضارية من حضارة ما كفيل بتحقيق النهوض الحضاري والتقدم العلمي، وهو ما لم يتحقق للمسلمين في العصر الحديث، فقد أرسل محمد علي في منتصف القرن التاسع عشر البعثات العلمية إلى أوروبا، وحاول النهوض بالقطاع الصناعي والعسكري، ولكن محاولاته لم يكتب لها النجاح  $^2$ ، مما يدل على أن الاقتباس، إن لم يجد الأرضية المناسبة، فلن يغني الأمم شيئا.

وعلى هذا الأساس، فالعوامل الداخلية هي التي تؤدي إلى التقدم العلمي والنهوض الحضاري، وهو ما تبين لنا عند التطرق للعوامل التي أدت إلى نشأة العلم في الحضارة الإسلامية، وهو كذلك ما تكشف عنه الظروف التاريخية التي نما في ظلها العلم الحديث.

وفيما يلي بيان لأهم العوامل التي ساهمت في ظهور العلم الحديث:

1 - التحرر من القيود الكنسية والميتافيزيقية التي كانت طاغية قبل القرن السابع عشر، ووضع الكثير من المقولات والمسلمات الفكرية المسيحية عن العالم موضع التساؤل، وقد ساهم في ذلك نشر الآداب والكتابات الكلاسيكية، التي كسرت الجمود الذي كان سائدا في القرون الوسطى $^{3}$ .

2- ظهور المؤسسات المستقلة المخصصة للتعليم العالي، التي أخذت بمجموعة أساسية من القراءات والمحاضرات ذات الطبيعة العلمية في أساسها، وقد تميزت هذه الجامعات بالقوة المنهجية، والمغنى الميتافيزيقى، حيث أستبدلت النظرة القديمة للكون، على أنه يتسم بالرتابة، بنظرة جديدة،

<sup>1</sup> ينظر: محمد المبارك، نظام الإسلام العقائدي في العصر الحديث، ص8؛ فؤاد سزكين، مرجع سابق، ص18-19.

 $<sup>^{2}</sup>$  برهان غليون، اغتيال العقل: محنة الثقافة العربية بين السلفية والتبعية، ص $^{2}-6$ .

<sup>3</sup> توبي أ هف، فجر العلم الحديث: الإسلام-الصين-الغرب، ص360؛ عبد الله العمر، مرجع سابق، ص78، ص 94.

تتميز بالدينامكية، واعتمد على المنهج العلمي القائم على السببية، وهو المنهج المناسب لدراسة الطبيعة  $^{1}$ .

إن هذا التحول النفسي والاجتماعي، قد هيأ الأوروبيين لقبول العلم، وإعطائه المكانة العالية في سلم القيم الاجتماعية، وعلى أساس هذا التحول، استفادوا مما أخذوه من المسلمين وطوروه، وخاصة في الجانب المنهجي.

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد الله العمر، المرجع نفسه، ص $^{84}$ .

### المبحث الثاني: أسس العلوم الطبيعية الحديثة:

يعتقد بعض الباحثين، أن العلم بصفة عامة، ومنها العلوم الطبيعية، يتصف بالحيادية، ولا يخضع لاختلاف الجنس أو السلالة أو اللغة أو الدين 1.

فإلى أي مدى تصدق هذه الصفة . أي الحيادية . على العلوم الطبيعية، التي نمت في ظل الحضارة الغربية؟

للإجابة على هذا السؤال، ننطلق من مثالين، لنحدد ما تتضمنه العلوم الطبيعية، ومن ثم بيان ما إذا كانت هذه العلوم غير مجردة من التصورات الفلسفية، التي تنبثق منها المنطلقات والغايات، أم أنها حيادية تتوافق مع كل الثقافات؟

المثال الأول: عندما انتهى الاستنتاج الرياضي إلى أن مجموع طاقتي الموضع والحركة لجسم ما يساوي مقدارا ثابتا، وأمكن إثبات " إمكانية تحول إحدى صور الطاقة إلى صورة أخرى، كأن تتحول طاقة الموضع إلى طاقة حركة، والعكس بالعكس، بحيث يظل مجموعهما ثابتا، أطلق على هذا القانون اسم" قانون بقاء الطاقة". 2

#### ففي هذا القانون نقطتان:

- الأولى: تتعلق بالقانون المكتشف، ومضمونه أن "كمية المادة أو الطاقة ثابتة"، فهذه مسألة علمية، تأييدها أو دحضها يخضع للمنهج التجريبي، ولا علاقة لها بأي مذهب فلسفى.
- أما <u>الثانية</u>، فتتعلق بما سمي به هذا القانون، فالاصطلاح عليه "قانون بقاء الطاقة"، يوحي بالمقولة الفلسفية التي تدعي أن المادة أزلية، وهي الفكرة الأساسية في المذهب المادي.<sup>3</sup>

<sup>.</sup> العلوم عند العرب، بقلم التحرير، مجلة عالم الفكر، المجلد التاسع، ص6؛ فؤاد زكريا، التفكير العلمي، ص10.

أحمد فؤاد باشا، مرجع سابق، ص 44.

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص45.44.

المثال الثاني: مصطلح الانفجار العظيم، أطلقه "هويل" على التصور الذي قدمه العالم البلحيكي "جورج لوماتر" لبداية الكون، بديلا لمصطلح الخلق"، لأن هذا المصطلح الأخير لا يعبر عن الفلسفة المادية التي يؤمن بها. 1

ومن هذين المثالين نخلص إلى أنه يجب التمييز بين أمرين:

1. موضوعية الحقيقة والسنن والطبائع، فهذه لا تخضع إلا لمنهج واحد، والعلم من هذا الجانب يتسم بالوحدة.

2. ذاتية الاستخدام الإنساني والاجتماعي للحقائق والسنن والطبائع، فالعلم من هذه الزاوية، مرتبط بالفلسفة، فهي التي تحدد تصوراته وغاياته. 2

فالعلوم الطبيعية لا تتعامل مع الكليات أو المطلقات أو الغائيات، وإنما تتعامل مع الجزئيات والإجراءات، وتترك القيمة والصدق والغاية للإنسان، يحددها كيفما تملي عليه معتقداته. 3

وهذا ما يدل عليه واقع العلوم، فهي ليست دراسات عشوائية في طبائع المواد والكائنات، وإنما هي دراسات وعلوم تنبعث من غايات وتصورات ذاتية للإنسان، وتسعى إلى تحقيق تلك التصورات والغايات.

ومن هذا المنطلق، يجب أن نضع ما أنتجته الحضارة الغربية من معارف في مجال العلوم الطبيعية في إطاره الصحيح، فنبحث عما تنطوي عليه من قيم وتوجهات وتصورات، تتعلق بالإنسان والكون والحياة والغاية من الحياة والدين، وهذا ما سنبحثه في هذا المبحث من خلال بيان أسس العلوم الطبيعية.

-

جمال ميمويي ونضال قسوم، مرجع سابق، ص 197.

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد الحميد أحمد أبو سليمان، مرجع سابق، ص  $^{203}$  إلى  $^{205}$ ، إبراهيم أحمد عمر، فلسفة التنمية: رؤية إسلامية، ص $^{10}$ .

<sup>3</sup> عبد الوهاب المسيري، إشكالية التحيز: فقه التحيز، رؤية معرفية ودعوة للاجتهاد، ص 39.

<sup>4</sup> عبد الحميد أحمد أبو سليمان، مرجع سابق، ص 204.

## الأساس الأول: المادية:

المادية مذهب فلسفي، يَعتبر المادة الشرط الوحيد للحياة، ومن ثم يرفض الإقرار بوجود الله، وينكر ما أحبرت به الأديان من وجود عناصر غير مادية 1.

وهي مذهب قديم، تعود جذوره إلى ديموقريطس(460 ق م)، الذي يرى أن الأجسام تتحدد عبر ما يعرف بالصفات الأولية، مثل: ملء الخلاء والكثافة والصلابة والتراخي، أما اللون والرائحة والطم، فهي صفات ثانوية ذاتية، تُضاف إلى الأجسام من خلال الإدراك، ولا يستثني من هذا التصور أي شيء 2.

أما في العصر الحديث، فقد برزت مع الرؤية النيوتينية للكون، التي تستند إلى الحتمية الميكانيكية، وترى أن الأشياء جميعا قابلة للتفسير بلغة المادة فحسب، ومالا يقبل التفسير المادي فهو وهم من الأوهام<sup>3</sup>.

وتتلخص مقولات الفلسفة المادية، فيما يأتي:

أ. الإيمان بوحدة الطبيعة، فالأشياء كلها ذات خصائص متماثلة.

ب. الإيمان بقانونية الطبيعة، فنفس السبب يؤدي إلى نفس النتيجة.

ج. الإيمان بأن الطبيعة بأسرها، تخضع لنفس القوانين المنتظمة الحتمية المطردة والآلية.

د. نفى الغائية عن العالم المادي.

ه. نفي وجود أي غيبيات أو تجاوز للنظام المادي، فالطبيعة هي علة ذاتها، لا تفتقر في وجودها لوجود آخر. 4

أ عبد الوهاب المسيري، الفلسفة المادية وتفكيك الإنسان، ص 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> بيتر كونزمان وزملاؤه، أطلس الفلسفة، ترجمة: جورج كتورة، ص 33.

<sup>3</sup> عبد الوهاب المسيري، مرجع سابق، ص22.

<sup>4</sup> المرجع نفسه، ص15.15.

#### 1. أثر المادية في العلوم الطبيعية:

لقد كانت الرؤية المادية، هي المسيطرة على العلم في القرن الثامن عشر والقرن التاسع عشر 1؛ وتتجلى هذه السيطرة في الافتراضات المعرفية والمنهجية التي أطرت العلوم الطبيعية، والتي يمكن تلخيصها في النقاط الآتية:

أ. اعتبار المادية جزء من الأسلوب العلمي، وقد ترتب على ذلك، تطبيق منهج الفيزياء والكيمياء ليشمل علوم الأحياء والنفس والتاريخ والاقتصاد<sup>2</sup>.

ب. النظر إلى الإنسان على أنه كائن مادي، لا يتميز عن الظواهر المادية، فهو جزء لا يتجزأ من الطبيعة 3، وقد ترتب على ذلك تفسير تصرفاته بلغة الغريزة والفيسيولوجيا (علم وظائف الأعضاء) والكيمياء والفيزياء، فأقصيت حرية الإرادة، بحجة أن المادة تتصرف بضرورة ميكانيكية 4.

ج. اعتبار الجمال والغائية والألوان والمذاقات والأصوات من الأمور الذاتية، فلا صلة لها بالعالم الحقيقي، الذي يشتمل فقط على ما يمكن قياسه، والتعامل معه بلغة الرياضيات<sup>5</sup>.

د. ساد الاعتقاد بأنه يمكن وصف العالم من غير التحدث عن الله، أو عن أنفسنا، على أساس أن المادة التي هي الحقيقة الوحيدة، تخضع لنظام ميكانيكي لا يتخلف $^{6}$ .

ولقد ارتكز العلماء على الفيزياء النيوتينية لتأييد المذهب المادي، حيث قدم العلماء الأوائل، كديكارت وغاليليو ونيوتن، تصورا للكون يعتمد على الآلية؛ فهو في نظرهم شبيه بآلة معقدة تتحرك بقوانين ثابتة، وبالتالي فلا ضرورة تدعو إلى الإيمان بالله عز وحل<sup>7</sup>، وقد عبر لابلاس(1749-1827) عن هذا الموقف لما قال:" لو استطاع عقل أن يعلم في لحظة معينة جميع القوى التي تحرك الطبيعة وموقع كل كائن من الكائنات التي تتكون منها، ولو كان ذلك العقل من السعة بحيث

<sup>16.15</sup>روبرت م أغروس وج ستانسيو، مرجع سابق، ص 16.15.

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{2}$ ؛ فيليب فرانك، مرجع سابق، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> عبد الوهاب المسيري، العلمانية والحداثة والعولمة: حوارات مع الدكتور عبد الوهاب المسيري، تحرير: سوزان حرفي، ص38.

 $<sup>^{4}</sup>$ ر م أغروس وزميله، مرجع سابق، ص  $^{25}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> فيليب فرانك، مرجع سابق، ص 293.

ر م أغروس وزميله، مرجع سابق، ص 72 إلى  $^{6}$ 

<sup>7</sup> مهدي كلشني، من العلم العلماني إلى العلم الديني، ص26؛ وحيد الدين خان، الدين في مواجهة العلم، ص 42.

يستطيع إخضاع هذه المعطيات للتحليل، لاستطاع أن يعبر بصيغة واحدة عن حركة أكبر الأجسام في الكون، وعن حركات أخف الذرات وزنا، ولكان علمه بكل شيء علما أكيدا، ولأصبح المستقبل أمام ناظريه كالحاضر تماما"1.

#### فإلى أي مدى يتصف التصور المادي للكون بالعلمية؟

إن القول بأن الحقيقة الوحيدة هي المادة، لا يمكن إثباتها بالمنهج التجريبي الم عتمد في العلوم الطبيعة، ولا يمكن إخضاعها له لمعرفة مدى صحتها، فالمنهج التجريبي يتعامل مع أجزاء من الطبيعة، أما التصور الكلي للكون والوجود فهو عمل عقلي بحت؛ فلا نستطيع أن نحدد ما إذا كان الوجود هو مادة وحسب، أم أن هناك عوالم أخرى ذات طبيعة غير مادية، اعتمادا على الملاحظة والتجربة، فما نراه ليس هو الوجود كله، ودليل ذلك ما تكتشفه العلوم الطبيعية من عوالم، لم يكن أحد يتصور وجودها فيما مضى من الزمن.

ولكن لما كان من غير الممكن، فصل العلوم الطبيعية عن الأفكار الفلسفية التي يعتنقها العالم، أو الوسط العلمي الذي ينتمي إليه، لكونها ضرورية لتفسير المواد والحقائق العلمية المكتشفة، وكانت المادية هي التي تشكل الخلفية الفلسفية للعلوم الحديثة، اعتبرت علمية، ومما رسخ هذه الفكرة صياغة القوانين العلمية وتفسيرها وفق الرؤية المادية<sup>2</sup>.

وهذا المثال الذي ذكره المسيري، يوضح لنا العلاقة الكامنة بين العلم والمادية، مما جعل هذه الأخيرة تظهر وكأنها فكرة علمية؛ فالعالم إن نظر في حركة النواة، ووجد أنها تتحرك خارج أي نمط معروف لديه، فبوسعه أن يقول "العالم فوضى وخاضع للصدفة"، ولكن بوسعه أن يقول" العقل الإنساني محدود، فهو غير قادر على الإحاطة بكل شيء في الكون"، وقد شاعت المقولة الأولى، بسبب النموذج المعرفي الكامن وراء العلم الغربي، مع أن المقولة الثانية ذات مقدرة تفسيرية عالية .

أما ما أقامت عليه الفلسفة المادية بنيانها في العصر الحديث، وهو اكتشاف بعض القوانين الثابتة التي يخضع لها بعض أجزاء الكون، فلا ينهض دليلا على أن الكون مادي؛ فالعثور على

 $^{2}$  سيد حسين نصر، مقدمة إلى العقائد الكونية الإسلامية، ت: سيف الدين القصير، ص $^{1}$ 1.

<sup>1</sup> بول موي، المنطق وفلسفة العلوم، ترجمة: فؤاد زكريا، ص78.

 $<sup>^{3}</sup>$  عبد الوهاب المسيري، فقه التحيز، مرجع سابق، ص $^{3}$ 

ميكانيكية أي مادة، لا يعني أن المادة ذاتية التسيير، إذ يحتمل أن يكون وراء هذه الميكانيكية من يسيرها ويحفظ ثباتها، فلماذا تستبعد هذه الفرضية؟ ثم إن الكشف عن بعض القوانين، لا يعني أن الكون كله يسير بنفس الطريقة، وهذا ما يؤكده العلم في القرن العشرين.

وعلى هذا الأساس تدرج الافتراضات المادية، ضمن التفسير الميتافيزيقي للعلم، وليس ضمن العلم ذاته.

إلا أن هذا التفسير الميتافيزيقي، يبين حاجة الإنسان إلى المعرفة الكلية حول الكون والإنسان والحياة، ولما كانت المعرفة الموثوق بها في الغرب، هي فقط المعرفة العلمية القائمة على المنهج التجريبي، فقد حاول المفكرون إشباع حاجتهم المعرفية، بتعميم النتائج العلمية، لتشكيل صورة كلية، تجيب على الأسئلة الفطرية لدى الإنسان، وهذا النص المقتبس من كتاب فيليب فرانك، يؤكد لنا ذلك، يقول: "إن التأكيد على أن الكتل المادية هي وحدها الشيء الحقيقي ليس مرتبطا بالفيزياء النيوتينية ارتباطا لا ينفصم عراه، فقد كان هناك في النصف الأخير من القرن التاسع عشر، مدرسة الطاقيين، التي يؤمن أصحابها، بأن الطاقة هي الحقيقة الوحيدة في الفيزياء...، وظهر علماء آخرون، أكدوا أن الحقيقة الوحيدة في فرع الكيمياء الذرية، تتألف من أمواج دي برولوي"1.

وهذا العجز عن تقديم تفسير للكون يتسم بالثبات أمر منطقي؛ إذ ليس من اختصاص العلوم الطبيعية أن تبين لنا: لماذا وجدت هذه العوالم؟ وما حقيقة الكون؟ وهل توجد عوالم أخرى غير العالم المنظور؟ فالعلوم الطبيعية تحاول فقط أن تفسر لنا: كيف تحدث الأشياء؛ فتقدم لنا نظريات عن النجوم والذرات وغيرها من العوالم².

وعلى هذا، يجب الفصل بين المادية كمذهب فلسفي، والعلوم الطبيعية التي تتناول عالم المادة بالدراسة والبحث، لأجل الكشف عن القوانين الطبيعية.

وإذا استرجعنا التاريخ الأوروبي، فسنجد أن أهم عامل ساهم في سيطرة المادية على العلم الأوروبي، يتمثل في التناقض بين الموروث الديني للكنيسة المتعلق بوصف العلم، وما اكتشفه العلم من

2 جون كلوفر مونسيما، الله يتحلى في عصر العلم، ت: الدمرداش عبد الجيد سرحان، ص34.

 $<sup>^{1}</sup>$  فيليب فرانك، مرجع سابق، ص $^{295.294}$ 

ظواهر وقوانين، مما جعل العلاقة بين الدين والعلم في المنظومة الحضارية الغربية تتسم بالعداء والرفض المتبادل 1.

#### 2 العلوم الطبيعية في القرن العشرين والمادية:

اكتشف العلم في القرن العشرين عوالم جديدة، كالذرة ومكوناتها، والفضاء الفسيح، وتقدم في مجال دراسة الإنسان، ولقد كان لكل ذلك أثر على النظرة الكلية للكون؛ إذ استنتج العلماء من خلال هذه الاكتشافات أن المادة ليست هي الحقيقة الوحيدة، وأن الإنسان كائن متميز بالعقل، يقول هنري مارجينو: "العقيدة الأساسية للمذهب المادي هي أن الحقيقة كلها تكمن في المادة، وهذا رأي كان مقبولا بعض القبول في آخر القرن الماضي (أي في القرن 19)، غير أن أمورا كثيرة حدثت في هذه الأثناء تكذب هذا الرأي "2.

ومن هذه التطورات العلمية التي حدثت في القرن العشرين:

. أظهرت تجارب بنفيلد أن الإنسان يتميز بالإرادة، وهي شيء غير مادي، ومن هذه التجارب؛ أنه قام بعرض مجموعة من الصور على مريض، وكان المريض يسمي كل صورة باسمها الدقيق، ثم وضع قطبا كهربائيا على قشرة المخ الخاصة بالنطق، فظل المريض صامتا للحظات، ثم طقطق بأصابعه كما لو كان غاضبا، ولما سحب منه القطب الكهربائي، قال المريض: الآن أقدر على الكلام، إنها فراشة، لم أكن قادرا على الكلام.

ولقد توصل بنفيلد بعد هذه التجربة وغيرها، أنه ما من عمل من الأعمال التي نعزوها إلى العقل قد ابتعثه التنبيه بالقطب الكهربائي، مما يعني أنه ليس في قشرة الدماغ أي مكان يستطيع التنبيه الكهربائي فيه أن يجعل المريض يعتقد أو يقرر شيئا3.

Maurice Bucaille, La Bible Le Coran et La science, pp33-54. 1

<sup>.</sup> عبد الله العمر، مرجع سابق، ص 41.62.

<sup>.</sup> روبرت م أغروس وزميله، مرجع سابق، ص16.

<sup>38</sup> المرجع نفسه، ص 35 إلى 38.

. أعادت ميكانيكا الكم الاعتبار للعقل بعد أن كان جل العلماء الطبيعيين ينكرون وجوده؛ فعملية قياس أي من إحداثيات الإلكترون، تحدث في وضع الإلكترون تغيرا يختلف بحسب قياسنا للموقع أو للزحم 1.

. نفى التطور العلمي فكرة أزلية المادة، باكتشافه توسع الكون، مما يعني أن له بداية، وهو ما أطلق عليه "الانفجار العظيم"<sup>2</sup>.

. لا حظ بعض الفيزيائيين، الدقة المذهلة الموجودة في قيم الثوابت الفيزيائية، مما أدى إلى الاستنتاج أن الكون قد اختيرت خاصياته بدقة مذهلة، لضمان ظهور الإنسان عند زمن ما من تاريخ الكون، وهو ما يصطلح عليه"المبدأ الأنتروبي"3.

إن هذه الاكتشافات أعادت الاعتبار للعديد من القضايا التي أنكرها العلماء باسم العلوم الطبيعية في القرنين الماضيين، "فجعلت بعض العلماء الطبيعيين ينسجون الخيوط بين علومهم والقيم العليا في حياة الإنسان: الله، الروح، حرية الإرادة..."4

ولكن هذا التطور العلمي، لم يؤثر إيجابيا في الواقع العلمي، وفي تطبيقات العلوم؛ ففي القرن العشرين، ظهرت الأبحاث اللاأخلاقية للهندسة الوراثية، وتطورت الأسلحة الفتاكة، ولُوثت البيئة...

فلقد تحدث مؤلفا كتاب "العلم في منظوره الجديد"، باستفاضة عن التطورات العلمية، وما ترتب عنها من نتائج أعادت للقيم مكانتها الطبيعية في حياة الإنسان، إلا أن المقارنة بين هذا الحديث المبثوث في كل فصول الكتاب، وبين الواقع العلمي، تستدعي التساؤل عن جدوى اتخاذ العلوم الطبيعية مصدرا لاستخلاص وتثبيت القيم العليا الموجهة للعلم وتطبيقات العلم نحو الحق والخير من خلال التفسير الميتافيزيقي لنتائج العلوم.

المرجع نفسه، ص22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> جمال ميموني وزميله، مرجع سابق، ص195 إلى240.

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه، ص  $^{293.292}$ 

<sup>4</sup> فيليب فرانك، مرجع سابق، ص288.

والنتيجة التي نخلص إليها، هي أن المادية التي ارتكزت على العلوم الطبيعية، لتأييد تصوراتها، لم تصمد أمام التطور العلمي الذي كشف، أن الكون أكبر وأوسع من الكون الذي صورته لنا، وبذلك فهي لا تمثل الحقيقة المطلقة، وإذا كانت قد سيطرت على التفسيرات والصياغات النظرية للعلوم الطبيعية، وكانت هي الموجهة للعلوم التطبيقية، فالسبب يعود إلى خلو البيئة التي نمت فيها العلوم الطبيعية في العصر الحديث، من رؤية كلية، تحمل إجابات مقنعة ومطمئنة وغير متناقضة، مع ما يكشف عنه العلم، وعليه "فالفلسفة المادية ذاتية ووليدة بيئتها، فمن غير المعقول تعميمها، بل الواجب نقضها لما جلبته من فوضى واضطراب في حياة الإنسان، وفي مملكات الطبيعة الثلاث، أي الحيوان والنبات والجماد"1.

## الأساس الثاني: المنهج التجريبي:

يعتبر العلم الحديث المنهج التجريبي، الذي دعا إليه فرانسيس بيكون(1561. 1566) نظريا، وأرسى دعائمه غاليليو عمليا، المنهج الشرعي الوحيد الممكن لدراسة الطبيعة<sup>2</sup>، يقول بيير بلانشي:"إن صدق أو كذب قول من الأقوال، لا يمكن تقريره إلا باللجوء إلى التجربة، أي إلى الملاحظة بشكل مباشر أو غير مباشر، وهذه هي المصادرة الأساسية في كل علم تجريبي، وهي بمذه الصورة ليست عرضة للمناقشة"3.

والمنهج التحريبي يشتمل على المراحل الآتية:

أ. الملاحظة: وتعني توجيه الحواس لظاهرة معينة، لكسب معرفة جديدة عن تلك الظاهرة، تتعلق بصفاتها أو خصائصها 4.

ب. التجربة: أي ملاحظة الظاهرة بعد تعديلها كثيرا أو قليلا، بإضافة بعض الفروض بغرض الكشف عن خصائص الظاهرة، التي لا يمكن ملاحظتها في الظروف الطبيعية أ.

<sup>1</sup> سيد محمد نقيب العطاس، مداخلات فلسفية في الإسلام والعلمانية، ت: محمد الطاهر الميساوي، ص155.

<sup>2</sup> محمد عابد الجابري، مرجع سابق، ص264؛ رم أغروس وزميله، مرجع سابق، ص111؛ سيد حسين نصر، مرجع سابق، ص94.

 $<sup>^{3}</sup>$ بيير بلانشي، مرجع سابق، ص $^{111}$ .

<sup>4</sup> محمود زيدان، الاستقراء والمنهج العلمي، ص45

ج. فرض الفروض: هو عبارة عن محاولة للتفسير، وظيفتها أن تربط بين عدد من الملاحظات والتحارب، وتكشف عن بعض العلاقات الثابتة بين تلك الملاحظات، ومتى ثبت صحة التفسير، أصبح قانونا عاما يمكن الرجوع إليه، لتفسير جميع الظواهر التي تمتلك نفس خصائص الظاهرة التي أوحت لنا بوضعه، أما إذا ثبت بطلانه فيجب البحث عن تفسير آخر<sup>2</sup>.

د. <u>تحقيق الفروض</u>: ويتم ذلك بالطرق الاستقرائية، وهي طرق مباشرة تعتمد على الملاحظة والتجريب، حيث يبحث عن حالات جزئية تؤكد صحة الفروض الموضوعة لتفسير الظاهرة، ويذلك يصل الفرض إلى مرتبة القانون<sup>3</sup>.

ولقد حقق هذا المنهج نتائج باهرة في مجال معرفة الطبيعة، والكشف عن كثير من القوانين التي تسير وفقها الظواهر الطبيعية، مما يدل على فعالية هذا المنهج وقيمته العلمية.

ولكن نجاح هذا المنهج أدى إلى افتراضات، اعتبرها العلماء مسلمات لا تقبل النقض، رغم أنه لا يمكن الاعتماد على المنهج التجريبي، لإثبات ما إذا كانت صادقة أم خاطئة، ومن هذه المسلمات:

أ. استبعاد كل مالا يخضع للتكميم من مجال العلم، "ففي نظر العلم الحديث السمات الكمية للأشياء هي وحدها الحقيقة"  $^4$ ، وهذه النظرة فيتاغورية؛ ففيتاغورس (500.570 م)، كان يعتقد أن العالم عدد وتوافق أو نغم، ويرجع الاختلاف في الكيفيات إلى مجرد اختلاف في الكم  $^5$ .

وقد تبنى بعض المفكرين العرب هذه المسلمة، واعتبرها من الأسس التي يقوم عليها التفكير العلمي، رغم أن العلم في القرن العشرين تجاوزها واعتبرها مرحلة من مراحل التقدم العلمي $^{6}$ ، يقول

<sup>2</sup> المرجع نفسه، ص48؛ محمد محمد قاسم، كارل بوبر: نظرية المعرفة في ضوء المنهج العلمي، ص89.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه، ص46.

<sup>3</sup> محمد محمد قاسم، مرجع سابق، ص90؛ عبد الرحمان بدوي، مناهج البحث العلمي، ص05.

 $<sup>^{4}</sup>$ روبرت م أغروس وزميله، مرجع سابق، ص $^{100}$  و  $^{140}$ 

يتر كونزمان وزملاؤه، مرجع سابق، ص31؛ فؤاد زكربا، مرجع سابق، ص34.

<sup>6</sup> ر م أغروس وزميله، مرجع سابق، (كله).

فؤاد زكريا: "التفكير العلمي يعمل على الكشف عما يوجد وراء المظهر السطحي للأشياء، وما وراءها ليس إلا النسب العددية التي هي حقيقة الأشياء" أ.

ب. إنكار عالم الغيب: وهذه هي المسلمة الثانية الناتجة عن اعتبار المنهج التجريبي هو المنهج الوحيد الموصل إلى الحقيقة، وإنكار ما عداه من المناهج؛ فالمفكرون المنتمون إلى المناهج الفلسفية المنضوية، تحت تسمية الفلسفة المادية، يرون أن ما لا يمكن إدراكه بالمنهج التجريبي فهو وهم لا يستحق الاهتمام<sup>2</sup>.

إن هذين الافتراضين، يتسمان بطابع فلسفي؛ فالمنهج التجريبي وسيلة لدراسة الظواهر المادية الجزئية، ولا يمكننا أن نثبت به أو ننفي وجود عوالم أخرى، فذلك يتطلب البحث عن مصادر معرفية أخرى، توصل الإنسان إلى الحقيقة.

وقد ترتب على حصر المعرفة في المنهج التجريبي، اختزال الحياة الإنسانية في المطالب المادية، التي لا تتجاوز مطالب الغرائز، وتوظيف العلوم الطبيعية لتحقيق هذه المطالب دون غيرها من الحاجات الروحية، مما أنتج علما كسيحا وحقائق كسيحة.

ومن النتائج التي ترتبت على هذه الرؤية المعرفية، التأثير سلبا على التدين؛ فالدين يعتمد لإثبات ركائزه الأساسية على المنطق العقلي، ويتم ذلك باستنباط الحقائق الكبرى في عالم الغيب من التأمل في عالم الشهادة، وكان من نتائج زعزعة القناعات الدينية تجريد الحياة الإنسانية من القيم الإنسانية والفضائل الأخلاقية، "فأصبح العلم سلعة تكنولوجية يمكن لأي شخص أن يشتريها لأي غرض، وأصبح الكثير من العلماء مرتزقة يتكسبون بالعلم في أي مكان كما حدث للعلماء الذين عملوا للأهداف النازية والشيوعية والأمريكية"4.

ولقد كان لهذا الاعتقاد . أي الإيمان بالمحسوس فقط بحجة أن المادة هي الشيء الوحيد الذي يمكن التعامل معه بالمنهج التجريبي . رواج واسع بسبب الكم الهائل من المؤلفات والمقالات التي

 $^{2}$  إ م بوشنسكي، مرجع سابق، 69-70.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> فؤاد زكريا، مرجع سابق، ص135.

ابراهام ماسلو، خطر الانشقاق بين الدين والعلم، ت: ماجد عرسان الكيلاني، مجلة الأمة، العدد: ربيع الأول، 21هـ، م21

<sup>4</sup> المرجع نفسه، ص18.

تدعو إليه<sup>1</sup>، ولافتقار المنظومة الثقافية الأوروبية لمصادر معرفية تحوي إجابات مقنعة عن الأسئلة الفطرية رغم أن التأمل في المنهج التحريبي يكشف أن الاستنباط العقلي عنصر أساسي من عناصره؛ فالانتقال من استقراء حالات جزئية وإجراء التحربة عليها، إلى قانون عام يطبق على جميع الجزئيات والحالات المماثلة من صنع العقل وليس من صنع الحواس، فلماذا يحل استخدام الاستنباط العقلي في العلم، ولا يجوز استخدامه لإثبات الحقائق الدينية؟

وإذا استعرضنا مادة العلوم الطبيعية، فسنجد أنها تشتمل على أشياء كثيرة لا تجري عليها التجربة بحال، كالإلكترونات وموجات اللاسلكي والراديو...، وإنما تعرف من خلال آثارها، يقول البروفيسور ماندير: "هناك حقائق كثيرة لا سبيل إلى معرفتها إلا بالاستنباط"<sup>2</sup>، فلماذا تقبل هذه الأشياء في العلم، ولا تقبل الحقائق الدينية التي تشهد عليها الآيات الكونية؟

يقول الله عز وجل: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاواتِ وَالْأَضُوانْ قَ للاَّ فَاللَّهِ مُل وَالنَّهارِ وَالْفَلْكِ الَّتِي عَوْل اللهِ عَز وجل: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاءِ مِن مَّافَعَأْحِيَ ابِهِ الأَرْضَ مُبَدَ مُوِتُم اَوْدِ مَثَّافَ يَها عَرِي فِيالْدِ وَالْمُرْضِ السَّمَاء وَالْأَضِلَآيَ ابِ لَقَوْم مَ يَقِلُونَ ﴾ 3. مِن كُلِّ وَآيَةٍ وَوَعُرِيفِللِّذِ مَا حِ الْمَخِر يُنُ السَّمَاء وَالْأَضِلَآيَ ابِ لَقَوْم مَ يَقِلُونَ ﴾ 3.

وبناء على ما سبق، يمكن القول أن المنهج التجريبي، منهج مهم لدراسة الطبيعة، ولكنه ليس المنهج الوحيد للمعرفة، لكونه لا يلبي جميع مطالب الإنسان المعرفية.

#### الأساس الثالث: السيطرة على الطبيعة:

حصرت الحضارة الغربية وظيفة العلوم الطبيعية في تمكين الإنسان من السيطرة على الطبيعة، لإشباع حاجاته المادية، فهدف العلوم الطبيعية . حسب فرانسيس بيكون . يجب أن يكون النفعية، ويرى أن سبب الانحطاط والتخلف هو اشتغال الإنسان بأفكار وقضايا حاطئة 4، والقضايا الخاطئة

 $<sup>^{1}</sup>$  محمد جواد مغنية، مرجع سابق، ص $^{1}$ 

<sup>2</sup> وحيد الدين خان، الإسلام يتحدى، ص20.

البقرة: 164. ينظر تفسير هذه الآية في :الزمخشري مرجع سابق، ج1، ص211.

<sup>4</sup> محمد عابد الجابري، مرجع سابق، ص238؛ محمد موسى بابا عمي، مقاربة في فهم البحث العلمي، ص28.

التي يقصدها بيكون، تتمثل في المسائل الميتافيزيقية، التي كانت تشغل فكر القرون الوسطى في أوروبا أوروبا .

ولقد انعكس هذا التصور لوظيفة العلوم الطبيعية على البحوث العلمية في الغرب، وعلى العملية التربوية  $^2$ ؛ فأسخرت البحوث العلمية لتطوير الصناعات التكنولوجية القائمة على الكشوف العلمية، فعرف الإنسان بذلك الكثير من الآلات التي يسرت له حياته, وتمكن باستعمالها من سد الضرورات والحاجيات، وحقق المزيد من الملذات والكماليات  $^3$ .

إلا أن هذا النجاح المادي كان متحررا من كل القيم الأخلاقية والروحية؛ فصاحب هذا التطور المادي والتقني، غلو في الاستجابة لمطالب الإنسان المادية ورغباته التي لا تنتهي عند حد معين، على حساب المحافظة على الطبيعة وثرواتها، التي هي مصدر حاجات الإنسان المادية، وأقصيت الغايات الروحية من دراسة الطبيعة، فتحولت العلاقة بين الإنسان والطبيعة إلى علاقة مادية بحتة 4.

فهل حقق الإنسان سعادته في ظل هذه الغاية من دراسة العلوم الطبيعية؟

#### المبحث الثالث: صلة العلوم الطبيعية الحديثة بالقيم:

أمام الانتصارات الكبيرة التي حققتها العلوم الطبيعية الحديثة، في مجال الكشف عن القوانين الطبيعية، ظهرت في الغرب دعوات، تعتبر العلم القيمة المطلقة التي تم غنينا عن التعلق بما سواها من القيم، وتعتقد أن في مقدوره تفسير جميع الظواهر كبيرها وصغيرها، وتوفير الغذاء الذي يرضى جميع

<sup>1</sup> محمد عابد الجابري، مرجع سابق، نفس الصفحة.

<sup>2</sup> عبد الجيد النجار، مباحث في منهجية التفكير الإسلامي، ص12.

 $<sup>^{3}</sup>$  إبراهيم أحمد عمر، فلسفة التنمية: رؤية إسلامية، ص $^{11}$ .

<sup>4</sup> إسماعيل راجي الفاروقي، نحن والغرب، ص12.

حاجيات البشر ، وعليه فهو الطريق الوحيد للمعرفة أ. يقول ارنست رينان: "إن العلم هو الذي سيمنح الإنسانية ما لا تستطيع أن تحيا بدونه، فهو الديانة الصحيحة التي يجب على الإنسان اعتناقها، وأنه سيحرر الإنسانية، ويفتح الباب أمامها لحياة سعيدة تسود فيها الأخلاق ويسود العقل "2.

والعلم الذي يقصده رينان، هو العلم الذي يتخذ من المنهج التجريبي طريقا للوصول إلى المعرفة، أما ما لا يقبل الملاحظة والقياس، مثل المعرفة الدينية والفلسفية، فهي أوهام تجاوزتها المعرفة العلمية.

وقد كان لهذه الرؤية أثرها على الحياة العلمية في الغرب؛ فهمشت المصادر المعرفية التي لا تتخذ من المنهج التجريبي طريقا للمعرفة، واختزلت الحياة الإنسانية في الحاجات المادية، وأقصيت عناصر كانت على مر التاريخ من أساسيات الحياة الإنسانية، كالإيمان بالله تعالى، والاعتقاد بوجود غايات روحية للوجود الإنساني، والتصرف وفق ضوابط أخلاقية ومعايير قيمية، فشاعت بين العلماء فكرة: "ليس للقيم الإنسانية مكان في العلوم الطبيعية" في يقول ابراهام ماسلو مصورا الرؤية الغربية للدين باعتباره مصدرا للقيم: "لقد حُصر العلم . في القرن التاسع عشر. في ميدان الميكانيكا والفلسفة الوضعية، وحُجد من القيم الإنسانية...، وزعم أن ليس للعلم ما يقوله في قضايا النشأة الإنسانية والمصير والتطلعات العليا والقيم الروحية...، واعتبرت هذه الموضوعات أمورا خارجة من ميدان المعرفة الإنسانية، وأنها لا يمكن التأكد منها، أو إثباتها بطريقة تقنع العقل، وإبرازها كحقائق تقنع الأذكياء" 5.

ولقد كان لسيادة هذه الرؤية أسباب تاريخية، هيأت لها الظروف المواتية لبروزها وانتشارها، ومن هذه الأسباب:

\_\_\_

ربيع ميمون، مرجع سابق، ص73؛ محمد عابد الجابري، مرجع سابق، ص274.

<sup>2</sup> ربيع ميمون، مرجع سابق، نفس الصفحة.

<sup>.</sup> المرجع نفسه، ص72؛ عبد الوهاب المسيري، الفلسفة المادية وتفكيك الإنسان، ص147.

<sup>4</sup> سعيد محمد الحفار، البيولوجيا ومصير الإنسان، ص190.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابراهام ماسلو، مرجع سابق، ص17.

1. اقتصار العلم الحديث على وصف الظواهر، وأقصي البحث عن الغايات من البحث العلمي، فأصبحت غاية العلم في يد رواده، كغاليليو وديكارت ونيوتن، ومن جاء بعدهم، الكشف عن الأسباب المتحكمة في الظواهر من أجل السيطرة عليها أ، فالعالم في تصورهم شبيه بآلة معقدة تتحرك بقوانين ثابتة، وفهم هذا العالم يقتضي الكشف عن الأسباب الفاعلة فيه، وبذلك يمكن التحكم فيه، واستغلاله لخدمة الإنسان، وهو ما تعبر عنه الكلمة المشهورة عن ديكارت: "أعطني البعد والحركة لكي أصنع العالم".

وهذا التصور مغاير، لتصور العلم في الفكر الإسلامي والفلسفة اليونانية؛ فأرسطو. وهو من أبرز الفلاسفة الذين كان لهم تأثير في الفكر الإنساني. يعتقد أن الكون مبني أساسا على فكرة التوافق والانسجام والنظام، الذي يمكن فهمه بالعقل، والذي يؤدي كل شيء فيه وظيفة محددة ، ولذلك يقسم الأسباب إلى أربعة أنواع:

أ. الأسباب المادية: أي أن كل شيء يتكون من مادة.

ب. الأسباب الصورية: فالشيء يتحدد عبر شكله.

ج. الأسباب الفاعلة: أي أن كل تطور يحتاج إلى محرك.

د. الأسباب الغائية: أي الأهداف والأغراض التي تستهدفها الحركة 4.

ففهم العالم. في رأي أرسطو. يقتضي الاعتقاد بأن العملية الكلية في العالم باعتبارها انتقالا من الهيولى إلى الصورة، هي حركة نحو غايات في الأساس، فالغاية هي التي تسير بالجوهر من الإمكانية إلى التحقق الفعلي<sup>5</sup>.

أما في الفكر الإسلامي؛ فالنظام صفة أساسية للكون، تخضع له كل الكائنات بما فيها الإنسان، وبه يهتدي الإنسان إلى معرفة الخالق<sup>1</sup>.

-

 $<sup>^{1}</sup>$  مهدي كلشني، مرجع سابق، ص $^{2}$ 5-26.

 $<sup>^{2}</sup>$ فؤاد زكربا، مرجع سابق، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> وولتر ستيس، تاريخ الفلسفة اليونانية، ت: مجاهد عبد المنعم مجاهد، ص187.

المرجع نفسه، ص175.176؛ بيتر كونزمان وزملاؤه، مرجع سابق، ص49.

<sup>5</sup> وولتر ستيس، مرجع سابق، ص189.

وعليه، فالعلوم الطبيعية . في إطار الرؤية الإسلامية . عندما تبحث في الأشياء، لا تغفل الغرض من خلقها، وتجعل من معرفة الخالق عز وجل وحكمته هديا تستهدي به وتأخذ منه خصائص الأشياء 2.

أما العلم الحديث، فقد اعتبر الغائية فكرة تتعارض مع التفكير العلمي؛ فهي . في رأيه . تصور الحوادث الطبيعية، وكأنما في طريق يؤدي إلى تحقيق رغبات بشرية معينة، أو إلى معاكسة هذه الرغبات.

2. تهميش دور الدين في الحياة الإنسانية، ومنها النشاط العلمي؛ فإذا استعرضنا تاريخ العلم الحديث، نجد أن موقفه من الدين تطور من الفصل بين المنظومة الدينية. التي هي مصدر القيم الإنسانية في مختلف المحالات. وبين الحركة العلمية، إلى الإلغاء؛ بمعنى إمكانية - وعند بعض العلماء ضرورة - الاستغناء عن الدين تماما، فبقي دوره مقتصرا على الجانب التعبدي المحض بين جدران الكنائس.

ففي فجر العلم الحديث، كان الرواد مؤمنين، فغاليليو كان كاثوليكيا متدينا، يعتقد أن الله هو خالق الكون ومصدر كتاب التشريع، وهما مصدران للمعرفة لا يمكن أن يتعارضا، ففي تصور غاليليو، يلزم لاستيعاب الكون إتقان لغة الرياضيات، والاستعانة بالحواس والعقل، أما الكتاب المقدس فموضوعه المعارف الروحية والمعنوية، ولا علاقة له بقضايا العلم 4.

أما نيوتن، فالعالم في تصوره شبيه بآلة معقدة تتحرك بقوانين ثابتة، والله هو الذي خلق تلك الآلة، وهو الذي يضفي التوازن على حركة المنظومة الشمسية، ويقرر أن الدافع الأصلي للبحث العلمي، هو كشف الأسرار الإلهية في الخلقة والتعرف على عظمة الإله<sup>5</sup>.

<sup>1</sup> عبد الجيد النجار، الإنسان والكون في العقيدة الإسلامية، ص20.

 $<sup>^{2}</sup>$  سید حسین نصر، مرجع سابق، ص $^{14}$ .

إبراهيم أحمد عمر، مرجع سابق، ص60.

 $<sup>^{3}</sup>$ فؤاد زکریا، مرجع سابق، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> مهدي كلشني،مرجع سابق، ص26-27.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص27-28.

ولكن بسبب نجاح العلماء في تفسير الكثير من الظواهر الكونية بالفيزياء النيوتنية، والعداء الذي أظهرته الكنيسة للحركة العلمية، ساد الاعتقاد بأن العلم يتمتع بالاستقلالية في التوصل إلى الحقائق، وبالتالي فلا حاجة للدين، وهو ما عبر عنه لابلاس، لما سأله نابليون عن السبب في عدم ذكره لله في مؤلفاته، قائلا: "سيدي لست في حاجة إلى ذلك"1.

ولقد تكرس هذا الإلغاء، بظهور نظريات وفلسفات ادعت لنفسها العلمية، وتضمنت ما يتناقض مع العقائد الدينية السائدة, وكان لها تأثير كبير على دور الدين في الحياة، ومن أهم هذه النظريات نظرية التطور، أما أخطر هذه الفلسفات فهي الوضعية، وفيما يلي ستناول نظرية التطور ثم الفلسفة الوضعية، لتوضيح خطرهما على الدين.

1. <u>نظرية التطور</u>: التي أسسها تشارلز داروين(1809. 1882)، وهي نظرية علمية، اعتبرت تورة في علم الأحياء "البيولوجيا" ، إلا أنها تركت تأثيرا فلسفيا عميقا في الفكر الأوروبي . كما سيتضح فيما بعد .، وتقوم هذه النظرية على قاعدتين أساسيتين:

. القاعدة الأولى: الصراع من أجل البقاء بين الكائنات الحية التي تقطن الأرض، وقد استنتج هذه الفكرة من ملاحظتين:

الملاحظة الأولى: تتعلق بكثرة عدد الأخلاف مقارنة بأسلافها، فالأفراد يزيدون بنسبة هندسبة.

الملاحظة الثانية: تتعلق ببقاء أعداد نوع من الأنواع ثابتة بقدر أو بآخر $^{3}$ 

يقول داروين: "إن نظرة واحدة في النظام الطبيعي، تقضي بأن نجعل الاعتبارات السابقة في أذهاننا، وألا نغفل عن أن كل كائن حي يساق للزيادة إلى حد بعيد، وأن كل فرد من أفراده لا يتسنى له البقاء إلا بعد تناحر شديد، ينتابه في بعض أطواره" 4، وهذه القاعدة لا يستثني منها الإنسان، فهو خاضع لها كباقى الكائنات.

<sup>2</sup> محمد ظاهر، التطور: نظرية داروين الثورية، مجلة العربي، ع 516، ص134.

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{29}$ .

 $<sup>^{3}</sup>$  تشارلز داروين، أصل الأنواع، ج $^{1}$ ، ص $^{118}$  إلى $^{122}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص123.

القاعدة الثانية: الانتخاب الطبيعي، ويقصد به أن الأنواع البدائية قد تحولت على مر الزمن إلى أنواع راقية مميزة بخصائصها، "فعندما ننظر في الطبيعة نجد أن التحولات المفيدة للعضويات، قد تحدث ويتكرر حدوثها فيها، فتصبح الأفراد التي خصتها الطبيعة بتلك التحولات قادرة على الاحتفاظ بكيانها في التناحر على البقاء، وتعقب من الأنسال ما ينفرد بنفس تلك الفوائد التي خصتها بما الطبيعة، خضوعا لسنة الوراثة"1.

فما هو أثر نظرية التطور على الدين؟

لقد واجهت النظرية علماء الدين بأربعة قضايا، تتناقض مع الفكر الديني، وهي:

أ . رفض برهان النظم: فالصدفة يمكن أن تكون مصدرا للنظام في الكون، بدلا عن الإرادة الخالقة.

ب. رفض أشرفية الإنسان على المخلوقات، فالإنسان لا يختلف عن باقي الحيوانات إلا في جوانب كمية وكيفية.

ج. رفض الأخلاق الدينية، وطرح نظام أخلاقي دارويني، يرى أن الطبيعة بما فيها الإنسان، تقوم على الصراع من أجل البقاء والانتخاب الطبيعي.

د . رفض فكرة الخلق<sup>2</sup>.

وهذه القضايا ليست من صلب نظرية التطور . باستثناء الثانية .، وإنما هي من التفسير المادي لنظرية التطور، فداروين قدم لنا ما يعتقد أنه يمكن أن يعلل التكوين والخلق والإيجاد والنشأة للأجناس الحية حسب تطورها ووفق التقنية والمذهب الآلي $^{3}$ ، وهذا التفسير لا يعني أن الكائنات ذاتية التطور، وأن المادة لا خالق لها، ولذلك فنظرية التطور لا تخالف فكرة الإيمان بالله عز وجل.

2 . <u>الفلسفة الوضعية</u>: التي أرسى دعائمها أوغست كونت(1798-1857)، والتي تقوم على ما يسميه قانون الحالات الثلاث:

2 مهدي كلشني، مرجع سابق، ص32.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه، ص249.

<sup>3</sup> داروین، مرجع سابق، ج1، ص9.

- . المرحلة اللاهوتية: والتي يعمد فيها الإنسان إلى تفسير الظواهر بأفعال تعزى إلى كائنات فوق طبيعية.
  - . المرحلة الميتافيزيقية: وفيها تستبدل الكائنات الميتافيزيقية بوحدات مجردة.
- . المرحلة العلمية أو الوضعية: وفيها تتحول المعرفة إلى معرفة الوقائع القائمة، بملاحظتها الاستنتاج القوانين العامة أ.

واعتبر هذه المرحلة الأخيرة هي أعلى مرحلة يمكن للعقل بلوغها2.

ولقد كان لهذه النظرية نتائج خطيرة؛ إذ أدت إلى "اختفاء المعيارية الإنسانية المركبة المتجاوزة للطبيعة/ المادة"<sup>3</sup>، وأصبح دور العقل منحصرا في التعرف على الحقائق المادية، والركون إلى ما هو كائن، أما التعرف على القيم فغير ممكن لكونما تتجاوز عالم التجربة<sup>4</sup>.

وترتب عنها، حصر علاقة الإنسان بالطبيعة، في السيطرة عليها عبر الصراع معها، لتحقيق أكبر قدر من اللذة<sup>5</sup>.

وفي ظل هيمنة هذه المذاهب الفكرية على الحضارة الغربية، فقد الدين وظيفته المتمثلة في التوجيه نحو المثل العليا والقيم الإنسانية، واعتبر الإيمان بما وراء الطبيعة عموما والإيمان بشكل خاص أمرا لا مبرر له.

وإذا تأملنا فيما سبق، نحد أن استبعاد الدين بني على تقدم العلم القائم على المنهج التجريبي، مما يدعو للتساؤل: هل من مقتضيات العلم التنكر للدين ولما يحمله من قيم؟ وهل من مصلحة الإنسانية الاقتصار على العلم واتخاذه مصدرا وحيدا للمعرفة؟ وإذا كان الإنسان قد توصل إلى

-

 $<sup>^{1}</sup>$  بیتر کونزمان وزملاؤه، مرجع سابق، ص $^{1}$ 6.

<sup>2</sup> المرجع نفسه، نفس الصفحة.

 $<sup>^{3}</sup>$  عبد الوهاب المسيري، مرجع سابق، ص79.

 $<sup>^4</sup>$  المرجع نفسه، ص $^4$ 

<sup>.</sup> المرجع نفسه، ص87؛ عبد الجيد النجار، مباحث في منهجية الفكر الإسلامي، ص61.

<sup>6</sup> مهدي كلشني، مرجع سابق، ص37.

اكتشاف الكثير من القوانين الكونية، فهل يستطيع أن يحدد مفهوما للعالم، ويبين غايته، وعلاقة الإنسان به، إذا لم تكن له مرجعية دينية؟

لقد كانت العلوم الطبيعية متقدمة إلى حد كبير في الحضارة الإسلامية، مقارنة بوضعها في الأمم الأخرى أيام ازدهار الحضارة الإسلامية؛ فعلم الفلك كان يحتل الصدارة حتى منتصف القرن السادس عشر، وكانت مكتبة بلاط الفاطميين في القاهرة تضم أربعين غرفة، تحتوي على كتب في موضوعات مختلفة، وكان من هذه الكتب عشرة آلاف مجلد في العلوم الطبيعية 1.

إلا أن هذا الاهتمام والعناية الاجتماعية والسياسية بهذه العلوم، لم يتطلب إعطاء الدين دورا ثانويا في الحياة أو إلغاءه؛ فعلماء المسلمين ظلوا متمسكين بعقيدة التوحيد وقيم الإسلام، وجعلوا من العلوم الطبيعية وسيلة لتحقيق الغايات الدينية، ولم يكن هذا الالتزام عائقا يحول دون البحث والاستكشاف، "فالعلم في الحضارة الإسلامية تميز عن العلم الغربي الحديث، في انفصال هذا الأخير انفصالا بائنا عن القيم والأخلاق، أما العلم في الحضارة الإسلامية فقد تأتى في إطار توجه المسلمين الأخلاقي المثالي العام، وبينما انطلق العلم الحديث من صراع دام مرير مع الأيديولوجية السائدة في أوروبا، فإن العلم العربي انطلق من داخل الأيديولوجية القائمة وبرعايتها"2.

وهذا التوجه للجمع بين العلوم والقيم غير مستغرب، إذا عرفنا أن المسجد كان هو النواة الأولى للمدرسة في حضارتنا، فلم يكن مكان عبادة فحسب، بل كان مدرسة يتعلم فيها المسلمون القراءة والكتابة والقرآن وعلوم الشريعة واللغة وفروع العلوم المختلفة<sup>3</sup>، ومن الأمثلة التي تدل على جمع العلماء المسلمين بين الموضوعية العلمية والالتزام الديني، هذا النص للشيرازي(ت على جمع الغلماء المسلمين بين الموضوعية العلمية والالتزام الديني، هذا النص للشيرازي(ت والغرائب في هذا البدن النحيف والتركيب الضئيل، كان ذلك من أقرب الوسائل له إلى الاعتراف بالخالق الحكيم، الذي أحسن كل شيء خلقه"4.

<sup>1</sup> توبي أهف، فحر العلم الحديث: الإسلام، الصين، الغرب، ص228.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يمنى طريف الخولي، فلسفة العلم في القرن العشرين، ص184.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> مصطفى السباعي، من روائع حضارتنا، ص129.

<sup>4</sup> الشيرازي، مرجع سابق، ص 20.

وهذه التجربة التاريخية للمسلمين، تبين أن الاعتقاد بتعارض العلم والدين، وتبني أحدهما على حساب الآخر، ليس من مقتضيات العلم ولا من مقتضيات الدين، وإنما هو موقف فلسفي مسبق، يهدف إلى إقامة نظام للحياة، وفق ما يتصوره العقل الإنساني، مستبعدا المرجعية الدينية التي تقدم للإنسان تصورا شاملا للوجود، يشتمل على إجابات مقنعة للأسئلة الكلية، ويجعل للحياة معنى، وتدعوه إلى ضبط التصرفات الإنسانية، بمعايير دقيقة توازن بين الأبعاد الإنسانية المختلفة: المادية والروحية، الفردية والاجتماعية.

وإن نمو العلم الحديث بعيدا عن القيم الدينية، يدعو إلى التساؤل: هل التطور العلمي كان في مصلحة الإنسان والإنسانية؟ وهل تحققت للإنسانية السعادة والأمن والرخاء؟ وهل تمكن الإنسان من فهم كل الظواهر بالعلم التجريبي؟

#### المبحث الرابع: أزمة العلم الحديث أو مشكلات العلوم الطبيعية الحديثة:

يشهد الواقع الإنساني في القرن العشرين مشكلات متعددة، أفرزها التطور العلمي النامي بعيدا عن القيم الدينية، بل يذهب بعض المفكرين إلى أبعد من ذلك، فيعتبر العلم هو السبب الوحيد الذي أفرز كل المشكلات الحديثة، وهذا ما تعبر عنه زيغريد هونكة في قولها: "إن العلم هو الذنب في كل شيء...، في تجريد الإنسان من إنسانيته، عن الإحساس بالفراغ، وانعدام المغزى من وجوده، وإنه الذنب في تهديد الحياة والبيئة...، في تعريض حاضرنا ومستقبلنا وأحفادنا للخطر، في حاجة

فرد وتخمة آخر...، باختصار في الأزمة التي نتنفس فيها بشق الأنفس"<sup>1</sup>، ويقول مفكر آخر:" إن معظم المشاكل التي نواجهها، هي نتيجة حتمية لتقدم العلم"<sup>2</sup>.

وإذا كانت هذه الكلمات تصف بدقة حالة الإنسانية في ظل التطور العلمي، إلا أنه لا يمكن التسليم بأن العلم هو السبب لما تعانيه الإنسانية من مشاكل وأزمات؛ فالعلم بفروعه المختلفة هو أداة يمكن استخدامها في الخير ولمعرفة الحق، كما يمكن استخدامها في الشر وللترويج للباطل، ولما كان الإنسان هو المستخدم لهذه العلوم تبعا للرؤية التي يحملها للعلم ولوظيفته، فالواجب يقتضي النظر إلى العلوم الطبيعية في إطار الرؤية التي نمت في ظلها.

وبناء على ذلك، فالمشكلات الناجمة عن التقدم العلمي في العصر الحديث، لا يمكن فصلها عن الرؤية الغربية للعلم، التي جعلته بديلا لكل مصادر المعرفة التي لا تقوم على المنهج التجريبي، واعتبرته المخلص للإنسانية من كل الويلات، ثم وظفته لتحقيق أهواء الإنسان، وتلبية مطالبه الغرائزية، مبشرة بأن ذلك سيؤدي إلى تحقيق النعيم الدنيوي، بدلا من النعيم الأحروي الذي بشرت به الأديان، ملغية التمايز بين الإنسان والحيوان<sup>8</sup>.

وهذا ما يبرر إضافة ما أفرزه التقدم العلمي من مشكلات للعلم الحديث، باعتبار أن هذا العلم يمتلك هوية غير مجردة عن الأنساق القيمية وفرضيات الميتافيزيقا للفلسفة المادية<sup>4</sup>.

وأخطر المشكلات التي أفرزها التقدم العلمي هي:

أ. العجز على تقديم إجابات عن الأسئلة الكلية، المتعلقة بالله والكون والإنسان والحياة؛ فالعلم بطبيعته يتناول الجزئيات، أما التصورات الكلية فمصدرها هو الدين الذي اعتبر وهما في إطار الحضارة الغربية الحديثة.

ولما كانت هذه الأسئلة فطرية، فقد لجأ الإنسان الغربي إلى المعطيات العلمية لتكوين مفهوم للعالم، اعتمادا على التعميم، لكون العلم ذا دائرة محدودة وضيقة، حيث يمكنه أن يصل فقط إلى

<sup>1</sup> زيغريد هونكة، العقيدة والمعرفة، ص5.

<sup>2</sup> سير روى كالن، عالم يفيض بسكانه، ترجمة: ليلي الجبالي، ص54.

<sup>3</sup> جان ماري بيلت، عودة الوفاق بين الإنسان والطبيعة، ترجمة: السيد محمد عثمان، من: ص24إلى 31.

مهدي كلشني، مرجع سابق، ص $^4$ 

النقاط التي تطالها التجربة، إلا أن هذا المفهوم لا يتسم بالثبات، لأن الفرضية والسياق الاختباري الذي يتحرك العلم في إطارهما، لا يتمتعان بقيمة ثابتة 1.

ولقد أدرك العلماء فداحة الخطأ الذي وقعوا فيه، عندما تصوروا أنه بالإمكان بناء صورة للكون والإنسان على أساس معطيات الحس والتجربة، وهو ما يسجله ابراهام ماسلو لما يقول:" ولكن تحولا يحدث الآن في ميدان العلم والدين سواء، أو على الأقل يحدث بين الأذكياء والمثقفين الذين يمثلون كلا من العلم والدين، وسوف يخلق هذا التحول لدى المستنيرين من ممثلي العلم اتجاهات أفضل نحو الأسئلة الدينية خاصة فيما يتعلق بالقضايا ذات العلاقة بالإنسان والطبيعة"2.

## ب. **الخ**واء الروحي:

لقد ترتب عن فقد الإجابات المقنعة عن الأسئلة النهائية، التركيز على الجانب المادي من حياة الإنسان، فأُمِّت شهوات الفرد ورغباته، واتخذ العلم أداة لتوفير المزيد من السلع، فانحصر الهدف من العلم في تلبية الضرورات والحاجات والمزيد من الملذات والكماليات.

فالطبيعة في إطار الحضارة الغربية، لا تتخذ وسيلة للكشف عن المعاني، التي تحدثنا عن الله عز وجل، وتعرفنا بصفاته العظيمة، فهي مجردة من هذه المعاني والإحالات الدينية، بحيث لا يرى الإنسان أي أثر للخلق الإلهي، وبذلك ينفتح المحال للإنسان للتصرف في الطبيعة بلا قيود، مما يترتب عنه الإضرار بالطبيعة ومن ثم بالإنسان<sup>3</sup>.

وساد الاعتقاد بعبثية الكون والحياة، وهو اعتقاد ناجم عن النظرة المادية؛ فماذا تعني الحياة إذا كان الهدف هو الأكل والشرب والملذات المادية؟ وماذا بعد الرفاهية المتحققة بفضل التقدم العلمي؟

ابراهام ماسلو، مرجع سابق، ص20.

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{1}$ 

<sup>3</sup> سيد محمد نقيب العطاس، مرجع سابق، ص64.

إن الحضارة الغربية على وفرة ما حققته من الماديات، فإن شعوبها والإنسانية من ورائها تعيش في قلق نفسي، وإفلاس روحي، وتفكك وصراع اجتماعي، تتهددها الحروب والدمار، وتعصف بما المخاوف والأزمات 1.

وبسبب ما وقعت فيه الحضارة الغربية، من قلق واضطراب على المستوى الفردي والاجتماعي، لاختزالها الحياة في المادية، أدرك العديد من العلماء الحاجة الماسة إلى القيم الدينية، لإعادة التوازن للحياة الإنسانية<sup>2</sup>.

وإن هذه النتائج، تؤكد صحة الرؤية الإسلامية، التي توازن بين البعدين الروحي والمادي، وتدعو إلى الاهتمام بحما معا<sup>3</sup>، وفي ذلك يقول الله عز وجل:

﴿ اللَّهُ اللّه اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الل

## ج. مشكلات البيئة:

تعرف البيئة بأنها " رصيد الموارد المادية والاجتماعية، المتاحة في وقت ما وفي مكان ما لإشباع حاجات الإنسان وتطلعاته"5.

ولقد لاحظ العلماء أن التقدم العلمي، صاحبته مشكلات بيئية خطيرة 6، تمثلت في تلوث البيئة بالدخان الأسود والغازات الكبريتية التي تصبه آلاف المصانع في الهواء 7، واختلال التوازن البيئي البيئة بالدخان الأسود والغازات الكبريتية التكامل مابين كل مكونات البيئة المحيطة بالإنسان، مما أدى إلى

<sup>1</sup> عبد الحميد أحمد أبو سليمان، مرجع سابق، ص204.

ماجد عرسان الكيلايي، مرجع سابق، ص56.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> محمد الغزالي، نحو تفسير موضوعي لسور القرآن الكريم، ص88.

<sup>4</sup> المائدة: 87-88.

<sup>5</sup> رشيد الحمد ومحمد سعيد صباريني، البيئة ومشكلاتما، ص24.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> المرجع نفسه، ص07.

<sup>7</sup> محمد صفر، تلوث البيئة يهدد وجودنا، كتاب العربي: دمار البيئة، دمار الإنسان، ص11.

توظيف الإنسان لجميع قدراته التي اكتسبها بالتقدم العلمي في استغلال بعض مكونات الطبيعة بلا ضابط، وكان نتيجة ذلك انقراض بعض الكائنات ونفاذ بعض الموارد أ.

ومشكلات البيئة معروفة لدى الخاص والعام، نظرا للكم الهائل من المقالات والدراسات والمؤتمرات التي تناولتها، ولاهتمام الدول بها يسبب ما يترتب عنها من أخطار على الإنسان وصحته 2، ولهذا فالموضوع الذي ينبغي معالجته لما له من علاقة بموضوع البحث، يتمثل في تحديد ما إذا كان التقدم العلمي هو سبب المشكلات البيئية، أم أن تطبيقات العلم الموجهة بالتصور المادي للحياة، هي التي أدت إلى ما تعاني منه البيئة من استنزاف بصورة لا يمكن تعويضها.

لقد كانت الغاية من العلوم الطبيعية في ظل التصور الغربي المادي، السيطرة على الطبيعة، لتحقيق أكير قدر ممكن من الملذات، وقد ترجم هذا الهدف بتطوير التطبيقات العلمية وإشاعة ثقافة الإنتاج والاستهلاك بدون ضوابط قيمية، وإنما تخضع فقط للأهواء والرغبات الفردية والطبقية والعرقية 3.

فتحول الاستهلاك إلى فلسفة وأسلوب حياة سائد، بل إن أحد المفكرين ويدعى "فيكتور ليبور"، دعا الأمريكيين بعد الحرب العالمية الثانية، إلى أن يتخذوا من الاستهلاك وسيلة لخلاص

الروح وتحقيق الذات<sup>4</sup>، فاستجابت قطاعات واسعة من الناس لهذه الدعوة في الولايات المتحدة وخارجها، ووصلت إلى المجتمعات الفقيرة؛ ففي الهند مثلا، أصبح الإنسان ذو الميول التقليدية للمحافظة والبساطة في معيشته، إنسانا مجموما بالشراء والاستهلاك<sup>5</sup>.

سيف الدين الأتاسي، في بعض الرجوع تقدم بيئي، كتاب العربي، مرجع سابق، ص83.

<sup>2</sup> مماكتب في الموضوع، إضافة إلى المراجع السالفة الذكر:

<sup>.</sup> جان ماري بيلت، عودة الوفاق بين الإنسان والطبيعة، ترجمة: السيد محمد عثمان.

<sup>.</sup> مجلة العربي الكويتية، فلا يخلو عدد منها من مقال أو اثنين حول البيئة ومشكلاتما.

 $<sup>^{3}</sup>$  سير روي كالن، مرجع سابق، ص56؛ ماجد عرسان الكيلاني، مرجع سابق، ص301.

<sup>4</sup> رجب سعد السيد، كل هذا الاستهلاك، كتاب العربي، مرجع سابق، ص94.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص95.

واعتمدت البلدان المتقدمة تقنيا، لتوسيع حجم الاستهلاك ثلاثة أنواع من الاستراتيجيات،

- إيجاد احتياجات جديدة وتنشيط الرغبة في تلبيتها باستخدام الدعاية.
  - فتح أسواق تصدير جديدة.
- خفض مدة بقاء السلع، بخفض مستوى المواد المستخدمة إما من حيث الكم أو من حيث الكيف<sup>1</sup>.

وهذه بعض الإحصاءات التي تؤشر على فرط الاستهلاك، الذي يتجاوز حاجات الإنسان المعقولة:

- تستهلك الأمم الصناعية ثلثي صلب العالم، وأكثر من ثلثي إنتاج الألمنيوم العالمي، وكذلك الحال بالنسبة للنحاس والرصاص والنيكل والقصدير والزنك. 2
- في فرنسا تهمل كل سنة 750 ألف سيارة و500 ألف متر مكعب من الأجهزة المنزلية العاطلة<sup>3</sup>.
- في أمريكا وحدها تهمل 180 مليون ماكينة حلاقة، وكمية من الألمنيوم تكفي لبناء ثمانية آلاف طائرة ضخمة سنويا، كما يهمل اليابانيون 30 مليون آلة تصوير كل سنة 4.

- بلغ حجم ما استهلكه الأمريكيون في المائة سنة الماضية (أي في القرن العشرين)، ما يساوي كل ما استهلكه الجنس البشري عبر تاريخه 5.

فما الذي يدفع الإنسانية إلى الاستهلاك بشراهة؟ وللإجابة على هذا السؤال يجب أن نستحضر أن الكثير مما يستهلك يتجاوز احتياجات الناس، ويدخل ضمن الإسراف الناتج عن قوة

 $<sup>^{1}</sup>$  جان ماري بيلت، مرجع سابق، ص $^{2}$ 41.

 $<sup>^{2}</sup>$ رجب سعد السيد، مرجع سابق، ص $^{2}$ 

جان ماري بيلت، مرجع سابق، ص46.

<sup>4</sup> رجب سعد السيد، مرجع سابق، ص97.

<sup>5</sup> عبد الوهاب المسيري، إشكالية التحيز، ص90.

الإعلان، حيث تزايد الإنفاق على صناعة الإعلان من 39بليون دولار في عام1950، إلى 237بليون دولار عام1990.

وكان لهذه الموجة الاستهلاكية نتائجها الوخيمة على البيئة، فقد أثرت سلبا على الموارد الطبيعية من غابات وتربة وماء وهواء، وأساءت إلى المناخ العام للأرض، فالمواطن الأمريكي يدمر حاليا في المتوسط مائة ضعف ما يدمره الهندي من موارده الطبيعية2.

وتبين أن الاعتقاد بأن توفير أكبر قدر ممكن من السلع وتحقيق الرفاهية، ينطوي ضمنا على توفير السعادة للجميع، لم تجن منه البشرية سوى الضيق الاقتصادي والاضطراب الأخلاقي، وهما نتيجتان للمفهوم الكمي والمادي البحت للتقدم 3، مما دعا إلى تشكيل جمعيات سياسية ومدنية، وهي المعروفة بأحزاب الخضر وجمعيات المدافعين عن البيئة، تعدف إلى إعادة التواؤم مع الطبيعة، وتدعوا إلى العقلانية في استغلال الموارد الطبيعية، والحد من حرية الإنسان في تبديده للثروات بإفراطه في الإنتاج والاستهلاك، وهذه أفكار ذات طبيعة دينية . كما يصفها المسيري .؛ إذ تفترض أن الإنسان ليس مجرد ظاهرة طبيعية، وإنما هو على علاقة بقوى كونية أحرى، وأن ثمة حدودا على الإرادة الإنسانية 4.

إلا أن هذه الأفكار لا تلقى الاستجابة الكافية، بسبب عدم قيامها على تصور صحيح للإنسان والكون والحياة، ولصدورها من مصدر بشري؛ فالتحكم في الأهواء والرغبات يقتضي

تغيير تصورات الإنسان، ويتطلب الاعتراف بأن الإنسان ليس إلها مسيطرا على الكون بالعلم، وإنما هو عبد خاضع لإرادة عليا، ويشترك مع الكائنات المختلفة في الخضوع لهذه الإرادة، وبذلك يشعر بالمسؤولية اتجاه المخلوقات الأخرى، فيكون استغلاله للطبيعة استغلالا عقلانيا، نافعا له وغير مضر بما، وهذا ما تعبر عنه هذه الحكمة من ابن طفيل (ت581هـ) الذي يستشعر مسؤولية الإنسان

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه، ص98.

 $<sup>^{2}</sup>$  جان ماري بيلت، مرجع سابق،ن ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{3}$  -32 المرجع

<sup>4</sup> عبد الوهاب المسيري، الفكر الغربي: مشروع رؤية نقدية، مجلة إسلامية المعرفة، ع 5، ص 128.

اتجاه الطبيعة: " يجب على الإنسان أن يختار من الحيوانات أكثرها وجودا ولا يستأصلها... وأن يحتفظ ببذور النبات، ويلقيه في موضع يصلح للنبات، وأن يقصد أكثرها وجودا وأقواها توليدا، وأن لا يستأصل أصولها ولا يفني بذرها"1.

وهذه الرؤية من ابن طفيل هي التي يدعو إليها الإسلام، ويؤكد عليها، كما سنرى في الفصل الرابع.

#### د. الإخفاق في فهم الإنسان:

وهي من أخطر المشاكل، لتعلقها بحياة الإنسان، الذي منحه الله عز وجل من القدرات والوسائل ما يستطيع بها بسط الخير أو نشر الفساد والشر؛ فعدم فهمه لنفسه الفهم الصحيح، بعدم تقدير كل الأبعاد التي تكون ذاته، يؤدي إلى التصرف بها لا يتوافق مع مصلحته، وهذا ما أشار إليه الكسيس كاريل عندما قال: " البيئة التي نجح العلم والتكنولوجية في إيجادها للإنسان لا تلائمه، لأنها أنشئت اعتباطا وكيفما اتفق دون أي اعتبار لذاته الحقيقية "2.

فلقد تصور العلماء في القرن الثامن عشر والقرن التاسع عشر، أن الإنسان جزء لا يتجزأ من الطبيعة، ولهذا فالمنهج الوحيد الذي يجب اعتماده لفهمه هو المنهج الذي أثبت فعاليته في دراسة المادة، وهو المنهج التجريبي، وتصوروا أن استخدام هذا المنهج سيمكن من بناء جنة أرضية، يحقق فيها الإنسان سعادته، ويحل كل مشاكله المعرفية والصحية والاقتصادية والاجتماعية، ولهذا اختزلوا الإنسان في بعد واحد، تدور اهتماماته حول تفاصيل الحياة اليومية المتعلقة بالرغبات، أكثر من الصورة الكلية للحياة نفسها.

وتتجلى هذه المادية في علم النفس، الذي شبه الإنسان بالآلة؛ فلما كان لكل آلة دافعة تشغلها، فالإنسان كذلك له قوته الدافعة، التي تتخذ شكل غرائز وانفعالات، وهي التي تقوده، إلا أن علماء النفس يختلفون حول تحديد الغرائز الأساسية، فهوبز يزعم أنها الخوف من الموت، وفرويد يعتقد أنها الغريزة الجنسية، وفي العشرينات من القرن العشرين، ظهر جون واطسن الذي ادعى أن

الكسيس كاريل، الإنسان ذلك المجهول، ترجمة: شفيق أسعد فريد، ص41.

-

<sup>.</sup> ابن طفیل، حی بن یقظان، تحقیق: علی بوملحم، ص110-111.

<sup>3</sup> عبد الوهاب المسيري، العلمانية والحداثة والعولمة، ص37-38؛ ماجد عرسان الكيلاني، مرجع سابق، ص287.

السلوك هو وحده القابل للمراقبة من الخارج بالتجارب الموضوعية، وبالتالي فهو الموضوع الصحيح لعلم النفس<sup>1</sup>.

فهل حقق علم النفس هدفه المتمثل في خدمة الجنس البشري بحل مشاكله النفسية؟

لقد حرد هذا العلم الإنسان من كل ما يميزه كالعقل والإرادة الحرة وتصرفه وفق القيم التي يؤمن بحا، وتمت معاملته كما تعامل الحيوانات في التجارب المخبرية، " ولهذا شعر كثير من علماء النفس بعد الحرب العالمية الثانية، أن إخضاع العقل للغريزة في طريقة التحليل النفسي، وإلغاء العقل في السلوكية، قد أفضيا إلى تجريد الإنسان من إنسانيته"2.

ولأجل رد الاعتبار للإنسان، وتحاوز الإخفاقات التي ترتبت عن علم النفس التحليلي والسلوكي، عقدت منظمة اليونيسكو مؤتمرا في نيودلهي سنة 1951، تحت عنوان:" المثل الأعلى الإنساني وفلسفة التربية في الشرق والغرب"، وقد دعا العديد من المشاركين إلى وضع علم للإنسان، لا يكون مقصورا على علم الحيوان الإنساني، بل يكون علما ينطوي على القيم الروحية كحقائق مثل الحقيقة البيولوجية للإنسان.

ولقد صرح الكسيس كاريل في كتابه "الإنسان ذلك المجهول"، في أكثر من موضع، بإخفاق العلم الحديث في فهم الإنسان، فبقيت معرفتنا بأنفسنا بدائية في الغالب  $^4$ ، وإذا كان قد حقق بعض النجاح في معالجة بعض أمراض حسمية، فقد حلت محلها أمراض الفساد والانحلال الخلقي، فهناك عدد كبير من أمراض الجهاز العصبي والأمراض العقلية  $^5$ ، ولا شك في أن سبب ذلك، يتمثل في قدرة العلم على فهم سر تركيب المادة وخواصها، والإنسان في جزء منه لا يختلف عن المادة، ولكن أدوات العلم الحديث لا تتناسب مع البعد الثاني غير المادي، ومن هنا أخفق في حل المشكلات ذات الطبيعة غير المادية، بل أوجد - كما ذكرنا آنفا - ظروفا أثرت سلبا على الإنسان، لطبيعتها المادية البحتة التي لا تتوافق مع ذات الإنسان ببعديها المادي والروحي.

-

ر م أغروس وزميله، مرجع سابق، ص79-83.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص85.

<sup>3</sup> محمد فتحى عثمان، القيم الحضارية في رسالة الإسلام، ص19.

<sup>4</sup> الكسيس كاريل، مرجع سابق، ص20.

<sup>5</sup> المرجع نفسه، ص34.

وتجاوز هذا الإخفاق يقتضي الاعتماد على معيار مستقل عن المصدر البشري للمعرفة، يكون جنب المعرفة العلمية الحديثة، بحيث يشكلان معا مرجعا، يمكن في ضوئه فهم الحياة الإنسانية المعقدة، وتسطير خطط للحياة تلبي كل حاجيات الإنسان، سواء تلك المرتبطة بحسمه أو المرتبطة بروحه الإنسانية 1.

ه. المشكلة الخامسة من مشاكل العلم الحديث، تتمثل في عدم التزام الكثير من العلماء، بما تقتضيه الإنسانية التي تجعل من العالم إنسانا يتصرف وفق ما تقتضيه المصلحة البشرية، ويسخر علمه لحل المشكلات المختلفة.

ويقدم لنا تاريخ العلم الحديث، وقائع عديدة تدل على عدم الانضباط بالأخلاق، منها:

. المثال الأول: مشروع اليوجينا: الذي نشأ على يد فرانسيس جالتون، حيث رأى أنه من الممكن تحسين الجنس البشري، بنفس الطريقة التي يربى بها النبات والحيوان، وذلك بالتخلص من الصفات غير المرغوب فيها، وإكثار الصفات المرغوبة، وأطلق على مشروعه اسم "اليوجينا" (الذي يعنى بالإغريقية: طيب الأرومة)2.

ورغم أن المعلومات في مجال الوراثة كانت قليلة وقت إطلاق المشروع، إلا أن ذلك لم يمنع العديد من العلماء من الانخراط في المشروع، لما يوفره من مكانة اجتماعية أو مصلحة خاصة<sup>3</sup>.

ولقد سنت قوانين في الولايات المتحدة الأمريكية أواخر العشرينات من القرن العشرين، تجيز تعقيم الأشخاص ذوي الصفات غير المرغوب فيها، و الشيء نفسه فعلته النازية، إذ عقمت بضعة آلاف من المعتقلين، أثناء الحرب العالمية الثانية 4.

ولا يخفى تأثر أصحاب هذا المشروع بالنظرة الداروينية التي تسوي بين الإنسان والحيوان، وتخضع الكل لفكرة الانتخاب الطبيعي، إلا أن هذا الانتخاب لا يخضع للصيرورة الطبيعية كما هو

\_

<sup>1</sup> ينظر: سيد محمد نقيب العطاس، مرجع سابق، ص161-162؛ ابراهام ماسلو، خطر الانشقاق بين العلم والدين (كله)؛ طه عبد الرحمان، الممارسات الدينية ونقد العقلانبة، مجلة إسلامية المعرفة، ع23، ص117.

دانييل ج كقلس وليروي هود، الشفرة الوراثية للإنسان، ترجمة: أحمد مستحير، ص $^{14}$ .

<sup>3</sup> المرجع نفسه، نفس الصفحة.

<sup>4</sup> المرجع نفسه، ص20-21.

الحال في الحيوان والنبات، وإنما يقرره الإنسان الذي جعل من تصوراته الذاتية، معيارا لتقرير ما ينبغي أن بكون وما لا ينبغي أن يكون، لاعتقاده أن ما يملكه من معرفة، كاف لإعطاء صورة كاملة عن الإنسان والحياة، يمكن التصرف وفقها، وهو ما ثبت أنه غير صحيح؛ إذ تأكد العلماء أنه من الصعب الربط بين سلوك الإنسان أو فقره وبين صفاته الوراثية 1.

. المثال الثاني: ينقل مهدي كلشني عن موريس ويلكنز، الحائز على جائزة نوبل في الطب عام 1962، أن خمسين في المائة من العلماء والمهندسين متورطون حالبا في البرامج ذات العلاقة بسباق التسلح<sup>2</sup>.

ولقد كان التاريخ الحديث من أسوء الفترات دموية في حياة البشرية، " فعدد ضحايا الحرب العالمية الأولى (1914-1918) بلغ 15مليون قتيل، وبلغ عددهم في الحرب العالمية الثانية(1939-1945) مليون قتيل، ضف إلى ذلك كارثة هيروشيما ونكازاكي والجزائر..." ، ولا شك قي أن هذه الأعداد من الضحايا، ناتجة عن التطور التقني في مجال صناعة الأسلحة الفتاكة.

ألا يتحمل العلماء جزءا كبيرا من المسؤولية المترتبة على الاستخدامات غير السلمية وغير النافعة، للتقنيات العلمية في مجال الهندسة الوراثية، أو صناعة السلاح الفتاك أو في غيرها من المجالات؟

يفترض في العالِم أن يكون ذا وعي تام، فتكون معرفته كافية - لا في مجال تخصصه فقط-بالواقع الذي يعيش فيه، وبالأفكار السائدة في بيئته، وبذلك يستطيع أن يحدد ما الذي ينبغي فعله لتحقيق مصلحة الناس ودفع الضرر عنهم.

ويفترض فيه كذلك، أن يميز بين ما يمكن أن يتناوله المنهج التجريبي العلمي بالدراسة والبحث، وما يدخل ضمن الرغبات الإنسانية التي لا تتصف دائما بالمشروعية.

<sup>2</sup> مهدي كلشني، مرجع سابق، ص158.

\_

<sup>1</sup> المرجع نفسه، ص21.

<sup>3</sup> محمد موسى بابا عمي، مطارحة معرفية مع بابا الفاتيكان، ص65.

واتصاف العالم بماتين الصفتين – الوعي والتواضع العلمي -، يقتضي أن تكون غايته في الحياة سامية، تتجاوز الغايات المادية المحدودة، وبدون ذلك يتحول العالم إلى مجرد أداة، يستعملها من يستطيع تلبية مطالبه المادية بلا ضوابط تحول دون استخدام ما يمتلكه من معرفة لإلحاق الضرر بالناس.

وبالنظر إلى واقع العلم الحديث، نجد أن الكثير من العلماء يفتقدون المعرفة العميقة في غير تخصصهم الدقيق أ، ثما يجعلهم عاجزين عن تصور ما تحتاج إليه الإنسانية، وما يحقق مصلحتها؛ إذ أن تحقيق ذلك يتطلب إدراكا لحقيقة الإنسان، وللحالة الثقافية والسياسية والاجتماعية، والايدولوجيا الحاكمة التي توجه التطبيقات العلمية، والعالم بما أوتي من قدرة على التفكير والاستنتاج، يستطيع أن يضع موقفه - في ضوء ذلك - الموضع الذي يتناسب وقيمة العلم، إذا كانت غاياته في الحياة سامية، تتجاوز المطالب المادية المحدودة، وتتحرر من النظرة الدنيوية الضيقة.

وإذا كانت الرؤية المادية، تتبنى العلم والتقنية المنفصلين عن القيم الإنسانية مما أدى إلى ما سبق ذكره من مشكلات، فما هي الرؤية القرآنية للعلوم الطبيعية؟

## الفصل الثالث:

## القرآن الكريم والعلوم الطبيعية

المبحث الأول: العلم في القرآن الكريم.

<sup>1</sup> فيليب فرانك، مرجع سابق، ص13.

المبحث الثاني: العلوم الطبيعية في القرآن الكريم.

المبحث الثالث: حكم البحث في العلوم الطبيعية.

المبحث الرابع: قيمة العلوم الطبيعية.

المبحث الخامس: خصائص المعرفة العلمية في القرآن الكريم.

#### نمهيد:

رغم النتائج السلبية للعلوم الطبيعية وتطبيقاتها، إلا أن ذلك لا يقلل من أهميتها؛ فقد تبين لنا في الفصلين السابقين، أن البحث العلمي سعى من خلال الكشف عن القوانين الطبيعية، واستثمار نتائج هذه البحوث إلى منح الإنسان معرفة عميقة بالطبيعة، وقدم له وسائل كثيرة، جعلت حياته تتصف بالفعالية واليسر.

ولكن خطورة السلبيات التي أفرزها التقدم العلمي بسبب قيامه على الرؤية المادية تكاد تحجب الوجه المشرق للعلم، وهذا ما يدعو إلى ضرورة التفكير والبحث عن رؤية كونية توجه العلوم الطبيعية نحو الحق والخير.

ولما كان القرآن الكريم المتميز بالشمولية، هو المرجع بالنسبة للمسلم لتمييز الحق عن الباطل، والخير من الشر، فالمطلوب هو البحث فيه لمعرفة ما إذا كان يتضمن توجيهات، من شأنها أن تجعل العلوم الطبيعية وسيلة لتحقيق مصلحة الإنسان والإنسانية.

فهل تناول القرآن الكريم ما يدخل تحت اسم العلوم الطبيعية؟ وإذا كان قد تناولها، فما هي الكيفية التي تطرق بما لهذا النوع من العلوم؟.

وما هي مميزات الرؤية القرآنية للطبيعة ؟.

وما هي مميزات المعرفة العلمية التي يدعو إليها القرآن الكريم؟

للإجابة على هذه الأسئلة، سنتناول المباحث الآتية:

- . العلم في القرآن الكريم.
- . العلوم الطبيعية في القرآن الكريم.
- . حكم البحث في العلوم الطبيعية.
  - . قيمة العلوم الطبيعية.
  - . خصائص المعرفة العلمية.

المبحث الأول: العلم في القرآن الكريم:

ورد لفظ العلم في القرآن الكريم بصيغ متعددة:

- فجاء بصيغة الفعل الماضي، كما في قوله عز وجل: ﴿ أَلُو رَدُُّوه أَ لِلَى الرَّسُولَ وَإِلَى أُولِي الرُّسُولَ وَإِلَى أُولِي الرُّسِولَ وَإِلَى أُولِي الرُّمِ مِنْهُم لَعَ مِهُ السَّلِينَ عَنْهِ عَلَى الرَّسُولَ وَإِلَى الرَّسُولَ وَالْمُعَلِي وَالْمُعَلِي وَالْمِنْ مِنْ وَلِهُ وَلَيْ الْوَالْمُ وَالْمُ الْمُؤْمِنِ وَلَا الْمُعَلِّي وَلَمْ الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِ والْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُ

- وجاء بصيغة المضارع، كما في قوله عز وجل حكاية عن عيسى عليه السلام: ﴿ تَعْلُم َ مَا فِي نَفْسِي وَلاَ أَعْلُم َ مَا فِي نَفْسِكَ ﴾ 2.

- وجاء بصيغة المصدر، كما في قوله تعالى: ﴿ أَيْلُم مَا أَيْنَ أَيْ بِيهِم وَهِا خَلْفُهُم وَلاَيُحِ يطُونَ بِشْيِءٍ مِّن عِلْمِهِ إِلاَّهُمَا شَاء ﴾ 3.

- وجاء بصيغ أخرى مثل: علم، يعلم، عالم، عليم، أعلم، معلوم....

وتكرار مادة علم ومشتقاته في القرآن الكريم نحوا من ثمانين وخمسين (850 )مرة، منها أربعمائة (400) مرة دالة على العلم الإنساني، دليل مؤكد على فضل العلم وبالغ أهميته 4.

وإذا تتبعنا آيات القرآن الكريم، نجدها تدعو إلى كل أنواع العلوم، فلا تقصره على العلوم التي تتخذ من الملاحظة والتجربة منهجها، ولا على العلوم الدينية التي تقوم على الوحي، فالعلم في القرآن الكريم يشمل كل معرفة يزول بها الجهل عن عقل الإنسان، سواء كان موضوعه الكون، أم كان موضوعه الإنسان، أم موضوعه الوجود والغيب، وسواء كانت وسيلة معرفته الحس والتجربة، أم وسيلته العقل والبرهان، أم وسيلته الوحي والنبوة 5.

<sup>1</sup> النساء: 83.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المائدة: 116

<sup>3</sup> البقرة: 255 .

<sup>4</sup> محمد فؤاد عبدالباقي، المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، مادة علم، ص 596-611؛ يوسف القرضاوي، العقل والعلم في القرآن الكريم، ص 71.

<sup>5</sup> يوسف القرضاوي، مرجع سابق، ص149.

ومن الآيات التي تتضمن دعوة القرآن الكريم إلى كل أنواع العلوم:

. يقول الله عز وجل: ﴿ أَقُواْ بِاسْمَ رَبِّكَ النَّنِي خَلَقَ خَلَق الْإِنَسَانَ مِن عَلَقِ اقْوَاْ وَرِبُّكَ الْأَكُمِ مُ النَّفِي عَلَّم بِالْقَلَمِ عَلَّم الْإِنسَانَ مَا يَمُ مُّلَم ﴾ أَ، فهذه الآيات الأولى نزولا من القرآن الكريم، تشير إلى العديد من العلوم: علم تاريخ الإنسان، علم الأجنة، علم الاتصال، وهي من العلوم التي تتكاتف لبناء الحضارة 2.

- يقول الله عز وجل: ﴿ وَلَّذِيَ ادَ له خَلْق السَّمَاواتِ وَالْأَرْضِ وَانْحَدَ لَافْلُلْسِنَ مَ كُمْ وَأَلُوا َ كُم السَّمَاواتِ وَالْأَرْضِ وَانْحَدَ لَافْلُلْسِنَ مَ كُمْ وَأَلُوا َ كُم النَّالِ وَهُ الْمَالِ مِينَ ﴾ 3، والعلم في هذه الآية يشمل علوم الكون وعلوم الإنسان 4.

- وفي مجال الغيب، نقرأ قوله تعالى: ﴿ أَلَا إِنَّا لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاواتِ َوالأَ ْضِ أَلاَ إِنَّ وَعُد اللّهِ حَتَّى وَلَكَ عَلَى السَّمَاواتِ َوالأَ ْضِ أَلاَ إِنَّ وَعُد اللّهِ مَتَّى وَلَكِنَّ أَكْتُوهُم لاَ يَعْلُمُونَ ﴾ 5.

- وينبه القرآن الكريم إلى ضرورة اعتماد الدليل الحسي في مجال العلوم الطبيعية، كما في قوله تعالى: ﴿ أَفَلْهُمَ مَنظُوا إِلَى السَّماء فُوقُهُم كَيْ فَ آبْنِيا اَها وَزِيَّ نَّاها وَهالَهَ ا مِن فُوج ﴾ .

- بخلاف الغيب فوسيلة معرفته الوحي، يقول الله عز وجل: ﴿ عَاالْمُغُ يَ سُبِ فَ لَا يُ طُهُم عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى الْغيب إلا الْأُنبِياء 8 . عَيْ بِه أَحداً إِلَّا أَمْنِ الرَّبَعِياء 8 .

- ودعا إلى استعمال الدليل العقلي، كما في قوله تعالى: ﴿ أَإِلَهُ مَّعَ اللَّهِ قُلُ هَاتُ وَلِهُ كُمْ الْأَيهُ وَ اللَّهِ الْهُ الْمَانُ الْعَلْمِ اللَّهِ الْمُوانُ الْعَقْلِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُلِللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> العلق: 1-5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد موسى بابا عمى، مطارحة معرفية مع بابا الفاتيكان، ص36.

<sup>3</sup> الروم :22

<sup>4</sup> يوسف القرضاوي، مرجع سابق، ص 150.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يونس: 55.

<sup>6</sup> ق: 60.

<sup>7</sup> الجن: 26-27.

 $<sup>^{8}</sup>$  الزمخشري، مرجع سايق، ج $^{4}$ ، ص $^{8}$ 

<sup>9</sup> النمل: 64.

<sup>10</sup> الزمخشري، مرجع سابق، ج4، ص 632.

وإذا كان القرآن الكريم قد أشاد بالعلم ونوه به، فإنه حكم على أكثر الناس بعدم العلم في آيات عديدة منها:

- ﴿ وَقَ الْوا ۚ لَـٰولاَ ذُنِّلَ عَلَي ۚ هِ يَ اَةٌ مِّن رَّبِهِ قُلَ إِللَّلَه َ قَ اِثْر عَلَى أَنڍ ُ تَلِّكِ اَ ۗ وَلَكِنَّنَ أَكْنُوهُم لاَ اَللَّهُ عَلَى أَنڍ ُ تَلِّكِ اَ اَ وَلَكِنَّنَ أَكْنُوهُم لاَ اَللَّهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

- ﴿ أَوَمَا خَلَقْنَا السَّمَاواتِ أَوالْأَضَ أَوَمَا أَيْنَهَمَا لَاحِمِينَ مَا خَلَقْنَاهُمَا إِلَّا ِ الْحَقَقَ وَلَكِنَّ وَلَكِنَّ أَوْمَ لَا أَيْلُمُونَ ﴾ 2.

وعندما أثبت العلم لهذه الأكثرية، قصره على علمهم بظاهر الحياة الدنيا، وهو علم محدود جدا يتعلق بسنن الأشياء المادية 3، يقول الله عز وجل:

﴿ اللَّهِ الْأَمْوِ مِنَقِدُ لَل َ وَمِن أَبُكُ وَيُؤَمِدُ اَ يُمُحِ النَّوْمِنُ وَنَهِ نَصُو اللَّهِ يَ نَصُو مَن يَ شَاء اُوهُو الْعُويِزِ النَّاسِ لَا أَيْطُمُونَ اللَّهِ اللَّهُ لَا يُطُمُونَ ظَاهِراً أَمَلُخُ يَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

فما هو العلم الذي يدعو القرآن الكريم إلى تحصيله، ويعتبر من لم ينله من الذين لا يعلمون؟

إن الآيات السالفة الذكر، التي حكمت على الأكثرية بعدم العلم، تتناول مواضيع تتعلق بالإلهيات؛ فالآية الأولى ( الآية 37من سورة الأنعام) تتعلق بقدرة الله عز وجل المطلقة، التي يجهلها المشركون، أما الآيتان من سورة الدخان، فتنفيان عن الله عز وجل اللهو والعبث، من خلال بيان أن الكون ما خلق إلا لحكمة، ولكن كثيرا من الناس لا يعون هذه الحكمة، وتتعلق الآيات ( 7-4 من سورة الروم بسنة الله في نصر العقيدة السماوية والحق الكبير الذي قامت عليه السماوات والأرض وما بينهما 5، فتصف الذين يجهلون أن وعد الله منجز في نصر المؤمنين على

<sup>2</sup> الدخان: 38-38.

<sup>1</sup> الأنعام:37.

<sup>·</sup> محمد الحسن بريمة: الظاهرة الاجتماعية ونظامها المعرفي في القرآن الكريم، ص 222.

<sup>4</sup> الروم: 4-7.

<sup>5</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن، المجلد الخامس، ص2755.

الكافرين بالجهل؛ إذ أن عدم الإنجاز يدل على اتصاف الله بالعجز، وهو ما يتنافى مع اتصاف الله عز وجل بالكمال.

فعدم إدراك هذه الحقائق، رغم أن الله تعالى نصب الأدلة لعباده للوصول إلى المعرفة الحقة بالحقائق الكونية الكبرى، يعتبر جهلا فاضحا، يستحق صاحبه أن يوصف بعدم العلم، حتى وإن كان يملك من المعلومات المتعلقة بظاهر الحياة الدنيا الشيء الكثير أ، فهذا النوع من العلم الي العلم بظاهر الحياة الدنيا – قد يساعد الإنسان على فهم وتفسير الكثير من الظواهر الكونية، وتلبية حاجياته المادية، ولكنه لا يمنحه الطمأنينة والسكينة، ولا يحقق للإنسانية ما تبتغيه من المصلحة، من وراء اهتمامها بالجانب العلمي.

فسعة المعرفة بالظواهر الكونية، دون أن يكون ذلك مرتبطا بالإجابات الصحيحة عن الأسئلة الفطرية، يجعل من العلم وسيلة للطغيان، وسببا للحيرة والقلق، فالإنسان إذا كان لا يملك المعرفة الكلية التي تعبر عن حقيقة الوجود، لا يستطيع أن يستثمر ما يملكه من معلومات عن الإنسان والكون، فيما يعود عليه بالنفع.

إن وظيفة المعرفة الكلية، تتمثل في تحديد الغايات الأساسية للإنسان من وجوده، حتى يسخر ما يملك لتحقيق هذه الغايات، التي تتجاوز بطبيعتها الأهداف المادية التي تنحصر في "اللذة"، وهو ما يسبغ على الحياة الإنسانية معنى ساميا، يجعلها محلا قابلا لتحقق الأخوة والتعاون والتوازن بين مطالب الجسد ومطالب الروح، عوض التناحر والتنافس على الثروات، والتركيز على الإنتاج والاستهلاك، وهي المثل التي تسعى لتحسيدها المحتمعات التي تتخذ من تحقيق المطالب المادية للإنسان غايتها القصوى في الحياة، " فالإيمان الحق هو وحده الذي يصل ظاهر الحياة بأسرار الوجود، وهو الذي يمنح العلم روحه المدرك لأسرار الوجود، والمؤمنون هذا الإيمان قلة في بحموع الناس، ومن ثم تظل الأكثرية محجوبة عن المعرفة الحقيقية" 2.

وعلى أساس ما سبق، فالعالِم - في الرؤية القرآنية - هو الذي يجمع بين المعرفة بظاهر الحياة الدنيا، التي تشتمل على السنن الكونية أو الاجتماعية، والمعرفة بالله عز وجل وجليل صفاته،

2 المرجع نفسه، نفس الصفحة

المرجع نفسه، ص 2758.

فيكون علمه المكتسب بعقله وحواسه موصولا بعلم الله عز وجل الموحى به، وبذلك تكون معرفته متكاملة ومتوازنة.



## المبحث الثاني: العلوم الطبيعية في القرآن الكريم:

تطرق القرآن الكريم إلى ظواهر طبيعية مختلفة، في عدد من الآيات تصل إلى أكثر من ألف آية صريحة تتحدث عن الكون، وعن بعض مكوناته وظواهره 1.

فهل اشتمال القرآن الكريم على هذا العدد الكبير من الآيات المتعلقة بالظواهر الطبيعية يجعل منه مصدرا للعلوم الطبيعية؟

إن التوافق الذي لاحظه العلماء بين الاكتشافات العلمية المعاصرة، وما ورد في القرآن الكريم إلى من حقائق <sup>2</sup> ، دفعت بعض العلماء إلى الدعوة إلى "تحويل معطيات النظر في القرآن الكريم إلى علامات وأرقام، وأن نستخرج من كلام الله معلومات نعبر عنها في معادلات رياضية، ونرمز لها بالعلامات والأرقام"، <sup>3</sup> اقتداء طلامات العلم الحديث الذي يعتمد الرياضيات كلغة للتعبير عن نتائج بحثه في الطبيعة، يقول إبراهيم أحمد عمر: "عندما ننظر في مظاهر الكون لا نرى معادلات جبرية ولا إحصائيات، بالرغم من ذلك، فما من كتاب كتب عن هذه الأشياء بعد نظر فيها إلا حفل بالمعادلات والأرقام والبيانات" 4.

إننا لا نشك أن ما تضمنه القرآن الكريم من معلومات في كل المحالات يتصف بالصواب المطلق، ولكن الموقف السابق ذكره يدعو للتساؤل: ماهي وظيفة القرآن الكريم؟ وهل اتخاذه مصدرا للعلوم الطبيعية يتناسب مع الغاية التي أنزله الله تعالى لتحقيقها؟

يقول العقاد: " القرآن كتاب عقيدة، يخاطب الضمير، وحير ما يطلب من كتاب العقيدة في مجال العلم أن يحث على التفكير"  $^{5}$ . وهذا ما يراه الشيخ محمد عبده؛ فالقرآن الكريم – حسب رأيه – يذكر آثار الله في الأكوان تحريكا للعبرة وتذكيرا بالنعمة وحفزا للفكرة، لا تقريرا لقواعد الطبيعة  $^{6}$ .

\_

نظول النجار، الإعجاز العلمي في القرآن الكريم: المفهوم العلمي للجبال في القرآن لكريم، ج6، ص9؛ منتصر محمود مجاهد، مرجع سابق، ص89؛ محمد عبده، الإسلام والنصرانية بين العلم والمدنية، ص65.

 $<sup>^{2}</sup>$  زغلول النجار، قضية لإعجاز العلمي للقرآن الكريم وضوابط التعامل معها، ص 91 إلى 100.

 $<sup>^{3}</sup>$  ابراهیم أحمد عمر، فلسفة التنمیة: رؤیة إسلامیة، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> المرجع نفسه، نفس الصفحة.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> عباس محمود العقاد: الفلسفة لقرآنية، ص 12؛ ولنفس المؤلف: التفكير فريضة إسلامية، ص 62.

<sup>·</sup> محمد عبده، مرجع سابق، ص 69.

وظاهر الآيات القرآنية المتعلقة بالطبيعة، يؤيد هذا الرأي، فما من آية قرآنية تطرقت إلى ظاهرة طبيعية، إلا وأمرت بالنظر والتفكير في خلق الله عز وجل، كما يتضح من مثل هذه الآيات:

يقول الله عز وجل: ﴿ أَولَمْ عَظُواْ فِي مَلَكُوتِ السَّمَاواتِ وَالْأَضِ وَما خَلَق اللّه مِن مَوجٍ وَالْأَضَ شَيِهِ اللهِ عَز وجل: ﴿ أَولَمْ عَلْمُ السَّمَاء قَوْقُهُم كَيْ فَى تَبْينَاهَا وَرِيَّنَّاهَا وَما لَهَ المَّ مِن فُوجٍ وَالْأَرْضَ مَا فَي السَّمَاء قُوقُهُم كَيْ فَى تَبْينَاهَا وَرِيَّنَّاهَا وَما لَهُ اللهِ عَلْمَ اللهِ وَاللهُ مِن كُلِّ وَرِجَ بَه يَجٍ تَبْصَرَة وَدَكُوى لَكُلِّ عَمْ يَهُ مُ مَا فِي السَّمَاواتِ وَما فِي الْأَضِ جَم يعِلَّه اللهِ اللهِ السَّمَاواتِ وَما فِي الْأَضِ جَم يعِّلًا له اللهِ اللهِ السَّمَاواتِ وَما فِي الْأَضِ جَم يعِّلًا له اللهِ اللهِ اللهِ السَّمَاواتِ وَما فِي الْأَضِ جَم يعِّلًا له اللهِ اللهِ اللهِ السَّمَاواتِ وَما فِي الْأَصْ جَم يعِّلًا له اللهِ اللهِ اللهِ السَّمَاواتِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

ومما يدل على أن التفاصيل العلمية - كما تدرس في العلوم الطبيعية - غير مقصودة في القرآن الكريم، إلا بالقدر الذي يدعو إلى " تحريك العبرة والتذكير بالنعمة وحفز الفكرة "كما قال الشيخ محمد عبده، ما يلي:

أ. عدم عناية القرآن الكريم بالدخول في التفاصيل العلمية الدقيقة، وعندما تزداد الآيات القرآنية قربا إلى البحث في التفاصيل، فإنها لا تزيد على أن تقرر التناسق، ودقة النظام، والحكمة في تدبير أجزاء الكون، أو تصف المظاهر التي يمكن إدراكها بإحدى الحواس، أو أن تربط بينها وبين أسباب حياة الإنسان.

ومن الأمثلة على ذلك:

- ﴿ وَخَلَقَ كُلَّ شَيِّءٍ فَقَدَّره ُ تَقْلِواً ﴾ 5.

- ﴿ وَأُرْسِلْنَ لَلِّرِي ۖ اَلْحَواقَ مَخَ أَنزِلْنَا مَنِ السَّماءَ مَاء قَ أَسْقِينَ اكُّمُوه أَوماأَنت م لَهِ أَازِدْ يَنَ ﴿ 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الأعراف : 185.

<sup>2</sup> ق: 8-6

<sup>3</sup> الجاثية: 13

<sup>4</sup> محمد سعيد رمضان البوطي، منهج تربوي فريد في القرآن، ص35؛ أحمد محمد حسين الدغشي، نظرية المعرفة في القرآن الكريم وتضميناتها التربوية، ص158.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الفرقان:02.

<sup>6</sup> الحجر:22.

وعلل الشيخ البوطي إحجام القرآن الكريم عن التفصيل فيما يتعلق بالمعلومات الكونية، واكتفاؤه بإثارة النظر والبحث، بأمرين:

- الأمر الأول، يتمثل في تكريم العقل الإنساني، "فلو شرح معنى قوله (مد الأرض) أو (يغشي الليل النهار) شرحا علميا دقيقا، لألزمك الاعتقاد بمضمون ذلك الشرح، غيبا، قبل أن تكشفه بوسائل بحثك ونظرك، وقد كرم الله عز وجل العقل الإنساني عن مثل هذه الإلزامات الغيبية، في أمور تتوفر إليها سبل النظر والحس"1.
- أما الأمر الثاني، فيتعلق بمراعاة الطاقة الإدراكية، لدى كل الناس، فكلمة "كفاتا"، في قوله عز وجل: ﴿ أَلَمْ نَجُعْلِي الْأَرْضَ كَ فَاتاً ﴾ 2، تعني عند الأعرابي الجذب والضم، وهو إدراك صحيح، وتعني عند المختصين في دراسات الأرض، جاذبية الأرض، وليس من كلمة تستوعب هذه المعاني التي تبدأ بفهم الأعرابي، وتنتهي بما يفهمه علماء هذا العصر، كما تستوعبه كلمة (كفاتا) 3.

فالآية عدلت عن الإجابة عن حقيقة سؤالهم، إلى بيان منافع الأهلة في الدين والدنيا، قال ابن عباس: " يعلمون بما حل دينهم وعدة نسائهم ووقت حجهم" 5.

 $^{28}$  البوطي، مرجع سابق، ص $^{28}$ 

البوطى، مرجع سابق،07.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرسلات:25.

<sup>4</sup> البقرة: 189؛ السيوطي، لباب النقول في أسباب النزول، على حاشية: مختصر تفسير الطبري للعلامة أبو يحي محمد بن صمادح النحيبي الأندلسي، ص 41.

<sup>.266</sup> ابن کثیر، تفسیر القرآن العظیم، ج1، ص $^{5}$ 

وسبب العدول - في رأي الشيخ القرضاوي - يتمثل في فقد السائلين للعلوم والمعارف، التي تمكنهم من فهم حقيقة ما يرونه من تغير في صورة الهلال <sup>1</sup>.

وهذا السبب يصور لنا الحالة العلمية التي كانت عليها الإنسانية وقت نزول القرآن الكريم، ولكنه يشير في الوقت نفسه إلى أن العلوم والمعارف التي تمكن من تفسير حالة الهلال، يستطيع الإنسان اكتسابها، إن استخدم الوسائل المعرفية التي زوده الله عز وجل بها، ولهذا لم يبين الأسباب التي تؤدي إلى تغير شكل الهلال.

فالإجابة التي وردت بها الآية القرآنية الكريمة، تتناسب مع وظيفة القرآن الكريم المتمثلة في هداية الناس إلى السلوك المستقيم، قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْاكِ لِلَّتِي هِي أَقُوم ﴾  $^2$ ، وقال تعالى: ﴿ قَدْ جَاءُكُم مِّن اللّهِ ذُوُوكِ تَ اللّهِ مُّبِينٌ ﴾  $^3$ ، والنور يشمل الهداية المعنوية، والتوجيه المادي، والضبط الفكري  $^4$ .

ولكن الأمر بالنظر في كتاب الطبيعة، وكون القرآن الكريم كتاب هداية، لا ينفيان ورود إشارات لبعض ما اكتشفه العقل الإنساني، كالانفجار العظيم وتوسع الكون <sup>5</sup>، وهي التي أسس عليها د: أحمد عمر رأيه الداعي إلى اعتماد القرآن الكريم مصدرا للعلوم الطبيعية.

ويظهر أن تحديد الصلة بين القرآن الكريم والعلوم الطبيعية، يتطلب إبراز الطريقة التي تناول بحا القرآن الكريم الظواهر الطبيعية.

ولتحقيق هذا الهدف نستعين بالمقارنة بين الكيفية التي تناول بما مسائل الفقه، والكيفية التي تناول بما ظواهر الطبيعة.

فبالنسبة لمسائل الفقه، يفرق القرآن الكريم بين نوعين من القضايا:

 $<sup>^{1}</sup>$  القرضاوي، مرجع سابق، ص  $^{217}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الإسراء: 09.

<sup>3</sup> المائدة: 15.

 $<sup>^{4}</sup>$  بابا عمي، مرجع سابق، ص $^{50}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> جمال ميموني ونضال قسوم، مرجع سابق، ص 79، وينظر: زغلول النجار، قضية الإعجاز العلمي ، الباب السادس من ص 167 إلى 249.

ب- النوع الثاني، يشمل القضايا الخاضعة للظروف الزمنية والمكانية، فهذه لا يفصل ما يتعلق بها من أحكام، وإنما يضع المبادئ، ويترك التفصيل للإنسان، وذلك كالنواحي السياسية والاقتصادية التي تتغير صورتها من حيل إلى حيل؛ فالشورى مبدأ لا يجوز تجاوزه، ولكن كيفية تطبيق هذا المبدأ يختلف من مكان إلى آخر، ومن حيل إلى حيل، فهل الشورى تكون لكل المسلمين، أم لأهل الحل والعقد، وهل يعين هؤلاء من طرف الحاكم، أم ينتخبون؟.

فالإجابة عن هذه الأسئلة وغيرها المتعلقة بمبدأ الشورى الوارد في قوله تعالى:

﴿ َوَشَاوِرُهُم فِي الْأَمْرِ ﴾ 2، وقوله تعالى: ﴿ وَأُمُوهُم شُورِي آَيْنُهُم ﴾ 3، لم تفصل في القرآن الكريم ولا في السنة النبوية، ولهذا فهي خاضعة للاجتهاد 4.

أما الآيات المتعلقة بالظواهر الطبيعية، فلا تتناول هذه الظواهر بالتفصيل كما في النوع الأول، ولا بالإجمال كما في النوع الثاني من قضايا الفقه، وإنما تكتفي بتوجيه الإنسان إلى البحث في كتاب الطبيعة المفتوح، وتحدد له معالم معينة حتى لا تذهب جهوده سدى، وبالتالي يكون ما يصل إليه من اكتشافات سبيلا يوصله إلى معرفة الحق، يقول الكيلاني: " يحث القرآن الكريم الإنسان على التفكير والبحث، بعد أن حدد له معالم معينة توصله إلى قراءة كتاب الكون واكتشاف البراهين العملية على وجود الله وعظمته والتعرف على تفاصيل صفاته واستخراج خزائن نعمه" 5.

ومن هذه المعالم:

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة النساء الآية 11، وينظر تتمة الآية 11، لآية 12، الآية 175 من نفس السورة.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> آل عمران: 159.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> الشورى: 38.

<sup>. 28</sup> ينظر عبد الكريم زيدان، خصائص الإسلام، ص 21 إلى  $^{4}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الكيلاني، فلسفة التربية الإسلامية، ص 21.

أ. توجيه الإنسان للبحث في عالم الشهادة، لاشتماله على ما يقع تحت الإدراك الإنساني، بالحس أو بالعقل، ولهذا يرد ذكره في القرآن الكريم مقرونا بما يحث الإنسان على النظر والتفكر فيه، كما في قوله تعالى: ﴿ أَفَلَا يَظُونَ إِلَى الْإِبِلِكَيْ فَ لَلْحِيَّ اللَّمَاء كَيْ فَ رُو َعَتَ وَإِلَى السَّمَاء كَيْ فَ رُو َعَتَ وَإِلَى اللَّمَاء كَيْ فَ رُو كَعْتَ وَإِلَى اللَّمَاء كَيْ فَ رُعِيْ فَ مُطَحَتُ ﴾ [.

أما عالم الغيب، فلا يمكن للعقل تصوره، ولا يدخل تحت المقاييس الحسية، ولهذا فالوحي هو المصدر الوحيد للتعرف عليه، لأن علمه ملك لله تعالى وحده، إلا من أطلعه الله تعالى من الرسل، وقد وردت آيات عديدة، تبين ذلك، منها:

- ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهِ مُطْلَمَ عَلَى الْغُلْبِ وَلَكِنَّ اللَّهِ عَلَى مِن رُّسِلَمِهِ مَن يُسَلَمُ هُ . . - ﴿ قُلُلُ اللَّهُ عَلَى النَّا اللَّهُ عَلَى النَّا اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّل

- ﴿ عَاالْمُعُ يَدْ سِ فَكَانِدُ طُهُم عَلَى عَدْ بِهِ أَحْدَا إِلَّا مِنِ اْرْدَضَى مِن رُّسُولٍ...

وإذا كان القرآن الكريم، يفرق معرفيا بين العالمين، فإنه يثبت في آيات عديدة ما يوحي بالتكامل بينهما، ومما يدل على ذلك:

1- قوله تعالى: ﴿ هُو النَّنِي يرِيكُم الْبِقَ خُوفاً وطَمعاً وِي نُشِئ السَّحاب الثَّقالُ وِي اُسبِّح النَّقالُ وِي السَّحاب الثَّقالُ وِي السَّحاب الثَّقالُ وِي السَّعادِ وَي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَي اللَّهِ اللهِ عَلَي اللهِ اللهِ عَلَي اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَي اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَي اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَي اللهِ عَلَي اللّهِ عَلَي اللهِ عَلَي اللهِ عَلَي اللهِ عَلَي اللهِ عَلَي اللهِ عَلَيْ عَلَي اللّهِ عَلَي اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَي اللهِ عَلَي اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الغاشية: 17-20.

 $<sup>^{2}</sup>$  آل عمران: 179.

<sup>3</sup> النمل: 65.

<sup>4</sup> الجن: 27-26.

الرعد: 12-12. والمحال: المماحلة، وهي شدة المماكرة والمكايدة، ومعناها في الآية أنه شديد المكر والكيد لأعدائه، يأتيهم بالهلكة من حيث لا يحتسبون. الزمخشري، المرجع نفسه، ج3، ص520.

ميد قطب، مرجع سابق، المجلد الرابع، ص2051؛ الدغشي، مرجع سابق، ص338.

2 - إقامة الكون دليلا لمعرفة القضايا الكبرى في عالم الغيب، كوجود الله تعالى وإثبات اليوم الآخر، فالأمر بالنظر . كما سبق الذكر . يهدف إلى الاستدلال بالكون على المكون وبالأثر على المؤثر <sup>1</sup>، أما التفصيلات العقدية فلا سبيل للعلم بما إلا الوحي.

3 - إمداد الإنسان بالعلم المتعلق بعالم الغيب، لتكون غايات الإنسان في الحياة الدنيا سامية، تتجاوز المطالب المادية إلى ما يتناسب مع فطرته التي خلقه الله عليها، والفطرة كما وردت في قوله تعالى: ﴿ فَقَا م م وَجَهَكُ لِلدِّينَ حَدِيفًا طَرَّةُ اللَّهِ الَّتِي فَطَر النَّاسَ ﴾ 2، تعني إعداد الإنسان وتميئته للاستدلال على وجود الله تعالى ومعرفة شرائعه .

ب - التأكيد على مفهوم القوانين الكونية 4، ولولا ذلك لما أمكن تسخير الطبيعة، يقول الله عز وجل: ﴿ لَا الشَّيْسُنِ عَلِي لَهَ ا أَن تُدْرِكَ الْقَمر وَلِاللَّه ثُل سَابِق النَّهارِ وُكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَ حُونَ ﴾ 5.

فالقرآن الكريم يعرض ترابط الحوادث، وانتظام سيرها وفق قوانين لا تتبدل ولا تتغير، يسميها سنن الله، يقول الله عز وجل: ﴿ وَلَن بَحَ لَدُل سُنَّة اللَّه تَبيلاً ﴾ أ، مثال ذلك قوله عز وجل: ﴿ وَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلْمُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللللللّهُ عَلَى الللللللللللللللللل

ويدخل ضمن هذا الإطار، اعتناء القرآن ببيان أن الحوادث الطبيعية تسير وفق مقادير دقيقة، فالله عز وجل يقول: ﴿ وَحُلَق كُلَ شَيءٍ فَقَدَّره أُتَقْلِيراً ﴾ ، ويقول أيضا: ﴿ وَكُلُ شَيء

القرضاوي، العقل والعلم في القرآن الكريم، ص258.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الروم: 30.

 $<sup>^{3}</sup>$  الطاهر بن عاشور، مقاصد الشريعة الإسلامية، ص $^{55}$ 

<sup>4</sup> جمال ميموني ونضال قسوم، المرجع نفسه، ص59.

<sup>5</sup> يس : 40.

<sup>6</sup> الاحزاب: 62.

<sup>7</sup> النور:43.

<sup>8</sup> سيد قطب، مرجع سابق، المجلد الرابع، ص2522؛ محمد المبارك، مرجع سابق، ص29.

<sup>9</sup> الفرقان: 02.

عَدُه مُقْدَار ﴾ أ، والقدر هو تقدير الله لحوادث المخلوقات، أي لخلقها وأعمالها وحياتما وفقا لحساب مقدر ولكميات محسوبة 2.

وإقامة الكون على قوانين ثابتة، وخلقه وفق مقادير مضبوطة، يعني قابليته للمعرفة والتسخير، إضافة إلى دلالته على حكمة الخالق الذي أكمل صنعة كل شيء، وبلغ به غاية الكمال الذي يناسبه، والذي حدد لكل مخلوق وظيفته، فهداه إلى أدائها3.

وبذلك أقصى التعليل الخرافي القائم على ربط الحوادث ربطا اعتباطيا، لا ينضبط نظامه وقانونه 4.

وما ورد في القرآن الكريم من إشارات لبعض الحقائق الكونية، يمكن إدراجه ضمن تأكيد ما سلف ذكره من أن الكون يسير وفق سنن كونية، ومن الواجب على الإنسان أن يعمل من أجل اكتشاف هذه السنن، ولهذا نجد أصحاب مدرسة "الإعجاز العلمي في القرآن"، يأخذون هذه الإشارات، ويقومون بتفسيرها وفق معطيات العلم الحديث، الذي هو نتاج النظر في ملكوت السماوات والأرض<sup>5</sup>، مما يدل على أن القرآن الكريم ليس كتاب علوم طبيعية، وإنما هو كتاب هداية للبشرية لما يحقق مصالحها، ولما كانت هذه العلوم ذات أهمية بالنسبة للإنسان، فقد اعتني القرآن الكريم بالدعوة إلى النظر في كتاب الطبيعة.

ج- بيان الغاية من البحث في الطبيعة، والمتمثلة في معرفة الله عز وحل وتحقيق العبودية بعمارة الأرض وفق الإرادة الربانية، ومثال ذلك قوله عز وجل: ﴿ وُهُو الَّذِي أَنشَأَ جَاَّات مُّعُوشَات وَغْير الْمُوسَات والنَّكْل والزُّرْعُة لَا فَأَكُلُه والزُّيِّة وَن والزُّمَّانَ مَ شَابِها وَغُيرُم سَابِه كُلُوا ،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الرعد: 08.

<sup>2</sup> محمد المبارك، مرجع سابق، ص31.

<sup>3</sup> سيد قطب، مرجع سابق، المجلد السادس، ص3883؛ محمد متولي الشعراوي، المختار في تفسير القرآن الكريم، ج3، ص 9-14.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> محمد المبارك، مرجع سابق، ص111.

<sup>5</sup> ينظر: زغلول النجار، مرجع سابق، نفس الصفحات؛ ولنفس المؤلف، من آيات الإعجاز العلمي في القرآن الكريم: المفهوم العلمي للجبال في القرآن الكريم، ج3، (كله).

مِن ثَمَرِطٍ ذَا أَثْمَرَ وَآتُ واْ حَقَّهُ ۚ يَهِم حَصَاده َ وَلاَ تُسْرِفُ واْ إِنَّهُ لاَيْحِ بُّ الْسْرِفَ يَنَ وَ مَن الأَّنعامِ مُمُولَةً ۚ وَفْرِشاً كُلُواْ مُّمَّا َ رَزَقَكُم اللّه ُ وَلِلْتَبْ عُ واْ خُطُوا بِلَلشَّيْ طَانِ إِنَّهُ لَكُم عَلُقٌ مُّبِينَ ﴾ 1.

فهاتان الآيتان الكريمتان جاءتا للتذكير بوحدانية الله عز وجل، وللنهي عن الإسراف في الاستهلاك، وللتحذير من إتباع طرق الشيطان، في معرض ذكر ظواهر طبيعية، تتمثل في تنوع الأشجار والنبات المسخر للإنسان<sup>2</sup>، وهو ما يعني الترابط بين النظر في الطبيعة لدراستها وبين الغاية من وجود الإنسان، فالبحث في الطبيعة وسيلة من وسائل تحقيق ما خلق لأجله الإنسان.

وخلاصة القول: أن القرآن الكريم ليس كتابا في العلوم الطبيعية، بمعنى أنه لا يتناول التفصيلات والكميات وخصائص المواد وتركيبها، كما هو الحال في العلوم الطبيعية، وإنما كتاب هداية، وهدايته في مجال " البحث في الطبيعة " تتمثل في توجيه الباحث للبحث فيما يتناسب وقدراته الإدراكية، وبيان أن ما يصل إليه من حقائق ومعلومات وسيلة وليس غاية، أما الغاية فتتلخص في عبادة الله عز وجل، يقول الله عز وجل: ﴿ وَهَا خَلَقْتُ الْحِبُ قَلْ وَالْإِنسَ إِلَّا أَيْمِ لُمُون ﴾ .

فكيف نحقق هذه الغاية بدراسة العلوم الطبيعية؟ هذا ما سنبحثه إليه في الفصل الرابع.

## المبحث الثالث: حكم البحث في العلوم الطبيعية:

صنف عبد الرحمان بن خلدون العلوم إلى صنفين:

<sup>142-141:</sup> الأنعام $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن کثیر، مرجع سابق، ج $^{3}$ ، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> الذاريات: 56.

أ- صنف طبيعي: يهتدي الإنسان بفكره إلى موضوعاتها ومسائلها وأنحاء براهينها ووجوه تعليمها.

ب- وصنف نقلي: يشمل العلوم النقلية الوضعية، وهي المستندة إلى الخبر عن الواضع الشرعي، ولا مجال للعقل فيها إلا في إلحاق الفروع بالأصول 1.

والعلوم الطبيعية هي من الصنف الأول، أمر القرآن الكريم بالبحث فيها - كما تبين لنا في المبحث السابق - تاركا الحرية للإنسان لاستكشاف القوانين الطبيعية، وتفسير ظواهرها المختلفة، باستخدام ما وهبه الله عز وجل من نعمة العقل والحواس.

فهل الأمر بطلب هذه العلوم يفيد الوجوب؟

يرى الإمام أبو حامد الغزالي، أن كل علم لا يستغنى عنه في قوام أمور الدنيا، كالطب الذي هو ضروري لبقاء الأبدان، والحساب الذي هو ضروري في المعاملات وقسمة الوصايا والمواريث ... فهو فرض كفاية 2...

ويؤيد الشيخ القرضاوي رأي أبي حامد الغزالي، حيث يرى أن "التفوق في العلوم الطبيعية يمكن من إنشاء أمة قوية عزيزة مكتفية بذاتها، قادرة على التصدي لأعدائها، ويساهم في درء الأخطار المحدقة بالإنسانية نتيجة انفصال العلم عن الإيمان؛ فالعلم في الجانب العسكري يهدد

البشرية بأسلحة الدمار الشامل، كما أصبح وسيلة لصناعة أدوية غير مأمونة، ولا علاج لذلك إلا بأن يكون العلم في حضانة الإيمان، وأن يدور في فلك القيم والأخلاق، وهذا ما يوفره الإسلام لأهله" 3.

وهذا الحكم - أي كون العلوم الطبيعية فرض كفاية - تدل عليه النصوص القرآنية ويتوافق مع مقاصد الشريعة الإسلامية، كما يتضح مما يلي :

 $^{3}$  يوسف القرضاوي، تيسير الفقه للمسلم المعاصر، ج $^{1}$ ، ص

-

<sup>1</sup> عبدالرحمان بن خلدون، مرجع سابق، ص 456، وهذا التصنيف هو الذي أخذت به المؤتمرات التعليمية الإسلامية العالمية الأربعة المنعقدة بجامعة أم القرى بالمملكة العربية السعودية، ينظر : أحمد محمد حسين الدغشي، نظرية المعرفة في القرآن الكريم وتضميناتها التربوية، ص 47.

أ أبو حامد الغزالي، إحياء علوم الدين، ج1، ص 16.

أ- طلب العلم فرض كفاية على الأمة، لقوله عز وجل: ﴿ فَلُولا ۖ نَفْرِ مِن كُلِّف ْرُوَيَة مِّنْهُم طَآرً فَهُ أَيْ مَ غَلُولاً فَوَهُ إِلَيْ مَا اللهُ عَز طَآرً فَهُ أَيْ مَا يَعْدُمُ وَ فَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الجَميع النفير لطلب العلم، وإنما أوجبه على طائفة من كل فرقة 2.

ب- مفهوم العلم في الإسلام، لا يقتصر على العلوم الدينية فقط، فكما أمر الله عز وجل بطلب العلوم النقلية، أمر كذلك بالنظر في السماوات والأرض، لاستكشاف سنن الله تعالى في خلقه، من ذلك قوله تعالى: ﴿ قَالُ سِير وا فِي الْأَرْضِ فَ انظُرُ واكي ْ فَهِ لَا الْأَنْ اللهُ الل

ومما يجدر ذكره هنا، أن عدد الآيات المتعلقة بالظواهر الطبيعية، هو ضعف الآيات المتعلقة بالأحكام الفقهية، فعدد هذه الأخيرة تقدر بحوالي خمسمائة (500) آية 4، في حين تبلغ عدد الأولى أكثر من ألف (1000) آية، كما ذكرنا، وفي ذلك دلالة على أهمية البحث في الطبيعة.

- إن التمكن من العلوم الطبيعية، ضروري لتحقيق غايتين من غايات الشريعة الإسلامية، تتعلق الأولى بمعرفة الله عز وجل وإدراك عظمته، فالعلوم الطبيعية بفروعها المختلفة، تكشف أن النظام والإبداع في الكون يدلان على خالقه العليم القدير -0، وكلما كانت المعرفة بصنعة الموجودات أتم، كانت المعرفة بالله عز وجل أكمل -0.

أما الغاية الثانية، فتتعلق بعمارة الأرض، فالإنسان مطالب باستغلال خيرات الأرض، وتعميرها وفق المنهج الرباني، ولا شك في أن العلوم الطبيعية تفتح أمام الإنسان أفاقا واسعة لتحقيق هذه الغاية.

وبناء على ما سبق، تعتبر العلوم الطبيعية من العلوم التي لا يجوز للأمة التقصير فيها، تنفيذا لأمر الله عز وجل، وسعيا وراء تحقيق مقاصد الإسلام.

<sup>2</sup> القرضاوي، مرجع سابق، ص 198.

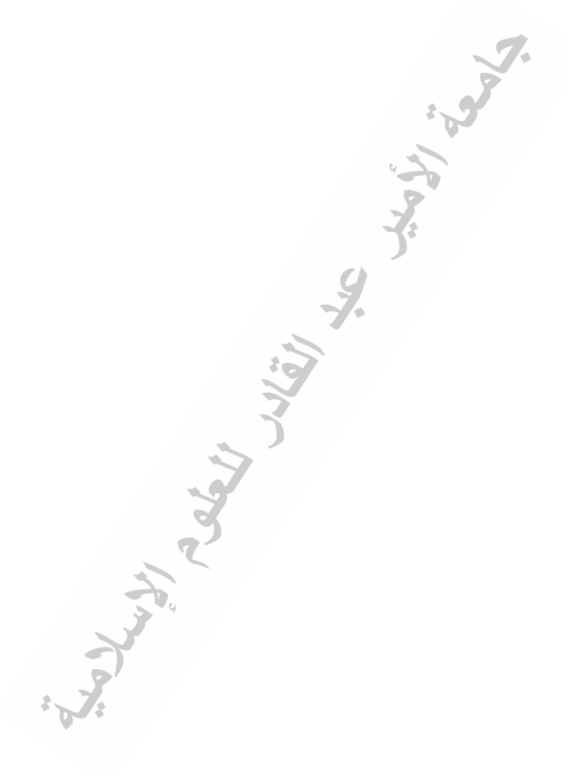
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> التوبة: 122.

<sup>3</sup> العنكبوت: 20.

<sup>4</sup> برهان الدين الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج2،ص3، وينظر كذلك: محمد علي الصابوني: روائع البيان تفسير آيات الأحكام، (كله).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> جون كلوفر مونسيما، الله يتجلى في عصر العلم، (كله ).

أ أبو الوليد بن رشد، فصل المقال وتقرير ما بين الشريعة والحكمة من الاتصال، ص24.



المبحث الرابع: قيمة العلوم الطبيعية:

مما سبق ذكره في المبحث الثالث، يتبين لنا أن العلوم الطبيعية، لها موقع متميز، ضمن العلوم التي يدعو الإسلام إلى تعلمها، فالحكم بوجوبها، يعني أن الأمة مطالبة بالاعتناء بها، وتكوين متخصصين فيها، ومما يؤكد أهمية هذه العلوم، دينيا ودنيويا، ما يلى:

2. منح الله تعالى الإنسان - إضافة إلى الاستعداد الفطري- وسائل للتعرف على الكون والكشف عن القوانين التي تحكمه، يقول لله عز وجل: ﴿ وَاللّه مُ أَخْرَهُمُ مِن طُونِ أُمَّهَا يَكُم لا تَعْمُونَ شَيْ مُا وَجَعُل لَكُم النَّسُعَ والأَب صَاوِللأَفْ يُمَ لَ طَكُم تَشْكُونَ ﴾ .

3. اعتبار الإسلام معرفة الطبيعة، وسيلة ضرورية لتحقيق بعض الغايات التي خلق الإنسان لأجلها؛ فالآيات ( 30-31) من سورة البقرة، جعلت البحث في العلوم الطبيعية من متطلبات تحقيق الخلافة في الأرض، يقول سيد قطب في تفسيره لقول الله عزوجل: ﴿ وَإِ ذْ قَ اللّ رَبُّكَ لَا لَمُلا تَ كُةً إِنّي جَاعًل في الأُرضَخ يَفة قَ اللّوا أَبَّ لَع في يَها مَن يُ فُسلُف يَها وَي سُفك الدَّماء وَخُن ن سُبُّح بَع مُلكَ وَدُ تُقدّسُ لَكَ قَ اللّ إِنّي أَعلُم مَ ما لا تَعلُمونَ وَعلّم آدم الأسماء كلّها... وكله الله في المشيئة العليا أن تسلم الإنسان زمام هذه الأرض، وتطلق فيها يده وتكل إليه إبراز مشيئة الله في الإبداع والتحوين والتحليل والتركيب والتحوير و التبديل, وكشف ما في هذه الأرض من قوى وطاقات وكنوز وخامات, وتسخير هذا كله-بإذن الله-في المهمة الضخمة التي وكله الله بها" 6.

<sup>1</sup> البقرة: 31-32.

الزمخشري، مرجع سابق، ج1، ص126؛ سيد قطب، مرجع سابق، المجلد الأول، ص56.

<sup>3</sup> محمد شهاب الدين الندوي، بين علم آدم والعلم الحديث، ص 9.

<sup>4</sup> النحل: 78.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> البقرة : 30-31.

 $<sup>^{6}</sup>$  سيد قطب، مرجع سابق، نفس الصفحة، وينظر : منتصر محمود مجاهد، مرجع سابق، ص  $^{20}$ - $^{6}$ 

ولقد أبرزت الآية 78 من سورة النحل هذه المهمة، والمتمثلة في شكر الله عز وجل، بإدراك نعمه، والإيمان بالله الواحد المعبود 1، يقول الله تعالى : والله أُنْوَعَكُم مِّن طُونِ الله تعالى عَمْد والإيمان بالله الواحد المعبود أُمَّها يُكُم لاَ تُطُمونَ شي مُا وَجَل لَكُم الْسَّمَعُ والأَبْ صَاوِللَّافُ مُ يَهُ لَعْ كُم تَ شُكُونَ ﴾ 2.

4. ويذكر أبو حامد الغزالي، أن العلوم الطبيعية ذات أهمية، لكونها تعرفنا بأفعال الله تعالى، فالشفاء، المذكور في قول الله تعالى: ﴿ وَإِ ذَا مَوضْتُ فُهو ي سُفِينِ ﴾ أن لا يعرفه إلا من عرف علوم الطب، ولا يعرف الطب إلا بمعرفة المرض وأسباب الشفاء، وتقدير سير الشمس والقمر بحسبان الوارد في قوله تعالى: ﴿ الشُّسُ وَالْقُوحُ سُبَ انْ ﴾ أن لا يعرف إلا بمعرفة علوم الفلك، وهكذا فحميع العلوم تعرفنا بتفاصيل أفعال الله تعالى، وبذلك فهي تعرفنا بالله تعالى أ

## المبحث الخامس: خصائص المعرفة العلمية في القرآن الكريم:

تتميز المعرفة العلمية في القرآن الكريم بجملة من الخصائص، منها:

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع نفسه، المجلد الرابع، ص  $^{2186}$ 

<sup>2</sup> النحل:78.

<sup>3</sup> الشعراء: 80.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الرحمان: 05.

<sup>5</sup> أبو حامد الغزالي، جواهر القرآن، تحقيق: محمد رشيد القباني، ص44-47.

الخاصية الأولى: الفصل بين عالم الشهادة وعالم الغيب : فعالم الغيب يختص به علم الله وحده، يوحي بما يشاء من أمره على من يشاء من عباده أ، وواجب الإنسان التلقي عن الأنبياء، - عليهم السلام - ما أوحاه الله عز وجل إليهم والعمل بمقتضياته، فلا يمكن معرفته بوسائل الإدراك الإنسانية من حس وعقل، ولهذا لما سئل رسول الله - صلى الله عليه وسلم - عن الروح، وهو أمر غيبي، أجابهم القرآن الكريم: ﴿قُلِ الرُّوح مِن أُمِ رَبِي وَلُور يَت م مِنالْع لمم إلاً وَلَا كان قلم يكل عباده 3، ولما كان وقلم يلا بيلا بي عن الروح جسما محالفا بالماهية لهذا الجسم المحسوس 4، لم يتقدم العلم الحديث ولو قيد أنملة في محاله، رغم وجود الآلات والمعدات 5.

أما عالم الشهادة فهو العالم الخارجي، أو عالم الوجود المشاهد المخلوق بتدبير وحكمة إلهية. يقول الدسوقي في تعريفه: "هو هذا الوجود المادي الواقع تحت الإدراك الحسي للإنسان، أو الذي يمكن أن يقع تحته، ومن خصائصه أنه معقول الذات قابل للوجود الإنساني، إذا توفرت أسباب الشهود" 6.

وهذا العالم يتصف بالنظام والتناسق بين أجزائه المختلفة، مما يمنحه خاصية الحركة داخل إطار ثابت؛ فهو في حركة دائمة وفي تغير دائم، ولكنه يتحرك مع استيفاء حقيقته الأصلية 7.

وباتصاف الكون بالنظام، يستطيع الإنسان أن يبحث فيه لاستكشاف القوانين التي تحكمه, بما وهبه الله عز وجل من نعمة العقل و الحواس.

الخاصية الثانية: التكامل بين مصادر المعرفة: "فالعقل والمنطق والإدراك الإنساني، هو عقل صحيح، إذا وجه سعيه نحو عالم الشهادة وسعى إلى حمل مسؤوليته في أداء دوره في خلافة عالم الشهادة على ما سدد الله تعالى به رؤيته من علم عالم الغيب، بتحديد الغايات والمعايير

3 محمد بن علي الشوكاني، فتح القدير، ج3، ص 244. 245، وينظر الزمخشري، ج2، ص 690.

\_

<sup>1</sup> عبدالحميد أحمد أبو سليمان، أزمة العقل المسلم، ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الإسراء: 85

<sup>4</sup> ابن القيم الجوزية، الروح، ص 254.

<sup>5</sup> باحمد ارفيس، مراحل الحمل والتصرفات الطبية في الجنين بين الشريعة الإسلامية والطب المعاصر، ص 143؛ عبدالمحسن صالح، الإنسان الحائر بين العلم والخرافة، ص 133.

<sup>6</sup> فاروق الدسوقي، الإسلام والعلم التجريبي، ص 42.

<sup>7</sup> منتصر محمود مجاهد، مرجع سابق، ص49.

بالمصائر والعواقب، تمكينا للإنسان في الأرض، ومسؤوليته في تسخيرها وإعمارها على وجه العدل والإحسان" 1.

وعلى هذا الأساس، تتكامل - في إطار الرؤية القرآنية - العلوم المختلفة، فأحكام العقيدة والأحكام الأخلاقية والأحكام الفقهية العملية والعلوم المتعلقة بالطبيعة، كلها تقدف إلى تحقيق غاية واحدة، وهي توحيد الله عز وجل وتنفيذ إرادته في الكون 2 ، وهذه الآية من سورة البقرة نموذج لذلك، يقول الله عز وجل: ﴿ اللَّهُ النَّاسُ اعبُ لُوا رَبَّكُم النَّانِي خَلَّقَكُم وَالنَّين مِن قَبْ لَكُم لَعْكُم تَتُّقُونَ. النَّانِي جَعَل لَكُم الأَرْضَ وَراشاً والسَّماهِ مَا وَأَنْلَ مَن السَّماء مَاء فَ أَنْحَجَ به مَن التَّموات رُزقاً لَكُم فَلا تَحَمُّ المُوحيد واسع، فهو يشتمل على ما يأتي:

. تنفيذ أمره والتزام طاعته، وهو ما يوحي به اللفظ "اعبدوا"، فالعبادة تعني الخضوع لله تعالى . بحب<sup>4</sup>، وذلك يقتضي معرفة الأحكام الفقهية التي تبين كيفية الخضوع لله تعالى.

. النظر في مخلوقاته من أرض وسماوات والتأمل في دلائل الوحدانية، فقد ذكر الله تعالى في هذا النداء ثلاثة عناصر، وهي الأرض والسماء والماء، ونبه للعلاقة المتينة التي تربط بين الإنسان وبين هذه العناصر، لتحفيز الإنسان للنظر والبحث في هذه المخلوقات، وهو ما تدرسه العلوم الطبيعية.

. التعامل مع المخلوقات التي سخرها الله تعالى للإنسان وجعلها في خدمته ولتحقيق راحته يكون وفق ضوابط أخلاقية، فإذا كانت الأرض هي السكن المريح للإنسان، والسماء هي التي توفر له الضوء والهواء وغيرها من العناصر، والماء هو مادة الحياة الرئيسية، فالمطلوب من الإنسان استغلال هذه العناصر بحكمة حتى لا يلحق بها الضرر.

إن الوحي هو الذي يمد الإنسان بالمعرفة الكلية والغايات الربانية، فيما لا يملكه من معرفة أو إدراك مما هو وراء علمه وإدراكه، أما الحواس والعقل، فهي الوسائل التي يكتسب بما الإنسان

2 محمد الغزالي، كيف نتعامل مع القرآن الكريم، في مدارسة أجراها معه الأستاذ عمر عبيد حسنة، ص 62.

-

عبدالحميد أحمد أبو سليمان، مرجع سابق، ص 106.

<sup>3</sup> البقرة: 22-21.

<sup>4</sup> يوسف القرضاوي، العبادة في الإسلام، ص29.

العلم بعالم الشهادة، وما ينطوي عليه هذا الكون من شؤون الفطرة من سنن وطبائع وإمكانات ليسخرها ويقوم على أمرها بالإصلاح والإعمار، على ما يقتضيه التوجيه الإلهي والغاية الإلهية الخيرة 1، وبهذا يكون علم الإنسان، ومنه العلم الطبيعي، علما نابعا من الإيمان ومنتميا إليه.

الخاصية الثالثة: تتمثل في الدعوة إلى اعتماد المنهج المعرفي الملائم لطبيعة الموضوع، فإذا كان عالم الغيب يعرف بالوحي، فعالم المادة (عالم الشهادة)، يمكن إدراكه بالوسائل المعرفية التي وهبها الله عز وحل للإنسان، ولهذا تكرر الأمر بالنظر فيما خلق الله عز وحل، في القرآن الكريم من ذلك قوله عز وحل: ﴿قُلِ انظُّوا ماذا فِي السَّماواتِ والأُرضِ ﴾ " والنظر يعني الرؤية الحقيقية بالمشاهدة العينية لكل ما هو مقصود رصده من قبل الباحث، حيث أنه يعمد ببصره ليترقب الظواهر، وهذا ما تعنيه الآية بفعل الأمر بالنظر في السماوات والأرض والإجابة عن السؤال: ماذا ؟ " ق.

ومما يجب التنويه به، أن الدعوة إلى استخدام المنهج العلمي القائم على الملاحظة والتجربة والتعقل لفهم الظواهر الطبيعية، كانت نقلة نوعية في تاريخ الإنسانية، فقبل نزول القرآن الكريم، كانت الخرافات وعبادة قوى الطبيعة هي المسيطرة على الفكر الإنساني والحياة الإنسانية ،" فأرسطو وأفلاطون – وهما من كبار الفلاسفة – كانا يعتبران الكواكب والنجوم كائنات إلهية" 5، وكان أرسطو يلجأ إلى التفسيرات القبلية، ويتجاهل الحقائق، كما فعل من بعده الفلاسفة

\_

عبد الحميد أحمد أبو سليمان، مرجع سابق، ص 105-106.

<sup>2</sup> يونس: 101.

<sup>3</sup> منتصر محمود مجاهد، مرجع سابق، ص 67.

 $<sup>^{4}</sup>$  العنكبوت: 20. مهدي كلشي، مرجع سابق، ص 91، وينظر جمال ميموني ونضال قسوم، مرجع سابق، ص 59

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> وولتر ستيش، مرجع سابق، ص 141.

المدرسيون، " بل كان الأمر أشد سوء لأنهم رجعوا إلى كتابات أرسطو لتقرير الوقائع التي كان يجب أن تتقرر بالرجوع إلى الطبيعة " أ .

وهذا ما يفسر عدم تطور العلوم الطبيعية إلا في ظل الحضارة الإسلامية، واستمرار هذا التطور في ظل الحضارة الغربية، التي أخذت من الحضارة الإسلامية المنهج العلمي الصحيح، القائم على النقد البناء لمن تقدم، وبناء المعارف على المشاهدات والتجريبيات، وعدم الاكتفاء بالمقدمات العقلية إذا لم تؤيدها التجربة 2.

الخاصية الرابعة: نسبية المعرفة عند الإنسان: فالحقائق لا تكشف عن نفسها، ولا يكشفها العقل دفعة واحدة، بل تأتي على سبيل التدرج 3 ، يقول الله عز وجل : ﴿ وَقُل رّبِّ زُدِنِي عِلْماً ﴾ 5 ، فما يصل إليه الإنسان من علم في أي عصر الع لم إلاً لم يلاً ﴾ 4 ، ﴿ وَقُل رّبِّ زُدِنِي عِلْماً ﴾ 5 ، فما يصل إليه الإنسان من علم في أي عصر ليس هو القانون النهائي، ولكنها مرحلة معرفية أرقى من سابقتها، وأدبى من لاحقتها في سلم الترقي المعرفي اللانهائي، إذ يستحيل حصر أنساق الخلق والإبداع الإلهي 6 .

فالدراسات العلمية تتناول أجزاء محدودة من الكون وظواهره، وبمعزل عن بعضها البعض، ولا تتناول كافة الجوانب المتصلة بموضوع البحث والمؤثرة عليه، مما يجعل الوصول إلى الحقيقة العلمية هدفا أسمى يسعى إليه العلماء ممن خلال عملية تصحيح مستمرة لمسيرة العلم، وهذا ما عبر عنه ماكس بلانك بقوله " إن الباحث يستمد الرضا والسعادة من النجاح الذي يصاحب البحث عن الحقيقة لا في امتلاك ناصيتها" 7.

ويترتب على هذه الخاصية:

مرجع سابق، ص 169.

<sup>2</sup> ينظر فؤاد سركين، محاضرات في تاريخ العلوم، ص 18-19؛ محمد أبطوي، من علم الحيل إلى علم الأثقال: ولادة ثانية للميكانيكا (محاضرة)، ص96؛ منتصر محمود مجاهد، مرجع سابق، ص 112-116.

<sup>3</sup> منتصر محمود مجاهد، مرجع سابق، ص 26.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الإسراء: 85.

<sup>5</sup> طه: 114

 $<sup>^{-14}</sup>$  أحمد فؤاد بشا، مرجع سابق، ص  $^{142}$ ؛ لؤي الصافي، إسلامية المعرفة: من المبادئ المعرفية إلى الطرق الإجرائية، ص $^{-14}$  ص  $^{-14}$ .

مد فؤاد باشا، مرجع سابق، ص 140.

أ- التسليم بأن البشر متفاوتون في المعرفة يقول الله عز وجل: ﴿ نُوفُع ۖ كَرَجاتٍ مِّن نَّشَاء وَقُوقَ كُلِّ فِي عَلْمَعَا يُم ﴾ 1.

ب- التسليم بقصور العقل البشري عن الإحاطة بكل شيء علما، يقول الله عز وجل: ﴿ أَيْلُم مَا نَيْنَ أَيْ بِيهُم وَهِم وَهِم وَهِم وَهِلَكُ يطُونَ بِشَيِّهِ مِّن عِلْمِه إِلاَّكِم ا شَاء ﴾ 2.

وقد كان لهذه الخاصية أثرها في علماء الإسلام، إذ جعلتهم ينظرون إلى ما أثر عمن تقدمهم نظرة نقدية في ضوء المعايير العلمية، لأجل الوصول إلى الحقيقة، فالعلم ليس نقلا عن السابقين، أيا كان حظ هؤلاء من التوفيق، وإنما العلم بحث وتمحيص ونقد، وبذلك ساهموا في تقدم العلوم 3.

وإلى جانب هذا الأثر، فهي تشعر الباحث بالحاجة إلى العلم الإلهي المبثوث في آيات الوحي الذي يتصف بالكمال والإطلاق لترشيد البحث العلمي، وضبطه بالقيم القرآنية، حتى يكون في خدمة الإنسانية.

<sup>2</sup> البقرة : 255.

<sup>1</sup> يوسف: 76.

<sup>3</sup> محمد أبطوي، مرجع سابق، نفس الصفحة.

## الفصل الرابع

# قيم العلوم الطبيعية في القرآن الكريم

المبحث الأول: ضرورة القيم القرآنية في العلوم الطبيعية.

المبحث الثاني: القيم القرآنية للعلوم الطبيعية.

المبحث الثالث: خصائص القيم القرآنية.

تبين لنا في الفصل الثالث أن العلوم الطبيعية، وفق النظرة القرآنية وسيلة لتحقيق القيم السامية التي تناسب مكانة الإنسان في الكون، وليست غاية في حد ذاتها كما كان يعتقد اليونان، أو وسيلة لإشباع الحاجات المادية فقط، كما هو الحال في الحضارة الغربية الحديثة.

فما هي القيم القرآنية المتعلقة بالعلوم الطبيعية؟

وإلى أي مدى يمكن أن تعالج ما ترتب على التقدم العلمي الحديث من سلبيات على الإنسان والبيئة المحيطة به ؟

وللإجابة على هذه الأسئلة، سنتناول المباحث الآتية:

- . ضرورة القيم القرآنية في العلوم الطبيعية.
  - . القيم القرآنية للعلوم الطبيعية. . خصائص القيم القرآنية.

## المبحث الأول: ضرورة القيم القرآنية في العلوم الطبيعية:

ما ترتب عن التقدم العلمي الباهر في القرن التاسع عشر والقرن العشرين, يدفع إلى التساؤل عما ينقص هذه العلوم لتؤدي دورها المنوط بما لإسعاد الجنس البشري, وتلبية مطالب الإنسان الذي يتميز عن باقي الكائنات في شكله وبنيته النفسية والجسمية, ولتفادي الأخطار الناتجة عن الإنجازات العلمية, والتي أشرنا إلى بعضها فيما سبق.

لَقد تناول هذه القضية "فؤاد زكريا "، وكان الحل الذي اقترحه يتمثل في القيام بأبحاث علمية كافية قبل التطبيق التكنولوجي, إذ أن سبب المشكلة . في رأيه . يتعلق بالتسرع في تحويل المكتشفات العلمية إلى منجزات مادية, دون دراسة الأضرار المحتملة التي يمكن أن تترتب عنها 1 .

ولكن واقع العلوم الطبيعية والتطبيق التكنولوجي الناتج عنها, يبين أن المشكلة ليست في عدم إدراك الأخطار الناجمة عن التكنولوجية؛ فإبادة الملايين من البشر تم بعد نجاح التجارب النووية, ومعرفة قوة تدميرها؛ فرغم المحاولات التي قام بها مخترع القنبلة الذرية لإقناع القيادة العسكرية الأمريكية بعدم استعمالها لقوتها التدميرية، إلا أن محاولاته باءت بالفشل $^2$ ، واستعمال مبيدات الآفات الزراعية مستمر, رغم الأضرار الجانبية الخطيرة التي تنجم عنها $^3$ .

#### فأين المشكلة إذن ؟

إن العلوم الطبيعية بالمفهوم الذي ذكرناه, وهو دراسة الوقائع الجزئية الجامدة كموضوعات الطبيعة والكيمياء والفلك, أو الكائنات الحية كموضوعات الطب ووظائف الأعضاء 4, -إنها بهذا المفهوم - حيادية, ولكن هذا المفهوم الحيادي لا يمكن فصله عن أمرين:

أ- بناءالمفاهيم, فعادة ما تعكس صياغة ُها الفلسفة التي يتبناها العالِم  $^{5}$ , والعلم الحديث - كما تبين لنا في الفصل الثاني - يستمد مقولاته من الفلسفة المادية .

 $<sup>^{1}</sup>$  فؤاد زکریا، مرجع سابق , ص $^{17}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد الوهاب المسيري، العلمانية والحداثة والعولمة، مرجع سابق، ص192.

<sup>3</sup> المرجع نفسه، الصفحة نفسها.

 $<sup>^{4}</sup>$  فاطمة إسماعيل، مرجع سابق, ص $^{188}$ .

مشهد سعدي العلاف ,مرجع سابق،ص50؛ عبد الوهاب المسيري ,إشكالية التحيز، مرجع سابق , ص86.

ب- الأمر الثاني, يتعلق بالغاية من دراسة الطبيعة؛ فلماذا ندرسها: لأجل تحقيق المنفعة المادية, أم لبناء نظام عقلاني شامل، أم لكل ذلك؟ أ.

والعلوم الطبيعية بواقعها الحالي, وسيلة لتحقيق رغبات الناس المادية بلا ضوابط, وبلا موازنة بين المنافع والأضرار, وبالرغم من ظهور دراسات، تتناول ما يمكن أن يترتب على بعض المنجزات العلمية من أضرار, إلا أنها في الغالب تبقى حبرا على ورق بسبب هيمنة العقل المادي على الغرب؛ فهو عقل لا يتعامل إلا مع حركة المادة والجانب المادي للإنسان، مع إهمال القيم، أما الظواهر الإنسانية فلا يستطيع التعامل معها لافتقاده للمعايير الأخلاقية أو الإنسانية أو الدينية 2.

ومن هذا المنطلق, يمكن تحديد الأسباب الداعية للاهتمام بالقيم القرآنية, لتجاوز ما أفرزته المادية من سلبيات، وترشيد مسار العلم وتوجيهه لتحقيق مصلحة الإنسان:

أ- طبيعة الإنسان ذات البعدين, المادي والروحي, تقتضي الاهتمام بالبعدين معا، فإذا كانت العلوم الطبيعية تتعلق بالبعد المادي, فإن القيم الفكرية والخلقية والجمالية هي التي لها علاقة بالبعد الروحي $^3$ .

ب-عجز الحضارة الغربية المعتمدة أساسا على العلم الطبيعي, عن تقديم إجابات عن الأسئلة النهائية, حيث غابت النظرة الكلية للكون والحياة والإنسان, وعوضت بالتركيز على المطالب المادية 4, مما أدى إلى شعور الإنسان الغربي باليأس والقنوط, والذي تجلى في حالات الانتحار, والأمراض العقلية والإدمان على الكحول وغير ذلك ..., وهذا ما يدلل على أنه من المستحيل عمليا أن يحيا الإنسان حياة واحدة منذ اللحظة التي توقف فيها أن يكون نباتا أو حيوانا 5.

\_

 $<sup>^{1}</sup>$  سید حسین نصر ,مرجع سابق, $^{1}$ 

<sup>2</sup> عبد الوهاب المسيري، العلمانية والحداثة والعولمة، ص191.

 $<sup>^{3}</sup>$ روبرت أغروس , جورج ستانسيو , مرجع سابق,ص $^{90}$  .

<sup>4</sup> طه جابر العلواني ,مرجع سابق,ص 17.

<sup>5</sup> علي عزت بيغوفيتش ,الإسلام بين الشرق والغرب ,ص 28 ,وينظر كذلك : من ص115إلى126.

ج- تضخم الذات البشرية على حساب القيم العقلية والروحية, بسبب التركيز على استغلال التقدم العلمي لتحقيق المطالب المادية , مما أفرز:

- طغيان الإنسان.
- تكريس الصراع بين الإنسان والإنسان، وبين الإنسان والطبيعة، بدل السلام. 1

د- العلم سلاح ذو حدين, يمكن استعماله في الخير، كما يمكن أن يكون أداة لكل شر<sup>2</sup>, ولهذا وجب تزويد الإنسان المتحكم في العلم, بقيم توجه مساره الوجهة الصحيحة, وتكشف له عن الاستخدام الأمثل لمعارفه.

ه - فصل العلم الطبيعي عن القيم الإنسانية, أنتج علماء يجهلون كل ما لا يدخل تحت تخصصهم ومعارفهم  $^{3}$ , وهذا ما يقتضي دراسة القيم لإعطاء دارسي العلوم الطبيعية صورة كاملة عن الحياة بمختلف مجالاتها, وتعرفهم بما يجب أن يكون عليه حال الإنسان والمحتمع والبيئة, وعلاقة كل ذلك بالله عز وجل, ودور العلم في تحقيق هذا المطلب الغائي أو القيمي.

و- تجرد العلوم الطبيعية عن القيم, تولد عنه صنع كل ما كان ممكنا بغض النظر عن الضوابط الأخلاقية, التي تضمن كرامة الإنسان وترشد سلوكه, وما نشاهده اليوم من سلبيات وأضرار على مستوى البيئة والإنسان والأسلحة المدمرة وغيرها, مما تشكو منه الإنسانية ليس إلا نتيجة اعتبار العلم بمنهجه التجريبي، الوسيلة الوحيدة لمعرفة الحقيقة, واستبعاد المصادر المعرفية الأخرى 4.

إن التخلص مما أفرزه التقدم العلمي من أضرار وسلبيات, يكمن في التوفيق بين المطالب المادية والغايات الروحية 5.

وتحقيق هذه الغاية يتطلب إعادة الاعتبار لمنهجية القرآن المعرفية, لاتصاف علم الله بالشمول والإحاطة, بخلاف علم الإنسان الذي يتصف بالمحدودية، كما قال الله عز وجل:

محمد فتحي عثمان, القيم الحضارية في الإسلام ,ص129.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ربيع ميمون ,مرجع سابق ,ص 71.

<sup>3</sup> فيليب فرانك، مرجع سابق، ص13.

<sup>.</sup> 128 طه عبد الرحمان , الممارسات الدينية ونقد العقلانية، العدد 23 من مجلة إسلامية المعرفة ,  $^4$ 

 $<sup>^{5}</sup>$ ربيع ميمون ,مرجع سابق , ص 75 ؛ وينظر في هذا الجحال : علي عزت بيغوفيتش , مرجع سابق , (كله) .

﴿ أَيْلُمُونَ ظَاهِراً مِّنَا لُحْ يَالِللَّانِيَ ا أَهُمْ عَنِ الْآخِرِةِ أَهْمَافَ لِمُونَ ﴾ ، فمنهجية القرآن الكريم في تناول الظواهر الطبيعية، تتمثل في الجمع بين القيم السامية والحوادث الطبيعية في نسق واحد.

 $^{1}$  الروم : 07؛ طه جابر العلواني ,مرجع سابق , ص  $^{1}$ 

## المبحث الثاني: القيم القرآنية للعلوم الطبيعية:

ذكرنا فيما سبق في المبحث الثاني من الفصل الثالث, مدى اعتناء القرآن الكريم بتوجيه الإنسان نحو التفكير في الطبيعة, لدراستها والكشف عن القوانين التي تسير وفقها, ليتمكن من استثمارها لتلبية حاجاته, ولكن هذه الدراسة - وفق المنظور القرآبي - لا يجوز أن تكون بمعزل عن العناصر الأخرى التي تشكل الوجود, فالعلوم الطبيعية تبتدئ من المحسوس, ولكنها تسعى لتوحيد تلك المعطيات الحسية مع الوحى المنزل .

وهذا ما تؤكده الآيات القرآنية التي تناولت الظواهر الطبيعية, فهي لا تفصل بين القيمة العقائدية والأخلاقية وبين الواقعة الطبيعية, بخلاف ما هو سائد في مذاهب الإلحاد والمنطقية الوضعية والعلمانية, فالبحث في إطارها منصب على علاقات السببية, دون التفات للغايات من وراء الحوادث ولا لدلالة الشاهد على الغائب2.

ولقد أشار العديد من الباحثين إلى تميز القرآن الكريم عند تناوله للظواهر المختلفة, ومن هؤلاء الباحثين, طه عبد الرحمان الذي يقول: " العقل القرآبي يصل الظواهر بالقيم, ويصل الأحداث بالعبر"3. أما الأستاذ محمد موسى بابا عمى فقد لاحظ أثناء دراسته لمفهوم الزمن في القرآن الكريم, أنه لا حاجز يفصل بين البعد الإيماني والبعد الفلكي, بل يكمل أحدهما الآخر, خلافا لما يلاحظ في عصرنا، في مناهج الغرب والشرق من انفصام عميق بين البعدين 4.

والآيات الآتية توضح لنا المنهج الذي اعتمده القرآن الكريم لمعالجة الظواهر الطبيعية المختلفة:

<sup>1</sup> إبراهيم أحمد عمر، مرجع سابق، ص 60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ، نفس الصفحة.

<sup>3</sup> طه عبد الرحمن، روح الحداثة:المدخل إلى تأسيس الحداثة الإسلامية، ص201.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> محمد موسى بابا عمى : مفهوم الزمن في القرآن الكريم.ص 309

### أ-يقول الله تعالى:

- ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَدَ مَا الْإِنَسَانَ مِن سُلَالَة مِّن طِين ثُمَّ جَطْنَاه أَنُطْفَة فِي قَوَارٍ مَّكِين ثُمَّ خَلَقْنَا النُّطْفَة عَلَقَة أَفَخَلَقْدَ اللَّهُ مُّ أَنشَأْذَاه أُ النُّطْفَة عَلَقَة أَفَخَلَقْدَ اللَّهُ مُّ أَنشَأْذَاه أَ خَلُقا آنَّخَة مَا خَلُقا آنَّخَة مَا خَلُقا آنَّخَة مَا الله مُ أَخَسُوا لُخَالَ قَيَن ﴾ [.

- ﴿ وَثْنِيَ ادْ بِهِ أَنْ خَلَقَكُم مِّن تُرابِ ثُمُّ إِذَ أَانتُ مِهِ مَشْوتَ مَن يُشُونَ ﴾ .

- ﴿ النَّنِي أَحْسَن كُلَّ شَيِء خَلَقَهُوبُ لَأَ خَلْق الْإِنسانِ مِن طِين ثُمَّ جَلَى نَسلَه مِن سُلالَة مَن سُلالَة مَن مَاءَ مَهِينِ ثُمَّ وَلَهُ وَنَهُ خَلِيهِ مِن رُّوحِه وَجَلَى لَكُم السَّدَّمَعُ وَالْأَبْ صَارَوالْأَفْءَ لَقَتَلَم يلاً مَّا تَسْكُونَ ﴾ 3. تَشْكُونَ ﴾ 3.

فواضح من هذه الآيات، أن مضمونها لا يقتصر على الجانب المادي (حلق جسد الإنسان، ونموه وتقلبه في أطوار مختلفة)، وإنما تلفت الأنظار إلى خالق الإنسان والغاية من خلقه، وأنه – أي الإنسان - معد لما هو أشرف من حياته الحيوانية، ومجهز بالعقل الذي يعرف به خالقه الذي لا تدركه الأبصار 4.

ب- يقول الله عز وجل: ﴿ أَيْهُمُونَ ظَاهِراً لَمَا ۚ يَا لَكُنْ يَا أَوْهُم عَنِ الْآخِرَةِ أَهْهَا فَ لَمُونَ أَوْلَمُ أَنْ يَا أَوْهُم عَنِ الْآخِرَةِ أَهْهَا فَ لَمُونَ أَوْلَمُ أَوْلَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الله

فالنظر والتدبر فيما خلق الله تعالى من أشياء، مقصود به العلم بأن الله تعالى لم يخلق الكون عبثا ولا سدى  $^{6}$ ، وقد أشارت الآية إلى أن انحصار العلم في الأمور الدنيوية والمادية، مما يتميز به غير المؤمنين، أما المؤمنون فيجمعون بين العلم بالسنن الكونية والعلم بما وراء هذه السنن من

<sup>1</sup> المؤمنون 12-13.

<sup>3</sup> السجدة : 7-9.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> عباس محمود العقاد، الإنسان في القرآن الكريم، ص 16.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الروم: 7-8.

ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج6، ص61.

الغايات التي خلقت لأجلها هذه السنن، يقول ابن عباس: " الكفار يعرفون عمران الدنيا، وهم في أمر الدين جهال"1.

ومن خلال هذا المنهج المتميز، الذي عالج به القرآن الكريم الظواهر الطبيعية، يمكن أن نستنتج أن تحقيق التوازن بين الأبعاد المختلفة: الدينية والدنيوية، العقلية والعاطفية، الفردية والاجتماعية، غاية من غايات القرآن الكريم، وهذا ما يؤكده محمد عبده بقوله: " أوامر الحنيفية السمحة، وإن كانت تختطف العبد إلى ربه وتملأ قلبه من رهبه، وتفعم أمله من رغبه، فهي مع ذلك لا تأخذه عن كسبه ولا تحرمه من التمتع به، ولا توجب عليه تقشف الزهادة ولا تجشمه في ترك اللذات".

وفيما يلي، بيان لعدد من القيم القرآنية، العقائدية والأخلاقية التي اشتملت عليها الآيات القرآنية المتعلقة بالظواهر الكونية:

## القيمة الأولى: التوحيد:

<sup>1</sup> المرجع نفسه ، نفس الصفحة.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> النحل: 14-5.

<sup>3</sup> محمد عبده، مرجع سابق، ص 65.

باستقراء الآيات القرآنية التي تناولت الظواهر الطبيعية، يبرز التوحيد كقيمة تتمحور حولها كل دلالات الظواهر التي يكشف عنها اللفظ القرآني، وهذا ما يتضح من خلال هذه الآيات الكريمات:

- يقول الله عز وجل: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاواتِ وَالأُضِواخْتِ اللَّلِي وَالنَّهَارِلَآيَ اتِ لَلُّهِي وَالنَّهَارِلَآيَ اللَّهِي وَالنَّهَارِلَآيَ اللَّهُ وَيَعْمُ وَاللَّهُ وَيَعْمُ وَاللَّهُ وَيَعْمُ وَاللَّهُ وَيَعْمُ وَاللَّهُ وَيَعْمُ وَاللَّهُ وَيَعْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَيَعْمُ وَاللَّهُ وَاللْمُولُولُولُ وَاللَّهُ وَاللِّهُ وَاللَّهُ وَاللَّه

- ويقول أيضا: ﴿ أَمَّن خَلَق السَّمَاواتِ وَالْأَضَ وَأَنْلَ لَكُم مِّن السَّمَاء فَالَمَّنِهُ تَنابِه وَ وَالْأَضَ وَأَنْلَ لَكُم مِّن السَّمَاء فَالَّابِهِ اللَّهِ مَّلُ وَاللَّهِ مَّلُ وَاللَّهِ مَّلُ وَاللَّهِ مَّلُ وَاللَّهِ مَا تَوْم اللَّهِ مَا تَعْلُونَ ﴾ 2.
- ويقول عز من قائل: ﴿خَلَق اللَّهُ السَّمَاواتِ وَالْأَرْضَبِ الْحُوَّةِ إِنَّ فِيذَ لَـ كَلَآيَ الَّهُ لَلْمُؤمن يَنَ﴾ 3.

وهذا الاهتمام بالتوحيد غير مستغرب، إذا علمنا أنه جوهر الإسلام ، والمبدأ الأكبر الذي يشمل جميع المبادئ الأحرى 4.

فما معنى التوحيد؟ وما علاقته بالعلوم الطبيعية؟

### 1- تعريف التوحيد:

- لغة: كلمة التوحيد في اللغة من الفعل وحد، تقول: وحده توحيدا: أي جعله واحدا<sup>5</sup>، وفي مختار الصحاح: "وحد من الوحدة: الانفراد، تقول: رأيته وحده: أي لم أر غيره"<sup>6</sup>.

- اصطلاحا: هو اعتقاد وحدانية الله عز وجل، وإفراده بالعبادة 7. وهو نوعان :

<sup>3</sup> العنكبوت: 44.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> آل عمران: 190-191.

<sup>60</sup>: النمل

<sup>4</sup> إسماعيل راجي الفاروفي ، جوهر الحضارة الإسلامية، ص 04؛ عبد الحميد أحمد أبو سليمان، الرؤية الكونية الحضارية القرآنية، ص 115.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الفيروز آبادي ، القاموس المحيط، ص 242.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> محمد بن أبي الرازي، مرجع سابق، ص 129.

 $<sup>^{7}</sup>$  عبد الحميد بن باديس، العقائد الإسلامية ، ص  $^{7}$ 

أ- التوحيد العلمي: أي العلم أن الله عز وجل متصف بصفات الكمال ومنزه عن صفات النقص، لا شبيه له ولا مثال.

ب- التوحيد العملي: ويشتمل على توحيد الله عز وجل في الربوبية وتوحيده في الإلهية 1. وهذا المفهوم للتوحيد، يقتضى ما يلى:

أ- وجوب الإيمان بأن الله عز وجل هو الواحد المطلق الكامل، الذي يتصف الإنسان إزاءه بالعبودية، يقول الله عز وجل: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجُ بَّنَ وَالْإِنسَ إِلَّا أَيْعِهُ لُمُونَ مَا أُرِيدُ مَّهُم مِّن رَّزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَنِي طُع مُون إِللَّهَ مَ هُو الزَّاقُ ذُو الْقُوَّة المُمّ بِين ﴾ 2، ومعنى هذا أن الإنسان لم يخلق لمجرد الطعام والشراب واللهو واللعب، وإنما خلق لمعرفة الله تعالى حق معرفته، ولعبادته حق عبادته 8.

والعبادة تعني الخضوع لله عز وجل والالتزام بما شرعه ودعا إليه رسله، أمرا ونهيا، وتحليلا وتحريما 4.

ب- الإيمان بأن الله عز وجل هو الوجود الحقيقي، فهو الأزلي الأبدي، وما سوى الله من الموجودات، فوجودها ناقص، وهذا ما يستلزم الشعور الذاتي بالحاجة إلى من يملك الضر والنفع والموت والحياة، ومن له الخلق والأمر، و "الشعور بالعبودية المخلوقة الفانية الفقيرة بالذات أمام الربوبية الخالقة الأزلية الأبدية المالكة لكل شيء... والمدبر لكل أمر"<sup>5</sup>، ومما يدل على ذلك قوله عز وجل:

- ﴿ قُل أَهُو اللَّه أُ أَحَد اللَّه أُ الصَّمد ي لَم د وَلَم مُ ولَد وَلَمْ كُلَّ اهُ كُفُوا أَحَد كُ
  - ﴿ هُل مِن َحال ِقٍ غُيرِ اللَّهِ ۚ يُزِوُّكُم مِّن السَّماء َ والْأَضِ ﴾ 7.

<sup>. 12-24،</sup> ص 71-79، وينظر ابن القيم، مرجع سابق ، ج1، ص 24-25. المرجع نفسه ، ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الذاريات: 56-56.

 $<sup>^{3}</sup>$  يوسف القرضاوي، العبادة في الإسلام، ص  $^{20}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه ، ص 32.

<sup>11</sup> ص ابق، ص مرجع نفسه ، ص 37، وينظر عبد الجيد النجار، مرجع سابق، ص  $^{5}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> سورة الإخلاص: 1-4.

<sup>03</sup>: فاطر:

ج- الفصل بين الله عز وجل الخالق للكون من العدم، المنفرد بالخلق وتدبير المخلوقات، والكون المخلوق الذي يستمد وجوده من الله عز وجل<sup>1</sup>، وهذا ما تشير إليه هذه الآيات الكريمات:

- ﴿ الْحَ مُلُد لَدَّهِ فَ اطِ السَّمَاوات وَ الْأُرْضِ جَاعِلِ الْمَلارُ كَة أُسُلاً أُولِي أَجْدَ جَة مَّثَنَى وَتُلَاثَ وَلَاثَ مُودِ مَاعَ ذِيدً فِي الْخَلَقِ مَادِ مَشَاء إِلَاَلَاهَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَلِيرٍ ﴾ 2.
  - ﴿ يُ كُبُّر الْأُمْ مَن السَّمَاء إِلَى الْأُضِ ﴾ 3.

" فنظام الكون وتنسيقه وتناسقه، كلها تشهد بوحدانية الصانع المقدر المدبر الذي يصنع على علم ويبدع على معرفة"<sup>6</sup>، وهو بذلك . أي نظام الكون .، يجلي لنا إرادة الله عز وجل التي تتحقق في جميع المخلوقات بالضرورة، يقول الله عز وجل:

﴿ سَبِّحِ السَّمَ رَبِّكَ الْأُعْلَى الَّذِي خَلَق فَسَوَى وَالَّإِنِي قَدَّر فَهَلَى ﴾ أي: "وضع خلقها على نظام كامل لا تفاوت فيه ولا اضطراب، وجعل لكل شيء قدرا وجنسا ونوعا وشخصا وعمرا، وبعد ذلك هدى كل مقدور إلى ما قدر إليه 8.

<sup>1</sup> محمد المبارك، مرجع سابق، ص 45.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> فاطر: 01.

<sup>3</sup> السجدة : 05

<sup>4</sup> الأحقاف: 03.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المؤمنون: 116-115.

<sup>6</sup> سيد قطب، مرجع سابق، المجلد 06، ص 324.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> الأعلى : 1-3.

<sup>8</sup> محمد عبده، تفسير القرآن الكريم( جزء عم )، ص 69؛ وينظر: محمد متولي الشعراوي، المختار في تفسير لقرآن الكريم، ج3،ص 09.

أما الإنسان فإرادة الله عز وجل تتحقق بالضرورة في حبلته، ولكن ميز عن غيره من الكائنات بإعطائه حرية الاختيار، وفي ذلك يقول الله عز وجل:

﴿ إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنَسَانَ مِن نُطُّفِة أُمْثَبَاجِةَ لَم يِهِ فَكَطْنَاه شُم يعاً بَصِيراً إِنَّا هَلْينَاه السَّبِيَل إِمَّا شَاكِ راً وإِمَّا كُفُوراً ﴾ 1.

وللإرادة الإلهية التي تتحقق باختيار الإنسان مرتبة أعلى من مرتبة الإرادة المحققة بالضرورة، وهذا هو التفاضل القائم بين القيم الأخلاقية والقيم النفعية  $^2$ ؛ فالعمل الصادر عن الطبيعة - أي الضرورة . غير خلقي بمعنى أنه لا يستحق الجزاء لا خيره ولا شره، إذ لا يجزي الإنسان على تنفسه أو هضمه أو منكر أكره عليه إكراها، وذلك بخلاف العمل الصادر عنه مع تمكنه من عدم القيام به أو القيام بعكسه أو بعمل آخر مغاير له $^3$ .

ه - الإنسان مخلوق فوق طبيعي، زوده الله عز وجل بالعقل ليكون قادرا على بلوغ النضج القويم والكمال الذي لا يقبل التصور  $^4$ ، ولا يتحقق ذلك إلا إذا استخدم عقله لإدراك إرادة الخالق وحيا، بتدبر كلامه عز وجل المعبر عن إرادته، وتعقلا بإمعان النظر في المخلوقات لاكتشاف سننها، وهي التي تعبر عن إرادة الله عز وجل  $^5$ .

## 2. التوحيد والعلوم الطبيعية:

 $^{2}$  إسماعيل راجي الفاروقي، مرجع سابق، ص $^{2}$ 

<sup>1</sup> الإنسان: 2-3

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  على شريعتي، العودة إلى الذات، ص  $^{314}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> إسماعيل راجي الفاروقي، مرجع سابق، ص 05.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> المؤمنون : 115-116.

الوجود في المنهج الإسلامي ينقسم إلى عالمين:

أ- عالم الشهادة : وهو عالم الطبيعة المتمثل بالإنسان وما يحيط به من مخلوقات.

ب- عالم الغيب: وهو عالم ما وراء الطبيعة. ويشمل كل موجود غير محسوس.

ولقد زود الله عز وجل الإنسان بالوسائل المعرفية التي يدرك بما هذين العالمين، وهي الحواس والعقل، يقول الله تعالى:

- ﴿ وَاللَّهُ ۗ أَخْرَجُكُم مِّن لُطُون أُمَّهَا يَكُم لاَ تَعْلُمُونَ شَيْ مًا ۗ وَجَعَل لَكُم الْسَّمَعَ والأَب ْ صَار وَاللَّهُ اللَّهُ مُن لُطُّكُم تَشْكُونَ ﴾ أَ.
  - ﴿ قُلُّ هُو الَّانِي أَنشَأَكُم وَجَعَلَ لَكُم السَّمْعَ والْأَبْ صَلُّوالْأَفْهُ لِمَقَلَم بِملاً مَّا تَشْكُونَ ﴾ 2.

ودعاه إلى استخدام هذه الوسائل مجتمعة، فالحواس تقدم للعقل المدركات الحسية، والعقل يقوم بترتيبها وتنظيمها ثم استنتاج دلالتها المعنوية على ضوء المبادئ الفطرية حتى تتم المعرفة<sup>3</sup>.

ففي عالم الشهادة يصل العقل إلى المعرفة التنبئية، التي ينتفع بها الإنسان في تطبيقاته العملية، في مجال المادة والحياة، أما في عالم الغيب، فعن طريق المبادئ الفطرية يتحاوز الإطار المادي المحدود إلى العالم الغيبي، حيث يتمكن من المعرفة العلمية بالقضايا الكبرى كوجود الله عز وجل والربوبية والإلهية وبعض الصفات الأخرى، والنبوة أو القضايا الكونية الكبرى 4.

ويتحلى هذا المنهج في كل الآيات القرآنية الكريمة التي تناولت الظواهر الكونية

.23: الملك  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> النحل: 78.

<sup>3</sup> عبد الرحمان بن زيد الزنيدي، مصادر المعرفة في الفكر الديني الفلسفي، ص 497، وتتمثل المبادئ الفطرية في : أ- مبدأ الهوية: الذي يقتضي بأن ما هو هو وما ليس هو ليس هو.

ب- مبدأ عدم التناقض: الذي يقضى بأن الشيء الواحد لا يمكن أن يكون أو لا يكون معا=

ج- مبدأ نفى الثالث: الذي يقضى بأن كل شيء هو إما أ أو لا أ ولا وسط بينهما.

د- مبدأ العلية: أنه لا يمكن أن يحدث شيء دون أن يكون هناك سبب أو علة محددة، تصلح تفسيرا لحدوثه، وتكون هذه العلة كافية إذا كانت قادرة وحدها على التفسير الحقيقي الكامل لذلك لحدوث. ينظر جميل صليبا، المعجم الفلسفي، ج1، ص 976.

الزنيدي، مرجع سابق ، ص 503.

المختلفة، ومن هذه الآيات قوله عز وجل: ﴿ وَهُو النَّنِي يُعْيِي وَهُ يَتُ وَلَه أُخْتَ لَافُ اللَّلِي وَالنَّهَارِ أَفَلَا تَعْلُونَ ﴾ أ، ﴿ إِنَّ فِي السَّمَاوات وَالْأُرْضِ لِآيَ اللَّهُ مِن السَّمَاء مِن مَّرْقِ مَا يُنْ وَلَي خُلُقُكُم وَمَايِهُ مُن السَّمَاء مِن مِّرْقِ مَا يَعْلُونَ ﴾ ثابَه الْأُرْضَ وَمَا أَنزَلَ اللَّه مَن السَّمَاء مِن مِّرْقِ مَا يَعْلُونَ ﴾ ثيم اللَّهُ مَن السَّمَاء مِن مِّرْقِ مَا يَعْلُونَ ﴾ ثيم اللَّهُ مَن السَّماء مِن مِّرْقِ مَا إِنَّ اللَّهُ مَن السَّمَاء مِن مِّرْقِ مَا اللَّهُ مَن السَّمَاء مِن مَن السَّماء مِن مَن السَّمَاء مِن مُن اللَّهُ مَن السَّماء مِن مَن السَّماء مِن مُن اللَّهُ مَن السَّماء مِن مَن السَّماء مِن مُن اللَّهُ مَن السَّماء مِن مُن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن السَّماء مِن مُن السَّماء مِن مُن اللَّهُ مَن السَّماء مِن مُن السَّماء مِن مُن اللَّهُ مَن السَّماء مِن مُن اللَّهُ مَن السَّماء مِن مُن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن السَّماء مِن مُن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن السَّماء مِن مُن اللَّهُ مَن السَّماء مِن مُن السَّماء مِن مُن اللَّهُ مَن السَّماء مِن مُن اللَّهُ مَن السَّماء مِن اللَّهُ مَن السَّماء مِن مُن السَّماء مِن مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ مُن السَّماء مِن مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن السَّماء مِن مُن السَّماء مِن مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللَ

يقول الزمخشري: " فالمنصفون من العباد إذا نظروا في السموات والأرض النظر الصحيح، علموا أنها مصنوعة، وأنه لا بدلها من صانع، آمنوا بالله وأقروا بوحدانيته"<sup>3</sup>.

وهذا المنهج لا يتعارض مع منهج العلوم الطبيعية، التي تتخذ من العقل وسيلة لتفسير المعطيات الحسية وفهمها، من أجل بناء النظريات العلمية وصياغة القوانين 4، فلقد بين العلماء ما للعقل من دور في تكوين الوقائع والقوانين والنظريات العلمية، وأثبتوا أن المعرفة العلمية يرجع أغلبها إلى ابتكار عقلنا لا إلى معطيات العالم الخارجي، كما يزعم الحسيون والتجريبيون والوضعيون 5.

ولما كان المنهجان يلتقيان عند استعمال العقل للوصول إلى المعرفة، فما سبب التنافر بين العلم والدين الذي ساد لفترة زمنية طويلة؟

لقد تبين لنا في الفصل الثاني، أن ما أثار التعارض هو الافتراض بأن المادة وحدها هي الحقيقة، وهو افتراض ميتافيزيقي، تجاوزه التطور العلمي في القرن العشرين، الذي كشف أن العلم لا يتناقض مع الإيمان، " فنظرية النسبية ونظرية الكم، لا نحتاج فيهما إلى معرفة طبيعة الأشياء التي نناقشها، وإنما نحتاج إلى بنيتها الرياضية فقط...، وبما أننا لم نعد مضطرين إلى الاعتقاد بأن المادة المتحركة هي وحدها الشيء الحقيقي، فإننا لم نعد مضطرين إلى الاعتقاد بأن تجاوبنا مع الجمال، أو أن إحساسنا بالارتباط الخفي بالله ليس لهما نظير موضوعي "6، ومعنى ذلك أن المعرفة الإنسانية الموثوق بحا، لا تقتصر فقط على المحسوس، وإنما تشتمل أيضا على ما يمكن استنباطه بالعقل من المشاهدات الحسية.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المؤمنون: 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الجاثية: 3-5.

 $<sup>^{3}</sup>$  الزمخشري، مرجع سابق، ج $^{4}$ ، ص $^{285}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> فيليب فرانك، مرجع سابق ، ص 66؛ وحيد الدين خان، الدين في مواجهة العلم، ص 30.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> عبد الرحمان بدوي، مدخل جديد إلى الفلسفة، ص 73.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> فيليب فرانك، مرجع سابق، ص 294.

ولكن إذا كانت دراسة الطبيعة تؤدي إلى الإيمان بالله عز وجل، فهل تكفي هذه الدراسة لمعرفة الله عز وجل ؟

إن العلوم الطبيعية يمكن الاعتماد عليها لإثبات الحقائق الكبرى، كما ذكرنا آنفا، أما الوصول إلى المعرفة اليقينية المتعلقة بالتفاصيل، كأسماء الله تعالى وصفاته والملائكة وتفاصيل اليوم الآخر ...، فقد أثبت الجهد الإنساني المبذول فشله، وانتهى إلى الاضطراب والحيرة بين الآراء والمذاهب وزوغان العقل 4، فقدرات العقل الإنساني محدودة؛ ولهذا لا يستطيع إدراك مالا واقع محسوسا له، أو ما لم يصله بالخبر الصادق.

وعليه فمنهج المعرفة بعد إثبات القضايا الكبرى، يعتمد على ما تحدده النصوص الكثيرة التي جاء كما الوحى $^{5}$ ، والتي تتضمن بيان موجودات عالم الغيب، وعلاقة الإنسان كهذا العالم.

3- أثر التوحيد : بعد بيان دلالة التأمل في الطبيعة ودراستها على التوحيد، وعدم تعارض منهج العلوم الطبيعية مع منهج الإسلام في إثبات القضايا الكبرى، ينبغي طرح الأسئلة الآتية:

\_

المرجع نفسه ، ص 288؛ ينظر : وحيد الدين خان في كتابيه: - الإسلام يتحدى، ترجمة ظفر الإسلام خان، (كله).
 الدين في مواجهة العلم (كله).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> وحيد الدين خان، الدين في مواجهة العلم، ص 43-44؛ روبرت أغروس، حورج ستانسيو، مرجع سابق، من 7 إلى ص 77.

<sup>3</sup> عباس محمود العقاد، الفلسفة القرآنية، ص 185.

<sup>4</sup> يحي هاشم فرغل، الأسس المنهجية لبناء العقيدة الإسلامية، ص 280.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> زاهر بن عواض الألمعي، مناهج الجدل في القرآن الكريم، ص31.

ما هو أثر الإيمان بالله عز وجل على الباحثين في الطبيعة ؟

وما أهمية التوحيد بالنسبة للبحث العلمي ؟

## أ-أثر التوحيد على الباحث:

يمكن إجمال أثر التوحيد على الباحث، فيما يلي:

. تحقيق التوازن بين مطالب الروح ومطالب الجسد: يتميز الإنسان عن باقي الكائنات بخلقته المركبة من روح وجسد، ولهذا يجب أن يعتني بالبعدين حتى يحقق توازنه؛ فلا يجوز له أن يبخس للجسد حقا ليوفي حقوق الروح، ولا يجوز له أن يبخس للروح حقا ليوفي حقوق الجسد<sup>1</sup>، وهذا ما تدل عليه العديد من الآيات القرآنية الكريمة، منها:

- ﴿ وَابْ عَفِي مَا آتَ اكَ اللَّهُ أَلدَّارِ الْآخِرةَ ۚ وَلاتَ نَسَنَ صِيبً لَكَ مِمْ الدُّنْيَ ا اللَّهُ الدَّارِ الْآخِرةَ ۗ وَلاتَ نَسَنَ صِيبًا لَكَ مِمْ الدُّنْيَ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّهُ الل

يقول هربارت بوهان (ت 1841): " توجد فينا ملكات وعواطف لا تجد مجالا للتجربة وفق إرادتها، وكذلك لا تسكن هذه العواطف بهذه التجربة المحدودة، وعلى هذا لا تحصل لنا الطمأنينة الكاملة إلا بوجود أزلي غير محدود، والملجأ الوحيد لهذه العواطف هو الله تعالى، ولذا توجد في جميع من سلمت فطرته هذه الملكة الدينية "4.

والآيات القرآنية المتعلقة بالظواهر الكونية، تجمع بين الدعوة إلى دراسة الظواهر الطبيعية للاستفادة منها في إقامة الحياة المادية، والتأمل فيها لإدراك عظمة الله تعالى، ومعرفة حليل صفاته كالعلم والقدرة وغيرهما من الصفات.

يقول الله عز وجل:﴿ ول مُطِللًا يَ النَّهَاوِي وَل مُجِ النَّهَارِ فِي النَّهَارِ فَي النَّهَارِ فَي النَّهَا وَالْكَبَرِي اللَّهِ عَلَى اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

\_\_\_

العقاد، الإنسان في القرآن الكريم، ص25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> القصص: 77.

<sup>3</sup> المائدة : 87-88.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الزيندي، مرجع سابق، ص 391.

ق طُمير ﴾ أَ، ﴿ وَلَقُدْ خَلَقْدَ الْإِنَسَانَ مِن سُلَالَة مِّن طِين ثُمَّ جَعَلْدَ اهْ طُفَةً فِي قَرار مَّكِين ثُمَّ خَلَقْدَ النُّطُفَة عَلَقَة فَخَلَقْدَ الْإِنَسَانَ مِن سُلَالَة مِّن طِين ثُمَّ جَعَلْدَ اهُ خُلْقاً فَكَسُونَ الْعِ ظَامَ خَرَقَدَ النَّعَلَقة أَنْشَأْذَاه خُلْقاً النُّطَة وَخَلَقا النَّعَلَة وَخَلَقا اللَّه مُ أَخْسَلَ الْخَالِقِينَ ﴾ 2.

وتعليقا على هذه الآيات الأخيرة من سورة " المؤمنون"، يقول العقاد: " الآيات التي قصر فيها القول على خلق حسد الإنسان، لم تخل مما يوحي إلى المخلوق المسئول أن أطوار خلقه السوي إعداد لما هو أشرف من حياته الحيوانية وبرهان من براهين التبليغ برسالة الغيب، عسى أن ينظر في الخلق، فيرى فيه آثار الخالق الذي لا تدركه الأبصار والأسماع"3.

. ضبط سلوك الإنسان . إن الإيمان بالله عز وجل، إضافة إلى أنه فطري، فهو ضروري لتوجيه الإنسان الوجهة الصحيحة في توظيف منجزات العلم وتطبيقاته، إذ " أنه يوجب علينا أن نلجم رغباتنا بلجام القيم، وأن لا نشبعها إلا بعد التأكد من أن إشباعها المطلوب لا ينتهك قيمة، ولا يتعدى حدا...، فالطبيعة ليست شرا كما ادعت المسيحية بل خيرا، فالشر لا يكمن فيها بل في استعمالها، ولذلك بارك الله لنا فيها وأوصانا بعدم الغلو فيها "4.

إن دور الإيمان يتمثل في جعل الإنسان ينظر إلى مطلوب الله منه، بوصفه أمينا على الكون لا إلها له، وبالتالي فليس كل ممكن مباح، " فالقوة الناجمة عن تطور المعرفة لا يمكن التحكم فيها إلا من خلال الإيمان بوجود حدود غائية لهذه القوة"5.

. أنسنة العلم : مما تفتقر إليه الإنجازات العلمية الراهنة، النزعة الإنسانية فهي – أي الإنجازات العلمية – ترتبط مباشرة بالنزعة المادية التي أساسها رأس المال 6.

ويتجلى هذا الافتقار فيما يلي:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> فاطر: 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المؤمنون: 12-14.

<sup>3</sup> العقاد، مرجع سابق، ص 16.

<sup>4</sup> إسماعيل راجي الفاروقي، نحن والغرب، ص 14-15.

<sup>5</sup> وليد منير، أبعاد النظام المعرفي، ندوة: نحو نظام معرفي إسلامي، تحرير فتحي حسن ملكاوي، ص 180.

هايي رزق وخالص جلبي، الإيمان والتقدم العلمي، ص 90.

- استفادة جزء من الناس من نتائج العلم، أما الباقي فلا يزالون يعانون من الأمراض والجهل والتخلف.

- اعتبار الربح المادي هو الهدف النهائي في الحياة، مما دفع بالمتحكمين في العلم إلى استخدامه لصنع آلات القتل والتدمير لملايين البشر. 1.

ولتفادي هذه السلبيات وغيرها، يجب تفعيل دور الإيمان في حياة الناس؛ فالإيمان بالله تعالى ينطوي على الإيمان بالإنسان وحقوقه، ويدفع المؤمن الصادق المخلص إلى العمل من أجل الإنسان، والمشاركة في حمل هموم الناس بصرف النظر عن عقيد تم  $^2$ ، "فكلمة " لا إله إلا لله " تجرد البشر من دعوى الإلهية وحق السيطرة والاستعلاء، وتبطل مزاعم الذين يرون لأنفسهم حقوقا مقدسة على غيرهم، وتضع الجميع على مستوى واحد في الحقوق الواجبات "  $^8$ .

ب- أثر التوحيد على البحث العلمي: كان الاعتقاد السائد في القرن التاسع عشر، أنه بإمكان العلم التجريبي حل كل المشاكل، وتناول كل الظواهر، ولكن التطورات العلمية، أثبتت عجزه عن التعامل مع الجالات الكبيرة جدا والصغيرة جدا، لاتصافه بالمحدودية، وافتقاده القدرة على التعامل مع كل أنواع الخبرات وجوانبها 4.

ويتجلى هذا العجز في توقفه عن تفسير الكثير من الظواهر بالمنطق العلمي التجريبي، مما فتح المجال للفلسفة المادية لطرح رؤاها التي لا تثبت أمام المنطق العقلي.

ومن الظواهر التي لا تخضع للمنهج التجريبي :

1- سيرورات التطور الموجه من الانفجار العظيم وحتى ظهور الإنسان خليفة الله في الأرض؛ فهذه السيرورات تتصف بجمال تناسقها الذي لا مكان للمصادفة فيه، فكل خطوة فيها تؤدي إلى بنية أكثر تعقيدا، وأفضل أداء من البنية التي سبقتها، إلى أن ظهر الإنسان.

2 محمد جواد مغنية، مرجع سابق، ص 31.

<sup>4</sup> عبدالوهاب الميسري، مرجع سابق، ص 22.

-

المرجع نفسه ، نفس الصفحة.  $^{1}$ 

<sup>35</sup> المرجع نفسه ، ص 35.

2- حدوث الانفجار العظيم في نقطة يستحيل وجودها وفقا لقوانين الفيزياء؛ فهذه النقطة أصغر من طول بلانك (أي أقل من جزء من مليون مليار مليار مليار من السنتي متر)، وهو الطول الذي لا يمكن تجاوزه فيما يتعلق بأبعاد الأجسام.

3- التلاؤم المذهل للثوابت الطبيعية بعضها مع بعض، الذي تمياً به الكون لظهور الإنسان فيه، ويبلغ عدد هذه الثوابت الآلاف، بدءا من شحنة الكوارك أو الإلكترون ووزنيهما إلى بعد الأرض عن الشمس، ولو حدث تغير ولو طفيفا في شحنة الإلكترون مثلا، فسيؤدي ذلك إلى انهيار عناصر الكون كلها1.

إن الإيمان بالله تعالى المتصف بالقدرة والعلم والحكمة، هو الطريق الوحيد لتفسير هذه الظواهر وغيرها، فلا يعقل أن تكون المصادفة مقنعة لتفسير ما نلاحظه من النظام المبثوث في الكون والدقة المذهلة التي يتصف بحا.

فكثير من الأسئلة تبقى بلا إجابات، إذا لم نكن مؤمنين بالله عز وجل ومنها:

- ما الذي جعل النجوم والكواكب تتحرك بهذا النظام العجيب في الكون ؟

-وما الذي أوجد في حيز مكاني صغير كل ما يحتاجه الإنسان لحياته؟ وكيف نفسر اضطرار كل الأشياء على نهج طرق معينة ثابتة تتلاءم مع حاجات الإنسان ؟2.

وعلى هذا الأساس، يتكامل التوحيد والعلم، في إعطاء الإنسان المعرفة الكاملة بالحقيقة، إذا اعتمد الوحي مصدرا للمعرفة مع الحواس والعقل، وبدون ذلك يكون علم الإنسان ناقصا، يفتقر إلى الإقناع والطمأنينة.

ولأجل الوصول إلى هذا العلم، قدمت لنا الآيات القرآنية منهجا متكاملا، تربط فيه بين الطبيعة وما وراء الطبيعة، وبين الخالق والمحلوق، عند عرضها للظواهر الكونية، يقول الله عز وجل: ﴿ وَإِلْمُكُم إِلٰهُ وَاحْدُ لا إِلٰهُ إِلاَ هُو الرحمان الرحيم إن في خلق السموات والأرض واختلاف الليل والنهار والفلك التي تجري في البحر بما ينفع الناس وما أنزل الله من السماء من ماء فأحيا به

 $^{2}$  وحيد الدين خاند، مرجع سابق ، ص  $^{2}$ 

هايي رزق وخالص جلي، مرجع سابق، ص 91-92.  $^{1}$ 

الأرض بعد موتما وبث فيها من كل دابة وتصريف الرياح والسحاب المسخر بين السماء والأرض لأيات لقوم يعقلون 1.

## القيمة الثانية: كرامة الإنسان:

تضافرت الآيات القرآنية الكريمة على إعطاء الإنسان مكانة خاصة من بين الكائنات، ومن هذه الآيات:

- ﴿ وَإِ ذْقَالَ رَبُّكُ لُمْلاَ وَكَةِ إِنِّي خَالِمُ لِهِ الْأُرضِ خَلِّ يَفَّة ﴾ 2.
- ﴿إِذْقَالَ رَبُّكُ لِمُمَلَاءُ كَة إِنِيِّ خَالَ ثَى، أَشَراً مِن طِينٍ فَ لِذَا سُّوِيتُهُ أَ وَنَفْحُتُ فَ بِهِ مِن رُّوحِي فَقَعُ والله مُ سَاجِلين ﴾ 3.
- ﴿ وَلَقُدْ كَثُّومَ لَهُ مَنِي آَدُمَ وَحَمَلْنَا أَهُم فِي الْبِرُّوالْهِ مُحْرِ وَرَزْقْنَا أُهم مَّلَطَّيِّهِ الْبَرُّوالْهِ مَعْلَى

.163-162: البقرة $^{1}$ 

<sup>2</sup> البقرة: 30.

3 ص:71-71:

كَة بِيرٍ مُمُّنَ خَلَقْهَ لَا تَفْضِيلاً ﴾ [.

- ﴿ اَ أَيُّهَا الْإِنسَانُ مَا غُرِّكَ بِرِبِّكَ الْكَرِيمِ الَّذِي خَلَّقَكَ فَسَّوَاكَ فَعَلَكَ ﴾ 2.

- ﴿ لَقُدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴾ .

فالإنسان، كما تشير إليه هذه الآيات الكريمات، يتميز بجملة من الخصائص، تجعل منه مخلوقا متميزا فريدا من نوعه، ومن هذه الخصائص:

أ/ الاتصاف بالقوة العاقلة المدركة للحقائق، وهي بذلك المفتاح لتسخير الكثير من مظاهر الكون، ولمعرفة الله عز وجل، فتهيئ صاحبها لممارسة العبودية لله عز وجل $^4$ .

- ازدواجية التكوين، فالإنسان مخلوق من عنصر التراب ( الجانب الطبيعي المادي ) الذي يتجلى في احتياجاته التي يشارك فيها بقية الكائنات مثل: الحاجة إلى الطعام والهواء والنوم والتناسل...، أما العنصر الثاني فهو الروح الذي يعبر عن نفسه من خلال نشاطات الإنسان الحضارية كالاجتماع الإنساني والحس الخلقي والجمالي والديني  $^{5}$ .

والإنسان من حيث هو جسم يخضع للقوانين الطبيعية وضرورات الحياة العضوية، إذ تسري عليه وعلى بقية الكائنات مجموعة من الآليات والحتميات، ولذا يمكن رصد هذا الجانب من خلال النماذج المستمدة من العلوم الطبيعية 6.

أما البعد الروحي، فلكونه لا يخضع للقوانين الطبيعية فقد أثبتت العلوم الطبيعية عجزها عن تفسير الحياة النفسية، وهذا ما يظهر من النصوص الآتية المنقولة عن مختصين في العلوم الطبيعية وعلم النفس<sup>7</sup>.

<sup>2</sup> الانفطار : 6-7.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الإسراء: 70.

<sup>.04</sup> التين:  $^{3}$ 

<sup>4</sup> محمد سعيد رمضان، البوطي، مرجع سابق، ص 247؛ عبد الحميد أحمد أبو سليمان، الرؤية الكونية الحضارية القرآنية، ص 120.

<sup>5</sup> عبد الوهاب المسيري، مرجع سابق، ص 12.

<sup>6</sup> الكسيس كاريل، مرجع سابق، ص 133.

<sup>72</sup> على عزت بيغوفيش، مرجع سابق، ص 66 إلى 7

- يقول جان روستاند: "حتى الآن لا نعرف على وجه التحديد ماهية الحياة، نحن لا نستطيع حتى أن نقدم تعريفا كاملا دقيقا لظاهرة الحياة".

- ويقول جاسبرز " إن الحقائق النفسية لا يمكن دراستها من الخارج، كما أن الحقائق الطبيعية لا يمكن دراستها من الداخل".

- ويقول عالم الأحياء السويسري جاينو: "على علماء الطبيعة أن يدركوا أننا نحن علماء الحياة قد اجتهدنا في تفسير الحياة بصيغ طبيعية كيميائية، ولكننا ووجهنا بشيء يستعصي على التفسير، إنحا الحياة. لقد أوجدت الحياة شكلا منظما، ليس مرة واحدة فحسب وإنما ملايين المرات خلال بلايين السنين. إننا نواجه قدرة على البناء لا يمكن تفسيرها بواسطة علم الطبيعة ولا علم الكيمياء".

وفشل منهج العلوم الطبيعية في دراسة الجانب الروحي يقتضي البحث عن مناهج أخرى لفهم الحياة الإنسانية تتناسب وطبيعة الموضوع، والخطوة الأولى لتحقيق ذلك، تتمثل في الاعتراف بازدواجية العالم الحي.

ج/ الإنسان كائن ذو إرادة حرة له القدرة على اتخاذ القرارات، والتصرف بحرية 1، يقول الله عز وجل: ﴿إِنَّا هَلْينَ اه أُلسَّ بَل إِنَّا هَأَشَاكِ راً وإِنَّا كُفُوراً ﴾ 2.

وكون الإنسان ذو إرادة حرة، يقتضي توجيه هذه الإرادة نحو الحق والخير والعدل والمصلحة، وهذه هي وظيفة الوحي.

د/ الإنسان مخلوق منذ النشأة الأولى في أتم مظهر وأحسن تقويم، وهو ما ينفي ما ذهب إليه أنصار الداروينية، من أن الإنسان انتقل خلال تاريخه كله في تطور نوعي، فترقى من فصيلة إلى أخرى، أو تدرج من مظهر نوعي في الهيئة والشكل إلى مظهر آخر<sup>3</sup>.

إن هذه الخصائص وغيرها، تجعل من الإنسان أفضل المخلوقات وأشرفها، فهو قطب الدائرة، "وجميع المخلوقات في تطواف دائب وسعي مستمر، لتنسج له مقومات الحياة الفضلى،

 $^{3}$  البوطي، مرجع سابق، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد الحميد أحمد أبو سليمان، مرجع سابق،  $^{120}$ ؛ روبرت أغروس وجورج ستانسيو، مرجع سابق، ص  $^{37}$ -38.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الإنسان:3.

وتهيئ له متطلباته وحاجاته المختلفة<sup>1</sup>، وهو ما أشار إليه قوله عز وجل: ﴿ إِنَّا هَدَّينَ اه أُلسَّبِ يَل إِمَّا شَاكِ راً وإِمَّا كُفُوراً ... ﴾<sup>2</sup>.

وهذه النظرة القرآنية للإنسان تتعارض مع رؤية العلم الحديث، التي تنظر إلى الإنسان على أنه شيء زهيد في منظومة كونية، لا نستطيع أن نتصور ضخامتها، وقد ابتدأت هذه النظرة مع اكتشاف كوبرنيكوس أن الأرض ليست مركز الكون، وجاء داروين فكرس هذه النظرة، عندما جرد الإنسان من كل خصائصه، وحوله إلى مجرد حلقة في سلسلة التطور الحيواني<sup>3</sup>.

والرؤية المادية للإنسان يمكن اعتبارها صحيحة، لو كان الإنسان مادة فقط، ولكن التطور العلمي وما يشاهده الإنسان من واقعه، الذي يشكل التدين عنصرا أساسيا فيه، يدحض الرؤية المادية.

# الإسلام والكرامة الإنسانية:

اتخذت الشريعة الإسلامية من المحافظة على كرامة الإنسان مقصدا من مقاصدها، ويتجلى ذلك في الأحكام التي تتضمنها، والتي لها علاقة بإنسانية الإنسان، ومن هذه الأحكام:

أ- وجوب حفظ الفطرة الإنسانية 4 من التبديل والتغيير، وقد دل على ذلك:

- قوله عزوجل: ﴿ أَقُ م وَجَهَكُ لِلدِّينِ حَيْفًا طُرَّةُ اللَّهِ الَّتِي فَطَّر النَّاسَ عَلَيها لَا تَبْ لِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ﴿ 5 ، يقول الطاهر بن عاشور: قوله عز وجل الا تبديل لخلق الله الله معترضة، لإفادة النهي عن تغيير خلق الله فيما أودعه الفطرة، فتكون لا تبديل لخلق الله خبرا مستعملا في معنى النهي على وجه المبالغة "6.

<sup>3</sup> ناهد القصيبي، الهندسة الوراثية والأخلاق، ص 72.

<sup>1</sup> عبد الجيد النجار، مرجع سابق، ص 84.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الإسراء: 70.

<sup>4</sup> يعرف ابن عاشور الفطرة الإنسانية بقوله " إنما النظام الذي أوجده الله في كل مخلوق، ففطرة الإنسان هي ما فطر – حلق – عليه الإنسان ظاهرا وباطنا، أي جسدا وعقلا" الطاهر ابن عاشور، مقاصد الشريعة، ص 55.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الروم :30.

الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، ج21، ص93

- وقوله تعالى ﴿ وَلاَ مُرَنَّهُم فَلَيْعَ لَيْنَ خَلْق اللهِ ﴾ أ، فقد جاءت هذه الآية في ذم المشركين بما يقومون به من أعمال شركية، من بينها تغيير خلق الله في الأنعام، وإذا كان النهي مشددا فيما يتعلق بالأنعام، فإنه يكون أكثر شدة فيما يتعلق بالإنسان"2.

ولاشك فإن تغيير الفطرة، يتنافى وكرامة الإنسان، عندما يجعل جسد الإنسان عرضة للأهواء والرغبات المتقلبة، وهو ما يطفو على سطح الحضارة الغربية، كإجراء العمليات الجراحية لتغيير الجنس من الذكورة إلى الأنوثة أو العكس، وإجراء العمليات الجراحية لتغيير شكل الوجه أو غيره من الأعضاء، بغير ضرورة تلجئ لمثل هذا العمل، إلا أن يكون الإسراف في العناية بالمظهر، والاهتمام بالجسد لا بالروح، أما إذا كان في الإنسان عيب شاذ يسبب لصاحبه ألما نفسيا أو جسديا فلا بأس بمعالجته، مادام الهدف هو إزالة الحرج، فإن الله تعالى لم يجعل علينا في الدين من حرج 3.

إن المحافظة على خلقة الإنسان كما أوجدها الله عز وجل، تتضمن إشعار الإنسان بقيمته، واستعلائه على مكونات الطبيعة من جماد وحيوان ونبات.

ب- وجوب المحافظة على توازن ما خلق الله تعالى عليه الإنسان من القوى والمركبات المكونة لفطرته، وفي ذلك يقول الله عز وجل: ﴿وَابْتَ غِفْ يَمَاآتَ اكَ اللَّهُ الدَّارِ الْآخِرةَ وَلاتَ نَسْنَ صِيبَ لَكَ مَالَّدُنْ يَا ﴾، فالحياة الإنسانية تكتمل فقط إذا تم تحقيق التوازن بين الرغبات الحسية والأشواق الروحية للكائن البشري، أما الاهتمام بجانب على حساب جانب آخر، فهو سبب الإخفاقات الإنسانية 5.

ومن هذا المنطلق، ينبغي أن تكون العلوم الطبيعية وسيلة لخدمة الإنسان بكل أبعاده، لا أداة لتلبية الرغبات المادية فقط، فالاقتصار على الجانب المادي، فيه امتهان لكرامة الإنسان، وحط من قيمته التي تعلو على قيمة الحيوان.

2 عبد الجيد النجار، مرجع سابق، ص 89.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> النساء: 119

<sup>3</sup> يوسف القرضاوي، الحلال والحرام في الإسلام، ص86.

<sup>4</sup> القصص : 77.

 $<sup>^{5}</sup>$  علي عزت بيغوفيتس، مرجع سابق، ص  $^{28}$ .

#### القيمة الثالثة: المسؤولية:

من القيم التي حرص القرآن الكريم على إبرازها, من خلال بيان بعض الظواهر الطبيعية, "المسؤولية الفردية", فكل فرد مجزي بعمله ,محاسب على سلوكاته وأعماله .

## يقول الله عز وجل:

- ﴿ وَنَرَّلْنَا مَنِ السَّمَاءَ مَا عُمَّاً لَلْكَأَنَّهِ تَنَابِهِ جَمَّاتِ وَحَبَّ الْحُصِيدَ وَالنَّنْل بَاسَفَاتِكُمَ الطَّلْعِ نَّضِيدُ لِزِّوْقَعُ بِالدَّوَاتَسُمَاءَ مَا عُمَّا اللَّهُ مَا تَكَذَّلُهُ لَكَ اللَّهُ وَجِهَا.
- ﴿ وَهُو النَّذِي خَلَق السَّمَاوات والأَرْضَ فِي سِتَّة أَيَّام وَكَانَ عُوْمه عَلَى الْملهِ يَ بلُوكُم أَيُّكُم أَيُّكُم أَيْكُم أَيْكُم أَيْكُم أَيْكُم أَيْكُم أَيْكُم مُع وُثُونَ مِن أَبِد الْمُوتِ لَيُقولَنَ النَّذِينَ كُفُوا إِنْ هَذَا إِلاَّ سِنْحُر مُّبِينَ ﴾ 2.

ففي هذه الآيات إشارة واضحة إلى حقيقتين, لهما علاقة بالمسؤولية:

<sup>11-9:</sup>ق

<sup>.07</sup>: هود

الحقيقة الأولى: عملية إعادة الحياة تحدث من حول الناس باستمرار, فالحس يشهد حياة الأرض بعد موتما، بعد نزول المطر, فكذلك خروج الناس بعد الموت, فهي عملية غير مستغربة ، فقد دلل القرآن الكريم على الإمكان العقلي للبعث, بإثبات وجوده في الواقع, "فالقادر على إحياء الأرض بعد موتما، قادر على إحياء الإنسان بعد موته"2.

وهذا المنهج في التدليل، لا يتنافى مع المنهج العلمي الذي يقوم على الحواس والعقل معا، فالحواس تقدم للعقل مادة المعرفة، أما العقل فدوره الاستنباط والقياس والتعميم يقول الفيزيائي ماكس بورن: " لا يمكن وصف أي ظاهرة طبيعية في مجال الذرات إلا بالرجوع إلى المراقب رجوعا لا إلى سرعته فحسب كما في حال النسبية، بل إلى جميع أنشطته لدى قيامه بالمراقبة وبتركيب الآلات وما إلى ذلك"3، ومعنى ذلك أن الفكر يقوم بدور جوهري في البحث العلمي 4.

ولكن الإسلام لا يدعو إلى الاقتصار على معرفة عالم الشهادة فقط، لتحقيق المنافع المادية، فمعرفة عالم الغيب ضرورية، ويمكن الوصول إلى الحقائق الكبرى التي تشكل هذا العالم بالحس والعقل معا، " فالمنهج الإيماني لا ينقص شيئا من ثمار المنهج العلمي في إدراك الحقائق المفردة، ولكنه يزيد عليه ربط هذه الحقائق المفردة بعضها ببعض، وردها إلى الحقائق الكبرى، ووصل القلب البشري بها، أي وصله بنواميس الكون وحقائق الوجود"5.

الحقيقة الثانية: تشير الآيات إلى خلق السماوات والأرض، واتصاف الكون بالنظام والإتقان، وصلاحيته لحياة الجنس البشري، لأجل ابتلاء الإنسان، أي لاختبار الإنسان، يقول الله عز وجل: ﴿ وَنِلُوكُم بِ الشَّرُوالْخَقْرِ تُن َةً وَإِ لَيْنَ التَّرَعُ وَنَ ﴾ 7.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سيد قطب ,مرجع سابق,المجلد السادس ,ص 3358-3358.

 $<sup>^{2}</sup>$  الزنيدي، مرجع سابق، ص  $^{2}$ 

<sup>21</sup> روبرت أغروس وجورج ستناسيو، مرجع سابق، ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه ، ص 23.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سيد قطب، مرجع سابق، المحلد السادس، ص 3359.

<sup>6</sup> ابن کثیر، مرجع سابق، ج7، ص215.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> الأنبياء: 35.

ويقتضي الابتلاء محاسبة الناس على ما أظهروا من أفعالهم في هذه الحياة، وهذه المحاسبة فردية، فلا يغني فيها أحد عن أحد شيئا. يقول الله عز وجل: ﴿ وَلَا تَزْر وَازِرَةٌ وِزْر أَخْرَ وَإِ تَنْدع وَهِ لَا يَكُولُ مِنْ لَه مُ شَيء وَلُو كَانَذَا تُولِى ﴾ 1.

ويترتب على هذه الحقيقة، أن الحياة الدنيا ليست هي الغاية ولا إليها المنتهى، والمطلوب من الإنسان أن يستصلح للدار الباقية، التي هي دار البقاء والخلود، يقول الله عز وجل: ﴿ وَإِنَّ الدَّارِ الْإِنسانَ أَنْ يَستَصلح للدار الباقية، التي هي دار البقاء والخلود، يقول الله عز وجل: ﴿ وَإِنَّ الدَّارِ الْإِنسانَ أَنْ يُعْلَمُونَ ﴾ 2.

فالشعور بالمسؤولية مرتبط بالإيمان باليوم الآخر، الذي يجزى فيه كل إنسان على ما عمل.

## 1/ أثر الإيمان باليوم الآخر: يمكن تلخيص أثر الإيمان باليوم الآخر، فيما يلي:

أ- خضوع المسلم لله تعالى خضوعا اختياريا في السر والعلن، إما حياء منه ورغبة في الثواب، وإما خوفا من العقوبة<sup>3</sup>.

وهذا الخضوع له أثر حاسم في الشعور الأحلاقي وفي السلوك العملي سواء، فشعور كل فرد بأنه مجزي بعمله، عامل قوي في يقظته لمحاسبة نفسه قبل أن تحاسب.

ولا شك، فإن شعور الباحث بالمسؤولية أمام الله تعالى، وأنه سيحاسب على بحوثه وإنجازاته العلمية، سيجعله حريصا على استغلال معارفه في حدمة الإنسانية، ابتغاء الفوز في الدار الآخرة بالمتعة الحقيقة.

ب- الإجابة عن السؤال الفطري: إلى أين المصير؟ وهو سؤال ملح أمام ظاهرة الموت التي يعايشها الإنسان في كل حين، فظاهرة الموت تستدعي التساؤل: ما هذا الموت؟ وأين يذهب الإنسان بعد عبوره عالم الدنيا؟ وأين يستقر به المقام؟

عاطر. 10. 2 العنكبوت : 64.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> فاطر: 18.

 $<sup>^{3}</sup>$  عبد الكريم زيدان، مرجع سابق، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> سيد قطب، مرجع سابق، الجلد الخامس، 2938.

وهناك صنف آخر من الأسئلة، يتعلق بما يشاهد في الدنيا مما يبدو تناقضات، فكم من إنسان يقضي حياته في البر والإحسان ومع ذلك يعيش في تعب ومشقة، وآخر سيء الأعمال ظالم، ومع ذلك يعيش عيشة رغيدة.

إن الإجابة الشافية الكافية عن هذه الأسئلة وغيرها، لا توجد إلا في عقيدة اليوم الآخر، ففي التصور الإسلامي تعتبر حياة الإنسان في الدنيا مع ما فيها من كدح ورزق وسعي وعقل وشهوات وأهواء، تمهيدا لملاقاة الله عز وجل، والوقوف بين يديه ليحاسبه على كل ما قدم في الدنيا1، يقول الله عز وجل: ﴿ فَمَن اَيُعْل مِثْقَالَ ذَرَّة خَيْراً الله عُر وحل: ﴿ فَمَن الله عُمُ الله عُمُ الله عَل وحل الله عَلْ وَهُمُ الله عَلَى الله عَلْ وَهُمُ الله عَلَى الله عَلْ وَهُمُ الله عَلْ وَهُمُ الله عَلْ وَهُمُ الله عَلْ وَهُمُ الله عَلْ الله عَلْ وَهُمُ اللهُ الله عَلْ الله عَلْ الله عَلْ الله عَلْ اللهُ عَلَى الله عَلْ الله عَلْ الله عَلْ الله عَلْ الله عَلْ اللهُ عَلْ اللهُ عَلْ اللهُ عَلْ اللهُ عَلْ وَهُمُ اللهُ عَلْ اللهُ عَلَا اللهُ عَلْ اللهُ عَلَا اللهُ عَلْ اللهُ عَلَا عَلْمُ اللهُ عَلْ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلَا عَلْمُ عَلَيْهُ اللهُ عَلْ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلْمُ عَلَا عَلْمُ عَلَا اللهُ عَلْمُ عَلَا عَلَ

2 . أثر إنكار عقيدة اليوم الآخر: يرى الاتجاه المادي أن العالم أزلي لا بداية ولا نهاية له، ولقد أبطلت العلوم الطبيعية هذا الافتراض، عندما أثبتت أن العالم له بداية، ولا بد أن تكون له نهاية 3.

ورغم أن عقيدة إنكار اليوم الآخر ليست إلا افتراض، إلا أنها تركت أثر سيئا على الإنسانية، فالأخلاق التي تسود المجتمعات المادية، هي أخلاق الأنانية والنفعية، فالعمل الصالح والخلق الطيب اللذان لا يعودان على الإنسان بالنفع المادي المباشر، يعتبران - وفق الرؤية المادية مضيعة للوقت، أما الأعمال السيئة والأخلاق القبيحة التي تدر عليه نفعا ماديا مباشرا، فهي في عرفه عين الحق والصواب!

والمجتمع الذي تسوده هذه العقيدة، وتحكمه علاقات الأثرة والأنانية، من سماته التي تبرز على سطحه، علاقات الصراع على ملذات الدنيا، فالعالم هو ساحة قتال بين الذئاب من البشر، والإنسان ذئب يفترس أخاه الإنسان، وبين الأمم التي لا بد أن تصرع بعضها بعضا لغاية البقاء، فهي حرب الجميع ضد الجميع، ولا توجد قيمة مطلقة لأي شيء، إذ أن ما يحدد القيمة هو القدرة على الصراع والبقاء ، والنتيجة المنطقية لهذا التصور، الاهتمام بتطوير الأسلحة الفتاكة ووسائل الدمار، واستنزاف الموارد الطبيعية لزيادة الإنتاج، والترويج للاستهلاك الزائد عن الحاجة 5.

3 هاني رزق وخالص جلبي، مرجع سابق، ص 221.

<sup>1</sup> محمد سعيد رمضان، البوطي، مرجع سابق، ص 340.

<sup>2</sup> الزلزلة: 7-8.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> عبدالوهاب المسيري، مرجع سابق، ص 103.

<sup>5</sup> أبو الأعلى المودودي، نحن الحضارة والغربية، ص 80.

#### القيمة الرابعة: الغائية:

مما قام عليه العلم الحديث، الأخذ بعين الاعتبار العلل الفاعلة فقط، أي البحث عن الأسباب المتحكمة في الظواهر من أجل السيطرة عليها عقليا بالفهم والتعليل، وعمليا بالتشكيل والتحوير<sup>1</sup>، أما العلل الغائية فهي في تصور رواد العلم الحديث ومن سار مسارهم غير علمية, بل تعتبر من أهم عوامل تشويه التفكير في موضوع السببية, وفي العلم بأسره, ذلك أنها جعلت الناس يتصورون الحوادث الطبيعية كما لو كانت تستهدف غايات ...، وهذا من شأنه أن يصرف الأنظار عن كشف الأسباب الحقيقية<sup>2</sup>.

فالهدف النهائي للعلم, هو وصف مجرى الحوادث, بهدف وضعها في أقل وأبسط الصياغات العامة الممكنة, أما البحث عن الإجابة للسؤال: "لماذا تحدث الأشياء ؟، فهو سؤال غير مناسب للعلم<sup>3</sup>.

والعلم حسب هذا التصور، يحصر فقط في البحث المخبري التجريبي، الذي يدرس الأسباب المباشرة, أي العلة الفاعلة المباشرة.

وهذا المفهوم الذي أعطي للعلم, ينبثق من الاعتقاد بأن الآلية هي التي تتحكم في حركة الكون، "فالكون في نظر العلم لا يسير وفقا لغايات, وإنما تسود مساره الآلية"1.

3 السيد نفادي، السببية في العلم وعلاقة المبدأ السببي بالمنطق الشرطي، ص 177.

-

 $<sup>^{1}</sup>$  فؤاد زکریا، مرجع سابق، ص  $^{39}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع نفسه ، ص  $^{2}$ 

ولا شك، فإن هذا التصور للعلم يتسق مع النظرة المادية التي تحصر الحقيقة في العالم المحسوس, وتستبعد وجود غايات لا مادية, مما أدى إلى اتخاذ البحث العلمي وسيلة للسيطرة على الطبيعة والإنسان لإشباع الحاجات المادية<sup>2</sup>.

وإذا فحصنا هذا التصور في ضوء القرآن الكريم, فسنجد أن العديد من الآيات القرآنية الكريمة تدل على ما يناقضه, فهي تؤكد على أن كل ما خلقه الله عز وجل، فهو مخلوق لحكمة, ومن هذه الآيات الكريمة:

- ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وِ الْأَضَ وَمَا آينَهُمَا لَاعِبِينَ ﴾ 3.
- ﴿ مَا خَلَقْنَا السَّمَاواتِ وَالْأَرْضَ وَهِا آينُهُما إِلَّهِ الْحَقِّ وَأَجْلٍ مُّسَمَّى وَالَّانِين كَفُوا عَمَّا أَنْنُوا مُوضُونَ ﴾ 4.
- ﴿ وَهَا خَلَقْدَ مَا السَّمَاواتِ وَالْأَرْضَ وَهَا آيُنَهَمَا لَاجِبِيَنَ مَاخِلَقْدَ اهُمَا إِلَّذِ الْحَقَقَ وَلَكِنَّنَ أَكْتُهُم لَا أَيْطُمُونَ ﴾ 5.
- ﴿ نَّ فِي خَلْقِ السَّمَاواتِ وَالْأُضَواخَ لاَ فِللَّهِ لِ وَالنَّهَارِلَاَي اَت لَاُولِ اللَّهِ السَّمَاواتِ وَاللَّمِ السَّمَاواتِ وَاللَّمْ وَعَلَى جُدُو مِهُم وَيَقَكُّونَ فِي خَلْقِ السَّمَاواتِ وَالْأُصْرِبَّذَا مَا خَلْقَتَ هَذَا بَ السَّمَاواتِ وَالْأُصِّرِبَّذَا مَا خَلَاسُهُ فَي مَا عَذَابَ النَّارِ فَي مَا السَّمَاواتِ وَاللَّمْ اللَّهِ السَّمَاواتِ وَاللَّمْ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالِلْمُ اللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللل

يقول الطاهر بن عاشور: "كثر في القرآن الكريم الاستدلال بإتقان نظام خلق السماوات والأرض وما بينهما على أن لله حكمة في خلق المخلوقات وخلق نظمها وسننها وفطرها, بحيث تكون أحوالها وآثارها وعلاقة بعضها ببعض متناسبة, مجارية لما تقتضيها الحكمة"7.

وإذا تأملنا الآيات القرآنية الكريمة, نجد أنها تقرر أمرين:

<sup>27</sup> فؤاد زكريا , مرجع سابق ص

 $<sup>^{2}</sup>$  السيد نفادي ,مرجع سابق، ص  $^{2}$ 

<sup>3</sup> الأنبياء:16.

<sup>4</sup> الأحقاف 43

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الدخان :38-38.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> آل عمران :190-191.

الطاهر بن عاشور ,مرجع سابق, ج17 ,0 الطاهر بن عاشور 7

- الأمر الأول: يتعلق بوجود الأشياء، فخلافا لمذهب الشك الذي يعتبر أن ما يدركه الإنسان أوهاما لا حقيقة لها، تقرر الآيات أن للأشياء وجودا عينيا، أدركه الإنسان أم لم يدركه أ.

- أما الأمر الثاني: فيتعلق بالغرض من وجود الأشياء، فكل موجود إنما وجد لحكمة خاصة به، علمها الإنسان أم لم يعلمها، ولم يخلق عبثا، ولهذا يجب على الإنسان أن يعي هذه الحقيقة<sup>2</sup>.

ودعوة القرآن الكريم لاعتبار الأسباب الغائية، لا يعني إهمال الأسباب الفاعلة، وفي ذلك يقول الله عز وجل:

- ﴿ اللّه ُ النّه َ عَلَق السَّمَاوات َ والْأَضَ وَأَنلَ مَن السَّمَاء مَاء قَ أَخْجِ بِه مَن الثَّمَرات رِزقاً لَكُم اللَّه ُ النَّهَ وَسَخَّر لَكُم اللَّنَهَار وَسَخَّر لَكُم اللَّهُ مَس وَسَخَّر لَكُم اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا الللّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّ

إن اعتبار العلل الغائية لا يلغي اعتبار الأسباب الفاعلة, وهو ما تؤكده المدارس الكلامية المختلفة, بما فيهم الأشعرية الذين لا ينكرون مبد أ السببية من أصله, ولكنهم يقولون أن ما نسميه سببا، لا يقتضي اقتضاء عقليا ضروريا حصول ذلك الأثر الذي نسميه مسببا، يقول أبو حامد الغزالي: "الاقتران بين ما يعتقد في العادة سببا وما يعتقد مسببا ليس ضروريا عندنا... ولكن استمرار العادة بما مرة بعد أحرى يرسخ في أذهاننا جريانها على وفق العادة الماضية ترسخا لا تنفك عنه "4، وهدفهم من قولهم هذا، أن يظل تفكير الإنسان متجها إلى خالق الأشياء، وخالق الخواص والنواميس 6.

.67 عبد الرحمان بن زيد الزنيدي، مرجع سابق، ص $^{1}$ 

-

<sup>2</sup> عبد الحميد صديقي, مفهوم إسلامي للتاريخ ,محاضرة نشرت في كتاب العلوم الطبيعية والاجتماعية من وجهة النظر الإسلامية , إعداد إسماعيل راجي الفاروقي وعبد الله عمر ناصيف .ص 70

<sup>34-32:</sup> سورة إبراهيم

<sup>4</sup> أبو حامد الغزالي، تمافت الفلاسفة، ص126 إلى 169.

<sup>5</sup> نديم الجسر، قصة الإيمان بين الفلسفة والعلم والقرآن، ص 99، ص 159، 160.

1. الغائية والبحث العلمي: ذكرنا فيما سبق، أن العلم الحديث اتجه إلى البحث عن الأسباب الفاعلة مستبعدا الأسباب الغائية، بحجة أنها تتنافى مع العلم، فهل الغائية تحول دون البحث العلمي المحرد ؟

إن فكرة الغائية تقوم على أن هناك نظاما يقتضى ترابط الأشياء على نحو ضروري، ومن شأنه أن يجعل الجزء الواحد يتوقف في تركيبه وطبيعته على الجزء الآخر، وعلى هذا النظام تتحدد طبيعة الشيء نفسه من حيث تركيب وظائفه وأجزائه بعضها إلى بعض من أجل تحقيق كماله أ.

وتصور الكون منظما بدقة، لم يمنع العلماء في ظل الحضارة الإسلامية، من أن يقدموا خدمات جليلة للإنسانية، ببحوثهم الرائدة في كافة الجالات العلمية، فالبيروني - مثلا - كان يعتقد أن جميع المخلوقات موضوعة من أجل هدف محدد، كي تنسجم مع المخطط الشامل والمتآلف للطبيعة، ويقول:"الحمد لله الذي نظم الخلق، وخلق كل شيء من أجل الأفضل"2، وقدم دراسات أصيلة في الجغرافية والفلك وبقية العلوم<sup>3</sup>.

وهذا يبين أن فكرة الغائية لا تؤثر سلبا على التفكير العلمي، كما كان يعتقد ديكارت القائل: "كل ضروب الغائية لا قيمة لها في الأشياء المادية أو الطبيعية"<sup>4</sup>، أو باكون الذي قال: "إن مطلب الغائية يفسد العلوم بدلا من أن يرقى بها"5، وإنما توسع من آفاق البحث، وتفتح أمام أمام الباحثين مجالات للمعرفة تتجاوز النظرة المادية الضيقة من خلال ما يأتي :

أ- تفسير الكثير من الظواهر الطبيعية: فظاهرة امتلاك الشيء للعناصر التي يحتاجها فقط، وظاهرة غزارة المياه في الشتاء، بخلاف الفصول الأُحرى، وغيرهما من الظواهر، لا يمكن تفسيرها إلا بالبحث عن إجابة للسؤال: لماذا؟، أما الاقتصار على " الكيف"، فلا يتعدى وصف الظاهرة وطريقة عملها.

ب- توسيع مجال البحث: فالاقتصار على البحث المخبري التحريبي، حقق الكثير من المنافع، ولكنه أخفق في أمور أخرى، فلم يستطع إيجاد حلول للعديد من المشكلات، التي تعاني

 $<sup>^{1}</sup>$  فهمي محمد علوان، مرجع سابق، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  سید حسین نصر، مرجع سابق، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه ، من ص 83 إلى 131.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> روبرت اغروس وجورج ستانسيون، مرجع سابق، ص 57.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه ، نفس الصفحة.

منها الإنسانية، ويبدو أنه يمكن تفاديها لو أخذت فكرة الغائية بعين الاعتبار، ومن الأمثلة على ذلك:

. مرض السيدا، فمن المعروف أن من أسبابه الشذوذ الجنسي، وهو انحراف عن الطبيعة الإنسانية السوية، إلا أن هذا المعنى يستبعد تماما كعامل يجب محاربته لأجل القضاء على هذا المرض لاعتبارات أحرى كالحرية الفردية، ويركز العلماء جهودهم على كشف الفيروسات المسببة للمرض، والأدوية المناسبة اللازمة لمقاومته، وهذه الجهود مطلوبة، ولكنها تبذل في ظل الفصل بين الجنس وغايته المتمثلة في حفظ النوع الإنساني، وإشباع الغريزة الفطرية، وتحقيق هذين الهدفين يتطلب مراعاة السنة الكونية التي تقتضي أن تكون العلاقة بين الذكر والأنثى فقط، وفي إطار الزواج، وهو العلاقة الشرعية المعروفة منذ فجر التاريخ.

إن اعتبار الانحراف السلوكي سببا رئيسيا للمرض، سيوفر على الإنسانية جهدا كبيرا، ويساعدها على تجاوز الأضرار الناجمة عن المرض من فقد للأرواح، وإنفاق للأموال على توفير الأدوية لتسكين الآلام التي يعاني منها المرضى، وهذا لا يتم إلا إذا نظر الإنسان إلى الوظيفة السامية للجنس في حياة الإنسان، وسلك ما يحقق هذه الوظيفة، وتجاوز النظرة المادية التي تعتبره وسيلة للذة والمتعة.

ج- الإجابة عن الأسئلة الفطرية: ما مصدر هذا الكون ؟ كيف أتى؟ أهو مخلوق أم قديم؟ ما مكانة الإنسان في الكون وما دوره فيه؟ كل هذه التساؤلات مرتبطة بشكل جوهري بالسؤال: ما مغزى الكون؟ 1.

فالاعتقاد بأن للكون غاية، وهو ما يدعو إليه القرآن الكريم، يعني أن له خالقا عظيما مبدعا، وأن الإنسان موجود لغاية تتجاوز المطالب المادية المحدودة، إذ لا يعقل أن يوجد صدفة، وكل مكون من مكوناته له وظيفة محددة تدل على اتصافه بالنظام والدقة في الحركات، والنتيجة المنطقية لهذا الاعتقاد تتمثل في إسباغ المعنى على الحياة، وهو ما تفتقر إليه النظرة المادية التي تعتقد أن الكون عديم المعنى وغير معقول.

2 . غاية المعرفة: حدد الله عز وجل في أول آية قرآنية، نزلت على رسول الله - صلى الله عليه وسلم - الغاية من المعرفة، يقول الله تعالى: ﴿ أَقُرأُ بِاسْمَ رِبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ﴾ 1.

-

مال ميمويي ونضال قسوم، مرجع سابق، ص $^{1}$ 

يقول محمد عبده: "أي إذا قرأت فاقرأ دائما على أن تكون قراءتك عملا تنفذه لله تعالى لا غيره"2.

وبهذه الغاية، يجعل الإنسان من المعرفة المكتسبة وسيلة لتحقيق ما خلق لأجله, أي عبادة الله عز وجل التي تعني طاعته طاعة كاملة بسبب محبته, وثمرة الطاعة الانسجام مع نواميس الوجود وقوانين الكون والحياة والمصير, ثم الإفضاء إلى سعادة الإنسان وخلوده.

ومن الآثار التي تترتب على هذه الغاية، إشاعة السلام والأخوة والوحدة, وتحقيق كمال الإنسان وسعادته وإكرامه<sup>4</sup>.

يقول الأستاذ بابا عمي: "الغاية المتوخاة من العلم في الفكر الغربي، لم تتحقق بل إنها لن تتحقق أبدا، ذلك أن العلم إذا فصل عن مصدره الإلهي، وإذا لم يعترف بضعف الإنسان، وإذا لم يسطر مساره إلى جوار الدين, وباسم الله, فإنه سيزيد من شقاء البشرية, وسيرمي بما في متاهات لا حد لها ولا حصر"5.

### القيمة الخامسة: الإعمار:

وهي من أمهات القيم الإسلامية في كتاب الله عز وجل<sup>6</sup>، يقول الله عز وجل: ﴿ أَهُو أَنشَأَكُم مِّن الأَرْض وَاسْتَعْرُكُم فِيهَا ﴾ 7، أي أمركم بعمارتها واستغلال خيراتها 8.

وقد صرحت العديد من الآيات بهذا المعنى، ولفتت نظر الإنسان إلى ما يزخر به الكون من نعم تتناسب وحاجات الإنسان المادية، ومن هذه الآيات:

 $^{2}$  محمد عبده ، تفسير القرآن الكريم، جزء عم ، ص  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> العلق : 01.

<sup>233</sup>سابق, سابق, الكيلاني  $^3$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه ,ص235

<sup>5</sup> محمد موسى بابا عمى, مقاربة في فهم البحث العلمي,ص63 محمد موسى

<sup>6</sup> عبدالحميد أحمد أبو سليمان، مرجع سابق، ص 51.

<sup>7</sup> هود: 61.

الزمخشري، مرجع سابق، ج2، ص407، ابن كثير، مرجع سابق، ج4،، ص491.  $^8$ 

- ﴿ وَهُو النَّذِي سَخَّرِالْهِ كَلُواْ مِنْ لَهُ كُمْ مِطَّرِيًّا وَتَاسْتَ خُرُجُواْ لَهُ وَلَيْ لَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّلَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّ
  - ﴿ فَ أَمْتُوا فِيهَ لَكِ مِهَا وَكُلُوا مِن َّزْقِ بِهِ ﴾ .
- ﴿ وَمِن رُّمَة ٩ جَعل لَكُم اللَّهِ مُل وَالنَّهَارِل ِ تَسْكُنُوا فَ يَوْط ِ تَ بُ تَعْوُا مِن فَضْل ٩ وَلَنَّهَارِل ِ تَسْكُنُوا فَ يَوْط ِ تَ بَ تَعْوُا مِن فَضْل ٩ وَلَطَّكُم تَ شُكُونَ ﴾ 3. أَولَطَّكُم تَ شُكُونَ ﴾ 3.

وبينت – أي الآيات الكريمة. أن ما في السموات والأرض مذلل للإنسان، مخلوق لينتفع ويتمتع به، يقول الله عز وجل: ﴿ وَسَخَّر لَكُم مَّا فِي السَّمَاواتِ وَهَا فِي الْأَرْضِجَم ِ يعالَّمَنْ هُ ﴾، أي أي جعلها نافعة للإنسان<sup>5</sup>.

ولكن القرآن الكريم لم يترك الانتفاع بالكون خاضعا لأهواء الإنسان، وإنما ضبطه بمجموعة من المبادئ الموجهة للإنسان نحو تحقيق مصلحته، دون إلحاق الضرر بنفسه أو بغيره من المخلوقات، ومن هذه المبادئ:

أ. أن الصلة التي تربط الإنسان بالكون، هي صلة تفاهم وتساند ومصالحة، لا صلة صراع وتدافع وسرف وابتذال، يقول الله عز وجل: ﴿ وَهَا مِن دَآبِيَّة فِي الأَرْضِ وَلاَطَائدِ رَطِيرُ اللهُ عَز وجل: ﴿ وَهَا مِن دَآبِيَّة فِي الأَرْضِ وَلاَطَائدِ رَطِيرُ اللهُ عَز وجل: ﴿ وَهَا مِن دَآبِيَّة فِي الأَرْضِ وَلاَطَائدِ رَطِير عَلَمَة دابة بِعَادَ مَا أَمْ اللَّكُم مَّا فَرَّطُ ا فِي الكَدَ اب مِن شَدْيِء أُمَّ إِلَى رَبِّم مُكُ شُونَ ﴾ وكلمة دابة دابة تشمل كل الأحياء من حشرات وهوام وزواحف...، والطائر يشمل كل الكائنات الطائرة 7.

<sup>1</sup> النحل: 14

<sup>2</sup> الملك: 15.

<sup>3</sup> القصص : 73.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الجاثية: 13.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الزمخشري، مرجع سابق، ج2، ص 97..

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> الأنعام : 38.

<sup>.</sup> 1039 سيد قطب، مرجع سابق، ج2، ص $^7$ 

والآية الكريمة تشير إلى أن الإنسان والكائنات المختلفة الأخرى تشترك في كونما مخلوقة لله عز وجل،" كتب الله أرزاقها وآجالها وأعمالها كما كتب أرزاق الناس وآجالهم وأعمالهم" أ، وبذلك فمن حقها أن تحيا، ويحفظ رزقها والبيئة التي تعيش فيها.

وإذا كان الإنسان قد استخلف في الأرض، وسخرت له العناصر الطبيعية، فالواجب يحتم عليه أن يتصف بالعدل عند تعامله مع الطبيعة، وذلك بعدم تجاوز حدود حاجته في استغلال المخلوقات المختلفة، وقد أشار رسول الله - صلى الله عليه وسلم- إلى هذه المعاني:

- فعن عبد الله بن مغفل، قال : سمعت رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يقول : " لولا أن الكلاب أمة من الأمم لأمرت بقتلها"<sup>2</sup>- وعن عمرو بن الشريد قال: سمعت رسول الله -صلى الله عليه وسلم - يقول : " من قتل عصفورا عبثا عج $^3$  إلى الله يوم القيامة، يقول : يا رب، رب، إن فلانا قتلني عبثا ولم يقتلني لمنفعة"<sup>4</sup>.

ب. حذر القرآن الكريم من الإضرار بالكون، وأمر بالمحافظة على توازنه وجماله وحسن منظره، يقول الله عز وجل:

- ﴿ وَلا ۚ أَنْفُسُلُوا ۚ فِي الْأَرْضِ أَبِكَ إِصْلاً حَهْلِعَوْلُوه ۗ خَوْفاً وَطَمِعاً إِنَّ رَهْمَتَ اللّه قَرِيبٌ مِّن الُمْسُدُ بِينَ ﴾ .
  - ﴿ وَلاَتِه ع الْفُساد فِي الْأَرْضِ إِالَّا هُ لَا يُحِبُّ الَّفْسلين ﴾ 6.

والفساد المنهى عنه في هذه الآيات، لا يتعلق فقط بالفساد الأخلاقي والاجتماعي والديني، وإنما يشمل الفساد الذي يطال البيئة الطبيعية، بحفظها من التلف والتلوث وفرط الاستهلاك ً.

واه أبو داود في سننه، باب ( في اتخاذ الكلب للصيد وغيره )، رقم (2845)، ج4، ص467. قال شعيب الأرناؤوط 2محقق سنن أبي داود: "إسناد الحديث صحيح". المرجع نفسه، نفس الصفحة.

الزمخشري، مرجع سابق، ج2، ص21.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>عج يع ج عجيجا: صوت مرة بعد أخرى. محمد بن أبي بكر الرازي، مرجع سابق، ص37؛ سنن النسائي بشرح الحافظ جلال الدين السيوطي وبحاشيته الإمام الجليل السندي، ص239.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> رواه النسائي في سننه، كتاب الصيد والذبائح، ج7، ص239.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الأعراف: 56.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> القصص: 77.

<sup>7</sup> عبد المجيد النجار، مقاصد الشريعة بأبعاد جديدة، ص 207 إلى 234.

وأكد رسول الله - صلى الله عليه وسلم - ما ورد في القرآن الكريم، فنهى عن الإضرار بالبيئة في العديد من الأحاديث منها:

- ما رواه ابن عمر عن النبي - صلى الله عليه وسلم - أنه قال: " دخلت امرأة النار في هرة ربطتها، فلم تطعمها ولم تدعها تأكل من خشاش الأرض"2.

- وعن عبد الله بن حبشي قال : قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم - " من قطع سدرة صوب الله رأسه في النار " $^3$ ، والقطع المتوعد فيه هو الذي يكون بلا سبب موجب له $^4$ .

ج - نبه القرآن الكريم إلى أن الطبيعة، فيها من الموارد والخيرات، ما يكفل للناس جميعا حاجاتهم، خلافا لما يعتقده المفكرون الماديون، من محدودية الموارد الطبيعية 5.

يقول الله عز وجل: ﴿ للله ُ الَّذِي خَلَق السَّمَاوات َ والأَرْضَ وَأَنْلَ مَن السَّمَاء َ مَاء قَ أَ أُخَرِج به مَن الثَّمَاتِ رِزْقاً لَّكُم اَسُخَر لَكُم الْفُلْكَ تَ جُرِي فِيالْبَ حْرِ بِأُمِن وَسَخَّر لَكُم الأَنْهَار وَسَخَّر لَكُم اللَّهُ لَي وَالنَّهَار وَآتَ اكُم مِّن كُلِّ مَا سَأَلْتُ مُوه وَإِنَ تَع كُواْ نَ يَعتَ الشَّمْس وَالْقَهْوَا ثِبَاكُم مِّن كُلِّ مَا سَأَلْتُ مُوه وَإِنَ تَع كُواْ نَ يَعتَ اللّه لاَ تُحْصُوها إِنَّ الإِنسانَ لَظَلُوم كَفَّار ﴾ 6.

فنعم الله عز وجل أكبر وأكثر من أن يحصيها فريق من البشر، أو كل البشر، ولذلك فمشكلة الفقر، سببها الإنسان نفسه سواء بظلمه من حيث سوء توزيع الثروة، أو بكفرانه النعمة،

 $^{2}$  رواه البخاري في صحيحه، كتاب بدء الخلق، باب ( خمس من الدواب فواسق يقتلن في الحرم) رقم ( 3140)، ج $^{3}$ ، ص3120.

ورواه مسلم في صحيحه، كتاب التوبة، باب ( في سعة رحمة الله تعالى وأنها سبقت غضبه) رقم ( (2619)، +4، -4، (2619)، +4، -4، (2619)، +4، -4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، (2619)، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +4، +

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> البقرة : 205.

<sup>4</sup> ينظر شرح شعيب الأرناؤوط للحديث في سنن أبي داود، المرجع نفسه، الصفحة نفسها.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> محمد شوقي الفنجري، نحو اقتصاد إسلامي، ص 64.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ابراهیم: 34-32.

 $<sup>^{7}</sup>$  سيد قطب ، مرجع سابق، المجلد الرابع، ص  $^{2108}$ 

من حيث إهمال استثمار الطبيعة وعدم استغلاله جميع المصادر التي تفضل الله بها عليه استغلالا سليما 1.

وعلى ذلك ينبغي أن تكون العلاقة بين الناس، هي علاقة التراحم والتعاون، لا علاقة الصراع والاقتتال المبنية على فكرة " محدودية الموارد الطبيعية ".

والعلوم الطبيعية بما حققته من تطور، يمكن أن تقدم للإنسان من الوسائل، ما يستطيع أن يحقق به استثمارا للطبيعة يلبي مطالب الناس المادية.

- د. ورد في القرآن بيان للوظيفة التي خلق لأجلها الإنسان، والمتمثلة في ثلاثة أمور:
  - 1 العبادة : يقول الله عز وجل ﴿ أَوَمَا خَلَقْتُ الْجُرِيُّ وَالْإِنسَ إِلَّا يَعِهُ لُمُونِ ﴾ 2.
- 2 الخلافة : يقول الله عز وجل: ﴿ وَإِ ذْ قَ الْ رَبُّكُ لُملاً وَ كَةَ إِنِّى حَامِّل فِي الأَصْ خَل يَفَةً ﴾ 3، ويقول أيضا: ﴿ ويستخلفكم في الأَرض فينظر كيف تَعملون ﴾ 4.
  - $^{5}$  العمارة : يقول الله تعالى: ﴿ وَاسْتُ مُحُرِّمُهُ يَهَا ﴾  $^{5}$

وأداء الإنسان لدوره في الحياة، يتوقف على مدى إنجازه لهذه الوظائف الثلاثة، دون تقصير في واحدة منها، ولهذا حرم الإسلام الرهبانية أن وأمر الإنسان بالسعي لكسب حاجاته من الطعام الطعام واللباس ...، باستثمار خيرات الأرض، في إطار الالتزام بأمر لله عز وجل واجتناب ما نحى عنه.

يقول الله عز وجل:

<sup>1</sup> محمد شوقي الفنجري، مرجع سابق، ص 65-66.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الذاريات: 56.

<sup>30:</sup> البقرة

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الأعراف: 129.

<sup>5</sup> هود: 61؛ الراغب الأصفهاني، الذريعة إلى مكارم الشريعة، ص 82-83.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يوسف القرضاوي، الحلال والحرام في الإسلام، ص 164.

- ﴿ قُالَ مَن حَرِّضِنَهَ اللَّهَتِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ
- ﴿ هُو الَّذِي جَلَلُ لَكُم الْأَرْضَ ذَ لُولا ۚ فَ الْمُثُوا فَيِنَ اكْ بِهَا وَكُلُوا مِنِّرْزَةَ وَإِ لَي ْ هِ النُّشُورِ ﴾ 2.

إن الإنسان عليه أن يستشعر أن حاكميته على ما في الأرض، إنما هي بتفويض من الله عز وجل، ليكون خليفة في عز وجل، ولهذا يجب عليه أن يجعل غايته هي تنفيذ ما يريده الله عز وجل، ليكون خليفة في الأرض $^{3}$ .

وعلى ذلك، فاستغلال خيرات الكون جزء أساسي من وظيفة الإنسان، لا يجوز التقصير فيها، ولكن هذا الاستغلال يجب أن يكون مضبوطا بالمبادئ الأحلاقية التي توجه هذا الاستغلال نحو ما ينفع الإنسان ولا يلحق الضرر بمصدر انتفاعه أي الطبيعة.

ه- ذكر الله عز وجل، أن جميع ما في الكون مسخر للإنسان، يقول الله عز وجل: ﴿ وَسَخَّر لَكُم مَّا فِي السَّمَاواتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَم ِيعالِّمَنْ ه أُرِنَّ فِيْهَ لَ لِلَآيَ اتِ لَتَّقُوم اَ يَتَفَكُّونَ ﴾ 4.

يقول الأصفهاني: " واعلم أن كل ما أوجد في هذا العالم، فإنما أوجد لأجل الإنسان".

ولكن هذه الموجودات، لا يعرف الإنسان منافع بعضها، وهذا ما جعل بعض العلماء يعتقدون أن بعض الأحسام فقط، هي التي وضعت بصفة تخدم وجود الإنسان 6.

إن هذا الاعتقاد يتعارض مع منطوق الآية الآنفة الذكر، والتي تصرح بأن كل ما في السماوات والأرض مسخر للإنسان، وهو ما يتناسب مع حكمة الله عز وجل المنزه عن العبث<sup>7</sup>،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الأعراف: 32.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الملك: 15.

<sup>3</sup> يعرف الأصفهاني الخلافة بقوله" هي الإقتداء بالباري تعالى على قدر طاقة البشر في السياسة باستعمال مكارم الشريعة"، الأصفهاني، مرجع سابق، ص 83.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الجاثية: 13.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الأصفهاني، مرجع سابق، ص 79.

<sup>6</sup> جمال ميموني ونضال قسوم، مرجع سابق، ص 282.

العبث<sup>1</sup>، وفي ذلك يقول الأصفهاني: "ليس جهلنا بمنافع بعض الأشياء، قادحا في حكمة الله عز وجل<sup>2</sup>.

ومن الواضح، أن جهل الإنسان بمنافع بعض الموجودات، يدفعه إلى البحث والاستكشاف بغرض معرفة ما يجهله، واستغلال ما يصل إليه من معرفة في خدمة الحياة الإنسانية، ولكن في إطار المبادئ الأخلاقية، بخلاف ما عليه العلم في ظل الحضارة الأوربية، المتحرر من الأخلاق والقيم<sup>3</sup>.

## القيمة السادسة: الجمال:

ينبه القرآن الكريم الباحث في العلوم الطبيعية، والمتأمل في الكون إلى ما تزخر به المخلوقات من جمال، تتزين به كل أجزائها.

# يقول الله عز وجل:

- ﴿ وَالْأَنْهَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فَيَهَا فَتُوَفَّدُ اَفَ عَ وَمِنْهَاتَ أَكُلُونَ وَلَكُمْ فَيَهَا جَمَالُ حِيَنَ رِيحُ وَنَ وَعِيْنَ تَسُوونَ وَتَحْمُلُ أَثْقَالَكُمْ إِلَى بَلَد لَّة كُونَ وَلَا غِيهِ إِلاَّ بِشَقِّ الْأَنْفُسِ إِنَّ رَبَّكُم لَرُؤُوفُ وَحِين تَسُوونَ وَتَحْمُلُ أَثْقَالَكُمْ إِلَى بَلَد لَّة كُونَ وَلَا غِيهِ إِلاَّ بِشَقِّ الْأَنْفُسِ إِنَّ رَبَّكُم لَرُؤُوفُ رَحِيهُ إِلَّا مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الْمُؤْلِيلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِيلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُولَالِي الْمُؤْلِقُولَ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولَ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولَ اللَّهُ الْمُؤْلِقُلْمُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُلْمُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُلُولُولُولُولَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَالَّ اللَّهُ الْمُؤْلِقُلُولُ اللَّهُ ا
  - ﴿إِنَّا جَطْنَا مَا عَلَى الْأَرْضِ إِنَّا مَا عَلَى الْأَرْضِ إِنَّا مُلَّا اللَّهُ مَا أَدُّهُم أَيُّهُم أَيُّهُم أَيُّهُم أَيُّهُم أَيُّهُم أَيُّهُم أَيُّهُم أَيْلُهُمْ أَيُّهُم أَيْلُهُمْ أَيْلُونُ لِيَعْلَا أَنْ أَيْلُونُ لِيَعْلَا أَيْلُونُ لِيَعْلِيا أَنْهُمْ أَيْلُونُ لِيَعْلِيا أَنْ أَيْلُونُ لِيَعْلِيا أَنْفُونُ لِيَعْلِيا أَيْلُونُ لِيعَالِيهُ لَا أَنْ فَا لَا لَهُ لَذِي لِي اللَّهُمُ أَيْلُونُ لِيعَالِيهُمْ أَيْلُونُ لِيعَالِيا لَهُمْ أَيْلُونُ لِيعَالِكُ لِللَّهُمْ أَيْلُونُ لِيعَالِكُ لِللَّعْلِيلُ لَهُمْ أَيْلُونُ لِيعَالِكُ لِعَلْكُ لِلْعُلْمُ لِلْعُلْمُ لِللَّهُمْ أَيْلُونُ لِيعَالِكُ لِعَلِيلًا لَهُمْ أَيْلُونُ لْعِنْ لِيعَالِكُ لِعَلَّا لَهُ وَلَهُمْ أَيْلُونُ لِيعَالِكُ لِعَلَالًا لِعَلْمُ لِللَّهُمْ أَيْلُونُ لَعْلِيلًا لَهُ وَلَهُمْ أَيْلُونُ لِيعَالِكُ لِعِنْ لِيعَالِكُ لِعَلْمُ لِلْعُلْمُ لِيعُمْ أَيْلُونُ لِيعَالِكُ لِعَلْمُ لِلْعُلْمُ لِلْعُلْمُ لِلْعُلْمُ لِللَّهُمْ لِلْعُلْمُ لِلْعُلِمُ لِلْعُلْمُ لِلْعُلِمُ لِلْعُلْمُ لِلْعُلْمُ لِلْعُلْمُ لِلْعُلْمُ لِلْعُلْمُ لِلْعُلِمُ لِلْعُلْمُ لْعِلْمُ لِلْعُلْمُ لِلْعُلْمِ لِلْعِلْمُ لِلْعُلْمُ لِلْعِلْمِلْمُ لِلْعُلْمُ لِلْعُلْمُ لِل
  - ﴿ وَزِيَّنَّا السَّما لِلدُّنْيَ لِبُمَ صَابِيَح وَضْظِلاً لِكَ تَقْلُيرِ الْعِيزِالْطِيمِ ﴾.
    - ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴾ .

فما هو مفهوم الجمال؟، وما هي العلاقة بين هذا المفهوم والعلوم الطبيعية ؟

 $<sup>^{1}</sup>$  الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، ج17، ص $^{1}$ 

<sup>2</sup> الأصفهاني ، مرجع سابق، نفس الصفحة.

<sup>3</sup> ينظر: الفصل الثاني من هذا البحث.

<sup>4</sup> النحل: 5-8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الكهف: 07.

<sup>6</sup> فصلت: 12.

<sup>7</sup> التين: 04.

1- مفهوم الجمال : تعددت تفسيرات الجمال بتعدد المنطلقات الفلسفية والنقدية والإبداعية والعلمية والإنسانية، فهي تماثل في صعوبتها كلمات مثل: السعادة والموهبة والفن، وذلك لأن هذه الكلمات غالبا ما تعني أشياء كثيرة 1.

ولهذا سنقتصر على المفهوم الذي يشير إليه القرآن الكريم، والذي يعني الإتقان والتناسق والترابط بين أجزاء الكون<sup>2</sup>، وربط ذلك بالنفع، يقول سيد قطب " إن عنصر الجمال يبدو مقصودا قصدا في تصميم هذا الكون وتنسيقه، ومن كمال هذا الجمال أن وظائف الأشياء تؤدى عن طريق جمالها، من ذلك أن الألوان العجيبة في الأزهار تجذب النحل والفراش مع الرائحة الخاصة التي تفوح، ووظيفة النحل والفراش نقل اللقاح...، وهكذا تؤدي الزهرة وظيفتها عن طريق جمالها" وفي تفسير الزمخشري لقوله تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ حَينَ رِيحُ وَنَ وَحِينَ تَ سُرُونَ ﴾ جمالها" وفي تفسير الزمخشري لقوله تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ حَينَ رِيحُ وَنَ وَحِينَ تَ سُرُونَ ﴾ يقول: "فإن قلت: لم قدمت الإراحة على التسريح ؟، قلت: لأن الجمال في الإراحة أظهر إذا أقبلت ملأى البطون حافلة الضروع، ثم أوت إلى الحظائر حاضرة أهلها "5.

وتكرار إشارة القرآن الكريم إلى جمال الكائنات المختلفة، لها قيمتها في بيان نظرة الإسلام للحياة، فالجمال عنصر أصيل في هذه النظرة، يشكل جزء من نعمة الله تعالى على الناس، "فهو يلبي حاسة الجمال ووجدان الفرح والشعور الإنساني المرتفع على ميل الحيوان"6.

إن القرآن الكريم خطاب من الله عز وجل للإنسان، ولذا تشتمل عناصر الخطاب على كل أبعاد الإنسان الروحية والعاطفية والمادية، وتتجلى هذه العناصر عند تناوله للظواهر الطبيعية:

- فيلفت إلى الجمال الذي تتصف بها، لإيقاظ حاسة الذوق الجمالي العالى.
  - وينبه إلى ما تزخر به من خيرات لإشباع حاجات الإنسان المادية.
- ويدعو إلى التفكر في مصدر هذا الجمال الذي يتراءى للناظر، في هذا الكون الفسيح، يقول الله عز وجل:

\_

<sup>.</sup> 17 شاكر عبد الحميد، التفصيل الجمالي، دراسة في سيكولوجية التذوق الفني، ص14 إلى 1

منتصر محمود مجاهد، مرجع سابق، ص 36.

<sup>3</sup> سيد قطب ، مرجع سابق ، الجلد ، ص 2943.

<sup>4</sup> النحل: 06.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الزمخشري، مرجع سابق، ج2، ص 594.

<sup>6</sup> سيد قطب، مرجع سابق، لمجلد الرابع، ص 2161.

﴿ أَمَّنَ خَلَقَ السَّمَاواتَ وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُم مِّنِ السَّمَاءَ فَالَّمِنَ بَنَا بِهِ خَلَاءً قَ ذَاتَ الْهَجَةِ مَا كَانَ لَكُم أَنْنبتُ وا شَجَوِهاأً إِلَه مُّ مَّع اللَّهِ آل مُهم قُوْم أَيعللُونَ ﴾ 1؛ " فإيجاد الحدائق المختلفة

الأصناف والألوان والطعوم والروائح والأشكال مع حسنها وبمحتها بماء واحد لا يقدر عليه إلا الله عز وحل  $^2$ ، فلا الضرورة ولا الصدفة، يمكن أن نفسر بهما جمال الطبيعة الخلاق، فليست هناك أي ضرورة تفرض أن تشتمل الظواهر الطبيعية على البساطة والتناسق $^3$ .

ولو كان الجمال نتيجة الصدفة للزم أن يكون نادرا، ولكن الواقع خلاف ذلك، فالطبيعة تزخر بالجمال، فكل ما يمكن العثور عليه في الطبيعة من أشياء يتبدى عن شيء من الجمال.

2- الجمال والعلوم الطبيعية: كان الاعتقاد السائد أن الجمال صفة كيفية وليست كمية، فهو خاصية من خواص المراقب، لا صفة من صفات الأشياء الطبيعية، وعليه فلا يدخل في اختصاص العلم الذي يدرس خواص المواد القابلة للتكميم، كالوزن والحجم والشكل والعدد والعدد أو ولكن التطور العلمي في القرن العشرين، اعتبر الجمال عنصرا أساسيا، فهو المقياس للحقيقة العلمية، وهذا ما يشير إليه اينشتاين، بقوله: " لا علم من غير الاعتقاد بوجود تناسق داخلي في الكون 0.

وإعادة الاعتبار للجمال كعنصر أساسي في الكون، يدل على أن العلم في تقدمه يقترب من الرؤية الإسلامية<sup>7</sup>، التي تعتبر الجمال عنصرا أساسيا في الكون، لا ينبغي تجاهله، لما له نتائج طيبة على الباحث في العلوم الطبيعية، ومن هذه النتائج:

- تثبیت التوحید فی النفوس، ومعرفة الله عز وجل.
- إيقاظ حاسة الذوق الجمالي؛ فالإحساس بالجمال كامن في شعورنا، يتطلب لتنميته إيقاظ حاسة الذوق الجمالي العالي، التي تنظر إلى الجمال نظرة تجريدية فتراه في الصخرة كما تراه في الذرة والثمرة والعالم الخارجي الشاسع<sup>8</sup>.

 $^{2}$  الزمخشري، مرجع سابق، ج $^{2}$ ، ص

<sup>.60</sup>: النمل

 $<sup>^{3}</sup>$  روبرت أغروس وجورج ستانسيو، مرجع سابق، ص  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه ، ص 73.

المرجع نفسه ، ص 45.  $^{5}$ 

<sup>6</sup> المرجع نفسه ، ص 49.

<sup>7</sup> محمد فريد وجدي، المستقبل للإسلام، ص 107.

<sup>8</sup> سيد قطب، مرجع سابق، المجلد 5، ص 2942؛ الكسيس كاريل، الإنسان ذلك المجهول، ترجمة شفيق أسعد فريد، ص 145.

- الشعور بالسعادة والمتعة والاطمئنان إلى هذا الكون، فلا يجيش فيه القلق لشيء من الظواهر الكونية أ، يقول ألكسيس كاريل: " أولئك الذين يستشعرون مجرد الإحساس البدائي بالجمال في عملهم، أكثر سعادة من أولئك الذين ينتجون لأن مجرد الإنتاج يمكنهم من الاستهلاك"2.
- ترسيخ التصور الصحيح للكون القائم على الانسجام، المحكوم بقوانين تعمل على منوال ثابت<sup>3</sup>.

 $^{1}$  سيد قطب، خصائص التصور الإسلامي ومقوماته، ص  $^{347}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  الكسيس كاريل، مرجع سابق، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  صلاح قنصوة، فلسفة العلم، ص $^{3}$ 

### المبحث الثالث: خصائص القيم القرآنية:

إذا تأملنا القيم السالفة الذكر، نجد أنها تتميز بجملة من الخصائص منها:

1. <u>القداسة</u>: تتصف القيم القرآنية بالقداسة، لصدورها عن الله عز وجل، فهي مستمدة من الوحي المنزل على رسول الله – صلى الله عليه وسلم – مما يجعلها محترمة ومهابة من قبل المؤمنين بها، وهذا ما يؤدي إلى الالتزام بها وعدم تجاوزها ولو مع القدرة على التجاوز.

وهذه الخاصية مفتقدة في القيم التي يضعها البشر، فكم من دعوة صدرت من علماء وجمعيات تنادي بضرورة الحفاظ على البيئة، وتدعو للحفاظ على كرامة الإنسان<sup>1</sup>، إلا أن كل هذه الدعوات تذهب سدى، ولا تجد الاستجابة الكافية لدى الباحثين والجامعات.

إن احترام القيم القرآنية والالتزام بها، هو النتيجة المنطقية لدى من يؤمن بأنه عبد لله عز وجل، وأن الله تعالى يتصف بالعلم والحكمة، فلا يشرع إلا ما فيه المصلحة للإنسان.

2. الشمول والتكامل: ترتبط القيم القرآنية المتعلقة بالعلوم الطبيعية، بكل علاقات الإنسان؛ فقيمة التوحيد تحدد العلاقة مع الله عز وجل، والإعمار يوضح العلاقة التي يجب أن تكون بين الإنسان والطبيعة، وقيمة "الكرامة الإنسانية" تقدم صورة صحيحة للإنسان، تتجاوز النظرة الضيقة التي وقعت فيها الديانة المسيحية التي اختزلت الإنسان في الروح، أو التي وقعت فيها الفلسفة المادية التي أنكرت تطلعات الإنسان الروحية وحصرت اهتماماته في الاحتياجات البيولوجية<sup>2</sup>، وقيمة "المسؤولية"، لها أثر مباشر على السلوك الإنساني، إذ تجعله يتوجه نحو خدمة الإنسانية، ويبتعد عما يلحق بها الضرر.

أما قيمة الجمال وقيمة الغائية، فإنهما تسبغان على حياة الإنسان والكون معنى.

 $^{2}$  علي عزت بيغوفيتش، مرجع سابق، ص  $^{2}$ 

\_

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر البيان الذي أصدره 1500 عالما، تحت عنوان: تحذير إلى الإنسانية .« warning to humanity »، سنة  $^{1}$  موقع :

www.deoxy.org.

والقيم بهذه المعاني تغطى كل جوانب الحياة الإنسانية.

3- الوسطية : يظهر من التحليل السابق لخاصية " الشمول والتكامل"، أن القيم القرآنية تحقق التوازن بين مطالب الجسد وأشواق الروح.

4- الإطلاقية: فهي صادقة في كل زمان ومكان، لأنها صادرة من الله عز وجل، ولأنها تتناول حقائق لا تتخلف بمرور الزمن، فالتوحيد والمسؤولية وغيرهما قيم، تعبر عن الحق وتهدف إلى تحقيق الخير للإنسانية جمعاء، وهذا ما تجلى لنا عند تحليل هذه القيم وبيان أثرها على مسار العلوم الطبيعية.



#### خاتمة:

بعد هذه الجولة القرآنية الممتعة والمفيدة، بحثا عن القيم القرآنية ذات العلاقة بالعلوم الطبيعية، من خلال الآيات التي تناولت الظواهر الطبيعية، يمكن استخلاص النتائج الآتية:

- 1- مفهوم العلم في القرآن الكريم، شامل لكل جوانب العلوم المفيدة، سواء كان مصدرها الوحى أم كان مصدرها العقل أو الحس والتجربة.
- 2- استعمال القرآن الكريم لمناهج متعددة يتضمن دعوة إلى استخدام المنهج المناسب لطبيعة كل موضوع، فمنهج عالم الشهادة غير منهج عالم الغيب، ومنهج العقليات غير منهج الحسيات.
  - 3- المنهج القرآني في تناول الظواهر الطبيعية، يقوم على دعامتين:

الأولى: تتمثل في الملاحظة والتجربة.

الثانية: تتمثل في القيم المرتبطة بعده الظواهر.

وهو بهذا، يتميز عن المنهج القائم على الرؤية المادية، الذي يجعل من الكشف عن القوانين التي تحكم الظاهرة الطبيعية، والاستعمالات الممكنة لهذه القوانين في عالم الإنتاج غايته النهائية.

- 4- الغاية النهائية من دراسة الطبيعة تتمثل في الكشف عن دلائل وحدانية الله عز وجل ومظاهر قدرته، واستغلال ما تزخر بها من نوعم لتحقيق حاجات الإنسان المادية بلا إسراف ولا تبذير، وإبراز آيات الجمال في العناصر الطبيعية المختلفة.
- 5- القيم القرآنية المتعلقة بالعلوم الطبيعية ضرورية، لمعالجة السلبيات والأضرار الناجمة عن التطور العلمي القائم على الرؤية المادية للكون والإنسان والحياة؛ فالعلوم الطبيعية وسيلة يمكن استخدامها في الخير كما يمكن استخدامها في الشر، ومن هنا تأتي الحاجة إلى القيم القرآنية، كغاية من دراسة الطبيعة، وموجهة لها نحو تحقيق المثل العليا في حياة الإنسان.
- 6- القرآن الكريم كتاب هداية، يشتمل على ما يحقق مصلحة الإنسان في الدنيا والآخرة، ويحتوي على ما يمكن أن يعالج ما أفرزه العلم المعاصر من مشكلات.

وهذا ما يجعلنا نوصي بما يلي:

تصحيح منهج تدريس العلوم الطبيعية بإدراج القيم القرآنية، والآيات المتعلقة بالظواهر الطبيعية في الأقسام المتخصصة، لتكوين باحثين قادرين على استيعاب العلوم الطبيعية الحديثة، ومن ثم صياغتها وتوظيفها وفق الرؤية القرآنية.

# قائمة المصادر

# والمراجع

#### قائمة المصادر والمراجع:

- أولا: الكتب
- القرآن الكريم.
- إبراهيم أحمد عمر، فلسفة التنمية: رؤية إسلامية، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، 1992، ط2.
  - ابن القيم الجوزية:
  - 1 الروح، دار الكتاب العربي، بيروت، 2005، بدون طبعة.
- 2- مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، تحقيق: محمد حامد الفقي، دار الفكر المعاصر، الجزائر، دار الفكر المعاصر، بيروت، 1988، بدون طبعة.
- أبو الأعلى المودودي، نحن والحضارة الغربية، دار الفكر، دمشق، بدون تاريخ، يدون طبعة.
- أبو الحسين مسلم بن الحجاج النيسابوري، صحيح مسلم، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار الحديث، القاهرة، 1991، ط1.
- أبو الفضل جمال الدين مكرم بن منظور ، لسان العرب، تحقيق: عبد الله علي الكبير محمد أحمد حسب الله هاشم محمد الشاذلي، دار المعارف، القاهرة، بدون تاريخ، بدون طبعة.
- أبو الوليد محمد بن رشد، فصل المقال وتقرير ما بين الشريعة والحكمة من الاتصال، تقديم وتعليق: أبو عمران الشيخ وجلول البدوي، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، 1982، بدون طبعة.
- أبو بكر أحمد بن الحسين البيهقي، السنن الكبرى، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، 2003، ط3.

•

- أبو حامد الغزالي:
- 1 إحياء علوم الدين، دار المعرفة، بيروت، بدون تاريخ، بدون طبعة.
- 2- جواهر القرآن، تحقيق: محمد رشيد رضا القباني، قصر الكتاب، البليدة، الجزائر، بدون تاريخ، ط3.
- 3- تهافت الفلاسفة، قدم له وضبط نصه: أحمد شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، 2003، ط2.
- أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني، سنن أبي داود، تحقيق: شعيب الأرناؤوط ومحمد كامل قره بللي، دار الرسالة العالمية، دمشق، طبعة خاصة.
- أبو عبد الرحمان أحمد بن شعيب النسائي، سنن النسائي، بشرح الحافظ جلال الدين السيوطي والجليل السندي، دار القلم، بيروت، بدون تاريخ، بدون طبعة.
- أبو عبد الله بن إسماعيل البخاري، صحيح البخاري، موفم للنشر ودار الهدى بعين مليلة، الجزائر، بدون تاريخ، بدون طبعة.
- أبو نصر محمد بن طرخان الفارابي، إحصاء العلوم، تحقيق: عثمان أمين، مكتبة الأنجلو المصرية، 1968، ط2.
- أحمد الصيداوي، البحث العلمي بنماذجه الأساسية: مقدمة المقدمات للبحوث التربوية والاجتماعية، شركة المطبوعات للتوزيع والنشر، بدون مكان النشر، 2001، ط1.
- أحمد زكبي بدر، معجم مصطلحات العلوم الاجتماعية، مكتبة لبنان، بيروت، 1977، بدون طبعة.
- أحمد فؤاد باشا، دراسات إسلامية في الفكر العلمي، دار الهداية للنشر والتوزيع، بدون مكان النشر، 1997، ط1.
- أحمد محمد حسين الدغشي، نظرية المعرفة في القرآن الكريم وتضميناتها التربوية، المعهد العالمي للفكر الإسلامي ودار الفكر دمشق، 2002، ط1.

- إسماعيل راجي الفاروقي وعبد الله عمر ناصيف، العلوم الطبيعية والاجتماعية من وجهة النظر الإسلامية، شركة كتاب عكاظ، السعودية، 1984، ط1.
  - إسماعيل راجي الفاروقي:
- 1- جوهر الحضارة الإسلامية، الزيتونة للإعلام والنشر، باتنة الجزائر، بدون تاريخ، بدون طبعة.
- 2- نحن والغرب، دار الزيتونة للإعلام والنشر، باتنة، الجزائر، بدون تاريخ، بدون طبعة.
- أكرم ضياء العمري، التراث والمعاصرة، كتاب الأمة، مطابع الدوحة الحديثة، قطر، 1406هـ، ط2.
- الكسيس كاريل، الإنسان ذلك الجهول، ترجمة: شفيق أسعد رفيق، مكتبة المعارف، بيروت، 2003، ط1.
- باحمد ارفيس، مراحل الحمل والتصرفات الطبية في الجنين بين الشريعة الإسلامية والطب المعاصر، بدون ناشر، الجزائر، بدون تاريخ ، ط2.
- برهان الدين الزركشي، البرهان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة العصرية، صيدا، لبنان، بدون تاريخ، بدون طبعة.
- برهان غليون، اغتيال العقل: محنة الثقافة العربية بين السلفية والتبعية، موفم للنشر، الجزائر، 1990، بدون طبعة.
- بوشنسكي إم، الفلسفة المعاصرة في أوروبا، ترجمة: عزت قرين، عالم المعرفة، الجلس
   الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، 1992، بدون طبعة.
- بول موي، المنطق وفلسفة العلوم، ترجمة: فؤاد زكريا، دار نفضة مصر، القاهرة، 1973،
   بدون طبعة.
- بيتر كونزمان وزملاؤه، أطلس الفلسفة، ترجمة: حورج كتورة، المكتبة الشرقية، لبنان، 1999، ط8.

- بيير بلانشي، نظرية العلم، ترجمة: محمود اليعقوبي، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر،
   2004، بدون طبعة.
- توبي أهف، فجر العلم الحديث: الإسلام- الصين- الغرب، ترجمة: محمد عصفور، عالم المعرفة، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، 2000، ط2.
- توفيق محمد سبع، قيم حضارية في القرآن: عالم صنعه القرآن، دار المنار، القاهرة، 1984، ط2.
- جان بول رزقیر، فلسفة القیم، ترجمة عادل العوا، عویدات للنشر والطباعة، بیروت،
   2001، ط1.
- جان ماري بيلت، عودة الوفاق بين الإنسان والطبيعة، ترجمة: السيد محمد عثمان، عالم
   المعرفة، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، 1994.
- جلال الدين السيوطي، لباب النقول في أسباب النزول، على حاشية مختصر تفسير الطبري، للعلامة أبو يحي محمد بن صمادح النجيبي الأندلسي، تحقيق: نخبة من علماء الأزهر، مكتبة مصر، بدون تاريخ، بدون طبعة.
- جمال ميموني ونضال قسوم، قصة الكون( من التصورات البدائية إلى الانفجار العظيم)، دار المعرفة، الجزائر، بدون تاريخ، بدون طبعة.
  - جميل صليبا، المعجم الفلسفي، دار الكتاب اللبناني، بيروت، 1978، بدون طبعة.
- جورج سارطون، مقدمة في تاريخ العلم، ترجمة: توفيق الطويل ورفاقه، دار المعارف،
   القاهرة، بدون تاريخ، بدون طبعة.
- جون كلوفر مونسيما، الله يتجلى في عصر العلم، ترجمة: الدمرداش عبد الجيد سرحان، دار السلام للنشر والتوزيع، الوادي، الجزائر، 2005، بدون طبعة.
- حسن الترابي، تحديد الفكر الإسلامي، دار البعث، قسنطينة، الجزائر، بدون تاريخ، ط1.

#### • الراغب الأصفهاني:

1-الذريعة إلى مكارم الشريعة، تحقيق: أبو اليزيد يزيد العجمي، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع، بدون مكان النشر، 2007، ط1.

2 المفردات في غريب القرآن، دار المعرفة، بيروت، بدون تاريخ، بدون طبعة.

- راف ن وين، قاكوس جون ديوي للتربية: مختارات من مؤلفاته، ترجمة: محمد علي العريان، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، 1964، بدون طبعة.
- الربيع ميمون، نظرية القيمة بين النسبية والمطلقية، الشركة الوطنية للتوزيع والنشر، الجزائر، 1980، بدون طبعة.
- روبرت م أغروس وجورج ستانسيو، العلم في منظوره الجديد، ترجمة: كمال الخلايلي، عالم المعرفة، الجلس الوطني للثقافو والفنون والآداب، الكويت، 1998، بدون طبعة.
  - روجيه دي باسكويه، إظهار الإسلام، مكتبة الشروق، القاهرة، 1994، بدون طبعة.
- زاهر بن عواض الألمعي، مناهج الجدل في القرآن الكريم، بدون ناشر، بدون مكان النشر، 1400هـ، ط2.

#### • زغلول النجار:

1- قضية الإعجاز العلمي للقرآن الكريم وضوابط التعامل معها، شركة نحضة مصر، القاهرة، 2008، ط3.

2- من آيات الإعجاز العلمي في القرآن الكريم: المفهوم العلمي للجبال في القرآن الكريم، ج3، مكتبة الشروق الدولية، مصر، 2003، ط4.

- زكي نجيب محمود، فلسفة وفن، مكتبة انجلو مصرية، القاهرة، 1963، بدون طبعة.
- زيني بن طلال بن حامد الحازمي، النقد العلمي عند علماء المسلمين في العلوم التجريبية في المشرق الإسلامي(من منتصف القرن 2ه إلى القرن 7هـ)، بحث مقدم لنيل درجة

الدكتوراه، قسم الدراسات العليا التاريخية والحضارية، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة أم القرى، المملكة العربية السعودية، 2006، غير منشور.

- سعيد محمد الحفار، البيولوجيا ومصير الإنسان، عالم المعرفة، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، 1984.
- سيد حسين نصر، مقدمة إلى العقائد الكونية الإسلامية، ترجمة: سيف الدين القصير، دار الحوار للنشر والتوزيع، اللاذقية، سوريا،1991، ط1.

#### • سید قطب: •

1 - خصائص التصور الإسلامي ومقوماته، دار الشروق، القاهرة، بدون تاريخ، ط6.

2- في ظلال القرآن، دار الشروق، القاهرة، 2003، ط23.

- سيد محمد نقيب العطاس، مداخلات فلسفية في الإسلام والعلمانية، ترجمة: محمد الطاهر الميساوي، المعهد العالمي للفكر والحضارة الإسلامية-ماليزيا- ودار النفائس-عمان- الأردن، 2000، ط1.
- السيد نفادي، السببية في العلم وعلاقة المبدأ السببي بالمنطق الشرطي، دار التنوير للطباعة والنشر والتوزيع، بدون مكان النشر، 2006، ط1.
- سير روي كالن، عالم يفيض بسكانه، ترجمة: ليلى الجبالي، عالم المعرفة، الجملس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، 1996، بدون طبعة.
- شاكر عبد الحميد، التفضيل الجمالي: دراسة في سيكولوجية التذوق الفني، عالم المعرفة،
   المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت،2001، بدون طبعة.
- الشريف الجرجاني، التعريفات، تحقيق: مصطفى أبو يعقوب، مؤسسة الحسنى، الدار البيضاء، المغرب، 2006، ط1.
- صلاح الدين بيوني أرسلان، القيم في الإسلام بين الذاتية والموضوعية، دار الثقافة للنشر والتوزيع، مصر، 1990، بدون طبعة.

- صلاح قنصوة، فلسفة العلم، دار الثقافة للنشر والتوزيع، القاهرة، 1987، بدون طبعة.
  - الطاهر بن عاشور:
  - ا 1 التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر، بدون تاريخ، بدون طبعة.
- 2-مقاصد الشريعة الإسلامية، دار سحنون للنشر والتوزيع، تونس، ودار السلام، القاهرة، 2006، بدون طبعة.
- طه جابر العلواني، الجمع بين القراءتين: قراءة الوحي وقراءة الكون، المعهد العالمي للفكر الإسلامي،1996، ط1.
- طه عبد الرحمان، روح الحداثة: المدخل إلى تأسيس الحداثة الإسلامية، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، 2006، ط1.
  - عباس محمود العقاد:
  - 1 الإنسان في القرآن الكريم، مكتبة رحاب، الجزائر، بدون تاريخ، بدون طبعة.
  - 2- التفكير فريضة إسلامية، مكتية رحاب، الجزائر، بدون تاريخ، بدون طبعة.
    - 3- الفلسفة القرآنية، مكتبة رحاب، الجزائر، بدون تاريخ، بدون طبعة.
      - عبد الحميد أحمد أبو سليمان:
    - 1-أزمة العقل المسلم، دار الهدى، عين مليلة، الجزائر، 1992، ط2.
- 2- الرؤية الكونية الحضارية القرآنية، المعهد العالمي للفكر الإسلامي ودار السلام للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة، بدون مكان النشر، 2009، ط1.
- عبد الحميد بن باديس، العقائد الإسلامية، تحقيق: محمد الحسن فضلاء، دار البعث، قسنطينة، الجزائر، 1985، ط1.
  - عبد الرحمان بدوي:
  - 1 خلاصة الفكر الأوروبي: نيتشه، وكالة المطبوعات، الكويت، 1975، ط5.

- 2-مدخل جديد إلى الفلسفة، وكالة المطبوعات، الكويت، بدون تاريخ، بدون طبعة.
  - 3- مناهج البحث العلمي، النهضة العربية، القاهرة، 1963، بدون طبعة.
- عبد الرحمان بن خلدون، المقدمة، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، 2004،
   ط1.
- عبد الرحمان بن زيد الزنيدي، مصادر المعرفة في الفكر الديني الفلسفي، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ومكتبة المؤيد-الرياض، 1992، ط1.
- عبد الكريم زيدان، خصائص الإسلام، الزيتونة للإعلام والنشر، باتنة، الجزائر، بدون
   تاريخ، بدون طبعة.
- عبد اللطيف محمد خليفة، ارتقاء القيم، عالم المعرفة، الجحلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، 1992.
- عبد الله العمر، ظاهرة العلم الحديث، عالم المعرفة، الجحلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، 1983، بدون طبعة.
  - عبد الجيد النجار:
- 1- مباحث في منهجية التفكير الإسلامي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، 1992، ط1.
- 2- مقاصد الشريعة بأبعاد جديدة، دار الغرب الإسلامي، بيروت، 2006، ط1.
- عبد المحسن صالح، الإنسان الحائر بين العلم والخرافة، عالم المعرفة، المحلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، 1998، ط2.
  - عبد الوهاب المسيري:

- 1- إشكالية التحيز: رؤية معرفية ودعوة للاجتهاد: فقه التحيز، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، 1998، ط3.
- 2- العلمانية والحداثة والعولمة، حوارات مع الدكتور عبد الوهاب المسيري، تحرير: سوزان حرفي، دار الفكر، دمشق، 2010، ط2.
- 3- الفلسفة المادية وتفكيك الإنسان، دار الفكر المعاصر، بيروت، 2003، ط1.
- علي شريعتي، العودة على الذات، ترجمة: إبراهيم الدسوقي، الزهراء للإعلام العربي، بدون
   مكان النشر، 1986، بدون طبعة.
- علي عزت بيغوفيتش، الإسلام بين الشرق والغرب، ترجمة: محمد يوسف عدس، مؤسسة بافاريا، ألمانيا، 1997، ط2.
- عماد الدين أبو الفداء إسماعيل بن كثير، تفسير القرآن العظيم، مكتبة الصفا، القاهرة، 2004، ط1.
- عمر محمد التومي الشيباني، مقدمة في الفلسفة الإسلامية، الدار العربية للكتاب، ليبيا، 1395ه، ط2.
- فاطمة إسماعيل، منهج البحث عند الكندي، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، 1998، ط1.
- فؤاد زكريا، التفكير العلمي، عالم المعرفة، الجحلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، 1987.
  - فؤاد سزكين، محاضرات في تاريخ العلوم، بدون ناشر، الرياض، 1979، بدون طبعة.
- فاروق الدسوقي، الإسلام والعلم التجريبي، المكتب الإسلامي، بيروت، ومكتبة الخاني،
   الرياض، 1987، ط1.
- فهمي محمد علوان، القيم الضرورية ومقاصد التشريع الإسلامي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 1989، بدون طبعة.

- فوزية دياب، القيم والعادات الاجتماعية، دار النهضة العربية، القاهرة، 1980، ط2.
- فيليب فرانك، فلسفة العلم: الصلة بين العلم والفلسفة، ترجمة: على على ناصف، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت،1983ن ط1.
- قطب الدين محمد بن مسعود الشيرازي، بيان الحاجة إلى الطب والأطباء وآدابهم ووصاياهم، تحقيق: أحمد فريد المزيدي، دار الكتب العلمية، بيروت، 2003، ط1.
  - لطفي بركات أحمد، في الفكر التربوي الإسلامي، دار المريخ، الرياض، 1982، ط1.
- ماجد عرسان الكيلاني، فلسفة التربية الإسلامية، مؤسسة الريان للطباعة والنشر والتوزيع، بدون مكان النشر، بدون تاريخ، بدون طبعة.
- مالك بن نبي، شروط النهضة، ترجمة: عمر كامل مسقاوي وعبد الصبور شاهين، دار الفكر، الجزائر، ودار الفكر، دمشق، 1987، ط4.
- مجموعة من الكتاب، كتاب العربي: دمار البيئة..دمار الإنسان، الناشر: مجلة العربي،
   2002، ط1.

#### • محمد الغزالي:

- 1-كيف نتعامل مع القرآن، مدارسة أجراها معه عمر عبيد حسنة، دار الانتفاضة للنشر، الجزائر، بدون تاريخ، بدون طبعة.
- 2- نحو تفسير موضوعي للقرآن الكريم، منشورات بغدادي، الجزائر، بدون تاريخ، بدون طبعة.

#### • محمد المبارك:

- 1- الإسلام والفكر العلمي، دار الفكر، بيروت، 1978، ط1.
- 2- نظام الإسلام العقائدي في العصر الحديث، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ودار البعث ،قسنطينة، الجزائر، بدون تاريخ، بدون طبعة.
  - محمد بن أبي بكر الرازي، مختار الصحاح، المطبعة الكلية، القاهرة، 1329ه،ط1.

- محمد بن حزم، رسالة في مراتب العلوم، تحقيق: إحسان عباس، مطبعة الخانجي، القاهرة، بدون تاريخ، بدون طبعة.
- محمد بن علي الشوكاني، فتح القدير الجامع بين فن الرواية والدراية في علم التفسير، مصطفى البابي الحلبي، مصر، 1930، بدون طبعة.
- محمد بن يعقوب الفيروز آبادي، القاموس المحيط، تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، بإشراف: محمد نعيم العرقسوسي، مؤسسة الرسالة، بيروت، 2005، ط8.
  - محمد جواد مغنية، الإسلام بنظرة عصرية، دار العلم للملايين، بيروت،1987، ط2.
    - محمد سعيد رمضان البوطي:
- 1- كبرى اليقينيات الكونية، دار الفكر، دمشق، ودار الملكية للإعلام والنشر والتوزيع، الجزائر، 1402ه، ط8.
  - 2- منهج الحضارة الإنسانية في القرآن، دار الفكر، دمشق، 1998، ط1.
- محمد شدید، قیم الحیاة في القرآن الكريم، دار الشعب، القاهرة، بدون تاریخ، بدون طبعة.
- محمد شهاب الدين الندوي، بين علم آدم والعلم الحديث، دار الصحافة للنشر، رابطة العالم الإسلامي، مكة المكرمة، 1986، بدون طبعة.
- محمد شوقي الفنجري، نحو اقتصاد إسلامي، شركة مكتبة عكاظ للنشر والتوزيع، الرياض، 1981، ط1.
  - محمد عابد الجابري:
  - 1 قضايا في الفكر المعاصر، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، 1997، ط1.
- 2-مدخل إلى فلسفة العلوم: العقلانية المعاصرة وتطور الفكر العلمي، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، 1998، ط4.
  - محمد عبده:

- 1- الإسلام والنصرانية بين العلم والمدنية، موفم للنشر، الجزائر، 1987، بدون طبعة.
  - 2- تفسير القرآن الكريم: جزء عم، دار الكتب، الجزائر، بدون تاريخ، بدون طبعة.
- محمد عزيز نظمي سالم، المنطق الحديث وفلسفة العلوم ومناهج البحث، مؤسسة شباب الجامعة، الإسكندرية، مصر، 2002، بدون طبعة.
- محمد على الصابوني، روائع البيان تفسير آيات الأحكام، مكتبة رحاب، الجزائر، 1990، ط4.
- محمد علي بن علي التهانوي، كشاف اصطلاحات الفنون، شركة خياط للكتب والنشر، بيروت، بدون تاريخ، بدون طبعة.
- محمد فؤاد عبد الباقي، المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، دار الحديث، القاهرة، 1991، ط3.
- محمد فتحي عثمان، القيم الحضارية في رسالة الإسلام، الدار السعودية للنشر والتوزيع، الرياض، 1986، ط1.
- محمد فريد وجدي، المستقبل للإسلام، دار الكتاب العربي، بيروت، بدون تاريخ، بدون طبعة.
- محمد متولي الشعراوي، المختار في تفسير القرآن الكريم، دار الشهاب، باتنة، الجزائر، بدون تاريخ، بدون طبعة.
- محمد محمد قاسم، كارل بوبر: نظرية المعرفة في ضوء المنهج العلمي، دار المعرفة الجامعية،
   الاسكندرية، مصر، 1986، بدون طبعة.
- محمد مرتضى الزبيدي، شرح القاموس المسمى تاج العروس من جواهر القاموس، المطبعة الخيرية، مصر، 1306ه، ط1.
  - محمد موسى بابا عمى:

- 1-مطارحة معرفية مع بابا الفاتيكان، معهد المناهج- الجزائر- وثريا للنشر والتوزيع، 2007، بدون طبعة.
- 2- مفهوم الزمن في القرآن الكريم، دار الغرب الإسلامي، بيروت، 2000، ط1.
- 3- مقاربة في فهم البحث العلمي، معهد المناهج، الجزائر، 2007، بدون طبعة.
- محمود الخالدي، قواعد نظام الحكم في الإسلام، مؤسسة الإسراء، قسنطينة، الجزائر، 1991، ط1.
- محمود بن عمر الزمخشري، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، تحقيق: مصطفى حسين أحمد، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، 1987، ط3.
- محمود زیدان، الاستقراء والمنهج العلمي، مكتبة الجامعة العربیة، بیروت، بدون تاریخ،
   بدون طبعة.
- مساعد بن عبد الله المحيا، القيم في المسلسلات التلفازية، دار العاصمة للنشر والتوزيع،
   السعودية،1992، ط1.
- مشهد سعدي العلاف، مقدمة في فلسفة العلم: بناء المفاهيم بين العلم والمنطق، دار عمان، عمان، الأردن، 1991، بدون طبعة.
  - مصطفى السباعي، من روائع حضارتنا، المكتب الإسلامي، دمشق، 1977، ط2.
- منتصر محمود مجاهد، أسس المنهج القرآني في بحث العلوم الطبيعية، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، 1996، ط1.
- مهدي كلشني، من العلم العلماني إلى العلم الديني، دار الهادي للطباعة، بيروت، 2003، ط1.

- نبيل محمد توفيق السمالوطي، المنهج الإسلامي في دراسة المحتمع: دراسة في علم الاجتماع الإسلامي، دار الشروق، حدة، السعودية، 1980، ط1.
- نديم الجسر، قصة الإيمان بين الفلسفة والعلم والقرآن، دار التربية للنشر والتوزيع، بدون مكان النشر، بدون تاريخ، بدون طبعة.
- نصر محمد عارف، نظريات التنمية السياسية المعاصرة، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، 1992، ط1.
  - هاني رزق وخالص جلبي، الإيمان والتقدم العلمي، دار الفكر، دمشق، 2000، ط1.
    - وحيد الدين خان:
- 1- الإسلام يتحدى، ترجمة: ظفر الإسلام خان، المختار الإسلامي، القاهرة، بدون تاريخ، ط4.
- 2- الدين في مواجهة العلم، ترجمة: ظفر الإسلام خان، دار النفائس، بيروت، 1987، ط4.
  - وهبة الزحيلي، أصول الفقه الإسلامي، دار الفكر، دمشق، 1986، ط1.
- وولتر ستيس، تاريخ الفلسفة اليونانية، ترجمة: مجاهد عبد المنعم مجاهد، المؤسسة الجامعية للنشر والتوزيع، بدون مكان النشر، 1987، بدون طبعة.
- يحي هاشم فرغل، الأسس المنهجية لبناء العقيدة الإسلامية، مطبعة دار القرآن، القاهرة،
   بدون تاريخ، بدون طبعة.
  - يوسف القرضاوي:
  - 1 العبادة في الإسلام، دار الشهاب، باتنة، الجزائر، بدون تاريخ، بدون طبعة.
    - 2-العقل والعلم في القرآن الكريم، مكتبة وهبة، القاهرة، 1996، ط1.
  - 3 تيسير الفقه للمسلم المعاصر، ج1، مكتبة وهبة، القاهرة، 1999، ط1.

#### 4- الحلال والحرام في الإسلام، مكتبة رحاب، الجزائر، 1988،ط20.

# ثانيا: الدوريات:

- إبراهام ماسلو، خطر الانشقاق بين العلم والدين، ترجمة: ماجد عرسان الكيلاني، مجلة الأمة، تصدرها رئاسة المحاكم الشرعية والشؤون الدينية بقطر، العدد: 3، السنة: 1981.
- طه عبد الرحمان، الممارسات الدينية ونقد العقلانية، مجلة إسلامية المعرفة، مجلة فكرية فصلية يصدرها المعهد العالمي للفكر الإسلامي، العدد:23،السنة:2000.
- عبد الوهاب المسيري، الفكر الغربي: مشروع رؤية نقدية، مجلة إسلامية المعرفة، مجلة فكرية فصلية يصدرها المعهد العالمي للفكر الإسلامي، العدد:05، السنة:1996.
- فتحي حسن ملكاوي، التأصيل الإسلامي لمفهوم القيم، مجلة إسلامية المعرفة، مجلة فكرية فصلية يصدرها المعهد العالمي للفكر الإسلامي، العدد: 54، خريف 2008.
- قلم التحرير، مجلة عالم الفكر، العلوم عند العرب، ، مجلة دورية تصدر كل ثلاثة أشهر عن وزارة الإعلام في الكويت، العدد: 01، ابريل مايو يونيو 1978.
- لؤي الصافي، إسلامية المعرفة: من المبادئ المعرفية إلى الطرق الإجرائية، مجلة إسلامية المعرفة، مجلة فكرية فصلية يصدرها المعهد العالمي للفكر الإسلامي، العدد03، 1995.
- محمد ظاهر، التطور: نظرية داروين الثورية، مجلة العربي الكويتية، العدد:516، فبراير 2010.
- مصطفى بن الناصر وينتن، الوحدة في توحيد الأصول الإيمانية، الجمع العلمي، نشرة علمية تصدر عن المجمع العلمي لمعهد المناهج بالجزائر، العدد: 03، أفريل 2010.

#### ثالثا:الندوات والمحاضرات:

- 1- محمد أبطوي، من علم الحيل إلى علم الأثقال: ولادة ثانية للميكانيكا، (ضمن منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية بالرباط، بعنوان: مفهوم التقدم في العلم)، تنسيق: سالم يافوت، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، المغرب، 2004، ط1.
  - 2- محمد الحسن بريمة، الظاهرة الاجتماعية في القرآن الكريم، (ضمن بحوث: ندوة نحو نظام معرفي إسلامي ، المنعقدة في عمان، الأردن، يومي:10-11 يونيو)، تحرير: فتحي حسن ملكاوي، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، مكتب الأردن، 2000، ط1.

## رابعا:المواقع الالكترونية:

Warning to humanity, www.deoxy.org.

### خامسا: المراجع الأجنبية:

- 1-Le petite Larousse, 2009
- 2-Maurice Bucaille, la Bible le coran et la science, seghers, paris, 14 édition.

# الفهارس

- الآيات.
- الأحاديث.

# الموضوعات

# فهرس الآيات:

| أرقام الآيات | السورة | نص الآية                                                                                                                                               |
|--------------|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 22-21        | البقرة | يَ ا أَيُّها النَّاسُ عِهُ لُوا رِبَّكُم الَّذِي خَلَّقَكُم والَّذين من                                                                                |
| : 7:         |        | قَبِهُ لَم كُم لَعْلَكُم تَتَّقُونَ. النَّنِي جَعَلَ لَكُم الأُرْضَ فَ راَشاً<br>والسَّماء نَاء وأَنزِلَ مَن السَّماء مَاء فَ أَنْجَج به مَن الثَّمرات |
|              |        | والعقدة بداع والله الله أنكاداً أنت م تعلُمون،                                                                                                         |
| 30           | البقرة | ﴿ وَإِ ذْ اَلَ رَبُّكَ مُلاَ وَكَه ِ نِّي خَاعُل فِي الأَصِ لم يَفَةً ﴾                                                                                |
|              | 22-21  | البقرة 22-21                                                                                                                                           |

| 97       | 32- 31  | البقرة | ﴿ وَإِذْ اَلَ وَبُّكَ مُلاَ وَكِهَ إِنِّي خَالِمُ فِي الْأُصِ                                   |
|----------|---------|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
|          |         |        | طِيفَةً قَالُواْ أَبَّكُم فِيها مَن ي نُفسِدُ فِيها َ وِي سَفِكَ الدَّماءِ                      |
|          |         |        | وَخُن نُسِيِّح بِحَ مُطِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِيِّ أَعْلُم مَا لاَ                       |
|          |         |        | تَعْلُمُونَ وَعَلَّمُ آَدُمُ الْأَسْمَاءِ كُلُّها﴾                                              |
| 26       | 146     | البقرة | ﴿يُعِرِفُ ونَهُ كُما يُعِرِفُ ونَ أُبنَاءُهُ                                                    |
| 124-55   | 164-163 | البقرة | ﴿ وَإِ لَّهُ كُمْ لَهُ وَاحِدُ لا مَ لِلا أَهُو الرَّحْمُن الرَّحِيْم ِ نَّا فِي                |
|          |         |        | خَلْقِ السَّمَاواتِ وَالْأَرْضِواْخَةِ للاَ فِللَّدِ مِنْ وَالنَّهَارِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ |
|          |         |        | الَّتِي تَحْرِي فِي الْبُ حُرِيمَ الهُ عَمْ النَّاسَ وَهَا أَنْزَلَلْلَّهُ مِن                  |
|          |         |        | السَّمَاءِ مِن مَّافِئَا حِياً اللَّهِ الْأَرْضَ أَبِكَ مُوتِمَا وَبِ كَتَّ فِيهَا مِن          |
|          |         |        | كُلِّ وَالسُّماء وَالسُّماء وَاللَّهِ السُّماء وَالأَرْضِ                                       |
|          |         |        | لآيَ اتٍ لَّقْوِم َ يُعِلُمُونَ ﴾                                                               |
| 17       | 269     | البقرة | إِ يَ وَيِي دِكُمةَ مَن مَشَاءِ وَمِن كُوْتَ دِكُمةً فَقَدْ يَ                                  |
|          |         | 98     | خُوراً گذ ِ بيراً ﴾                                                                             |
| 87       | 189     | البقرة | ي سَالُون كَ عَنِ الأهلَّة ذَّل هِي واق بيتُ للنَّاسِ الْحُ جِّ                                 |
|          |         |        | وَلَي ْسَ الْبِرُّ بِ أَنْهَ أَنَّ وَالْلِي ُ وَتَ مِن ظُهُورِهَا َ وَلَكِيَّ الْبِرَّ ۖ مَنِ   |
|          |         | 9      | اتَّقَىَ وَأَتُ وَالَّدِي ُ وَتَ مِن أَبُوا ِ بِهِ مَا ﴾                                        |
| 143      | 205     | البقرة | ﴿ وَإِذَا تَوْلَى سَعِي فِي الْأَرْضِ . يُفْسِدُ بِهَا تُهلِكَ                                  |
|          | : P.3   |        | الْحُ َّرْثَ وَالنَّسَلَ وَاللَّهُ لَا يُحِ بِبُّ الفَسَادَ ﴾                                   |
| 103-79   | 255     | البقرة | ﴿ يَعْلُم مَا يُنَ يُلِيهِم وَهَا خَلْفُهُم وَلا : يطُونَ بِشْيِء                               |
|          |         |        | مِّن عِلْمِه إِ لِأَبِمَ لَشَاء ﴾                                                               |
| <u> </u> |         |        |                                                                                                 |

| 17    | 272     | البقرة   | ﴿ وَهَا تُنفَقُوا مِنْ خَيْرٍ ۖ فَالْأَنْفِيدَ كُنَّهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-------|---------|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 12    | 75      | آل عمران | ﴿ مَا أَدْمَتُ عَلَيْهِ آرً مِا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| -17-3 | 110     | آل عمران |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|       |         |          | وَتُنْهُونَ عَنِ الْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُ وَنَ بِاللَّهِ ۚ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 89    | 159     | آل عمران | ﴿ وَشَاوِرْهُم فِي الْأَمِرِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 89    | 179     | آل عمران | ﴿ وَهِ كَانَ اللَّهُ عُلْمَ عَلَى الْغُمْ عِلَى الْغُمْ وَلَكِنَّ اللَّهُ نَتَ بِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       |         |          | مِن يُعلِّه مَن يَشَاء ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| -113  | 191-190 | آل عمران | ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوات والأَصْ حَدَ الأَف يُهِ لل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 136   |         |          | والنَّهارلَآي ات لَأُولِ الأَلْهِ السَّانِينَ يَذَكُو لَللَّهُ قَي اماً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|       |         |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|       |         |          | وقع ودا وعلَى جد وبهم ويتفكّرون في خلّقِ السَّماواتِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|       |         | -        | وَالْأُونِ رِبُّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَادِ الطُّلُّسِ عَادَاكُ فَيَقَا عَذَابَ عَذَابَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|       |         | 3        | التَّارِ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 12    | 05      | النساء   | ﴿ وَلا زَنُوْدُ وَا السُّفَهاء أُموالَكُم اتَّتِي جَلَى اللَّه لَكُّم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       |         |          | ِهُ الما ً ﴾<br>الما ي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 88    | 11      | النساء 4 | ﴿ يُ وصِيكُم اللَّه فِي أُولاً كِكُم لِللَّكِرِ شُل حَظِّ الْأَنَثْينِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|       | 3       |          | فَ بِكَ كُنَّ نَ سِاء قُوقَاتْنَا تَيْنِ فَلُهُ تَكُلُهُ اَ مَا تَكَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 13    | 34      | النساء   | ﴿ الِّرَجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النَّسَاءِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 79    | 83      | النساء   | ﴿ ولُو رَدُّوه لِلَ الرَّمُولِ وَإِلَى أُولِي الأَّمِ مِنْهُم عَلَيْهِ النَّانِينِ الأَّمِ مِنْهُم عَلَيْهِ النَّانِينِ النَّمِ الْمَانِينِ النَّانِينِ النَّانِينِينِ النَّانِينِينِ النَّانِينِ النَّانِينِ الْمُنِينِ النَّانِينِينِ النَّانِينِ النَّانِينِينِ النَّانِينِينِ النَّانِينِينِ الْمَانِينِينِ الْمَانِينِينِ النَّانِينِينِ النَّانِينِينِ النَّانِينِينِ الْمَانِينِينِينِينِينِ النَّانِينِينِ النَّانِينِينِينِ الْمَانِينِينِ الْمَانِينِينِينِينِ الْمَانِينِينِ النَّانِينِينِينِينِ الْمَانِينِينِ النَّانِينِينِينِينِ الْمَانِينِينِ الْمَانِينِينِينِينِينِ النَّانِينِينِي الْمِيلِيِيْمِيلِينِ الْمَانِينِينِينِينِينِ النَّانِينِي |
| 129   | 119     | النساء   | ﴿ وَلَا مُنَّهُم فَلُمْ غُلُمْ خُلُقَ اللَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

| 87-5   | 15       | المائدة | ﴿ ذَهُ جَاءَكُم مِّن اللَّهِ أُوُّر بِهَ البُّ مُبِينً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|--------|----------|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 121-67 | 88-87    | المائدة | يَ اللَّهُ النَّلْيَنِ أَمْدُواْ لا تُحَرُّووا نب كات ما أَحَلَ اللَّه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|        |          |         | لَكُمْ وَلاَ تَعْ لَمُواْ إِللَّهُ لايُّحِ بُّ الْمُعْ لِمِينَ وَكُلُواْ مِمَّا رَزِقَكُم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|        |          |         | اللَّهُ كَلَّ لَاطَّيِّباً و اتُّقُطِلْهُ َ الرَّبْيَأَنةُ مِ بِهِ مُؤْمِدُ ونَ ﴿.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 79     | 116      | المائدة | ﴿ تَعْلُم مَا فِي أَنْفُسِي وَلا أَعْلُم مَا فِي أَنْفُسِكَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 81     | 37       | الأنعام | ﴿ وَقَ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّلَّمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال |
|        |          |         | عَلَى أَنڍ ُ لَلَّاكِ لَهُ ۗ وَلَكِنَّن أَكْثُوهُم لا ۖ يَعْلُمُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 142    | 38       | الأنعام | ﴿ وَهَا مِن دَآبَّة فِي الأَّرْضِ وَلا أَنادُرٍ بر أَ . اَحَدْبه لِأَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|        |          |         | أَمْمُ أَمْ اللَّكُم مَّا قُرطْنَا فِي الكِدَابِ مِن شَيِء ثُمَّ إِلَى رَبِّهِ مِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|        |          |         | يُحشُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 92     | 142-141  | الأنعام | ﴿ و أهو الَّذِي أَنشَأَ جَنَّاتٍ مُّعوشَاتٍ وَغُيرٍ مُعوشَاتٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|        |          |         | والنَّخُل والزُّرُحِيْة لَم فَا أُكُلُه والزُّية ون والزُّمَّان مُ سَسَابِها وَغُير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|        |          | 7       | ا مُنْ شَادِيه كُلُواْ مِن ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَآتُواْ حَقَّه أُيُّهِم حَصَارِه وَلا ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|        |          |         | تُ شُفِواْ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ النَّسْوِفِينَ وَمَنِ الْأَنْعَامِ مُمُولَةً وَفْشاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|        | 13       | 9       | كُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُم اللَّه ۗ وَلاَتَّبِع ُ واْ خُطُّواتِالشَّي ْطَالِنَّه ُ لَكُم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|        | 3        |         | عُلُّوٌ مُّبِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 11     | 161      | الأنعام | ﴿ دِيناً ۚ مَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 12     | 31       | الأعراف | ﴿ وَكُلُواْ وَاشِهُ وَا ﴿ أَسْرِفُ وَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|        | <u> </u> |         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| 145  | 32    | الأعراف | ﴿ قُل مَن حَرَّم لَهُ اللَّه ﴾ أَخْرِج به الله لَيِّب ات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|------|-------|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      |       |         | مَن الرِّزْق قُال هِي لِمَّا لَمَيْن آمَهُ واْ افِلْحَ يَا الْمَالُّذُنْ يَا خَالَا صَةً ۖ هُوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|      |       |         | و من الروق و الم الهيم المدور المجاد عاد علم المدور المجاد المج |
|      |       |         | الِقِيامِة ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 143  | 56    | الأعراف | ﴿ وَلا تُفْسِلُوا فِي الأَّرْضِ عَبْدَ إِصْلاَ حِها إِنْدَ وه خُوفًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|      |       |         | ُ وَطَمَعًا ۚ إِنَّ ۚ رَحْمَتَ اللَّهِ قَرِينُ ۚ مِّن الْـُحِسَ بِيَن ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 145  | 129   | الأعراف | وي َ سُتَ خُل ِ هَكُم فِي الأَرْضِ َ نظُر كِي ْ فَ تَعملُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 85   | 185   | الأعراف | ﴿ أُوا نظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّدَمَاواتِ وَالأَصِ وَمَا خَلَّقَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|      |       |         | اللّه ُ مِن شَوِيْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 95   | 122   | التوبة  | ﴿ فَلْولا نَفُو مِن كُلِّ رُوَّةٍ مِّنَّهُم لَآئً فِقَدْ يَ تَفَقُّهُوا فِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|      |       |         | الدِّيَوِلِ بِهُ يَلُوواْ ۚ قَوْمُهُم إِ ذَا رَجِعُ لِمِالَي ْهُم لَطُّهُم يَحْذُرُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 80   | 55    | يونس    | ﴿ أَلا إِنَّ لِمَّهُ مَا فِي السَّمَاواتِ وَالْأَصِ أَلا إِنَّ وَعَد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|      |       | 7       | اللَّهِ حَقُّ َ وَلَكِئَنَ أَكْتُوهُم لاَ أَيْلُمُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 101  | 101   | يونس    | ﴿ قُلِ انظُوا ماذًا فِي السَّمَاواتِ وَالْأَرْضِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 131  | 07    | هود     | ﴿ وَهُو الَّذِي خَلَق السُّمَاواتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّة أَيَّامٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|      | 3     | 9       | وَكَانَ عُوْتُه عَلَى الْمَاءِي بَلْمُؤْم أَيُّكُم أَحْسُن عَمَلاً وَلَهُ بِن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|      |       |         | قُلْتَ إِنَّكُم مُّبِعُ وَتُونَ مِن أَبِدِ الْمُوتِ لَيُقُولَنَّ الَّذِين كَفُواْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|      | : 7/: |         | إِنْ هَذَا إِلاَّ سِتْحَرِ مُّبِينً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| -141 | 61    | هود     | ﴿ أُهُو أَنشَأْكُم مِّن الأَرْضِ وَاسْتَعْمَرُكُم يَها ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 145  |       | ,       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 103  | 76    | يوسف    | ﴿ نُوفُع تَوجاتٍ مِّن نَّشَاء وَفْوقَ كُلِّ فِي عِلْمٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|      |       |         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

|      |              |         | 1 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|------|--------------|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      |              |         | عَارِينِهِ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 91   | 08           | الرعد   | ﴿ وَكُلُّ شِّيءٍ لَه مُ مُقْلَارٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|      |              | _       | ﴿ أُهُو النَّذِي يُريكُم الْمَقِي خُوفاً وَطَمِعاً وَيَ مُشْءَعُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 90   | 13-12        |         | السَّحَابُ الثَّقَلَ وَي نُسِبُّحِ الرَّعُلِي مَده والْملا وَكُهُ مْن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|      |              |         | حيفةويه وسل ُ الصَّواعَق في صيبُ بهم ا من ي سَاء و وهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|      |              |         | يُجَاطُونَ فِي اللّه وَهُو شَليدُ الْمَحال ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| -137 | 34-32        | إبراهيم |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 144  |              | ,       | السَّمَاء مَاء فَ أُخْرِج به مَن الثَّمَات رْزِقاً لَّكُم وَسِخَّر لَكُم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|      |              |         | الْفُلْكَ يَـ مْجِرَي فِيالْدِ مُحرِ بِأُمِوه وَسُخَّر لَكُم الأَنْهَار وَسُخَّر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|      |              |         | لَكُم الشَّمْس والْقَمَدِآدُ بِيَنَ وَسُحَّر لَكُم اللَّهِ لَ اللَّهَار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|      |              |         | ُ وَآتَ لَكُم مِّن كُلِّ مَا سَأَلْة ُموه ُ وإِن َتع ُ دُّوا ْ نَ ْعَتَ اللَّه لاَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|      |              |         | وُنَّهُ مُ مُوهَا إِنَّ الْإِنسَانَلَظَلُوْم كَفَّالَ ﴿.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|      |              |         | حصوما إلى الإِلسان تصدوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 86   | 22           | الحجر   | ﴿ وَأُرْسِلْنَا يَاح وَاقْ ِحَ أَنْزِلْنَا مِن السَّمَاءِ مَاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|      |              | 3       | فَ أَسْقَينَ مَا كُمُوهُ ۗ وَهَأَ لَنَهُ مُ لَهِ لِحَالِزِ بِينَ ﴾.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| -147 | 8-5          | النحل   | ﴿ وَالْأَنْهَامَ خَلَّقُهَا لَكُم يَهَا فِنْءِ : َافْرُع وَمُنْهَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 148  |              | 0.      | تَأْكُلُونَ وَلَكُم فيها جَمَالٌ حَينَ رَبِحُ ونَ وَحَينَ تَسُوُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|      | 1            | 4       | وَخُمُل أَثْقَالَكُم إِلَى اللَّه المَّة ۚ كُونُ والْ غ يه إِ لاَّ الشِّي الأَنْفسِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|      |              |         | إِنَّ رَبَّكُم لَرُؤُوفُ رَّحْيُمَ وَالْخَي ْلَوَالْبِغَ لَلَ وَالْحَ مَيرِلِ مُّرَكِبُ وَهَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|      | 2 72         |         | رِين هَ ۗ وَيَحْلُقُ مَا لاَ تَعْلُمُونَ﴾<br>ورين هَ ً وَيَحْلُقُ مَا لاَ تَعْلُمُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|      | <b>W</b> - 1 |         | , and the second |
| 141  | 14           | النحل   | ﴿ وُهُو النَّذِي سَخَّر بِ ـُحُو لَأُكُلُوا سَه لَحُما رِياً اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|      |              |         | وَ رَسْتَ خُرِجُوا مِنْ حِلْدُ مَ قَالْبَ سُونَها وَتِي الْفَلْكَ مُواخِرِفِيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|      |              |         | ب ٱتغُوا مِن ضْل به ولَعا كُم تَشْكُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| 112           | 14-5 | ﴿ وَالْأَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُم يَهَا فَتُ عَنَهُ وَمُنَهَا النحل تَ أَكُلُونَ وَلَكُم فَ يَهَا جَمَالُ حِينَ رَبِيحُ وَنَ وَحِينَ تَسُوحُونَ وَلَكُم فَ يَهَا جَمَالُ حِينَ رُبِيحُ وَنَ وَحِينَ تَسُوحُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|---------------|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|               |      | وَتُحْمُل أَثْقَالَكُم إِلَى َ بِلَمَد كُمْ تُكُونِهُ وَلِالَا غِيهِ إِلاَّ بِشِقِّ الْأَنْفُسِ إِنَّ رَبَّكُم لَرُؤُوفٌ رَّحِيُهِ الْخَيَهُ الْوَالْدِغَ اللَّ وَالْحَيَمِرِ الْأَنْفُسِ إِنَّ رَبَّكُم لَرُؤُوفٌ رَّحِيُهِ الْخَيَهُ اللَّهِ قَالَدُ وَعُلَى اللَّهِ قَصْدُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|               |      | السَّبيلِ وَهَاوِرِيدَ له وَحِدَقُ مَا لا تَعْمَعُونَ وَعَلَى اللهُ وَصَدَّ السَّبِيلِ وَمِنْهَا جَآءُ بُر وَلُو شَاء لَهَ لَاكُمَأَ جُمَع بَين أُهُو النَّلَي<br>أَنْزَلَ مَن السَّمَاء مَاء لَّكُم مِّنْه أُشُوابُ وَمِنْه أُ شَجْرِفَ بِيهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|               |      | تُسيُمونَ نُ نبيتُ لَكُم به الزَّرَعَ والزَّيةُ ونَ والنَّخيَلَ والأَّعَ الَّرَعَ والزَّيةُ ونَ والنَّخيَلَ والأَّعَ الَّهِ وَالْمَعَ اللَّهِ وَاللَّعَ اللَّهِ اللهِ اللَّهِ اللهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِي اللهِ الل |
|               |      | لَكُم اللَّلَيْ وَالْنَّهَارِ وَالشَّمْسَ وَالْقَمِ وَالْنَّجُومِ مُسَخَّراتُ بِأُمِوهِ إِنَّ فِيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَا يَقْلُونَ وَها ذَراً لَكُم فِي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ ع  |
|               |      | الَّانِي سَخَّرَالْبَ عَلَمِ مَا أَكُلُواْ مِنْ هَ كُوْ مِطَّرِي ّا ً وَتَسْتَ خُرُجُواْ مِنْ هُ الْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 00.05         | 70   | وَلَطْكُم تَشُكُّ وِنَ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ وَلَعَالَكُم عَنْ اللهُ عَلَيْهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| -98-97<br>117 | 78   | ﴿ وَاللَّهِ أَخْوَجُكُم مِّن طُونِ أُمَّهَادَ كُمْ لاَ تَعْلُمُونَ يَهْ عَأَ النحل وَصَّلَ النَّمْعَ وَالأَبْ صَلَوالأَفْهُ لِلهَ اللَّهُ مَ السَّمَعَ وَالأَبْ صَلَوالأَفْهُ لِمَةً لَعْلَكُم تَشْكُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|               |      | D <sub>q</sub>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| 87-25-4 | 09    | الإسراء  | ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُوآنَ يَهْدِي لَّتِي هَي أَقُوم ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|---------|-------|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|         |       | - /      | ﴿ وَلَقُدْ كُرُّمنَا بَا نِنِي آَدُمُ وَحَمَلُنْا أَهُم فِي الْبِرِّ وَالْبَاحْر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| -126    | 70    |          | وَرَوْقَنَ أَهِم مِّلَاطِلَّيِّ بَ اتَوفَ ضَّلْنَ أَهُم عَلَى كَدْ ير مِّمَّن خَلَقْنَ ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 128     |       |          | هُ ليضيلاً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|         |       |          | ﴿ أَقَ مِ السُّلا مَ لَا يُملُوكِ الشُّمسِ إِلَى غَميقِ اللَّلَمِي وَقُوۤآنَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|         | 78    |          | الْفْحِرِ أَنَّ تُقِرَانَ الْفُحِرِ كَانَ مَشْهُوداً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 41      | , 0   |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|         | 0.5   |          | ﴿ قُلِ الرُّوُحِ مِن أُمْرِ رَبِّي وَهُلُودَ بِيَّهُ مِّنِ الْعِلْمِ إِلاَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 102-99  | 85    |          | قَ لَم يلاً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|         |       |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|         |       |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 147     | 07    | الكهف    | ﴿ إِنَّا جَلْنَهُ مَا عَلَى الْأَصِ لَةً لَا يَدْ بَلُوهُم أَيُّهُم أَصُن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|         |       |          | علا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|         |       |          | وْأُولَهٔ كَ النَّذِينَ كُفُوبِا آيات رَبِّهُ مُولًا قَادُه فَحَبطَتُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 13      | 105   |          | أَعْمَاهُ م فَ لَا نُقِيم لَهُ مِهِ أَوْمِ الْقِيَ اللهِ أَوْنِا اللهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|         |       | 6        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 136     | 16    | الأنبياء | ﴿ وَمَا حَلَقْنَا السَّمَاء وَالْأَرْضَ وَمَا بِ يُنَّهُمَا لَا عِمِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|         | -     | D.       | ﴿ وَنبلُوكُم بِ الشُّرُّوا لْحَاثِيرْ تَنهَ لَهُ وَإِلْينَا ا تُرْجِعُ لُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 132     | 35    | 4 9      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 102     | 114   | طه       | ﴿ َوقُلُ رَّبِّ زْدِنِ عَلْماً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|         | 2 72  |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| -111    | 13-12 | المؤمنون | ﴿ وَلَقَدْ طَفْنَا الْإِنسانَ مِن سُلَالَةٍ مِّن طِينِ ثُمَّ مَاهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 122     |       |          | نَاطُفةً فِي قَوْرٍ مَّكِينٍ ثُمُّ خَلَقْنَ النُّطُفة عَلَقةً فَخَلَقْنَ االْعَلَقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|         |       |          | مُضْعَةً فَخَلَقْنَ النَّضْعَةَ عَظَاماً فَكَسُونَ االْع ظَام لَحْماً ثُمَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|         |       |          | The same of the sa |
|         |       |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

|             |         |         | نَشَأْذَ اه خَلْقاً آخُو بِ كَالَكِ للَّهِ أَحْسُنِ لْخَالِ قِيَنِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-------------|---------|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 110         | 90      |         | ﴿ وَهُو النَّانِي يُحْدِي َ وَهُ مِنْ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ إِلَّهُ اللَّهِ وَالنَّهَارِ أَفَلَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 118         | 80      |         | َ <del>ْ</del> تِقَلُون ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|             |         |         | 6 ﴿ فَصِب ْ تُدُّم أَكُما خَلَقْنَاكُمْ عِهَا ۚ وَأَنَّكُمْ إِلَّيْهَا لَا تُرْجُعُو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| -115        | 116-115 |         | قَتْعَالَى اللَّهُ الَّمَا لِكَاخْ قُو إِلَاهُ ۚ إِلَّا أُهُو َ رِبُّ الْعَشِ الْكَرِيمِ ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 117         |         |         | -3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 91          | 43      | النور   | ﴿ أَا تُو أَنَّ هُ ۗ نُجِي سَحَاباً ثُمَّ وَلِّفُ بِينَه ثُمُّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|             |         |         | يَجُعُهُ تَكَاماً فَتِي الْوقَ يَخُرِج مِن عَلالَهِ ﴾.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 91-86       | 02      | الفرقان | ﴿ وَخَلَقَ كُلَّ شَيِءٍ فَقَدَّره تَقْلِيراً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 98          | 80      | الشعراء | ﴿ وَإِذَا مَوْثُتُ فَهُو يَ شَفِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|             |         |         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| -113        | 60      | النمل   | ﴿ أَمَّن خَلَق السَّمَاوات وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُم مِّن السَّماء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 149         |         |         | أَفْلَةًنبَ تُنهُ مَا بِهِ حَلماءُ مَق ذَاتَ مَهْجَة مَّا كَانَ لَكُّم أَن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|             |         |         | تُنبتُ وا شَجَوِهَأَ إِلَهُ مُع اللَّهِ لَلَّ هُم قُوْم أَيْطُونَ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|             |         | O.      | وَ مَبْدِهُ وَ مُعْدِقًا إِنَّهُ مَا مُعَالِكُهُ وَ لَكُمْ اللَّهُ وَلَا مُعَالِدًا مُعَلِّدًا مُعَالِدًا مُعَلِّدًا مُعَالِدًا مُعَالِدًا مُعَالِدًا مُعَالِدًا مُعَالِدًا مُعَلِّدًا مُعَلِّدًا مُعَلِّدًا مُعَلِّدًا مُعَالِدًا مُعَلِّدًا مُعَلِّدًا مُعَلِّدًا مُعَلِّدًا مُعَلِّدًا مُعَلِّدًا مُعَلِّذًا مُعَلِّدًا مُعْلِدًا مُعَلِّدًا مُعَلِّدًا مُعَلِّدًا مُعَلِّدًا مُعَلِّدًا مُعِلَّا مُعِلَّا مُعِلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِمً مُعْلِمًا مُعْلِمُ مُعْلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِمًا مُعِلًا مُعْلِمًا مُعْلِمًا مُعِلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِمًا مُعِلِمُ مُعْلِمًا مُعْلِمُعِلِمًا مُعِلِمًا مُعِلَمًا مُعِلِمًا مُعْلِمًا مُعْلِمًا مُعِلِمًا مُعِلِمًا مُعِلَمًا مُعِ |
| 80          |         | 7       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 80          | 64      |         | ﴿ قُلُ لَا أَيْطُم مَن فِي السَّمَاواتِ وَالْأَصْرِالْغَي بُ إِلَّا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|             | 65      | 4       | اللَّه ُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 90          | 7       |         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 141         | 73      | القصص   | ﴿ وَمِن مُمَدّ م جَعْل لَكُم مَيْل وَالنَّهَارِ . مُكُنهُ وا يه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|             | , P. ;  |         | ُولِ يَا بَهُ وَا مِغَضْلَ لَهُ وَلَعَاكُم تَشْكُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|             |         |         | ﴿ وَابِهَ عَفِي مِمَا آتَ الْكُلَّهُ مُ الدَّارِ الْآخِرَةَ ۖ وَلَاتَ نَسَنَ صِيبَ لَكَ مِن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| -121-31     | 77      |         | الدُّنيَ ا وَأَحْسِن كُما أَحْسَنِ اللَّهِدُي ْكَ وَلاَتِه ْغَ الْفَساد فِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| -130<br>143 |         |         | الْأُرْضِ إِللَّهُ لَا يُحِبُّ الَّهْسِدِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1.5         |         |         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| 101-95      | 20  | العنكبوت | ﴿ قَالَ يَرَ وَا فِي الْأَرْضِ إِنَانظُوا كِي هُ لَمَّ الْخَلْقَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-------------|-----|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 113         | 44  |          | ﴿ خَلَقَ اللَّهُ السَّمَاواتِ وَالْأَرْضَ إِلَّهُ قَ إِنَّ فِيذَ لَ لِكَلَّادِ مَةً لَا لِكَلَّادِ مَةً لَا لَكُلَّادِ مَا لَا لَكُوْمِن مِنَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 132         | 64  |          | ﴿ وَإِنَّ الدَّارِ الْآخِرَةَ لَهُ مِي الْحُ َّيُوانُ لُو كَانُوا ۚ يُعلُّمُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 81          | 7-4 | الروم    | لَـ لِمَّهُ الْأُمْرِ مِن بِأَلِ وَمِن أَبِكُ وَيُومَ لِذَ يَفْرِحِ الْمُؤْمِدُ وَنَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|             |     |          | بِنَصْ اللَّهِ عَنَصُ مَن شَاء ُ وَهُو الْعِيْزِ الرَّحِيْم َ وَعَدَ اللَّهِ لَا اللَّهِ لَا اللَّهِ أَلَا اللَّهِ أَن اللَّهِ أَن اللَّهِ أَن اللَّهِ أَن اللَّهِ أَن اللَّهِ أَن اللَّهُ أَنْ اللَّهُ أَن اللَّهُ أَن اللَّهُ اللَّهُ أَنْ اللَّهُ اللَّهُ أَنْ اللَّهُ أَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّ |
|             |     |          | ظُاهِراً لَمْلُحُ يَ الْمَالُدُنْيَ اَ وَهُم عَنِ الْآخِرِةِ أُهْمَعَاهِ لِمُونَ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|             |     |          | ﴿ يَلُمُونَ ظَاهِراً مُّلَكُ مِي التَّالَّذُنِيَ ا كُوْم عَنِ الْآخَرِةِ كُمْم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 100         | 0.5 |          | عَافَ لَمُونَ أُولَمُ يَتَفَكُّوا فِي أَنْفُسِهُم َما خَلَق اللَّهُ السَّمَاواتِ وَالْأَضَ وَمِا لَسَّمَا وَاتَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| -109<br>111 | 8-7 |          | والدُّرُسُ وَلِمَ عَلَمُ مِلْكُلُو مُونَ ﴾ مَن النَّاسِ ِلم قَلَاءَ رَبِّم مُلَكُافُ مِونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|             |     | 3        | ﴿ وَمِآنِ اللَّهِ أَنْ خَلَقَكُم مِّن تُوابٍ ثُمُّ إِذَا أَنتُ م ب كُثُّرِ<br>تَنتَ شُووَنَ۞                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|             | 20  | 7        | ﴿ وَلَٰذِيَ اتَّ لِهَ خَلْقُ السَّمَاوات َ وَالْأَرْضَ وَاخْتَ لَافْلُلْسَ َتَ كُم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 111         | 3   |          | وَ وَرَقِي عَادِ بَهُ مُعَلَى الْمُعَلَّدُونَ وَوَ وَرَقِ وَالْمُعَ الْمُعَالِمِ مِنْ اللَّهُ الْمُعَالِمِ مِن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 80          | 22  | 4        | ﴿ فَ أَقَ م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|             | : 7 |          | عَلَيْها لَا تَبْ بِيَلِ لِخَ لْقِ اللَّهِ ۗ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|             | 30  |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 129-90      |     |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 115         | 05  | السجدة   | ﴿ يُكُبِّرِ الْأَمْرِ مَنِ السَّمَاءِ لِلَ الْأَضِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|             |     |          | ﴿ الَّذِي أَحْسَن كُلَّ شَيِء لَقَه ُ بِكَأً خَلْقَ الْإِنَسانِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| 111 | 9-7 |         | من طين ثُمَّ جَعل أَسلَه من سُلَالَة مِّن مَّاء مَّهين ثُمَّ سَوَّاه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-----|-----|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     |     |         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     |     |         | وَنَفَخ بِهِ مِن رُّوحِه وَرَكُم السَّمَعَ والْأَبْ صَارَوالْأَفْهُ لَكُم السَّمَعَ والْأَبْ صَارَوالْأَفْهُ لَكَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|     |     |         | ِيلاً مَّا تَشْكُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 91  | 62  | الأحزاب | ﴿ ولَن ح كَد سُنَّة للَّه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|     |     |         | ﴿ الْحُـ مُد لِنَّه فَ اطِ السَّماوات والْأَرْضِ جَاعَلِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 115 | 01  | فاطر    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     |     |         | الْمَلَادُ كَة 'رُسُلاً أُولِي أَجْدَ حَة تَّشَنَى وَتُلَاثَثُورِ لَاعِ زِيدُ فِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|     |     |         | الْخَلْقِ مَايَ شَاءُ إِلَّالَاهُ عَلَى كُلِّ شَوْءٍ قَلْيُر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|     |     |         | ﴿ هُلَ مِنْ خَالَ قِي غُيرِ اللَّهِ أَيْزِقُكُم مِّنَ السَّماء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     |     |         | وَالْأُرْضِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 115 | 03  |         | ﴿ يُ ولرُج اللَّكِي فِي النَّهَاوِي ُولرُجِ النَّهَارِ فِي اللَّهِ لِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     |     |         | وَسَخَّر الشُّمْسِ وَالْقَمِ كُلُّ يَجْرِي لِأَجْلِ مُسَمَّىٰذَ لِكُم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     |     |         | اللَّهُ رَبُّكُم لَهُ النَّملْكُ والتَّنيَرَ عَنْ عَنْ وَنَ مَن لُّونَ هُ مَا يُمل كُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 121 | 13  |         | من ق طمير ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|     |     | ~       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     |     |         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     |     |         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     |     | 2)      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     |     |         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     |     |         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     |     | 7       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 132 | 18  |         | ﴿ وَلَا نُرِرَ وَازَرِةً وَزُرِ أُنَّحِي ءِإِن عَ مُثْقَلَةٌ ۚ لِكَي لَا يَها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|     |     |         | ﴿ وَلَا أَنِر ۚ وَانِرَةً وِزْرِ أُخْدِى ،إِ ن عُ شَقَلَةٌ ۗ لِكَ . ۚ لَمَ لَهَا ﴿ وَلَا أَخْدَى ،إِ ن عُ شَقَلَةٌ ۗ لِكَ . لَمَ لَهَا ﴿ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّ                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 91  | 40  |         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 71  | 40  | یس      | ﴿ لَا الشُّمُ عَنِي لَمَا أَن تُكْرِكَ الْقَمَرِ لَوَلا أَيْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُلَّا اللَّهُ مَا الللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّا مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّمْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّا لَمِنْ مِنْ |
|     |     |         | النَّهارَوكل " فِي فَلَكِ اللَّهِ مُونَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     |     |         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     |     |         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

| 126    | 72-71 | ص       | ﴿ إِذْ اَلَ رَبُّكَ لَمُلَادً كَة نِيِّ حَالَ قُى أَشُوا مِن طِينٍ لِلْهَ ا                     |
|--------|-------|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
|        |       |         | يَّ وَنَفْخُتُهُ مِن رُّوحِي فَقَعُ واللهُ سَاجَلين ﴿                                           |
|        |       |         |                                                                                                 |
| 11     | 06    | فصلت    | ﴿ فَ أَسْتَ عَيْمُوا بَي مِ                                                                     |
|        |       |         | ﴿ وَزِيَّنَا السَّماءِلِدُّنْهِ ابْمَ صَابِيَح ۖ وَحْفْظَةً لَا لَكَ تَقْلُيرِ الْعِيزِ         |
| 147    | 12    |         | الموورية السماء للدي المحلة بياج وحفظة لا الله العوير                                           |
|        |       |         | العريم                                                                                          |
| 31     | 53    |         | ﴿ سَنُ رَبِيهُ مَا تِي الْآفَ اقِ وَفِي أَنْضِهُم حَتَّى يَتَ يَتَنَ لَمُ لَلَّهُ ۗ             |
|        |       |         | لْخُ قُ                                                                                         |
| 89     | 38    | الشوري  | ﴿ وَأُمْوْم شُورِي يَنْهُ                                                                       |
|        |       |         |                                                                                                 |
| 136-81 | 39-38 | الدخان  | ﴿ وَمَا طُنْفُنَا السَّمَاوات وَالْأَضَ وَمَا أَيْنُهُمَا لَاعِبِينَ مَا                        |
|        |       |         | خَطَّقْنَ اهُمَا إِلَّا إَلْحَ قِنَ وَلَكِنَّى أَكْتُوهُم لَا أَيْلُمُونَ                       |
|        |       |         | ﴿ إِنَّ الْمَتَّقِينَ فِي مَقَامٍ أَمِينِ ﴾                                                     |
| 13     | 51    | *       |                                                                                                 |
|        |       |         | 20 / / / / / / / / / / / / / / / / / / /                                                        |
| 118    | 5-3   | الجاثية | ﴿ إِنَّ فِي السَّمَاواتِ وَالْأَصِ يَاتِ أَلْمُؤْمِنَا يَنَ وَفِي                               |
|        |       | 7       | خَلْقَكُم وَمَايِدُ شُنُّ مِن كَابَّآتِي َاتُ لِيُّقُوهِ قِيدُ وِنَ وَاخْتَ لَلَافِ             |
|        | -     |         | اللَّيهُ لِي وَالنَّهَارِ وَهِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مُنَ السَّمَاءِ مِن رِّزْقِهَأَ حْمِي َابِهِ |
|        |       | 9       | ا لْأُرْضَ مُبِدَ مُوتَمَا وَتَصْرِيفِ اللِّرِي َ الْحِيرَ اتَّ لَّقُومَ مُ يُعْلُمُونَ ﴾       |
|        |       |         | ﴿ وَسَخَّر لَكُم مَّا فِي السَّمَاواتِ وَهَا فِي الْأَرْضِ جَم يعاً                             |
|        |       |         | مِّنْ هُ إِنَّ فِيغَ لَا لِكَلَايَ اتِ لَّقُومِ كَيْفَكُّونَ ﴾                                  |
| 141-85 | 13    |         |                                                                                                 |
| -115   | 03    | الأحقاف | ﴿ مَا خَلَنَا السَّمَاوات وَالْأَرْضَ وَمَا أَيْنَهُمَا لَا الْحَاقِّ                           |
| 136    |       | ,       | ,                                                                                               |
|        | 13    |         | وَأَجْلِي مُّسَمَّى َوالَّذِين كَفُوا عَمَّا أُنِنُوا مُعِوضُونَ ﴿                              |
|        | 13    |         | ﴿ إِنَّ الَّالْمِينَ قَالُوا يُّذَا للَّه ثُمَّ اسْتَقَامُوا فَلَا خُوفٌ لَمَهُ هُم             |
|        |       |         |                                                                                                 |

|        |       |          | ر بر فره بره فر بر فره بره                                                                                                                |
|--------|-------|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 12     |       |          | وَلَا أَهُم بُحَّزِنُ وَنَهُ                                                                                                              |
|        |       |          | · ·                                                                                                                                       |
|        |       |          |                                                                                                                                           |
| 85-80  | 8-6   | ق        | ﴿ أَفَلَم نَظُوا لَى السَّماء فَوْقُهم كِي هُ بَينَاها وَزِيَّنَّاها                                                                      |
|        |       |          | وَهَا هَا مِن فُوج وَالْأَرْضَ مَلَدْنَاهَا وَأَلْقَينَا فَيَها رَواسَى                                                                   |
|        |       |          |                                                                                                                                           |
|        |       |          | ُ وأَنبَ اللهَ عَلَى مِن كُلِّ الْوَجِيَةِ يَجِ لَبُهُ صِوَّةً الْوَكْكِي لِكُلِّعِهُ لِد<br>اللهِ الله الله الله الله الله الله الله     |
|        |       |          | مُّذ ِيبٍ                                                                                                                                 |
| 131    |       |          | ﴿ وَنَزَّلْنَا مِن السَّمَاء َ مَا عُبُّهُ ۖ لَهُكَأَانًا ۚ تَنَابِه جَتَّاتِ وَحَبَّ                                                     |
| 131    |       |          | الْحُ صِيد وَالنَّخُل بِ َ اسَقاتِ لَهُ مَا طَلْمَع نَّضِيلُد رِزِّقُلْعً بِ َ اِد                                                        |
|        | 11-9  |          | وأُحْيِدً ابِه لْمَدَّ . ثَمَّا كُذُر لِكُ الْخُروكِ                                                                                      |
| 144-93 | 56    | الذاريات | ﴿ وَهِمَا خَلَقْتُ لِحْ بَنَّ وَالْإِنْسَ ۚ لَا أَيْمِ لُمُونِ                                                                            |
|        |       |          | 8 8 8 7 8 8 0 7 7 0 7 0 8 0 7 7 7                                                                                                         |
| 114    | 58-56 |          | ﴿ وَمِا خَلَقْتُ الْحُرِيَّ وَالْإِنْسَ إِلَّلاَ يَعِهُ لُونَ مَا أُرِيدُ مُنْهِم                                                         |
|        |       |          | مِّن رِّزْقِ أَوْما أَرِيد أَنهُ طُع ِحُونِ إِ لِلَّالَّهُ ۚ هُو الرَّزَّاقُ ذُو                                                          |
|        |       | **       | القُّوة المَّ ين                                                                                                                          |
| 98     | 05    | الرحمان  | ﴿ الشُّمُسِ وَالْقُمِرِ السُّوبِ السُّمِ                                                                                                  |
|        |       | Ø        | \$ <b>9</b> 0 0 0                                                                                                                         |
| 26     | 10    | المتحنة  | ﴿ فَ إِنَّ عَلَمْ مَتَّ مُوَّهِنَّ أَعُوْمِنَ السَّ                                                                                       |
| -141   | 15    | الملك    | ﴿ أُهُو الَّذِي جَعَل لَكُم الْأَرْضَ لَلُولاً فَالْمُثُوا فِي                                                                            |
| 145    | >     | الملاق   |                                                                                                                                           |
|        |       |          | مَنَ لَكَ بِهَا وَكُلُوا مِن زِّزَقَ وَا لِلَهُ مُ النُّشُورَ ﴾                                                                           |
|        |       |          | ﴿ قُتُلُ أَهُو الَّذِي أَنشَأَكُم وَجَعَلَى لَكُم السَّمَعَ والْأَب صَار                                                                  |
|        | 23    |          | والْأَفْهُ لَدَّقَلَ يلاً مَّا تَشْكُونَ﴾                                                                                                 |
| 117    |       |          |                                                                                                                                           |
| 13     | 16    | الجن     | ﴿ وَأَلَّهِ الْسَقُامُوا عَلَى الطَّرِيقِة لَأَسْقِينَاهُم مَّاء غَلَقاً ﴾                                                                |
|        |       |          |                                                                                                                                           |
| 90-80  | 27-26 |          | ﴿ عَالِمْعُ يَدْ بِ فَ لَا يُ ظُهُّمِ عَلَى غَيْ بِيهِ أَحَدَا إِ لَا َ مَنِ اْرَدَ ضَى عَلَى غَيْ بِيهِ أَحَدَا إِ لَا َ مَنِ اَرْدَ ضَى |
|        |       |          | مِن رسول الله                                                                                                                             |

| 128         | 03    | الإنسان  | ﴿ نَّا هَلَيْهَ مَاهُ السَّبِيَلِ إِمَّا لَيْكَ رِأَ وَإِمَّا كُفُوراً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-------------|-------|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 116         | 3-2   |          | ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنَسَانَ مِن نُطُفَّة أُمَثَلَبْحِ تَلَم يِهِ فَكَطُنَّاهُ ۗ اللَّهِ اللَّهُ عَلَمُ اللّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 86          | 25    | المرسلات | ﴿ أَا نَجُعُلِ الْأَرْضَ ؛ فَاتاً ﴾.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 126         | 7-6   | الانفطار | َيْ اَ أَيُّهَا الْإِنسَانُ مَا عُرِّكَ رَبِّكَ الْكَرِيمِ التَّلِي خَلَقَكَ وَرَبِّكَ الْكَرِيمِ التَّلِي خَلَقَكَ فَعَلَلَكَ فَعَلَلَكُ فَعَلَلُكُ فَعَلَلُكُ فَعَلَلُكُ فَعَلَلَكُ فَعَلَلُكُ فَعَلَيْكُ فَعَلَلْكُ فَعَلْكُ فَعَلْكُ فَعَلْكُ فَعَلْكُ فَعَلْكُ فَعَلْكُ فَعَلْكُ فَعَلَلْكُ فَعَلَلْكُ فَعَلْكُ فَعَلِكُ فَعَلْكُ فَعَلَلْكُ فَعَلْكُ فَعِلْكُ فَعَلْكُ فَعِلْكُ فَعَلْكُ فَا عَلْكُ فَعَلْكُ فَعِلْكُ فَعَلْكُ فَعِلْكُ فَعَلْكُ فَعَلْكُ فَعَلْكُ فَعَلْكُ فَعَلْكُ فَعَلْكُ فَعَلْكُ فَعَلْكُ |
| 116         | 3-1   | الأعلى   | ﴿ سَبِّحِ السَّم رَبِّكَ الْأَعْلَى النَّذِي خَلَق فَسُوَى والنَّذِي ﴿ سَبِّحِ السَّم رَبِّكَ الْأَعْلَى ﴾ قَدَّر قَهَلَى ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 89-4        | 20-17 | الغاشية  | ﴿ أَفَلَا ۚ يَظُّونَ ۚ لَى لَإِ بِلِ كَيْ فَ خَلَ قَتْ َ وَإِلَى السَّمَاءَ<br>كَيْ فَ رُوۡ عِتْ َ وَإِ لَجُ بِهَ ۖ اَلِ كَيْ فَذُصِهَ ۚ تَتْ َ وَإِلَى الْأَرْضِ<br>كَيْ فَ مُطَتْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| -126<br>147 | 04    | التين    | ﴿ لَقُدْ طَفْنَا الْإِنَسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 139-80      | 5-1   | العلق    | ﴿ اَقُواْ بِ اسْمِ رِبِّكَ النَّذِي خَلَقَ خَلَقَ الْإِنَسَانَ مِن عَلَقِ اقْواْ وَ وَالْمَا لَمُ الْإِنَسَانَ مَا لَمُ وَرِبُّكَ الْأَكْرِمِ النَّذِي عَلَّم بِالْقَلَمِ عَلَّم الْإِنَسَانَ مَا لَمُ يَعْمُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 133         | 8-7   | الزلزلة  | ﴿ فَ مَن َ يَعْمَل مِ مُثَقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً ۖ يَوه وَمِن َ يَعْمَل مِ مُثَقَالَ ذَرَّةٍ مَّ شَوَالً ذَرَّةٍ مُشَوَّالً ذَرَّةٍ مُشَوَّالً فَ مُثَقَالً ذَرَّةٍ مُشَوِّاً يُوهُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 115         | 4-1   | الإخلاص  | ﴿ قُلَ اللَّهِ اللَّهِ الصَّمَٰدِ اللَّهِ وَلَدْ وَا كُن لَا اللَّهِ الصَّمَٰدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الصَّمَٰدِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال |

# فهرس الأحاديث:

|                           | - دخلت امرأة النار في هرة ربطتها، فلم تطعمها ولم تدعه                              |
|---------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| 143                       | الأرضالأرضالأرض                                                                    |
| 142                       | <ul> <li>لولا أن الكلاب أمة من الأمم لأمرت بقتلها</li> </ul>                       |
| زنا قتلني عبثا ولم يقتلني | <ul> <li>من قتل عصفورا عبثا عج إلى الله يوم القيامة، يقول: يا رب، إن فا</li> </ul> |
| 142                       | لمنفعةلنفعة                                                                        |
| 143                       | - من قطع سدرة صوب الله رأسه في النار                                               |
|                           |                                                                                    |
|                           | فهرس الموضوعات                                                                     |
| 03                        | المقدمةا                                                                           |
|                           | الفصل الأول: تحديد المفاهيم                                                        |
| 11                        | تمهيد                                                                              |
| 11                        | المبحث الأول : تعريف القيم                                                         |
| 11                        | المطلب الأول : التعريف اللغوي للقيم                                                |
| 12                        | المطلب الثاني: القيمة في الاصطلاح القرآني                                          |
| 13                        | المطلب الثالث: مصطلح القيمة في الفكر المعاصر                                       |
| 13                        | 1 . مفهوم القيم في الدراسات الفلسفية:                                              |
| 15                        | 2. مفهوم القيم في الدراسات الاجتماعية :                                            |
| 16                        | 3- مفهوم القيم في الدراسات النفسية والتربوية :                                     |
| 16                        | 4مفهوم القيم في الفكر الإسلامي                                                     |

| أولا:مفهوم القيم في التراث الإسلامي                   |
|-------------------------------------------------------|
| ثانيا: مفهوم القيم في بعض الدراسات الإسلامية المعاصرة |
| المطلب الرابع: مفهوم القيم في هذه الدراسة             |
| المبحث الثاني: مصدر القيم                             |
| أ - مصدر القيم في الفكر الأوروبي المعاصر              |
| ب. مصدر القيم في الفكر الإسلامي                       |
| المبحث الثالث: مفهوم العلوم الطبيعية                  |
| المطلب الأول: تعريف العلوم                            |
| المطلب الثاني : تعريف الطبيعة                         |
| المطلب الثالث: تعريف العلوم الطبيعية                  |
| أولا: العلوم الطبيعية في الحضارة اليونانية            |
| ثانيا: العلوم الطبيعية في الحضارة الإسلامية           |
| المطلب الرابع: مشكلة المصطلح:                         |
| المطلب الخامس: العلم والتكنولوجيا                     |
| الفصل الثاني: العلم الحديث ومشكلاته                   |
| الفصل الثاني: العلم الحديث ومشكلاته<br>تمهيد:         |
| المبحث الأول: نشأة العلوم الطبيعية الحديثة            |
| أ-عوامل نشأة العلوم الطبيعية في الحضارة الإسلامية     |
| ب-عوامل نشأة العلم الحديث                             |
| المبحث الثاني: أسس العلوم الطبيعية الحديثة            |

|                     | الأساس الأول:                                           |
|---------------------|---------------------------------------------------------|
| 46                  | الماديةا                                                |
| 52                  | الأساس الثاني: المنهج التجريبي                          |
| 56                  | الأساس الثالث: السيطرة على الطبيعة:                     |
| 57                  | المبحث الثالث: صلة العلوم الطبيعية الحديثة بالقيم.      |
| وم الطبيعية الحديثة | المبحث الرابع: أزمة العلم الحديث أو مشكلات العل         |
| اسئلة الكلية        | أ- العجز على تقديم الإجابات عن الأ                      |
| 66                  | ب- الخواء الروحي                                        |
| 67                  |                                                         |
| 71                  | د- الإخفاق في فهم الإنسان                               |
|                     | الفصل الثالث: القرآن الكريم والعلوم الطبيعية            |
| 77                  | تمهيد:                                                  |
| 79                  | المبحث الأول : العلم في القرآن الكريم                   |
| 84                  | المبحث الثاني: العلوم الطبيعية في القرآن الكريم         |
| 94                  | المبحث الثالث: حكم البحث في العلوم الطبيعية:            |
| 97                  | المبحث الرابع: قيمة العلوم الطبيعية                     |
| الكريم:99           | المبحث الخامس: حصائص المعرفة العلمية في القرآن          |
| ·                   | الفصل الرابع: قيم العلوم الطبيعية في القرآن الكريم      |
| 105                 | تمهيد:                                                  |
| 106                 | <br>المبحث الأول: ضرورة القيم القرآنية في العلوم الطبيع |

| 110 | المبحث الثاني: القيم القرآنية للعلوم الطبيعية |
|-----|-----------------------------------------------|
| 112 | القيمة الأولى: التوحيد                        |
| 114 | 1- تعريف التوحيد                              |
|     | 2- التوحيد والعلوم الطبيعية                   |
| 120 | 3- أثر التوحيد                                |
| 126 | القيمة الثانية: كرامة الإنسان                 |
| 131 | القيمة الثالثة: المسؤولية                     |
| 135 | القيمة الرابعة: الغائية                       |
| 141 | القيمة الخامسة:الإعمارالقيمة الخامسة          |
| 147 | القيمة السادسة: الجمال                        |
| 151 | المبحث الثالث: خصائص القيم القرآنية           |
| 154 | الخاتمةا                                      |
| 157 | قائمة المصادر والمراجع                        |
|     | الفهارس                                       |
| 175 | 1 - فهرس الآيات                               |
| 189 | 2 - فهرس الأحاديث                             |
| 190 | 3 - فهرس الموضوعات                            |



#### الملخص

بداية أتقدم بالحمد والثناء لله تعالى على إعانته بإتمام هذا العمل، راجيا منه تعالى القبول والتجاوز عن التقصير والخطأ.

كما أتقدم بخالص الشكر والثناء، للجنة الموقرة التي تفضلت بقبول مناقشة الموضوع، ولما قدموه لنا في فصول الدراسة، ولأستاذي الفاضل الدكتور مصطفى وينتن خالص الشكر والتقدير على جهده في التوجيه لإنجاز هذا العمل الذي بين أيديكم لتقييمه وتقويمه وبيان ما يمكن أن يكون فيه من خطأ أو قصور.

#### يتناول البحث القيم المتعلقة بالعلوم الطبيعية في ضوء القرآن الكريم.

فلقد ورد في القرآن الكريم عدد كبير من الآيات الكريمة، تصل إلى أكثر من ألف آية قرآنية صريحة أ، تتضمن إشارات إلى مكونات الكون وظواهره، وتكشف عن حقائق علمية وسنن طبيعية.

ولقد استثمر بعض العلماء التطابق بين ما جاء به القرآن الكريم منذ خمسة عشر قرنا، وما كشف عنه العلم الحديث لإثبات إعجاز القرآن الكريم في المجال العلمي، للاستدلال به على أنه كلام الله عز وجل، موظفين ذلك في الدعوة إلى الله تبارك وتعالى.

وإذا كان هذا الجانب مهما لارتباطه بإثبات صلاحية كتاب الله تعالى لكل زمان ومكان، فإن البحث عن القيم والمثل العليا المرتبطة بالعلم والتفكير العلمي في ضوء كلام الله عز وجل، تفرضه التطورات الهائلة في مجال العلوم الطبيعية وتطبيقات هذه العلوم في الميادين الصناعية العسكرية والمدنية والصحية...؛ فالتقدم العلمي أفرز مشكلات وأخطار بيئية وصحية واجتماعية وسياسية تحدد الإنسانية في وجودها، عوض أن يوفر لها ما تحافظ به على بقائها، ويساهم في رقيها نحو الأفضل.

أ

أ زغلول النجار، الإعجاز العلمي في السنة، ج1، ص10.

إن العلم نشاط إنساني راق، لا ينفصل عن النظرة الكلية للإنسان والكون والحياة، "والنظرة التي ينبني عليها العلم الحديث، تعتبر القوة أو المنفعة هدف العلم، فهي تتصور العلم إما محاولا غزو طبيعة معادية والسيطرة عليها، وإما ساعيا وراء نعيم مادي مثالي على الأرض من خلال مخترعات علمية باهرة"، وتحقيق هده الغايات اقتضى تجريد العلم من الأخلاق والقيم الإنسانية.

وهذا ما أفرز مخاطر جمة على الإنسان، كالتلوث بكل أشكاله، واستنزاف موارد الطبيعة، والإسهام في انقراض التنوع، واختراع الأسلحة الفتاكة (النووية والهيدروجينية) التي تنذر بتدمير الحياة الإنسانية.

وأمام عجز العقل عن تقديم رؤية متكاملة، رغم كل ما أنتجه من أفكار وفلسفات، وقصوره عن ضبط السلوك الإنساني في مجال العلوم الطبيعية وتطبيقاتها، بما يتوافق والمصلحة الحقيقية للإنسان، تظهر الحاجة إلى اعتماد الوحي الذي حدد غايات الإنسان، ورسم له المعايير، ووجهه نحو الأهداف التي تتناسب وفطرته، وتتوافق مع السنن الكونية التي أقام الله على عليها الكون، يقول الله عز وجل: ﴿ نَ هَذَا النَّوْآنَ يَ هُمِكِي لَتَّتِي هُمِأَقُوم مُ ﴾ 2.

إن الطبيعة خاضعة لقوانين عامة، يمكن كشفها بوسائل المعرفة من حس وعقل، وقد أمر الله عز وجل بالنظر في مكونات الطبيعة، يقول الله تعالى "أفلا ينظرون إلى الإبل كيف خلقت والى السماء كيف رفعت والى الجبال كيف نصبت والى الأرض كيف سطحت" ، وإذا كان الإنسان قد استطاع كشف الكثير من القوانين الكونية، وتقدم علميا، فإن هذا التقدم يحتاج إلى الترشيد عقائديا وأخلاقيا، ولاشك فالقرآن الكريم كلام الله تعالى الذي يعلم السر وأخفى، هو الأقدر على القيام بوظيفة الترشيد والتوجيه، فهو ليس كتاب رياضيات ولا كتاب فيزياء ولا طب ولا فلك، وإنما كتاب هداية، يقول الله تعالى: ﴿قَدْ جَاءُكُم مِّن اللَّه نُووِكِ قَ اَبُ

<sup>. 105</sup> م أغروس وجورج ستانسيو، العلم في منظوره الجديد، ترجمة: كمال الخلايلي، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الإسراء: 90.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> الغاشية: 17-20.

مُّبِيْنَ يَهْ عِلِي بِهِ اللَّهُ مَنِ اتَّبَ عَ رِضُوانَه سُبُلُ السَّلاَمِ وَيُخْرِبُهِم مِّنِ الظُّلُماتِ إِلَى النُّورِبِ إِذْ يَهُ وَيُخْرِبُهِم مِّنِ الظُّلُماتِ إِلَى النُّورِبِ إِذْ يَهُ وَيَ عَلِيهِم إِلَى صَراطٍ مُّسَدَ قِيمٍ ﴾ 1

إن القرآن الكريم لما يذكر الظواهر الطبيعية، إنما يذكرها في سياق بيان قدرة الله تعالى على هداية الإنسان إلى الحمد والشكر، ودلالة الخلق على الخالق وبيان وظيفة الإنسان، وعلاقته بالكون، ولا يذكرها مجردة كما نجدها في كتب الفيزياء والطب ....

إن الفقر المدقع للقيم العقائدية و الأخلاقية الذي نلمسه في مجال العلوم الطبيعية وتطبيقاتها، يقتضي إبراز هداية القرآن الكريم في هدا الجال في نسق عقلي ومنهج علمي، حتى تكون العلوم الطبيعية في خدمة الإنسان، ووسيلة لتحقيق مصلحته ودفع المفسدة عنه.

الإشكالية : تتعلق الدراسة بما يوفره القرآن الكريم من قيم للعلم الطبيعي، تجعله يتفادى مزالق العلم الطبيعي الوضعي، وما تسبب فيه من مآس، وذلك من خلال الإجابة على الأسئلة الآتية:

- 1. ما هي القيم الحاكمة للبحث العلمي الحديث؟
- 2. ما هي المشكلات الناتجة عن المنهج العلمي الطبيعي الحديث، والتي تحتاج إلى قيم من خارج النسق القيمي الغربي؟
  - 3. ما هي قيم العلوم الطبيعية في القرآن الكريم؟
  - 4. كيف تساهم القيم القرآنية في توجيه العلم الطبيعي لخدمة الإنسانية؟
    - أسباب اختيار الموضوع: يمكن تلخيص الأسباب، فيما يلي:
  - 1- نقص الدراسات التي أفردت القرآن الكريم بالبحث حول هذا الموضوع.
- 2- تقديم حلول للأضرار الناتجة عن تجريد العلم الطبيعي من القيم التي يرشد إليها الوحي.
  - 3- البحث عن أسباب المفاسد الناجمة عن التطور العلمي الحديث.

المائدة: 15-16.

4- اكتشاف القيم القرآنية المؤسسة للبحث العلمي بما يحقق مصلحة الإنسان.

### الأهداف المتوخاة من البحث:

- 1. الكشف عن هداية القرآن الكريم في مجال العلوم الطبيعية، وإبراز مدى حاجة البشرية إليها.
  - 2. ربط العلوم الطبيعية بالرؤية التوحيدية .
  - 3. الكشف عن القيم الحاكمة للعلوم الطبيعية الحديثة.
  - 4. ترشيد العلوم الطبيعية لتكون في حدمة الإنسان والإنسانية .

## منهج الدراسة:

لما كانت الدراسة تهدف إلى الكشف عن القيم الكامنة في القرآن الكريم والمتعلقة بالعلوم الطبيعية، فإن المنهج المناسب يتمثل في المنهج التحليلي المقارن، حيث يقتضي الموضوع استنباط القيم من القرآن الكريم وتحليلها، وإبراز ما تضمنته من مثل وأهداف، ومقارنتها بقيم العلم الطبيعي الحديث.

ولقد قمت بتقسيم البحث إلى أربعة فصول وحاتمة.

الفصل الأول: تحديد المفاهيم، تناولت فيه النقاط الآتية:

الأولى: تحديد مفهوم القيم، ومفهوم العلوم الطبيعية.

الثانية: تحديد مصدر القيم؛ هل هو الله عز وجل أم الإنسان؟

الفصل الثاني: العلم الحديث ومشكلاته، وتناولت فيه المباحث الآتية:

الأول: نشأة العلوم الطبيعية الحديثة، والعوامل التي ساهمت في ذلك.

الثاني: أسس العلوم الطبيعية الحديثة، وفيه محاولة للكشف عن القيم والتوجهات والتصورات المتعلقة بالإنسان والكون والحياة، التي يقوم عليها العلم الحديث.

الثالث: صلة العلوم الطبيعية الحديثة بالقيم: ناقشت فيه العلاقة بين العلوم الطبيعية والدين باعتباره مصدرا للقيم الروحية والإنسانية.

الرابع: مشكلات العلم الحديث، يتضمن بيانا لما أفرزه العلم الحديث من مشكلات تتعلق بالإنسان والبيئة.

الفصل الثالث: القرآن الكريم والعلوم الطبيعية: ناقشت من خلاله النقاط الآتية:

الأولى: هل تناول القرآن الكريم "العلوم الطبيعية"؟ أم اكتفى بالحث على تعلمها؟

الثانية: ما هو حكم العلوم الطبيعية؟ وما قيمتها؟ وما هي خصائص المعرفة العلمية من خلال القرآن الكريم؟

الفصل الرابع: بينت فيه ضرورة القيم، لمعالجة ما أفرزه العلم الحديث من مشكلات، ثم شرعت في بيان القيم القرآنية ذات العلاقة بالعلوم الطبيعية، والتي استخرجتها من الآيات القرآنية التي تناولت الظواهر الطبيعية، إذ لا تخلو آية منها من قيمة عقائدية أو خلقية، وبينت كيف أن هذه القيم ذات أثر في ترشيد النشاط العلمي للإنسان في العصر الحديث.

#### خاتمة:

وبعد هذه الجولة القرآنية الممتعة والمفيدة، بحثا عن القيم القرآنية ذات العلاقة بالعلوم الطبيعية، من خلال الآيات التي تناولت الظواهر الطبيعية، يمكن استخلاص النتائج الآتية:

- 1- مفهوم العلم في القرآن الكريم، شامل لكل جوانب العلوم المفيدة، سواء كان مصدرها الوحي أم كان مصدرها العقل أو الحس والتجربة.
- 2- دعوة القرآن الكريم إلى استعمال المنهج المناسب لطبيعة كل موضوع، فمنهج عالم الشهادة غير منهج عالم الغيب، ومنهج العقليات غير منهج الحسيات.
  - 3- المنهج القرآني في تناول الظواهر الطبيعية، يقوم على دعامتين:

الأولى: تتمثل في الملاحظة والتجربة.

الثانية: تتمثل في القيم المرتبطة بمذه الظواهر.

وهو بهذا، يتميز عن المنهج القائم على الرؤية المادية، الذي يجعل من الكشف عن القوانين التي تحكم الظاهرة الطبيعية، والاستعمالات الممكنة لهذه القوانين في عالم الإنتاج غايته النهائية.

- 4- القيم القرآنية المتعلقة بالعلوم الطبيعية ضرورية، لمعالجة السلبيات والأضرار الناجمة عن التطور العلمي القائم على الرؤية المادية للكون والإنسان والحياة؛ فالعلوم الطبيعية وسيلة يمكن استخدامها في الخير كما يمكن استخدامها في الشر، ومن هنا تأتي الحاجة إلى القيم القرآنية، كغاية من دراسة الطبيعة، وموجهة لها نحو تحقيق المثل العليا في حياة الإنسان.
- 5- القرآن الكريم كتاب هداية، يشتمل على ما يحقق مصلحة الإنسان في الدنيا والآخرة، ويحتوي على ما يمكن أن يعالج ما أفرزه العلم المعاصر من مشكلات.

### وهذا ما يجعلنا نوصي بما يلي:

تصحيح منهج تدريس العلوم الطبيعية بإدراج القيم القرآنية، والآيات المتعلقة بالظواهر الطبيعية في الأقسام المتخصصة، لتكوين باحثين قادرين على استيعاب العلوم الطبيعية الحديثة، ومن ثم صياغتها وتوظيفها وفق الرؤية القرآنية.

وبعد هذه الرحلة مع كتاب الله تعالى، الهادفة إلى إبراز ما تضمنه كلام الله تعالى من قيم، يمكن بها معالجة ما تسبب فيه التقدم العلمي في دراسة الطبيعة، من مشكلات وأخطار على الإنسان والبيئة المحيطة به، أحمد الله تعالى أن وفقني لإتمام هذا العمل، وأرجو أن أكون قد وفقت لتحقيق الأهداف المسطرة، والله من وراء القصد وهو يهدي إلى سواء السبيل.