

#### الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية

وزارة التعليم العالي والبحث العلمي كلية أصول الدين والشريعة والحضارة الإسلامية

قسم: العقيدة و مقارنة الأديان

الرقم الترتيبي : ......./2003م

تاريخ المناقشة: 07 / 01 / 2004



جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة

### منهج البحث في علم العقيدة في ضوء التطور العلمي المعاصر

بحث مقدم لنيل شهادة دكتوراه الدولة في العقيدة

إعداد الطالب : صالح تصان إشراف الدكتور : مواود سعاده

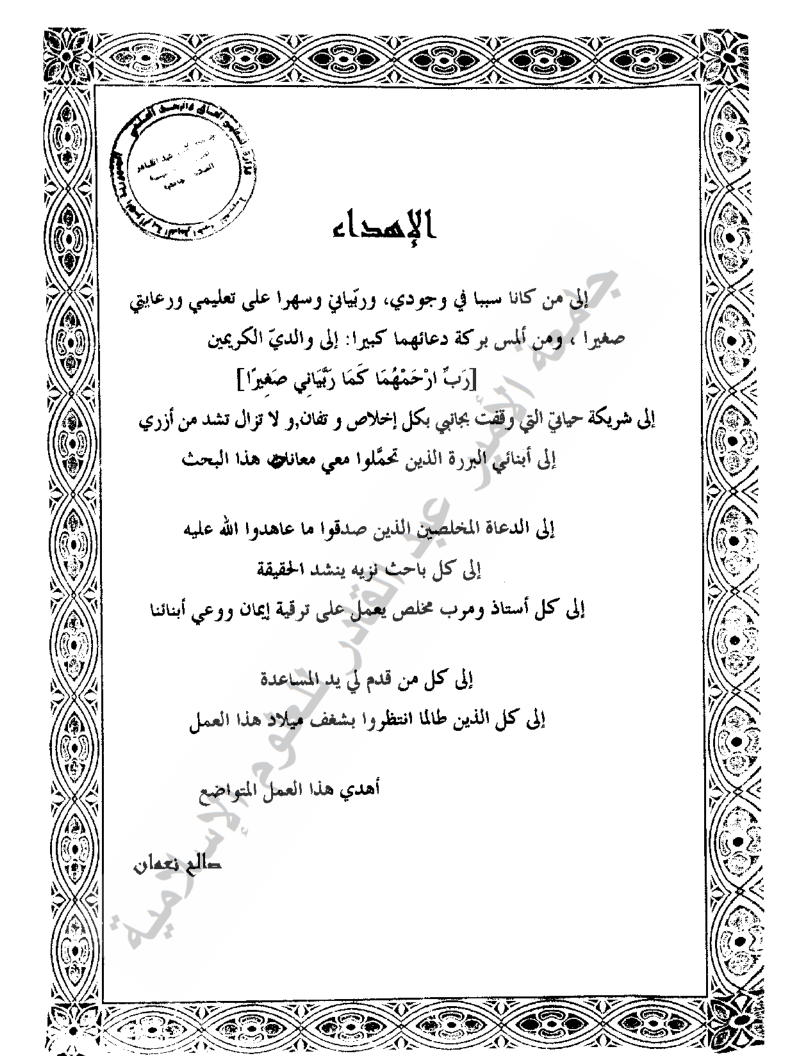
أمام اللجنة:

الاسم و اللقب الرتبة الجامعة الأصلية الصغة المسعة الأسلية السعة المسعة الأصلية رئيسا وأساد التعليم العالي جامعة الجزائر وتساء عدد مولود سعادة الستاذ محاضر جامعة الأمير عبد القادر وتسنطينة مشرفا و مقررا المستاذ التعليم العالي جامعة الجزائر عضوا المستاذ التعليم العالي جامعة بانتة عضوا المستاذ عليوان المستاذ محاضر جامعة الأمير عبد القادر وتسنطينة عضوا

لسنة الجامعية :24 1425\_1 مسنة الجامعية :2004 م









# المقطمة

TANAMAN TANAMA

### مُقتَلِمِّن

صحكم إن الحمد لله, نحمده ونستعينه ونستغفره ونتوب إليه ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا, من يهده الله فلا مضل له,ومن يضلل فلا هادي له, وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له, وأن محمدًا عبده ورسوله على.

وبعد:

### أ-الإشكالية

من أبرز الآفات التي يواجهها علماؤنا ومفكرونا في معرض تأسيسهم لنظام كلامي إسلامي معاصر تكمن في آفتين:

1-التقليدية: وهي إحدى آفات المعرفة المتمثلة في عدم القبول بممارسة النقد, وبأي وجه من الوجوه, إزاء السالفين والقدامي, والاحتماء المطلق خلف الفكر التقليدي الذي يعتبره البعض بمترلة الثابت والمقدس على نحو لا يقبل التحول والتحديد. فبعض الدعاة للعقيدة الإسلامية والمدافعين عن الفكر الإسلامي, يجدون أنفسهم داخل الآثار الكلامية القديمة من دون أن يكون لديهم أي احتكاك بالمسائل الكلامية الجديدة والمستحدثة - إنكارا أو تجاهلا- ومن دون أن يجهدوا أنفسهم في تبيين وتوضيح الفكر الإسلامي بما يتلاءم مع مقتضيات العصر والبيئة.

إذ يعرض أحدهم ويناقش أمام الناس أو أمام الطلاب قضايا متقادمة قال بما الأولون, دون أن يحاول مزج المعرفة التقليدية في علم العقيدة, بالجديد, فيصر على الجديث عن النـزاع بين المعتزلة وأهل السنة, والخلاف بين الأشاعرة والماتردية وهل الأشاعرة من أهل السنة أم لا, أو يجعل فرقته هي الفرقة الناجية وما يقره هو عين الحق, والحديث عن تناقض العقل والنقل أو ترجيح أحدهما عن الآخر, وقضية حلق القرآن وقدم العالم وهل صفات الله هي عين ذاته أو زائدة عنها.

وكل ذلك في حلقة مفرغة بعيدة عن مشاكل وتطلعات وآمال المسلم المعاصر ومجال تفكير الشباب المتحول, وانشغالات المسترشد بهذا الدين وشبهات الخصوم المعاندين.

لأن — أولا — هذا الكلام كله قد أدى وظيفته على خير وحه حين كان جزءا من صراع عصره حول المفاهيم والقيم. ولأن — ثانيا — كثير من الاستدلالات على العقائد تقوم على أسس

القدم\_\_\_\_ة

ومفاهيم أبطل أغلبها التطور العلمي المعاصر. ولأن ـــ ثالثا ـــ هذا العصر هو عصر العلم والتقدم التكنولوجي, والعقلية المعاصرة هي العقلية العلمية العملية.

فلما مضى عصره أصبح أغلب مباحثه جزءا من تاريخ الفكر لا أساسا من أسس النقاش الحي النابع من الواقع والتحربة المعاشة, لذلك عجز علم العقيدة عن هداية مسلم ضال أو مسترشد أو ترقية إيمان مقلد, فضلا عن إقناع مرتد أو ملحد بخطته, لأن أسباب شك هؤلاء أو تشويش إيمانهم أو ردتهم أو إلحادهم ليست من موضوعات علم العقيدة القديم ولا سبيل استمالتهم وهدايتهم من منهجه.

بينما موضوع النقاش الفكري اليوم هو أحقية هذا الدين وبراهين الإيمان التي يقدمها العلم من الآفاق والأنفس, والأزمات الفكرية المعرفية والبيئية والصحية التي يعاني منها الإنسان اليوم ويبحث لها عن حلول أبدية, موضوع النقاش اليوم هو منهج وسبل التعريف بهذا الدين والدعوة إليه وحل مشكلات المسلمين العقدية السلوكية.

2-التجديدية: في مقابل تفريط التقليديين هناك إفراط المحددين الذين يتصورون أن المسائل العقدية الجديدة إنما تعني الانقطاع الكامل عن كل ما هو سلف وقديم, فالانبهار بعالم اليوم وعدم التعرف على الموروث الكلامي القديم يبعثان على انعدام الشخصية وفقدان الذات, إضافة إلى تحقير ذلك الموروث القيم وإنكار القيم التي يتحلى بما أ.

في هذا الجو المصطنع بالعلم والتقدم العلمي والملتحف بالمنهجية، ومع هذه العقلية الجديدة التي لا تؤمن إلا بالكلام القائم على أساس التحربة والمشاهدة ولا تولي أهمية إلا للأمور الثابتة على أساس الحقائق الطبيعية، وترفض كل كلام يقدم على أساس التخمينات والقياسات المنطقية، وبالتالي ترفض كل تفسير غير علمي لأية حقيقة، والذي أدى بذلك إلى رفض هذه العقلية لكثير من حقائق الدين وقضاياه وخاصة دائرة عالم الغيب وهو المجال الواسع والحقيقي لأصول الدين وأسسه.

وبناء على التحديات الذاتية الداخلية التي يواجهها المسلمون كالتخلف والجهل والانحراف عن الدين, والموضوعية الخارجية من أعداء الإسلام كالاحتلال والاستدمار, تشويه الإسلام, وتموين أركان الإيمان وإضعافها في نفوس المسلمين لإخراجهم من دينهم بعد هدمها وإزالتها, والإفساد الطبيعي والأخلاقي والصحي في العالم.

وبناء على ما سببه الفكر البشري للإنسان من أزمات متعددة متنوعة تكاد تضع حدا لوجوده

أ- أحمد فارامرز قاراملكي: "تحليل مفهوم التحديد في الكلام الجديد"ص: 9-10.

المقدمييية

ولوجود الكون كله, وتبعده عن السعادة المنشودة آلاف الكيلومترات كلما حاول وظن أنه أدركها.

هل يمكن للباحثين في علم العقيدة أن يقفوا عند صور الاستدلال القديمة، التي اتخذها أسلافنا، منهجا في تثبيت العقائد أو الرد على المخالفين لها؟

وإذا افترضنا أن الأمر لا يمكن أن يقف بهم عند صور الاستدلال القديمة فما هي المبررات الواقعية التي تدفعهم إلى تجاوزها والدعوة إلى منهج حديد لعلم العقيدة؟

ثم ما هو هذا المنهج الجديد أو ما هي طبيعته وأسسه وما مدى قربه من منهج القرآن الكريم في الاستدلال على المسائل العقائدية وكيف يمكن تطبيقه في واقعنا المعاصر ؟

وللإجابة على هذه التساؤلات لابد من التعريف بعلم العقيدة من حيث الحد والتسمية والدور, وما هي طبيعة صور الاستدلال التي اتخذها علماء العقيدة الأوائل منهجا لعلمهم؟

وما هي طبيعة منهج القرآن الكريم في تثبيت العقيدة والرد على المحالفين؟

وما هي العقلية المعاصرة وما هي مستويات هذه العقلية المخاطبة بالفكر العقائدي اليوم؟ ثم ما هي الفائدة العقائدية (المعرفية) والعملية من هذه الدراسة ومن تطبيق هذا المنهج المقترح في حياتنا المعاصرة في محال الدعوة، على مستوى الأفراد والمجتمع والمؤسسات وخاصة التربوية والتعليمية منها؟

### ب-اللراسات السابقة:

ولهذا دعا كثير من المفكرين المسلمين المعاصرين، إلى تجاوز صور الاستدلال القديمة وتجديد منهج علم العقيدة في ضوء التطور العلمي الهائل في هذا العصر, الذي تتجاوز منجزاته كما وكيفا كل منجزات العلم في العصور الماضية, ويقوم على أسس المنهج القرآني ويلائم العقلية الجديدة.

ومن هؤلاء المفكرين الدكتور عبد الجيد النجار الذي دعا في محاضراته وأبحاثه وكتبه إلى تجديد منهج علم العقيدة إذ يقول في إحدى محاضراته: "هل المسلمون اليوم في حاجة إلى علم عقيدة حديد" وهل هناك مبررات واقعية تدعوا إلى علم عقيدة حديد ... هناك مبررات واقعية تتعلق بمحتوى الفكر كما تتعلق بالمنهج الذي تقتنع به العقول وهذه المبررات تستلزم أن يقع تجديد في الخطاب العقائدي المعاصر ...".

كما دعا الدكتور عبد الستار نصار إلى ضرورة تحاوز صور الاستدلال القديمة واقترح منهج

أ- عبد المحيد النحار: محاضرات في علم العقيدة ألقيت على لطلبة السنة الأولى, خامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية-قسنطينة.

جديد، في دراسته المقدمة إلى ندوة (قضايا المنهجية في الفكر الإسلامي) التي عقدت بجامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية بقسنطينة بالتعاون مع المعهد العالي للفكر الإسلامي سنة 1989 بعنوان "منهج البحث في علم العقيدة في ضوء التطور العلمي المعاصر" وهو بحث في 41 صفحة قدم فيه الباحث أسباب هذه الدعوة ومعالم المنهج المقترح بصورة مختصرة داعيا إلى توسيع وتعميق هذه الدراسة لتكون أكثر استيعابا وشمولية، وفي ذلك يقول: "أتصور أن الأمر لا يمكن أن يقف بالباحثين في علم العقيدة عند صور الاستدلال القديمة". ويقول في موضع آخر: "والتحديد الذي نعنيه ليس تجديدا في المقضايا والمسائل بل في المنهج والأسلوب ..." ثم يقول: " ونحن في واقعنا في حاجة إلى المزيد من مثل هذه الدراسات بل في حاجة إلى دراسة أكثر استيعابا لرصد ما عسى أن يكون من انحراف عقدي في كل النتاج الفكري المعاصر".

ولقد دعا إلى نفس هذه الدعوة من قبلهما المفكر الإسلامي وحيد الدين حان في كتابه (قضية البعث الإسلامي - المنهج والشروط) الذي دعا قيه إلى صياغة علم كلام حديد، إذ يقول: "تلخص حقيقة علم الكلام الجديد في أنه استجلاء حقائق الدين بالأدلة التي تطمئن الذهن الجديد والعقلية الجديدة، وتوصل التعاليم الإسلامية بأحدث أساليب الاستدلال الملائمة للعقل الجديد..."، والعقل الجديد هو العقل العلمي أو العقلية العلمية، ويقول في موضع آخر مبينا المقصود أو الغاية من هذه الدعوة إلى التجديد: "فلا نكون مبالغين إذا قلنا أن علم الكلام الجديد إلى العودة إلى الكلاميات القرآنية "4.

ودعا قبلهم جميعا إلى هذا التحديد في المنهج الأستاذ محمد إقبال والإمام بديع الزمان سعيد النورسي في رسائله.

### جـــــاسباب اختيار الموضوع:

دفعني إلى اختيار هذا الموضوع مجموعة من الأسباب الموضوعية، هي في حقيقة الأمر دواعي تجديد علم العقيدة، – التي منها ما يتعلق بمناهج علم العقيدة القديمة ومنها ما يتعلق بالمستحدات

أ- نصار عبد الستار: منهج البحث في علم العقيدة، ص1 و19.

<sup>·</sup> - نفس المرجع: ص41.

<sup>· -</sup> وحيد الدين خان: قضية البحث الإسلامي، ص 102.

<sup>.</sup> 4- نفس المرجع: ص 104.

المنهجية المعاصرة- حيث جعلتها محاورا لهذه الدراسة من أهمها:

أ- أن معظم صور الاستدلال القديمة في علم العقيدة -بعد عصر الانحطاط- كانت تبنى على نمط الاستدلال الفلسفي المحرد، أي تقوم على التولدات والإلزامات دون أن تغذي القلب أو يطمئن لها العقل.

ب- عدم ملاءمتها للواقع الذي نعيشه اليوم ومنطق العصر بل عدم ملاءمتها حتى للواقع الذي
 كان يحياه المسلمون في كل المستويات في تلك العصور.

ج- أن ما رفضه وذمه الفقهاء والمحدثون من علم الكلام لم يكن أصل القضايا المطروحة على مساحة البحث في مجال العقائد ولكنه كان الغلو والمنهج الذي يبتعد أحيانا عن سلاسة النص الإسلامي من جهة, كما يبالغ في التشقيق والافتراض من جهة أحرى أ.

د- أن كثيرا من صور الاستدلال القديمة ليست برهانية لاعتمادها على مقدمات قابلة للمناقشة كما أن بعضها غير إسلامي, وبعضها الآخر أثبت العلم الحديث بطلانه, مثل فكرة الواجب والممكن, وفكرة الجوهر الفرد وغيرهما, ولهذا تجنب الماتريدي كثيرا من تلك الصور في كتاب "التوحيد", ونقدها ابن رشد في كتابه "الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة", وابن تيميه في أغلب كتبه, وغيرهم.

هـــ شعور أبرز المتكلمين بالندم في نماية حياتهم, وبضعف مناهجهم لما استلزمته من نتائج غير مطمِّنة ولا مقنعة مثل فخر الدين الرازي والشهرستاني وأفضل الدين الخنجي والجويني وغيرهم, والذين كان يقول لسان حالهم:

نهايــة إقــــدام العــقــول عقــال وغــاية سعى العــالمين ضلال وأرواحنا في وحــــشة من حسومنا وحاصــل دنيــانا أذى وبــال و لم نستفد من بحثـــنا طول عمرنا موى أن جمــعنا فيه قيل وقالوا.

و- الثورة العلمية المعاصرة في كل المجالات تخدم الدين الإسلامي وتدعم أصوله وقضاياه, إذ لا تنفك تكشف كل يوم عن حديد من القوانين والحقائق التي تؤكد وحود الحقيقة الكبرى (الله) وأن دعاوى معارضي الدين باطلة لأنها تفتقد الدليل أ.

ز- احتلاف العقلية الجديدة عن العقلية القديمة, (في عصر الانحطاط على الخصوص), والعقلية الجديدة هي العقلية العلمية التي قمها الحقائق، إذ بناء على تطور العلم وطراده تمتم العقلية العلمية

أ- أبواليزيد العجمي: الفقهاء وجوث العقيدة الإسلامية, ص5.

<sup>-</sup>voir,Claude Trennantant: science de l'univers et problèmes métaphysiques.

بتقديم الكلام على أساس التجربة والمشاهدة لا على أساس التخمينات أو القياسات المنطقية التجريدية الصورية, وعليه أصبح الإنسان المعاصر لا يقبل فكرا إلا إذا عرف أنه يطابق الطبيعة المعلومة "وهنا تبدأ الفحوة بين علم الكلام القديم وعلم الكلام الجديد وتصل إلى حد القطيعة"، كما يقول وحيد الدين خان, وعليه يبنى المنهج الجديد في عصرنا هذا على نمط الاستدلال الطبيعي, وتبرهن الحقائق بالشهادات الواقعية.

ح- وعليه كان لزاما على من يأخذ على عاتقه مهمة الدعوة إلى الله أن يقف على منحزات العلم المعاصر ويحاول أن يوظفها ويستفيد منها في خدمة العقيدة, لأن العلم يخدم قضية الإيمان ويدعمها إذا سار في مساره الصحيح, فالعلم يكشف عن الظواهر ويفسرها, ولا يستطيع تعليلها, لأن ذلك طور فوق إدراكه, وهو طور الإيمان بقوة قاهرة قادرة, في ضوء الإيمان بحذه القوة يمكن تعليل تلك الظواهر, فالقوانين الطبيعية سنن إلهية في الكشف عنها تدعيم وتأييد للإيمان.

كما أنه من الضرورة اليوم – كما فعل أسلافنا – الإحاطة بالملابسات والأحوال والظروف المحيطة بنا, ومعرفة المذاهب والفلسفات المخالفة للإسلام في هذا العصر وما وصلت إليه من تطور وما طرأ عليها من تغير ومعرفة التحديات والشبهات المتغيرة المتطورة منهجا ووسائل.

حيث لا يمكن تقديم العقيدة الإسلامية للمتشبعين بتلك الفلسفات والأفكار والاعتقادات, فلابد من إفراغهم حتى يمكن ملأهم بالعقيدة الإسلامية (التخلية و التحلية)، كما كان يفعل الرسول الله مع أصحابه, وهذا لا يتسنى إلا يمعرفة حقيقة هذه المعتقدات والفلسفات ونقاط ضعفها وأسباب فشلها.

وهذا من بين ما جعل علماء العقيدة المعاصرين يدعون إلى تطوير منهج علم العقيدة على الصورة التي يفهمها العصر, وذلك بالارتكاز على حقائق الدين كما صورها القرآن الكريم والسنة الصحيحة, مع استخدام العقل المنفعل بالوحي, لأنهم لو ظلوا متشبثين بالطرق القديمة حين التصدي لأصحاب الاتجاهات الملحدة, والديانات المنحرفة فلن يفيد ذلك شيئا, فلغة اليوم في الحوار بين الأديان أو ما بينها أو بين التيار الإلحادي يخالف إلى حد بعيد لغة الأمس.

ط- ونلتمس هذا المنهج المقترح بوجهيه - هدم العقائد الباطلة وبناء العقيدة الصحيحة - في كثير من الكتابات المعاصرة التي تناولت مسائل العقيدة في كلا المجالين الداخلي والخارجي, والتي تتميز بمعالجة أصول العقيدة الإسلامية من منظور إسلامي واضح وتستخدم الأدلة العقلية الصريحة والعلمية

<sup>2-</sup> وحيد الدين خان: قضية البعث الإسلامي ص 5)

الصحيحة لتعضيد الأدلة النقلية, مضافا إلى ذلك أثر العقيدة في حياة الأفراد والمجتمعات ونتاتج ذلك في الحياة الآخرة, وبمذه الشحنة الوحدانية تجاوزوا الأمور المعرفية الباهتة التي يدركها كل من يقرأ كتب علم الكلام في صوره القديمة المتأخرة كما سأعمل على تبيانه في هذا البحث إن شاء الله تعالى.

ويقوم هذا المنهج كذلك, كما سأبين في البحث, على بيان تمافت الموقف المادي من قضية الإيمان, وأن العلم يقوي ويدعم الإيمان, وبيان طبيعة ما آلت إليه الأديان المحرفة بعد التحريف, من حيث عدم موافقتها للعقل والمنطق الصحيح والفطرة السليمة.

كما أظهر كيف أن الفرآن الكريم قد أرشدنا إلى كيفية التعامل مع الدهريين والأديان المحرفة بالأدلة الكونية. فالتعليم الذي أعطاه الله في كتابه بصورة كلامية جعل الكون بأسره دليلا علميا لتأييده وتأكيده, فمثلا يذكر لنا القرآن الكريم أنه لما دعا إبراهيم الخليل قومه المشركين إلى التوحيد أقام الدليل على دعوته بمشاهدة الشمس والقمر والنحوم, ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لَأَيهِ آزَرَ ٱتَتَّحِدُ أَصْنَامًا آلِهَةً إِنِّي أَرَاكُ وَقُومُكَ فِي صَلَال مُبِين وَكَذَلك ثري إِبْرَاهِيمَ مَلكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلِيكُونَ مِنْ الْمُوقِينَ فَلَمَّا حَنَّ عَلَيهِ اللَّيْلُ رَأَى كُوسِكُما فَالَ مَن الْمُوقِينَ فَلَمَّا أَفَلَ وَقُومُكَ فِي صَلَال مُبِين فَلَلَ وَقُومُكُمُ وَلَى اللَّهُ وَلَكُونَ مِنْ الْمُوقِينَ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَكُن لَمْ وَلِيكُونَ مِنْ الْمُوقِينَ فَلَمَّا أَقَلَ قَالَ لَكُن لَمْ فَاللَّهُ وَلَى فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَكُن لَمْ يَقْمَ وَلَى فَلَكُ رَبِّي فَلَكُونَ مِنْ اللَّهُ وَلَى فَلَكُونَ مِنْ اللَّهُ وَلَى فَلَكُ وَلَى الشَّمْونَ وَلَا أَخَالُ وَلَى فَلَمْ اللَّهُ وَلَى فَلَكُمْ أَلْمُونَ وَلَكُمُ وَاللَّهُ وَلَكُمْ وَلَكُمْ وَلَكُمْ وَلَكُمْ وَلَكُمْ وَلَا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ (77) فِلَمَا وَلَى الشَّمْسُ بَانِعَةً قَالَ مَن عَلَى وَمُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَيْكُمْ وَلَا أَنْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَكُمْ وَلَا أَعْلُ اللَّهُ وَلَكُمْ أَلْمُونَ النَّكُمُ وَلَا فَاللَّهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَلْتُ لَعْمُ وَلَا أَنْ وَلَا أَنْ وَلَاللَهُ وَلَكُمْ وَلَاللَهُ وَلَكُمْ وَلَا أَنْ وَلَا أَنْ مَن اللَّهُ وَلَكُمْ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَيْنَ الْمُوا وَلَمْ اللَّهُ وَلَيْلُ وَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَكُمْ وَلَكُمْ اللَّهُ وَلَوْلُولُ الْمُعْلِي اللَّهُ وَلَا الْمُؤْلُولُ وَلَمُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الْمُؤْلُولُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَلْ اللَّهُ وَلَا الْمُؤْلُولُ وَلَوْلُ وَلَمْ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا الْمُؤْلُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الْمُؤْلُولُ وَلَمْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الْمُؤْلُولُ وَلَا الْمُؤْلُولُ وَلَالْمُ وَلَا الْمُؤْلُولُ وَلَا الْمُؤْلُولُ وَلَا الْمُؤْلُولُ وَلَوْلُ وَلَا الْمُؤْلُولُ وَلَا الْمُؤْلُولُ وَلَا الْمُؤْلُولُ

فكانت الحجة الإلهية هي الاستدلال من الحقائق المعلومة المشهودة لهذا الكون.

ويتحلى هذا الأسلوب القرآني الذي يعتمد على الحقائق الطبيعية في كثير من الآيات, مثل قوله تعالى: ﴿سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أَو لَمْ يَكُفِ بِرَبَّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلْ شَيْءٍ شَهِيدٌ﴾ 2. ﴿أُو لَمْ يَرَى الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَثْقًا فَفَتَقْنَاهُمَا وَحَعَلْنَا

<sup>ً</sup> ـــ سورة الأنعام:74 – 83.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ــ سورة فصلت: 53.

مِنْ الْمَاءِ كُلِّ شَيْءٍ حَيٍّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ﴾ , وقوله سبحانه: ﴿أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ، وَإِلَى الْمَاءِ كَيْفَ سُطِحَتْ، وَإِلَى الْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ، وَإِلَى الْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ، وَإِلَى الْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ، وَإِلَى الْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ، وَإِلَى الْمَانِ

وبناء على هذا يبدو لنا أن القرآن الكريم والكون كليهما إظهار للمشيئة الربانية, وهو إظهار بصورة (كلامية) في مكان, وإظهار بصورة (علمية) في مكان آخر.

ي- ولهذا سأختار في بحثي نماذج تطبيقية لهذا المنهج بعدما أعرف بعلم العقيدة وأهميته، وخصائص منهج القرآن الكريم في الاستدلال على المسائل العقدية، وأدرس وأحلل بعض صور الاستدلال القديمة.

وانطلاقا من الإشكالية المطروحة وتلك الدعوة للتجديد وهذه الأسباب، حددت موضوع البحث بالعنوان التالي:

### "منهج البديث فني غلو العقيسة فني سوء التطور العلمي المعاسر"

### د-أهداف البحث:

وتمدف هذه الدراسة إلى محاولة تحقيق الأهداف التالية:

ا ــ إعادة دراسة مناهج علماء الكلام القديمة دراسة نقدية في ضوء المعطيات المعرفية والواقعية فذا العصر, للانتهاء إلى منهج للتعامل مع علم العقيدة التقليدي.

2 ـــ التعريف بطبيعة منهج القرآن الكريم في العقيدة وخصائص العقيدة الإسلامية, ومكانة العقل وحدوده بالرجوع إلى القرآن الكريم والسنة الصحيحة.

3 ـ تحليل العصر الذي نعيش فيه من الناحية المعرفية والاجتماعية لمعرفة طبيعة العقلية المعاصرة وطبيعة الآفات الدينية, والتحديات التي تواجه الإسلام والمخاطر التي تمدده, مثل فكرة الإلحاد, وفكرة الفصل بين الإيمان والعمل أو التصور والسلوك, وفكرة الصراع بين الدين والعلم, وكون العقيدة الإسلامية عقيدة تخلف وعنف وإرهاب, وغيرها من الآفات, وذلك حتى أتمكن من تحديد مستويات المخاطبين بالخطاب العقائدي, وبالتالي الوصول إلى تحقيق التناسب بين منهج علم العقيدة والعقليات الموجه إليها الخطاب.

4 ـــ إبراز أهمية قواعد وحقائق العلوم الكونية في هذا العصر وإثبات إمكانية بل ضرورة استثمار

ـــ سورة الأنبياء: 30.

ــــــ الغاشية: 17-20.

علم العقيدة لها لاستخدامها في الاستدلال على حقائقه, ومؤيدات للدين الإسلامي على صدق الخبر الإلهي وعدل الأمر الإلهي.

إذ لا تخفى الأهمية الكبيرة التي تكتسبها الأبحاث العلمية في عصرنا هذا, ولا تخفى حاحتنا الملحة إليها؛ كما أن هذه الاستعانة بالعلم المعاصر في توضيح حقائق هذا الدين والاستدلال عليها ليست بدعة مستحدثة، فما فتئ العلماء والمفسرون يقتبسون من علوم عصرهم, ما يرون أنه يعينهم في توضيح آيات الآفاق والأنفس وكان بعضهم يقتبس وبعضهم يحيل على الكتب المتخصصة, مثل الرازي الذي استدل على وجود الله تعالى بأحوال السماوات والأرض مستعينا بعلوم عصره ، وابن تيمية بعد عرضه لأدلة الاستواء والعلو يحيل على كتب الهيئة لزيادة اليقين فيقول: "ومن أراد أن يزداد في هذه القاعدة نورا فلينظر في شيء من الهيئة, وهي الإحاطة والكرية, ولابد من ذكر الإحاطة ليعلم ذلك".

5\_ تأكيد العلاقة التكاملية المتداخلة بين العقيدة والشريعة ووحدة العلوم الإسلامية والإنسانية والطبيعية مما يؤسس وحدة التصور والسلوك لدى المؤمن.

6 ـ محاولة ضبط أسس المنهج الجديد في علم العقيدة الذي يقوم على نمط الاستدلال القرآني ويعتمد على أحدث منجزات العلوم التجريبية أو الإنسانية انطلاقا من دراسة أهم ما كتبه المفكرون الإسلاميون المعاصرون في العقيدة الإسلامية, وما كتب من دراسات وبحوث كمحاولات لاقتراح أو صياغة منهج جديد لعلم العقيدة.

وذلك كله محاولة لتبيان منهج رؤية آيات الله في خلقه لإبلاغ أحقية هذا الدين, مصداقا لقوله تعالى: (سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أَنْهُ الْحَقُّ أَنْهُ الْحَقُّ أَنْهُ عَلَى كُلِّ شَيْءَ شَهِيدٌ ﴾ أَ.

وقال: (اذَعُ الله سَبِيلِ رَبَّكَ بِالْحِكْمَةُ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَخَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوأَعْلَمُ بِعَنْ ضَلَ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوأَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ 2. هُوأَعْلَمُ بِعَنْ ضَلَ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوأَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ 2.

### هــ منهج الدراسة:

<sup>-</sup>فحر الدين الرازي: التفسير الكبير (مفاتيح الغيب), ج4, ص. 180-202.

<sup>&</sup>lt;sup>ئی</sup> ابن تبمیه: بحموع الغتاوی, ج5، ص149.

<sup>]</sup> \_ فصلت:53

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> \_ النحل:125.

القدمية

والذي أقصده بدراستي هذه هو البحث في إمكانية إعادة صياغة أسلوب ومنهج علم العقيدة, وذلك: 1 ـــ بتعميق وتوسيع الدراسات السابقة في هذا الموضوع، لتكون دراسة أكثر استيعابا.

2 دراسة مناهج المتكلمين الأوائل دراسة نقدية مقارنة لمعرفة مدى تناسبها مع مستويات المخاطبين في هذا العصر، ومدى قربها من منهج القرآن الكريم في العقيدة, وحقائق العلم المعاصر.

3 ــ يعد المنهج حوهر العلم وبدونه لا يمكن أن توحد أي معرفة، وذلك لأن البحث عن الحقائق ومحاولة التوصل إلى قوانين عامة لا يكون قط بغير منهج واضح يلزم الباحث نفسه بتتبع خطواته ومراحله، ويراد بمنهج البحث في أي فرع من فروع المعرفة - الطريقة التي يتبعها العقل في دراسته لموضوع ما للتوصل إلى قانون عام أو مذهب حامع أو حقيقة ما، أو هو فن ترتيب الأفكار ترتيبا دقيقا، بحيث يؤدي إلى كشف حقيقة مجهولة أو البرهنة على صحة حقيقة معلومة.

ولهذه الأهمية التي للمنهج أضاف المناطقة المحدثون إلى مباحث المنطق مبحثا حديدا هو مناهج البحث العلمي. ولقد أدرك المسلمون هذه الأهمية فوضعوا لكل علم منهجا خاصا به، بل كانوا السباقين إلى وضع المناهج العلمية وتخصيص مؤلفات لذلك الغرض مثل ما نجد في كتب ابن الهيثم وابن سينا والغزالي وفخر الدين الرازي وابن رشد وابن تيميه وابن خلدون وغيرهم كثير، ومن بين هذه العلوم التي حرص المسلمون على ضبط منهجها علم الكلام أو علم العقيدة.

ومنهج البحث في علم العقيدة هو بصورة موجزة طرق وأساليب الاستدلال والبرهنة على صحة العقيدة الإسلامية لتثبيتها أو الدعوة إليها، وقد استنبط علماء العقيدة الأوائل منهجهم من القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة بحيث يلائم واقعهم وطبيعة عقليتهم.

إلا أن منهجهم تغير وتطور بتغير واقعهم لتغير نوع الآفات الدينية وتطور العلوم والمعارف, ولهذا وجهدا وللماء الكلام عدة انتقادات من ذم ورفض وتصحيح, غير أن حلها تعلق بمناهجهم, ومدى قربها أو بعدها عن منهج القرآن الكريم و لم تتعلق بأصل القضايا المطروحة على ساحة البحث, مثل ما فعل الأئمة الأربعة, والغزالي وابن رشد وابن تيميه والمفكرون المسلمون المحدثون والمعاصرون.

4- إن العلم المعاصر الذي أقصده هو فروع العلم التي يستعان بما في هذا اللون من الدراسات المقارنة وأسميها (العلوم الكونية في الآفاق والأنفس), وهي هنا العلوم التي تدرس الكون بكل مستوياته ومنها: علم الفلك, والفيزياء والكيمياء وعلوم الأرض وعلوم البيئة وعلم الأرصاد الجوية وفروع أحرى متعددة.

والعلوم التي تدرس الإنسان بمستوياته الجسمية والعقلية والنفسية كعلم التشريح, والأحياء ووظاتف الأعضاء وعلم النفس وعلم الاحتماع والأنثروبولوجيا وغيرها من العلوم. القامــــة

لذلك لن أتبع المنهج التحليلي في فهم ودراسة حوانب المشكلة المطروحة هنا فحسب, بل سوف أستخدم المنهج المقارن أيضا في إثبات أصالة منهج علم العقيدة ومدى ابتعاده عن أصوله الإسلامية, ومدى نجاعة وأهمية اعتماد منهج علم العقيدة الجديد على الحقائق العلمية, وإلى أي مدى يمكنه الاستعانة بحا, وإثبات مدى صلاحية الدين الإسلامي للبشرية في ضوء التطور العلمي المعاصر, وأيضا سوف استخدم المنهج التركيبي في الصياغة كي أيسر على الباحثين الاستفادة من هذا البحث المتواضع.

### و-مواحل اللىواسة:

أما مراحل هذه الدراسة وفصولها فتتمثل في ما يلي:

الفصل الأول: التعريف بعلم العقيدة.

المبحث الأول: دلالتا التعريف والتسمية

المطلب الأول:دلالة التعريف

المطلب الثانى: دلالة التسمية

المبحث الثاني: دور علم العقيدة

أولا: دوره في عصر النشأة

ثانيا: تطور دور علم العقيدة وأهم وظائفه

ثالثًا: دور علم العقيدة اليوم

الفصل الثاني: منهج القرآن الكريم في الاستدلال على العقائد

المبحث الأول: خصائص المنهج

المبحث الثاني: أساليب إثبات العقيدة والدفاع عنها

المطلب الأول: الأسلوب الوحدان: (مخاطبة الوحدان)

المطلب الثاني: النظر في الآفاق والأنفس (مخاطبة الحس)

المطلب الثالث: الأسلوب العقلي (مخاطبة العقل)

الفصل الثالث: دواعي تحديد المنهج وأسس منهج علم العقيدة المعاصر (المنهج العلمي) المبحث الأول: دواعي تجاوز الأدلة القديمة وتحديد المنهج.

المطلب الأول: قصور الأدلة القديمة وعدم ملاءمتها للواقع المعاصر

والمنهج القرآني.

المطلب الثابى: التحديات العقدية المعاصرة

القدمية

المبحث الثاني: التطور العلمي وأسس المنهج الجديد

المطلب الأول: التطور العلمي المعاصر وصلته بالدين (العلم والإيمان) المطلب الثاني: صلة علم العقيدة بالعلوم الكونية المطلب الثالث: أسس المنهج الجديد (المنهج العلمي المعاصر)

> الفصل الرابع: الاستدلال العلمي على حقائق الدين الإسلامي المدخل: مفهوم الإعجاز العلمي

المبحث الأول: الاستدلال على صدق الخبر الإلهي

المطلب الأول: في الآفاق

الموضوع الأول: حفظ الأرض

الموضوع الثاني: نماية الكون

المطلب الثاني: في الأنفس

الموضوع الأول: الناصية

الموضوع الثاني: بداية الوحود الإنساني بين القرآن الكريم والعلم المعاصر وآثارهما على الإنسان.

المبحث الثاني: الاستدلال على عدل الأمر الإلهي المطلب الأول:الطهارة والطب الوقائي المطلب الثاني: الصلاة والوقاية من مرض دوالى الساقين

الخاتـــمة.

وأسأل الله تبارك وتعالى أن يوفقني إلى تحقيق هذه الأهداف والإحابة على تلك الإشكاليات ويعينني على حهد البحث وأمانة النقل, وأسلوب العرض والأداء.

## الفصل الأول التعريف بعلم العقيدة

التمميد

المبدث الأول: حلالتا التعريف والتسمية المبدث الثاني: حلالة الدور والأهمية

### التمميد

مما يختص به الدين الإسلامي (دين التوحيد) فيما يتعلق بالفكر الإنسان، صفتي الشمول الاحتراز، سواء فيما تدلي به من الحقائق عن الكون مأتى و مصيرا وتدبيرا، أو فيما تتناول فيه حياة الإنسان اعتقادا و سلوكا؛ إذ كان لهما الأثر الكبير في نشأة علم أصول الدين وتعيين مسائله، وقضاياه، وتحديد غايته ودوره، كثمرة لواقع المسلمين ومشاكلهم العقدية والعملية، حيث لم يستحدث هذا العلم إلا للحفاظ على أصول الدين، (تثبيتا ودفاعا)، وهي الأصول العقائدية التي تتفرع عنها الفروع العملية.

ووجهت العقل الإسلامي إلى النظر في المسائل بنظرة شمولية تكاملية، لشمولية التعاليم الإسلامية لكل من التصور والسلوك الإنسان بحيث لا يضطر الإنسان في تعيين الوجهة العملية التطبيقية لفرع من فروع الحياة أن يخرج عن دائرة التعاليم الإسلامية 4.

ولما كانت العقيدة مرتبطة أشد الارتباط بجميع مظاهر السلوك الفردي والاحتماعي حعل ذلك الارتباط هذه المظاهر لا تعدوا أن تكون وجها عمليا لحقيقة العقيدة أوهو ما بيَّنه الله تعالى في

\_ ميد قطب: خصائص النصور الإسلامي: ص 109 - 135.

أبو الوقاء الغنيمي التفتازان: علم الكلام وبعض مشكلاته، ص7، 8.

\_ سورة الحج: 17.

<sup>...</sup> عبد المجيد النجار: مباحث في منهجية الفكر الإسلامي، ص 139.

عدة آيات من القرآن الكريم، مثل قوله سبحانه: ﴿إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَى عَنْ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ﴾ ، وقوله حل حلاله: ﴿يَاآَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُّعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا النَّبُعَ ذَلِكُمْ حَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ فَإِذَا قُضِيَتُ الصَّلَاةُ فَانتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ اللَّهِ وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ .

كما بيَّن هذا الترابط بين العقيدة والسلوك أو التصديق والعمل رسول الله على عدة مواقف منها حوابه عن سؤال: (متى الساعة؟) فقال: (ما أعدت لها)، فربط بإحابته هذه عقيدة الإيمان باليوم الآخر بالعمل في الدنيا والإعداد للقاء الله تعالى، ربط الإيمان بالسلوك:

وذلك لأن ما يقوم به الفرد من سلوك إنما هو تطبيق وتنزيل للعقيدة إلى أرض الواقع، ولهذا رأى جمهور المسلمين أنه إذا اختل السلوك وارتكبت الكبائر والمعاصي كان ذلك نتيجة نقص في العقيدة نفسها، وبالتالي كان نقصا في الدين كله، بل من المسلمين من اعتبر تعطيل السلوك – متمثلا فيما عرف بارتكاب الكبيرة – ناقضا لأصل الإيمان بالعقيدة، مخرجا من الدين أساسا.

وهذا يعني أن النظر في الثمرة يؤدي إلى النظر في حذور الأحداث، أي أن النظر لمعالجة السلوك المنحرف عن تعاليم الوحي يقتضي الامتداد إلى النظر في أصله العقدي.

ولهذا كان منطلق كثير من القضايا العقدية، التي عالجها علم العقيدة واقع السلوك في المحتمع الإسلامي، بناء على تلك النظرة الشاملة المتكاملة للعلاقة بين العقيدة والسلوك، فانطبع علم العقيدة بالواقعية في معالجة السلوك المنحرف عن الدين.

إلا أن ذلك الشمول في التوجه الذي حعل كل مجالات الحياة متكاملة وكل موضوعات الفكر مادة له، عضدته صفة الاحتراز والنقد لإسقاط ما عسى أن يجانب الدين الإسلامي أو أن يسيء إلى حقائقه مما ينتجه العقل أو يفرزه الواقع؛ فقام علم العقيدة للدفاع عن أصول الدين وتحلية الإيمان بالإيقان، بالرد على شبهات الخصوم وإيراد الحجج، كما يعكس ذلك تعريفات علم الكلام التي بيّنها العلماء، من أنه «علم يقتدر معه على إثبات العقائد الدينية بإيراد الحجج ودفع الشبه» كما قال الإيجى، أو هو «علم يتضمن الحجاج عن العقائدية الإيمانية بالأدلة العقلية والرد على

<sup>ً</sup> ـــ سورة العنكوت:45.

<sup>ُ</sup>ـــ سورة الجمعة: 9 – 10.

 <sup>3
 ---</sup> عضد الدين الإنبي: للواقف في علم الكلام، ص 07.

المبتدعة المنحرفين في الاعتقادات عن مذهب السلف وعقائد أهل السنة» أكما يقول ابن خلدون.

فجعلت هذه الصفة النقدية التقديرية علم العقيدة ذا غايتين: غاية الدفاع عن أصول الدين، وغاية ترقية الإيمان من التقليد إلى اليقين<sup>2</sup>، وطبعته بطابع الواقعية في مناهضة التحديات الخارجية والداخلية؛ وذلك أن الجانب الدفاعي في علم العقيدة راجع إلى ما كان وما زال في البيئة الإسلامية من تحديات العقائد المختلفة، المعادية للإسلام، وحانب تحلية الإيمان بالإيقان راجع إلى ما تفشى وما هو متفش في المجتمع الإسلامي من انحراف وفساد في التصور والسلوك.

فنلاحظ أن كلا من صفتي الشمول والاحتراز طبعتا الفكر الكلامي أو علم العقيدة بصفة الواقعية في معالجة التحديات الداخلية والخارجية الناجمة عن واقع المسلمين الاجتماعي والسياسي والثقافي.

إلاَّ أن هاتين الصفتين ما فتتنا أن تلاشتا شيئا فشيئا مع مرور الزمن فاستسلم علم العقيدة لتلك التحديات وتجرد عن الواقع متأثرا بطبيعة الفلسفات التحريدية، وانقلب غرضه من الدفاع إلى الشرح والتبرير ومن المحافظة على العقائد الإيمانية إلى إثارة الجدل وترسيخ الفرقة بين المسلمين.

فما مدى واقعية المنهج العقدي؟ أو ما هي مظاهره؟ وما هو دوره ومهمته بين التجريد والواقعية؟ وبتعبير آخر ما هي دلالات واقعية منهج علم العقيدة بين المتقدمين والمتأخرين والمحدثين؟ والإحابة على هذه التساؤلات تتضمنها المباحث التالية التي بُيِّن فيها دلالة المنهج الواقعي في علم العقيدة وما مدى بروز أو اختفاء هذه الصفة في علم العقيدة من خلال دلالة التعريف ودلالة التسمية ودلالة الدور.

<sup>-</sup> عبد الرحمن ابن خلدون: المقدمة، ص458.

<sup>.</sup> \*- سعد الدين التفتازان:شرح للقاصد، ج1، ص163.

# المبدث الأول حلالتا التعريف والتسمية

### المطلب الأول: دلالة التعريف

عرف علماء الكلام أو أصول الدين علم العقيدة بتعريفات متعددة تحدد ماهيته من حيث الموضوع والمسائل والمنهج والغاية، وتدل على المنحى العام الذي سيقت فيه أبوابه ومسائله وعلى الغرض الأصلي الذي تحدف إلى تحقيقه موضوعاته وأدلته؛ ومن حلال هذه الدلالة يمكن أن نتبين المنهج الغالب الذي وحبب مؤلفات علم العقيدة لبيانه أهو منهج برهاني شرحي أم هو منهج استادلالي دفاعي واقعي؟ أي أهو منهج الفهم الذي يسعى إلى إدراك وشرح العقيدة أم هو منهج التطبيق الذي يسعى إلى إدراك وشرح العقيدة أم هو منهج التطبيق الذي يسعى إلى الدفاع عن العقيدة وترقية الإيمان للحفاظ على استقامة السلوك أو تصحيحه؟ ذلك لأن السلوك تضبطه الشريعة المنبثقة عن العقيدة.

كما تميزت تعريفات المتقدمين لعلم العقيدة عن تعريفات المتأخرين لاختلاف تكوينهم العلمي واختلاف عصورهم حيث لم يكن هذا العلم قد اختلط بالفلسفة في القرون الأولى كما اختلط في القرون المتأخرة (بعد القرن الخامس الهجري)، ولم تقو التحديات الداخلية و لخارجية في القرون الأولى كما قويت في القرون المتأخرة، كما أن الالحرافات عن الإسلام في التصور والسلوك زادت كلما ابتعدنا عن عصر النبوة زمنيا وكلما اتسعت البلاد الإسلامية مكانا.

### أ ـ التعريفات

وهذه أهم التعريفات التي تناقلها العلماء حسب الترتيب الزمين:

يقول الفاراي النوق سنة (930هـ /950ه): «وصناعة الكلام ملكة بقتدر بها الإنسان على للصرة الآراء والأفعال لمحدودة التي صرح بها واضع الملة. وتزييف كل ما حالمها بالأقاويل. وهذه الصناعة تنقسم إلى حزدين أيضا، جزد في الآراه وجزد في الأفعال. وهي غير عقد. لأن الفقيه يأخذ بالأراه والأفعال التي صرح بها واضع الملة مسلمة. ويجعلها أصولا، فاستنبط مله الأشياء اللازمة عنها. والمتكلم ينصر الأشياء التي يستعملها الفقيه أصولا، من غير أن يستنبط منها أشياء أحرى».

وعرفه أبو حيان التوحيدي المتوفى سنة (400هـــ/1009م) بأنه: «باب من الاعتبار في أصول الدين

ا  $^{1}$  — الفاراني،أبو بصر: إحصاء العلوم، ص  $^{1}$  132  $^{1}$  .

يدور النظر فيه على محض العقل في التحسين والتقبيح والإحالة والتصحيح والإيجاب والتجويز والاقتدار والتوحيد والتكفير، والاعتبار فيه ينقسم بين دقيق ينفرد العقل به، وبين حليل يفزع إلى كتاب الله تعالى فيه» أ.

وعرفه أبو حامد الغزالي (ت 505هـــ/1111م) قائلا: «وإنما مقصوده حفظ عقيدة أهل السنة وحراستها عن تشويش أهل البدعة ... بكلام مرتب، يكشف عن تلبيسات أهل البدعة المحدثة على خلاف السنة المأثورة» 2.

أما عضد الدين الإيجي (ت 756هـ/ 1355م) فقال إنه: «علم يقتدر معه إثبات العقائد الدينية بإيراد الحجج، ودفع الشبه، والمراد بالعقائد ما يقصد فيه الاعتقاد دون العمل، وبالدينية المنسوبة إلى دين محمد القيم، فإن الخصم، وإن خطأناه، لا نخرجه من علماء الكلام».

وقال ابن خلدون (732 – 808): «علم الكلام هو علم يتضمن الحجاج عن العقائد الإيمانية والرد على المبتدعة المنحرفين في الاعتقادات عن مذهب السلف وأهل السنة» .

بينما طاش كبرى زادة (ت 962هـــ/1458م) فعرفه بأنه: «علم يقتدر معه على إثبات العقائد الدينية، بإيراد الحجج عليها، ودفع الشبه عنها» .

والتهانوي لا يختلف معه في أنه: «علم يقتدر معه على إثبات العقائد الدينية الغير بإيراد الحجج ودفع الشبه» .

ويقول وحيد الدين خان: «إن علم الكلام في حقيقته، أداة مساعدة للدعوة الإسلامية، ويهدف الى إبلاغ حقائق الدين بنفس اللغة والمصطلحات التي يأنس لها المدعو في عصره».

ثم الدكتور عبد الجيد الزنداني حاول تعريفه تعريفا شاملا قائلا: «(علم الإيمان) علم يبحث

أ أبو حيان التوحيدي: ممرات العلوم بذيل كتاب الأدب والإنشاء في الصداقة والصديق، ص 192.  $^{-1}$ 

<sup>2 -</sup> أبو حامد الغزالي: المنقد من الضلال، ص 87 – 89، وانظر الاقتصاد في الاعتقاد،ص 09.

<sup>3</sup> ـ عضد الدين الإيجي: المرجع السابق، ص 07.

 <sup>458</sup> عبد الرحمن ابن خللون: المرجع السابق، ص 458.

<sup>5 ...</sup> أحمد بن مصطفى (طاش كبرى زادة) : مفتاح السعادة ومصباح السيادة، ص 132.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ــ محمد على التهانوي: كشاف اصطلاحات الفنون، ج 1، ص 30.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ... وحبد الدين خان: تحديد علوم الدين، ص 59.

في إثبات العقائد الدينية بالأدلة اليقينية العقلية والنقلية التي تزيل كل شك، أو هو العلم الذي يكشف باطل الكافرين وشبهاتهم وأكاذيبهم، وبه تستقر النفوس، وتطمئن القلوب، كما يبحث هذا العلم في الأقوال والأفعال التي يتحقق بها الإيمان ويزداد، وتلك التي تنقضه أو تنقصه وتُحديد ضوابط ذلك» أ.

وما نلاحظه على هذه التعريفات إذا نظرنا إليها نظرة مقارنة نحدها تبيّن في أغلبها أن علم العقيدة ذو نزعة واقعية ومنهج تطبيقي وذلك من خلال مظهرين أساسين هما: الغاية الدفاعية لعلم العقيدة، وصلته الوثيقة بالفقه وبقية العلوم.

### بم -- الغاية الدواعية لعلم العقيدة

إن الغاية الدفاعية لعلم العقدية تقتضي تتبع واستقراء الآراء والأعمال المنحرفة التي يفرزها الواقع لتقويمها وتصحيحها بنصرة العقيدة وإثباتها، وذلك بوسيلتين:

أحدهما بيان صحتها لتحصينها من الشكوك والطعون وهو ما قصده العلماء في تعريفالهم بإثبات العقائد ونصرتها.

وثانيهما دفع شبه الخصوم عن العقيدة الإسلامية بالنقض وتزييف آرائهم ومعتقداتهم وما تبثه من سموم فكرية اعتقادية وشبهات في المحتمع الإسلامي، وهو ما عناه أصحاب التعريفات بـ (دفع الشبه) و(الرد على المنحرفين) و(تزييف كل ما خالفها)؛ والوسيلتان جمعهما وحيد الدين خان بقوله (إبلاغ حقائق الدين...).

فهذا التوجه النقدي التتبعي، الذي جعل علم العقيدة يترصد كل فكر وسلوك منحرف عن حقيقة الدين الإسلامي لعلاجه أو صده أو تحصين كل إيمان وسلوك قويم، طبع علم العقيدة بطابع الواقعية، فكان علما واقعيا بغايته الدفاعية هذه.

### جـ - الحلة بين علم العقيدة والغقد، والعلوم الإسلامية عموما

كما تتجلى واقعية علم العقيدة من خلال التواصل الموجود بينه وبين علم الفقه الذي بيَّنته التعريفات الأولى وسكتت عنه معظم التعريفات المتأخرة باستثناء تعريف الإيجي الذي فصل بين علم الفقه وعلم العقيدة فجعل هذا الأحير علما نظريا لا صلة له بالعمل ومنهج التطبيق،

أ ـ عبد الجيد الزندان: علم الإيمان، ص 14.

ذلك عندما قال: «والمراد بالعقائد ما يقصد فيه نفس الاعتقاد دون العمل» ، وهذا يدل على الانحراف الذي وقع فيه هذا العلم كما سأبيِّن لاحقا.

فالفاراي أبرز في تعريفه البعد العملي لعلم العقيدة حينما جعله يتجاوز نصرة الآراء العقائدية المجردة ليمتد إلى نصرة الأفعال أيضا فقصده - في رأي الفارايي - ليس حصول رأي أو اعتقاد يقيني فحسب، كما ذهب إلى ذلك ابن سينا<sup>2</sup>، بل حصول صحة رأي لأجل عمل<sup>3</sup>، حيث يقول في تعريف علم العقيدة: «صناعة الكلام يقتدر بما الإنسان على نصرة الآراء والأفعال المحدودة التي صرح بما واضع الملة وتزييف كل ما خالفها بالأقاويل» أ، بل تتجلى هذه الصفة العملية والصلة الوثيقة الوظيفية بعلم الفقه في المقارنة بين العلمين، حيث يقول: «وهي (صناعة الكلام) غير الفقه لأن الفقيه يأخذ الآراء والأفعال التي صرح بما واضع الملة مسلمة ويجعلها أصولا، فاستنبط الأشياء اللي يستعملها الفقيه أصولا من غير أن يستنبط منها أشياء اللازمة عنها، والمتكلم ينصر الأشياء التي يستعملها الفقيه أصولا من غير أن يستنبط منها أشياء أخرى» أن فالفرق بين العلمين اعتباري (نسبي) تعليمي منهجي يتمثل في اختلاف طريقة ومنهج كل منهما في النظر وتناول الأصول العقدية آراء وأفعالا.

بل يصل الارتباط بين الفقه وعلم العقيدة إلى حد يمكن فيه أن يكون الإنسان الواحد فقيها ومتكلم «فإذا اتفق أن يكون لإنسان ما قدرة على الأمرين جميعا فهو فقيه ومتكلم، فتكون نصرته لها بما هو متكلم، واستنباطه عنها بما هو فقيه»، فهي القدرة والصفة التي اتصف بما أغلب العلماء المسلمين والتي استحالت منذ عصر الانحطاط إلى يومنا هذا برسوم وقيود مقننة، كانت سببا في الأزمة الفكرية الحديثة والمعاصرة.

وتزداد هذه الصلة وضوحا وترابطا ويتدعم الجانب العملي لعلم العقيدة ومنهجه التطبيقي في تعريف الفارابي لعلم الفقه إذ يقول «وصناعة الفقه هي التي بما ينتدر الإنسان على أن يستنبط

أ ــــ الإنجي: المرجع السابق، ص 07.

أحديرى ابن سينا (ت 428) إن علم التوحيد علم نظري بجرد. غايته حصول الاعتقاد اليقيني على الموجودات التي لا يتعلق وجودها بفعل الإنسان وإنما يكون المقصود منها حصول رأي فقط: رسالة في أقسام العلوم العثلية. ص 71، نقلا عن عبد المجد النجار، المرجع السابق، ص 46.

 <sup>3</sup> سـ عثمان أمين: مقدمة تحقيق كتاب إحصاء العلوم للفاراني، مرجع سامق، ص 13.

<sup>4</sup> ـــ الفاراي: المرجع السابق، ص 131.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> \_ المرجع نفسه، فن 132.

تقدير شيء مما لم يصرح واضع الشريعة بتحديده عن الأشياء التي صرح فيها بالتحديد والتقدير، وأن يتحرى تصحيح ذلك حسب غرض واضع الشريعة بالعلة التي شرعها في الأمة التي لها شرع، وكل ملة ففيها آراء وأفعال: فالآراء مثل الآراء التي تشرع في الله سبحانه، وفيما يوصف به، وفي العالم وغير ذلك، والأفعال مثل الأفعال التي يعظم كما الله كلت والأفعال التي بما تكون المعاملات في المدن.

ولذلك يكون علم الفقه جزءين جزء في الآراء، وجزء في الأفعال» أ، فنلاحظ أن الفارابي لم يفصل علم العقيدة عن علم الفقه فهما علمان متكاملان متلازمان، يتعلق الأول بنصرة العقيدة والشريعة (الآراء والأفعال) التي صرح بها واضع الملة، ويتعلق الثاني باستنباط ما لم يصرح به واضع الملة في العقيدة والشريعة معا، فجمعهما في علم أسماءه علم النفس المتعلق بالتصور (الآراء) والسلوك (الأفعال).

وهذه الصلة بين علم العقيدة وعلم الفقه بيَّنها كذلك أبو حيان التوحيدي في قوله: «وبابه (علم الكلام) محاور لباب الفقه، والكلام فيهما مشترك، وإن كان بينهما انفصال وتباين، فإن الشركة بينهما واقعة والأدلة فيهما متضارعة» 2.

فالاشتراك بين العلمين والتشابه في أدلتهما يدلان على مشاركة علم العقيدة لعلم الفقه في حانبه العملي التطبيقي، وعلى واقعيته في معالجة قضايا الناس.

وهو (الوحدة بين العلمين والتمايز الدقيق بينهما عند الفارابي والتوحيدي) ما دفع الشيخ مصطفى عبد الرازق يعلق على تعريفيهما لعلم العقيدة لكونهما متفردين يخالفان الاصطلاح المعروف عن المتكلمين، فقال عن تعريف الفارابي لعلم الكلام: «ولكن تطبيق ما يراه الفارابي على المعروف من مصطلح المسلمين ليس بظاهر» ، وقال عن تعريفه للفقه: «ولسنا نعرف لغير الفارابي من علماء المسلمين هذا التمييز بين الكلام والفقه ... نعم للفقه في بعض إطلاقاته عموم يشتمل جميع مسائل الدين، قال صاحب "كشاف اصطلاحات الفنون" (التهانوي)، «وقد يطلق الفقه على علم النفس فيما لها وما عليها فيشتمل جميع العلوم الدينية، ولهذا سمى أبو حنيفة -رحمه الله - الكلام بالفقه الأكبر» لكن لا يصح هذا المعنى إلاً في حالة العموم والشمولية الجامعة للعلوم كما

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> \_ الغارابي، المرجع السابق، ص 130 = 131.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> \_ أبو حيان التوحيدي: المرجع السابق، ص 192 <sup>—</sup> 193.

<sup>3</sup> ــ مصطفى عبد الرازق، المرجع السابق، ص 259.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ــ نفس المرجع، ص 257.

أشرت سابقا، غير أن الفارابي لم يقصد بالفقه هذا العموم وإنما ميَّز بين العلمين وبيَّن الترابط بينهما.

### د - التواسل بين العلوم

وهذه الواقعية التطبيقية التي يبرزها الفارابي لعلم العقيدة ليست غريبة عنه، رغم كونه فيلسوفا بالدرجة الأولى (والفلسفة يغلب عليها الطابع التجريدي) إذا علمنا أنه ينظر إلى علم العقيدة نظرة واقعية، - كما سأبيَّن - وأنه ذو نزعة توحيدية أفي النظر إلى العلوم.

إذ يرى أن العلاقة بين العلوم تقوم على أصل العقيدة وأن العلم طريق لتحصيل الحقيقة الدينية والسعادة بما تفكرا وسلوكا (تطبيقا) ويتجلى ذلك من خلال الصفات التي يجب أن يتصف بما الإنسان (الفيلسوف) في تحصيل السعادة وهي:

«أن يكون فارغ القلب غير ملتفت إلى الدنيا ولا حار وراء بمرحها، مع سلامة مزاحه ومحبته للعلم حبا لا يعدله حبه لأمور الدنيا، متصفا بالصدق والوفاء والإنصاف والأمانة طبعا لا تطبعا، مع تأدية لوظائف الشرع تأدية كاملة غير منقوصة، يتجنب الموبقات ويحجم عن كل ما حرم الله على لسان صاحب الملة، مسايرا للعادات التي درج عليها أهل زمانه، مبعدا لنفسه الفضاضة وسوء الخلق، لأن الحكمة تنافي سوء الخلق، وأن يحترم الكبير ويعطف على الصغير ويرتفع بنفسه عن الدنيا في المأكل والمشرب، وأن يكون شجاعا، مقداما غير وحل من الموت وغير طامع في جميع المال لأن الاشتغال بطلبه مانع من العلم، وأن يكون كذلك حجبا للتعلم واكتساب المعرفة، فإن العلم كتر مدفون يفوز به من سهل الله طريقه إليه، فمن سلك هذا المسلك وانتهج هذا السبيل فهو حكيم حقيقي يتمتع بالحكمة وأسرارها» 2.

فنلاحظ هنا ذلك الترابط بين العقيدة والعمل المتمثل في الالتزام بالشرع التزاما كاملا تصورا وسلوكا لدى الإنسان ولا يتسنى ذلك إلا إذا كان علم العقيدة متصلا بجميع العلوم اتصالا واقعيا مستمدا من واقعيته وواقعية العلوم الأخرى.

هذا التواصل والوحدة بين سائر العلوم الشرعية منها والمقتبسة بينهما كل من ابن خلدون وطاش كبرى زادة في مقدمة حديثهما عن العلوم، وهو ما حعل علم العقيدة مرتبطا بالعلوم العملية مما أبرز عمليته وواقعيته، ويدل على الخاصية التي يتميز بها الفكر الإسلامي التي طبعت علم العقيدة بالواقعية.

ا نقلا عن جيل صليبة: تاريخ الفلسفة العربية، ص 143. B. Madkour: La place d'Elfarabì. P 15 - 16 - 143. أ - الفاران: تحصيل السعادة، ص 44 – 45.

إذ يقول ابن خلدون: «وأصناف هذه العلوم النقلية كثيرة لأن المكلف يجب عليه أن يعرف أحكام الله تعالى المفروضة عليه، وعلى أبناء جنسه وهي مأخوذة من الكتاب والسنة بالنص أو بالإجماع أو بالإلحاق فلا بد من النظر بالكتاب ببيان ألفاظه أو لا وهذا هو علم التفسير، ثم بإسناد نقله وروايته إلى النبي هي الذي جاء به من عند الله واختلاف روايات القراء في قراءته وهذا علم القراءات، ثم بإسناد السنة إلى أصحابها والكلام في الرواة الناقلين لها ومعرفة أحوالهم وعدالتهم ليقع الوثوق بأخبارهم بعلم ما يجب العمل بمقتضاه من ذلك وهذه هي علوم الحديث، ثم لا بد من استنباط هذه الأحكام من أصولها من وجه قانوني يفيد العلم بكيفية هذا الاستنباط وهذا هو أصول الفقه، وبعد هذا خصل الشهرة بمعرفة أحكام الله تعالى في أفعال المكلفين وهذا هو الفقه، ثم إن التكاليف منها بدني ومنها قلبي وهو المحتص بالإيمان وما يجب أن يعتقد مما لا يعتقد وهذه هي الأدلة العقلية هو علم الكلام، ثم النظر في القرآن والحديث لا بد أن تتقدمه العلوم اللسانية لأنه متوقف عليها وهي أصناف، فمنهم علم اللغة، وعلم النحو، وعلم البيان، وعلم الأدب حسبما نتكلم عليها كلها» أ.

ويقول طاش كبرى زادة في نفس السياق؛ «اعلم أن العلوم الاعتقادية؛ إما متعلقة بالنقل، وفهم المنقول، أو تقريره وتشييده بالأدلة، أو استخراج الأحكاء المستنبطة، فالنقل، إن كان بما أتى به الرسول بواسطة الوحي فهو علم القراءات، أو ما صدر عن نفسه المؤيدة بالعصمة فعلم رواية الحديث، وفهم المنقول: إن كان من كلام الله تعالى فعلم تفسير القرآن، وإن كان من كلام الرسول فعلم رواية الحديث، والتقرير: إما الآراء فعلم أصول الدين، أو الأفعال فعلم أصول الفقه، واستخراج الأحكام من أدلتها فعلم الفقه».

فابن خلدون جعل محور العلوم الإسلامية الإنسان الكلف الذي يتحتم عليه معرفة أحكام الله تعانى المفروضة عليه حتى يستقيم تصوره ويعتدل سلوكه وذلك لأن التوحيد كما يقول: «ليس هو الإيمان الذي هو تصديق حكمي فإن ذلك من حديث النفس، وإنما الكمال فيه حصول صلة منه تتكيف بما النفس، كما أن المطلوب من الأعمال والعبادات أيضا حصول ملكة الطاعة والانقياد وتفريغ القلب

ا \_ ابن خلدون: المرجع السابق، 435 – 436.

عن شواغل ما سوى المعبود حتى ينقلب المريد السالك ربانيا، والفرق بين الحال والعلم في العقائد فرق بين القول والاتصاف» أ، فكان المطلوب إذن «في التكاليف كلها حصول ملكة راسخة في النفس يحصل عنها علم اضطراري للنفس هو التوحيد وهو العقيدة الإيمانية وهو الذي تحصل به السعادة وأن ذلك سواء في التكاليف القلبية والبدنية» و ولهذا أسمى طاش كبرى زادة العلوم الإسلامية علوما اعتقادية فهي تقوم كلها على أساس أصول الدين، فبثبوت العقيدة في النفوس وحصانتها من شبه الخصوم يصلح العمل أو كما قال ابن خلدون يتحقق الاتصاف، فنفهم من ذلك أن «الإيمان الذي هو أصل التكاليف وينبوعها هو بحذه المثابة ذو مراتب أولها التصديق القلبي الموافق للسان (حصول التصور) وأعلاها حصول كيفية من ذلك الاعتقاد القلبي ما يتبعه من العمل (أي مطابقة السلوك للتصور) مستولية على القلب فيستتبع الجوارح وتندرج في طاعتها جميع التصرفات حتى تنخرط الأفعال كلها في طاعة ذلك التصديق الإيماني وهذا أرفع مراتب الإيمان وهو الكامل الذي لا يفارق المؤمن معه صغيرة ولا كبيرة، إذ حصول الملكة ورسوخها مانع من الاخراف عن مناهجه طرفة عين قال تخ (لا يؤن الزائي حين يزبي وهو مؤمن) " أح.

ومعنى ذلك أن حصول العلم والاتصاف مما لا يتحقق إلاً باحتماع كل العلوم النقلية وتضافر العلوم النظرية كما العلوم النظرية كما بينت في الصلة بين علم الفقه وعلم العقيدة.

ومعنى ذلك أيضا أن لعلم الكلام بعدا اجتماعيا واقعيا، وهو ما حرص على إظهاره أبو الوليد ابن رشد (ت 595هـــ/1198م) في مقدمة كتابه مناهج الأدلة .

ولو أمعنا النظر في كلام ابن خلدون لوجدناه تفصيلا لما جمعه الفارابي حين ضم علم النفس عنده إلى علم العقيدة وعلم الفقه، فالتصديق (أو الإيمان أو الآراء) هو من حديث النفس، والسلوك (العمل، أو الأفعال) هو صفة تتكيف بما النفس، ومن ثم يعدّان صورتا العملية النفسية في حياة الإنسان.

وبالتاني يتغيا علم النفس عند الفارابي وابن خلدون والتهانوي وطاش كبرى زادة عبر علم

<sup>1</sup> ـــ ابن حلدول: الرجع السابق، ص 460.

<sup>2</sup> ــ بمان الرجع. ص 461.

<sup>4</sup> سـ ابن حلمون: الرجع السابق، ص 461 – 462.

أ ... أبو الوليد ابن رشد: الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة، ص 99 - 100.

العقيدة وعلم الفقه وسائل العلوم النقلية والعقلية تقويم الإنسان وحفظه من الانحراف تصورا وسلوكا لتحقيق مصالحه المطابقة لمقاصد الشرع، ولا يتم ذلك إلا بتحقيق الانسجام الوجودي والمعرفي بين الإنسان والكون كما عبر عنه القرآن الكريم وبيَّنته مثلا سورة الشمس وعبر عنه العلماء المسلمون التأصيليون في تصنيفهم للعلوم أ.

قال الله تعالى: (وَالشَّمْسِ وَضُحَاهَا، وَالْقَمْرِ إِذَا تَلَاهَا، وَالنَّهَارِ إِذَا حَلَّاهَا، وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَاهَا، وَالنَّهَارِ إِذَا خَلَاهَا، وَالنَّيْلِ إِذَا يَغْشَاهَا، وَالسَّمَاءِ وَمَا بَنَاهَا، وَالْلَّرْضِ وَمَا طَحَاهَا، وَنَفْسِ وَمَا سَوَّاهَا، فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا، قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا، وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا، كَذَّبَتْ ثَمُودُ بِطَغْوَاهَا، إِذْ الْبَعَثَ أَشْقَاهَا، فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللهِ مَنْ زَكَّاهَا، وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا، كَذَبَتْ ثَمُودُ بِطَغْوَاهَا، إِذْ النَّبَعَثُ أَشْقَاهَا، وَلَا يَحَافُ عُقْبَاهَا ﴾ أَنْ لَلهِ وَسُقْيَاهَا، وَلَا يَحَافُ عُقْبَاهَا ﴾ أَنْ لَاللهِ وَسُقْيَاهَا، وَلَا يَحَافُ عُقْبَاهَا ﴾ أَنْ

فلا تفريق بين العلوم عامة والعلوم الإسلامية خاصة ولا فصل بينها في حقيقتها إلاَّ لغاية تعليمية تربوية منهجية، لوحدة هدفها وهو تحقيق توحيد العبودية، ومن بين هذه العلوم أساسا علم العقيدة وعلم الفقه.

<sup>.</sup> 1 ـــ راجع في تصنيف العلوم والتواصل بينها: عبد المحيد النجار، المرجع السابق، ص 33 – 78.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ــ سورة الشمس: 1 ــ 15.

<sup>3</sup> ــــــ ابن رشد: المرجع السابق، ص 118.

<sup>4</sup> ـــ سورة النور: 55.

 <sup>50</sup> ــ سورة الذاريات: 50.

ولقد جمع وحيد الدين خان في تعريفه لعلم العقيدة ذينك المظهرين، (الصيغة الدفاعية لعلم العقيدة، وصلته بالفقه وسائر العلوم)، إذ يقول: «إنه يهدف إلى إبلاغ حقائق الدين بنفس اللغة والمصطلحات التي يأنس لها المدعو في عصره» أ.

فإبلاغ حقائق الدين وهي العقائد الإيمانية والأحكام الشرعية الثابتة، يكون للمسلمين وللتحصين والتثبيت أو ترقية الإيمان بالأدلة المتحددة، ويكون لغير المسلمين للدعوة وللدفاع ورد الشبهات، وذلك بنفس اللغة والمصطلحات أي العلوم الكونية والإنسانية والاحتماعية ومناهجها التي تتناسب وتتفق وعقلية المخاطبين في عصرهم.

ومن ثم كان علم العقيدة مسايرة لتطور العصر من حيث تطور الواقع الاجتماعي والسياسي وتغيره ومن حيث تطور العلوم ومناهجها الدراسية لذلك الواقع.

فبتتبعه هذا للوسائل والمناهج المناسبة والخطاب الملائم للمدعو لمعالجة واقعه، كما يتتبع ويتقصى نوازل مجتمعه (المدعو) المستحدثة لمعالجة ومقاومة الآفات الاحتماعية، كان علم العقيدة علما واقعيا، ذا حانب عملي ومنهج تطبيقي، يهدف إلى تحقيق توحيد الألوهية الذي يتضمن توحيد الربوبية، بتتريل الأحكام العقائدية في واقع الناس.

### هــ اختفاء الصبغة الواقعية العملية

إلاً أن هذه الصبغة الواقعية العملية لعلم العقيدة ومنيحه التطبيقي ما فتئت أن تلاشت واختفت، فظهرت بدلها صفتين حديدتين غريبتين عنه، وعن الفكر الإسلامي عموما أولهما الصبغة التجريدية والمنهج البياني الشرحي البعيدين عن الواقع الثقافي والاجتماعي والسياسي للمسلمين، بحيث لم يعد الفكر العقدي في العصور المتأخرة (منذ القرن انسابع) على صلة بالواقع يترصد مشاكله كلها بالرد على الشبهات الداخلية والخارجية؛ وثانيهما الصبغة الانفصالية التي فصلت بين العلوم الإسلامية فيما بينها وبين العلوم الإسلامية والعلوم المقتبسة، فنتج عنهما (الصبغتين) إشكال ذو خطر كبير هو الانفصال بين التصور والسلوك أو الإيمان والعمن، وما ترتب عنه إلى يومنا هذا من مشاكل نقسية واحتماعية، كازدواج الشخصية، واليأس والقنوط والتمرد على المجتمع وقوانينه كالانتحار والعنف وغيرها من مشاكل.

ـــ وحيد الدين خان: المرجع السابق، ص 59.

<sup>2</sup> \_ غازي التوبة: في بحال العقيدة، ص 27.

ونلمس ذلك جليا في ما آلت إليه كثير من تعريفات علم العقيدة عند العلماء المتأخرين أمثال الفخر الرازي والتفتازاني وابن عرفة والجرجاني والبيجوري، وحسين الجسر ومحمد عبده وغيرهم كثير.

فالفحر الرازي يقول (544 – 606هـ): «أما علم الأصول فالمطلوب منه معرفة ذاته الله تعالى وصفاته وأفعاله، ومعرفة أقسام المعلومات من المعدومات والموجودات، ولا شك أن ذلك أشرف العلوم».

ويعرفه التفتازاني (توفي 791هـــ) في كتاب المقاصد بقوله: «الكلام هو العلم بالعقائد الدينية عن الأدلة اليقينية، وموضوعه المعلوم من حيث يتعلق به إثباتها، ومسائله القضايا النظرية الشرعية الاعتقادية، وغايته تحلية الإيمان بالإيقان ومنفعته الفوز بنظام المعاش ونجاة المعاد، فهو أشرف العلوم» .

ويؤكد تعريفه في شرح المقاصد «إنه العلم بالقواعد الشرعية الاعتقادية المكتسبة من أدلتها اليقينية» . .

ومع ابن عرفة الورغمي (803هـ) ومعاصريه يزيد علم العقيدة تجريدا وابتعادا عن الواقع إذ يقول: «علم الكلام هو العلم الموصل لإدراك حقيقة الإيمان بواضح الأدلة والبرهان المنجي من الخلود في النيران» .

ويقول الجرجاني (816): «علم يبحث فيه ذات الله تعالى وصفاته، وأحوال الممكنات من البدا والمعاد على قانون الإسلام، والقيد الأخير لإخراج العلم الإلهي للفلاسفة ... وعلم باحث عن أمور يعلم منها المعاد، وما يتعلق به من الجنة والنار، والصراط والميزان والثواب والعقاب، وقيل الكلام هو العلم بالقواعد الشرعية الاعتقادية المكتسبة عن الأدلة» .

وكذلك الشيخ إبراهيم البيجوري (1263هـــ/1860م) في شرحه لجوهرة التوحيد للقاني المقررة في الكليات الإسلامية في الدول الإسلامية، وأكد الجانب الإثباقي المعرفي وأهمل الجانب العملي لعلم العقيدة، بتكرار تعريفات من سبقه من المتأخرين فقال: «هو علم يقتدر به على إثبات العقائد الدينية مكتسبة من أدلتها اليقينية ... وغمرته معرفة الله بالبراهين القطعية والفوز بالسعادة الأبدية» ...

<sup>1</sup> \_ فخر الدين الرازي: مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير، 1. ج2. ص 96.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ـــ التفتازان: المرجع السابق، ص 163.

 <sup>3</sup> سعد الدين التفتازان: الرجع السابق، ص 165.

أ ابن عرفة الورغمي: المختصر الشامل، نقلا عن عبد المجيد انتجار. فصول في الفكر الإسلامي بالمفرب، ص 57.

خلى بن محمد الجرحاني: كتاب التعريفات، ص 237.

أيراهيم البيحوري: شرح تحفة المريد على حوهرة التوحيد لإبراهيم اللقان، ص 12.

و لم يضف محمد عبده (1323هـ/1905م) حديدا في تعريفه رغم منهجه التحديدي الواقعي في العقيدة إذ عرف علم العقيدة في كتابه رسالة التوحيد بأنه «علم يبحث فيه عن وجود الله، وما يجب أن يثبت له من صفاته، وما يجب أن ينفى عنه، وعن الرسل، لإثبات رسالتهم، وما يجب أن يكونوا عليه، وما يجوز أن ينسب إليهم، وما يمتنع أن يلحق يحم» أن وكما هو حلى فإن محمد عبده عرف علم التوحيد بموضوعه دون ذكر منهجه وغايته ودوره، فهو علم لا يتجاوز معرفة العقائد الإيمانية، كما أن هذا التعريف أغفل مبحثا من أهم مباحث علم العقيدة هو مبحث السمعيات، فكان تعريفا غير جامع .

وبناء على ما تقدم لم يعد لعلم العقيدة أي دور عملي في الحفاظ على العقيدة وترقية الإيمان وحل مشاكل الحياة الواقعية ذلك أن منهجه التحريدي الذي آل إليه، المتنكب عن مشاكل الحياة الواقعية لا يتماشى مع العقلية العلمية العملية الواقعية المعاصرة؛ وما ذلك إلا لتأثر علماء العقيدة بالفلسفة اليونانية ذات الصبغة التحريدية وابتعاده عن منهج القرآن الكريم ذي الصبغة الواقعية العملية، والغاية الدفاعية والتأصيلية التثبيتية إذ لم ينشأ علم العقيدة إلا من هذه الصبغة ولم يوحد إلا لهتين الغايتين.

ومن جهة أخرى نسجل بعض الملاحظات على تعريفات علم العقيدة من حيث أسباب تباينها واختلافها وتنوعها:

### الملحظ الأول:

إنها تباينت بتباين التكوين العلمي لعلماء الإسلام وتخصصاتهم مما أدى إلى اختلاف وجهات نظرهم إلى هذا العلم واختلاف مواقفهم منه، حيث اختلفت مثلا تعريفات علماء الكلام عن تعريفات اللغويين والفلاسفة والفقهاء وعلماء أصول الفقه والمتصوفة.

### الملحظ الثانى:

إن هذه التعريفات تباينت من حيث طبيعة التعريف لهذا العلم إذ عرفه بعض العلماء باعتبار غايته ومنهجه كتعريف الفارابي والتوحيدي وابن خلدون ووحيد الدين خان، وعرفه البعض الآخر باعتبار غايته فقط مثل أبي حامد الغزالي، وعرفه بعضهم باعتبار موضوعاته ومسائله،

<sup>·</sup> \_ عمد عبده: رسالة التوحيد، ص 17.

عمد الأنور السنهوني: مدخل نقدي لدراسة علم الكلام، ص 13.

مثلما فعل الرازي والجرجاني ومحمد عبده.

ومن التعريفات ما كان جامعا لكل هذه الاعتبارات كتعريفات الفارابي وابن خلدون والإيجي والتفتازاني والزنداني بحيث عرفوا العلم بموضوعه ومنهجه وغايته وأهميته.

#### الملحظ الثالث:

إن هذه التعريفات اختلفت باختلاف العصور والبيئات التي وحد فيها أصحابها بحيث ركز العلماء الأوائل في تعريفاتهم على منهج وغاية علم العقيدة الدفاعية أكثر من تركيزهم على موضوعاته ومسائله لأهمية المنهج والغاية الدفاعية وربما كذلك لوضوح الموضوعات وبداهتها عندهم وعند المخاطبين بحذا العلم، بينما كانت تعريفات المتأخرين تركز على الموضوعات والمسائل لاختلاطها بمسائل وموضوعات الفلسفة كما اختفت الغاية الدفاعية في تعريفاتهم واقتصر المنهج عند من ذكرود على الشرح والبيان لتحصيل الإيمان.

### الملحظ الرابع:

ولكن رغم هذا التباين والأختلاف في تعريفات علم العقيدة الدال على اختلاف آرائهم ومواقفهم فإنما تجمع على أهمية هذا العلم وشرفه وخطورة دوره وغايته في الفكر الإسلامي وحياة المسلمين عموما، وذلك مهما كبرت هذه الأهمية أو صغرت وضعفت ومهما اتسع ذلك الدور وضاق وتلاشى.

وهو ما أبرزته تسميات علم العقيدة الذي تمثل وحها من أوجه التعريف هذا العلم.

### المطلب الثاني: حلالة التسمية

لقد سمي علم العقيدة بأسماء مختلفة بحسب أشرف مباحثه أو أشهرها، بعدما كانت مباحثه مندرحة في مباحث الفقه، وكان البحث في الدين بأحكامه يسمى فقها، ومن أهم هذه الأسماء:

1 ــ الفقه الأكبر: لقد سماه بهذا الاسم أبو حنيفة النعمان (ت 150هـ) في كتابه (الفقه الأكبر)، وذلك لتمييز مباحثه عن مباحث الفقه العملية، فكلاهما علم أصول؛ إلا أن علم العقيدة يؤسس النظر، ويكوّن الإيمان، بينما الفقه يؤسس العمل، وعلم العقيدة أصل العمل والطاعة، فيكون الفقه فرعا لهذا الأصل فسمي بالفقه الأصغر.

2 — علم النظر والاستدلال: وترجع تسميته هذه إلى اعتماده منهج النظر الفكري والاستدلال العقلي وسيلة لإثبات أصول العقيدة التي ثبتت بالنصوص الدينية، لأن «كل ما هو معقول ويتوصل إليه بالنظر والاستدلال فهو من الأصول وكل ما هو مظنون ويتوصل إليه بالقياس والاجتهاد فهو من الفروع» !.

3 - علم الكلام: أما تسميته بعلم الكلام فترجع إلى عدة أسباب أهمها:

أن أهم وأشهر مسألة وقع الخلاف فيها واشتد التراع حولها في القرون الأولى كانت مسألة (كلام الله) أهو قلم أزلي قائم بذاته، أم مخلوق حادث؟ فتكلم الناس فيه، فسمي هذا النوع من العلم كلاما واختص به 2.

أو لأنه لا يتحقق إلاً بالمباحثة وإدارة الكلام بين الجانبين بينما غيره من العلوم قد يتحقق بالتأمل ومطالعة الكتب.

أو لمقابلتهم الفلاسفة في تسميتهم فنا من فنون علمهم بالمنطق والمنطق والكلام مترادفان ، لأن علم الكلام، كما يقول محمد عبده، في بيان طرق الاستدلال على أصول الدين أشبه بالمنطق في تنبيه مسالك الحجة في علوم أهل النظر أ.

أو لأنه بقوة أدلته المستعملة في العقائد ووضوحها بحيث أصبحت وكأن الكلام قصر عليها كما يقال في الأقوى من الكلامين: هذا هو الكلام، فأطلق اسم (الكلام) عليها دون غيرها .

وهذا ما بيَّنه أبو حيان التوحيدي في المقابسات عن شيخه يحي بن عدي بشأن المتكلمين:

أ ـــ أحمد الشهرستان: الملل والنحل، ج 1، ص 42.

<sup>2</sup> \_ انظر: سعد الدين التفتازاني: شرح العقائد النسفيةس 11.

 <sup>30</sup> س أنسهرستان: المرجع السابق، ص 30.

<sup>4 ...</sup> محمد عبده، المرجع السابق، ص 18.

 <sup>5</sup> \_\_ سعد الدين التفتازان: شرح العقائد النسفية، مرجع سابق، ص 11.

«إني لأعجب كثيرا من قول أصحابنا إذا ضمنا وإياهم مجلس: نحن المتكلمون، ونحن أرباب الكلام، والكلام لنا، بنا كثر وانتشر، وصح وظهر، كأن سائر الناس لا يتكلمون أو ليسوا أهل كلام؟ لعلهم عند المتكلمين خرس أو سكوت! أما يتكلم يا قوم الفقيه والنحوي والطبيب والمهندس والمنطقي، والمنجم والطبيعي، والإلهي، والحديثي، والصوفي؟» أ.

وإما لأن المتكلمين تكلموا فيما كان السلف والصحابة والتابعون يسكتون عنه، لأنحم لم يخوضوا في المسائل الاعتقادية إلا بحد ضيق، فالكلام ضد السكوت، والمتكلمون كانوا يتكلمون حيث ينبغي السكوت، ولكن هذا السبب فيه مبالغة وتعميم إذ علماء العقيدة لم يتكلموا حيث ينبغي الصمت في كل المباحث العقائدية؛ كما أن بعض الفرق وإن تكلمت حيث ينبغي السكوت فذلك لتثبيت العقيدة في النفوس ومنافحة الخصوم عما سأبين في المباحث القادمة.

4 - علم التوحيد: سمي بعلم التوحيد لأهمية توحيد الله تعالى في العقيدة الإسلامية، إذ يعتبر التوحيد أشرف الباحث وأهمها والأساس الذي تستخرج منه باقي العقائد الإيمانية الأخرى (النبوات والكونيات) بالاستدلال، وهذا ما بيّنه التفتازاني في قوله: «أن الأحكام الشرعية منها ما يتعلق بكيفية العمل وتسمى فرعية وعملية، ومنها ما يتعلق بالاعتقاد وتسمى أصلية واعتقادية، والعلم المتعلق بالأولى يسمى علم الشرائع والأحكام وبالثانية علم التوحيد والصفات» .

كما أن التوحيد هو الغاية التي من أجلها بعث الأنبياء والرسل عليهم الصلاة والسلام كما وضحه الله ينخذ في كتابه العزيز في آيات كثيرة من مثل قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولَ إِنَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِي ﴾ أ، وهو الاسم الذي فضله الإمام محمد عبده في كتابه (رسالة التوحيد) وبين سبب تسميته بعلم التوحيد، حيث قال: «وسمي هذا العلم به (التوحيد) تسمية له بأهم أجزائه وهو إثبات الوحدة لله في الذات والفعل في خلقه الأكوان، وأنه وحده مرجع كل كون ومنتهى كل قصد، وهذا المطلب كان الغاية العظمى من بعثة النبي يَقِي عما تشهد به آيات الكتاب العزيز» .

5 - علم أصول الدينية لابتنائها عليه وتفرعها عنه، ولأنه يتكفل ببيان وإثبات ما يعتبر من أصول الدين وأركانه التي لا يتم الإسلام

أس أبو حيان التوحيدي: المقابسات: نقلا عن على الشابي: مباحث في عنم الكلام والفلسفة، ص 20.

 $<sup>^2</sup>$  راجع تفاصيل الرد على هذا الرأي في رسالة الأشعري في استحسان الحَوض في علم الكلام.  $^2$ 

 <sup>3</sup> ـ التغتازان: شراح العقائد النسفية، ص 09، وراجع شرح المقاصد، ص 164.

<sup>4</sup> \_ سورة الأنبياء: 25.

<sup>5</sup> سـ محمد عبده: المرجع السابق، ص 17.

ولا يتحقق الإيمان بدونها، مقابل علم الفقه الذي يتكفل ببيان الفروع العملية للدين، ومقابل علم الأخلاق والتصوف الذي يعنى بجانب السلوك والأخلاق على أساس من الذوق الروحي والوجدان القلبي ولهذا، قال بعض المتكلمين: «الأصول معرفة الباري بوحدانيته وصفاته ومعرفة الرسل بآياتهم وبيناقم ... ومن المعلوم أن الدين إذا كان منقسما إلى معرفة وطاعة، والمعرفة أصل والطاعة فرع، فمن تكلم في المعرفة والتوحيد كان أصوليا، ومن تكلم في الطاعة والشريعة كان فروعيا» أ.

7 ـ علم الإيمان: وآخر ما أطلق من تسميات لعلم العقيدة أو علم الكلام "علم الإيمان" وهو الذي أظلقه الشيخ الدكتور عبد الجيد الزنداني في آخر كتبه وهو "علم الإيمان" الذي ألفه لطلبة جامعة الإيمان بصنعاء بالجمهورية اليمنية ولكل المسلمين في العالم.

وسمي علم الإيمان لأنه يورث العلم بالإيمان وحقائقه وأركانه عن طريق عرض آيات الله في الكون المشاهد، ليوقظ الفطرة ويحرك العقول لتتعرف على خالقها وتستدل على الإيمان، ويطلع الطالب على الخرافات الفرق الإسلامية وشبهات المنكرين ويربط اليقين بالقول والمشاهدة والسلوك المستقيم والخلق القويم .

السائشهرستاني: الرجع السابق، ص 41، وانظر: فخر الدين الرازي، مفاتيح الغيب، مج1. ج2. ص 95-96.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> \_ سورة النساء: 65.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ـــ سورة العصر: 1 و2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ـــ سورة النور: 55.

 <sup>5</sup> ـ عبد الجيد الزندان: المرجع السابق، ص 4-5.

كما أنه الموضوع الأساسي في القرآن، إذ لا نجد صفحة في كتاب الله تخلو من الدعوة إلى الإيمان الإيمان، أو الرد على شبهات الكافرين، أو بيان الأقوال والأفعال التي تثبت الإيمان أو تنقضه.

ومصطلح الإيمان المصطلح الأصلي لمصطلح العقيدة الذي اصطلح بعض العلماء عليه، فهو مصطلح قرآني غير مستحدث أ.

وبمكننا أن نستخلص ثلاث ملاحظات من أسماء علم العقيدة وهي:

أولا \_ أنه تم العدول عن تسمية علم الكلام إلى علم التوحيد وعلم العقيدة وعلم الإيمان لِمَ وحه لعلم الكلام من معارضة وانتقادات شديدة من المسلمين وخاصة المحدِّثين والفقهاء الذين لحم اتصال مباشر بعامة الناس، وذلك سدا للذرائع واتقاء للفرقة التي تبلبل أذها لهم وقلوهم  $^{2}$ ، وكذلك لما حدث لهذا العلم من انحراف عندما احتلطت مباحثه بمباحث الفلسفة  $^{3}$  فتعطلت مهمته ودوره الأساسي فعلق ذلك بهذه التسمية (علم الكلام) وأصبح مصطلح (علم الكلام) يدل على انحراف العقيدة منهجا وموضوعا وغاية فرفض عامة وخاصة الناس وقصار النظر هذه التسمية بل منهم من رفض هذا العلم كلية.

ولكن إذا عرفنا أن للمصطلحات والأسماء الشائعة بين الناس للأشياء جناية على الحقائق، والغايات، ولهذه الجناية قصة طويلة في كل فن ولغة، وفي كل أدب ودين، وعرفنا أن هذا المصطلح صحب هذا العلم في مرحلة تاريخية مظلمة مر بما ككن علم التاريخ الإسلامي، أدركنا حقيقة ومعنى العودة إلى استعمال هذا المصطلح اليوم مع بعض العلماء المعاصرين أمثال وحيد الدين خان الذي يسمى علم العقيدة (علم الكلام القرآني) أحون أية عقدة.

ثانيا \_ أن هذه الأسماء تدل على أصالة علم العقيدة، فأصوله أصول إسلامية، صرفة كما يتجلى في التعليلات التي قيلت حول أسباب كل اسم من أسمائه، فهي راجعة إما إلى موضوعه،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ـــ نفس المرجع: ص 14 = 17.

أ ــ انظر: عباس محمود العقاد: التفكير فريضة إسلامية، ص 39، وما نعدها، وجلال الدين السيوطي في كتابه (صون المنطق والكلاء عن في المنطق والكلام) ج16صه41-52 .

<sup>3</sup> ـــ انظر: ابن خلدون: المرجع السابق، ص 466. والشهرستاني: المرجع السابق، ص 30؛ ومحمد عبده، المرجع السابق، ص 25، وعبد المجيد الزنداني: المرجع السابق، ص 3، 4، 17.

 <sup>4 -</sup> وحيد الدين خان: قضية البعث الإسلامي، ص 104.

وهو العقائد الإسلامية، بصفة عامة، أو كلام الله تعالى قلم أو حادث أو توحيد الله حل حلاله في الذات والصفات، وإما راجعة إلى منهجه وهو الكلام والجدل، والاعتماد على النقل (كلام الله) في استخراج الحجج العقلية للرد على الخصوم وإثبات أصول العقيدة أ.

وبذلك يكون هذا العلم موضوعا ومنهجا يدور حول الأصول العقائدية.

ثالثا ــ كما تدل على ما سبق إثباته في التعريفات، وهو الطابع العملي الواقعي لعلم العقيدة إذ لا ينفك الإيمان أو العقيدة عن السلوك ويوجهه ويقومه، كما مبين في تسميات (علم العقيدة، وعلم الإيمان، والفقه الأكبر، وفلم التوحيد) وغيرها.

هذا الدور الأساسي لعلم العقيدة وأهميته هو الذي أحاول بإذن الله توضيحه في المبحث التالي.

<sup>1</sup> ـ طه عبد الرحمن: في أصول الحوار وتحديد علم الكلام، ص 66.

## المبعث الثاني دور علم العقيدة

#### تمهيد

لقد بينت لنا المباحث السابقة أن علم العقيدة ذو بعد واقعي تتبعي لحياة الإنسان للارتقاء به إلى مستوى الإنسانية بتذكيره بعهده مع خالقه سبحانه وتعالى حبن قال: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبّكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدْنَا ﴾ أو الحفاظ على مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِيّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبّكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدْنَا ﴾ أو الحفاظ على إيمانه وترقيته لتستديم صلتهم برهم، وذلك كله بتتبع حركاته وأفكاره في الكون والمجتمع للأخذ بيده وتوجيهه إلى تحقيق سعادته في الدنيا والآخرة عن طريق الالتزام الكلي بأوامر الله ونواهيه، التشريعية والعقدية، ولا يتحقق هذا الالتزام ويتقوى إلاً بعلم العقيدة في واقعيته تلك.

وهذه الواقعية يجسدها كذلك دور علم العقيدة وغايته إذ أننا إذا رجعنا إلى نشأته وجدناها كانت استجابة لظروف التحدي التي أحاطت بالعقيدة الإسلامية، ووجدنا وجها للمواجهة الفكرية التي واجه بما المسلمون التحديات الفكرية الواردة على العقيدة؛ وإذا نظرنا إليه اليوم في خضم التحديات المعاصرة المحدقة بعقيدتنا، ودور الشهادة المنوط بنا، أدركنا أن وجوده أصبح أكثر إلحاحا وضرورة لمواجهة هذه التحديات تثبيتا للإيمان ودفاعا عن العقيدة.

فالتصاقه الشديد هذا بقضايا المجتمع ومشاكل الناس جعلته أكثر واقعية، ذو وظيفة أكثر خطورة وأهمية.

فما هي وظيفته ودوره؟ هل هي تثبيت العقيدة وتبياها وشرحها؟ أم هي الاستدلال عليها والدفاع عنها والدعوة إليها؟ أم هي لكل هذه الأدوار مجتمعة؟ أم أنه لم تعد له وظيفة وغاية والتهى دوره والتفت فائدته؟

## أولا حوره فيي عصر النشأة

لم يظهر علم العقيدة و لم ينشأ إلاً في بداية القرن الثاني الهجري لوحدة العقيدة في عصر الرسول ﷺ وأول عصر الخلفاء الراشِدين، وتعليل وحدة العقيدة في هذه الفترة يرجع لعدة عوامل من أهمها:

إدراك الصحابة زمن الوحي وشرف صحبة الرسول ﷺ، إذ كان المرجع في الحيرة والسراج في ظلمات الشبهة .

<sup>1</sup> ـ سورة الأعراف: 172.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ــ محمد عبده: رسالة التوحيد، ص 21.

منعتهم روح التهيب من معرفة أسرار النص الديني من التمادي في الجدل، فأمسكوا عن القول في المتشابه، والبحث في الغيبيات وما لا بحال للعقل فيه، إذ كان القرآن الكريم والسنة الصحيحة يحذران من التمادي في هذا السبيل، على نحو ما جاء في قوله تعالى: ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنْ الرُّوحِ قُلْ الرُّوحِ قُلْ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أُوتِيتُمْ مِنْ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ أ، وقوله: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنْ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا فِيمَ أَنْتَ مِنْ ذَكْرًاهَا إِلَى رَبِّكُ مُنتَهَاهَا إِنَّمَا أَنْتَ مُنذِرُ مَنْ يَخْشَاهَا ﴾ ثوقد وجه رسول الله عن الساعة إلى التفكير في مقتضاها العملي والإعداد لها، عن ... قال رجل متى الساعة يارسول الله ؟ قال له: ماذا أعددت لها؟

ومن ذلك ما حدثنا به "ابن سعد" في كتابه "الطبقات" و"السيوطي" في كتابه "صون المنطق" عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن حدد عمر بن العاص وأخيه هشام، أنحما قالا: «حلسنا بحلسا في عهد رسول الله في كتا به أشد اغتباطا من بحلس حلسناه يوما، حتنا فإذا أناس عند حجر رسول الله في القرآن، فلما رأيناهم اعتزلناهم، ورسول الله خلف الحجر يسمع كلامهم، فخرج علينا رسول الله مغضبا يعرف الغضب في وجهه، حتى وقف عليهم فقال: أي قوم!! بحذا ضلت الأمم قبلكم، باختلافهم عن أنبيائهم، وضربحم الكتاب بعضه يبعض، إن القرآن لم يتزل لتضربوا بعضه ببعض ولكن يصدق بعضه بعضا، فما عرفتم منه فاعملوا به، وما تشابه عليكم فأمنوا به، ثم التفت إلى وأخى، فغضبنا أنفسنا ألا يكون قد رآنا معهم» أ.

كما حمتهم سليقتهم اللغوية من الوقوع في الخلط بين مستويات اللغة، إذ كانت هم القدرة على التعامل مع النص ، مما جعلهم يعتقدون بالتتريه ويفرضون فيما يوهم التشبيه، فكانت نظر قمم للنص شاملة تكاملية 6.

وقد أصبح لعامل اللغة هذا دور خطير في اختلاف الفرق حول فهم النص وأصبح من

<sup>1</sup> ـــ سورة الإسراء: 85.

<sup>2</sup> ـــ سورة النازعات: 42- 45، وانظر كذلك الأعراف 187، والأحزاب 63.

 <sup>3</sup> ـــ رواه مسلم في كتاب البر والصلة والآداب.

خلال الدين السيوطي: صون المنطق والكلام، ص 70. وراجع فيما يتعلق بروح التهيب، محمد البهي، الجانب الإلهي من التمكير الإسلامي، ص 40- 41. وعبد الستار نصار: المدوعة السلفية وموقف رجالها من المنطق وعلم الكلام، ص492-493.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ـــ على الشابي: مباحث في علم الكلام والفلسفة، ص 25.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ـــ ابن خلدون: المقدمة، ص 463.

الأسس الهامة في نشأة علم العقيدة.

كما انشغلوا بالفتوحات بكل إيماهم ولم يكن لهم متسع من الوقت للنظر في مسائل العقيدة والبحث فيها، إذ كانت الفتوحات تمثل انتصار (التوحيد العملي) على الأرض بعد تمكن (التوحيد النظري) من قلوهم وعقولهم.

ثم إن المجتمع الإسلامي لم يتسع لشبه الذين أسلموا بمن كانوا ينتمون إلى حضارات وأعراق أحنبية أولاً في عهد عثمان بن عفان فله مما منع وجود تحد فكري على العقيدة، ومن ثم لم تدع الحاجة إلى مواجهة. كما أن الإسلام كأي دين تمثل لديه هذه المرحلة مرحلة الإيمان القليي والتصديق، لينتقل المؤمنون به إلى المرحلة الثانية مرحلة النظر العقلي 2، ولكن إن أمسكت الألسنة فلن تمسك القلوب كما قال أبو حنيفة 3.

فالمسلمون الأوائل كانوا بشرا لهم عقول مهما يكن الإيمان يملوها فهي بلا شك قابلة للنمو الداخلي، وكل إنسان من بلغ حدا من الكبر وبلغ بحتمعه حظا من الرقي لا بد وأن يبدأ عنده السؤال وتلوح في ذهنه مشاكل الكون، والقرآن حافز قوي في هذا السبيل، فهو يحث على التفكير والنظر، فكانت العقلية الإسلامية مهيأة لأن تبحث في مسائل العقيدة وتجادل الخصوم ، فيما لا يخرج عن مجال العقل ولا يكون فتنة للأمة؛ إذ بدأت بعض العقول في بحث مسائل العقيدة أواخر القرن الأول، حيث اتسع المحتمع الإسلامي بعد مقتل الخليفة الثالث عثمان بن عفان خارت 35هما لضروب من الافتراق والصراع الفكري والحزبي، ونشأ البحث العقدي تفهما وتعقلا للعقيدة وكثر وتشعب، واتخذ ألوانا حديدة لم تكن أيام رسول الله الله ولا الأولين من الصحابة، «فهبت على الناس أعاصير الفنن واعتمد كل ناظر على ما صرح به القرآن من إطلاق العنان للفكر، وشارك الدخلاء من حق لهم السبق من العرفاء، وبدت رؤوس المشاقين تعلوا بين المسلمين» ، الدخلاء من حق لهم السبق من العرفاء، وبدت رؤوس المشاقين تعلوا بين المسلمين» وهذا الانجراف عن منهج القرآن في النظر يرجع إلى ضعف الإيمان، فالعلاقة بين قوة الإيمان وتفهم

<sup>1</sup> \_ على الشابي: المرجع السابق، ص 22.

<sup>2</sup> \_ عمد البهى: المرجع السابق، ص 41.

<sup>3 ...</sup> عبد الستار: المدرسة السلفية ص 493.

 <sup>4</sup> ــ حسام الدين الألوسي:دراسات في الفكر الفلسفي الإسلامي، ص 85، وراجع عبد المحيد النحار و(حسين أبولبابه وعلي الشابي): المعتزلة بين الفكر والعمل، ص 7 - 8.

<sup>5</sup> \_ محمد عبده: وسالة التوسيد، ض 24.

وشرح العقيدة علاقة عكسية، كلما خفت حرارة الإيمان في القلوب، كلما برزت ناحية التفهم للعقيدة في الأذهان، حتى إذا خفت روح التهيب وتحيئات عوامل النظر في العقيدة ظهر الخلاف في فهمها أ. ونتيجة للواقع السياسي والاجتماعي الذي جدَّ في الأمة الإسلامية برزت قضايا كلامية، كمسألة الإيمان وعلاقته بالعمل انطلاقا من حادثة مقتل عثمان وأحداث القتل المتعللة بكفر مرتكب الكبيرة من قبل الخوارج، ومسألة القدر التي بحثت انطلاقا من ظاهرتي البغي والفسق وأحداث التسلط السياسي الأموي المتعلل بالقدر .

ومقاومة لهذه المواقف أو تبريرا للمعاصي، ظهرت آراء مخالفة لها تدَّعي تزييفها والكشف عن العقيدة الصحيحة، وألها الفرقة صاحبة الحق الناجية، فنشأ القول بحرية الإنسان ومسؤوليته عن أفعاله، كما نشأ القول بنفي صلة العمل بالإيمان مع المرحئة لأن الإيمان عندهم ما وقر في القلب دون العمل ومن ثم كان ارتكاب المعاصي لا علاقة له بالإيمان، فأدت هذه البحوث والمواقف إلى ما هو مخالف للعقيدة الصحيحة بسبب التطرف أو التأثير الخارجي (كالسبئية).

وقد سحل لنا التاريخ حادثتين شهيرتين تبرزان واقعية نشأة علم العقيدة وواقعيته وظيفته ببعديهما الدفاعي والفهمي البياني.

لقد تقشى في بعض المدن الإسلامية ظاهرة الفسق وانجون وأصبحت موئلا لارتكاب الزنا والسرقة وتعاطي الخمور بما لم يكن معهودا من قبل، ويعلل أصحاب هذه المعاصي أعماهم بالقدر انحتوم، وقد صور ذلك رجل أتى عبد الله بن عمر به رضي الله عنهما به يشكو إليه هذه الحالة قائلا: «ظهر في زماننا رحال يزنون، ويسرقون، ويشربون الخمر، ويقتلون النفس التي حرم الله ثم يعتجون علينا، ويقولون: كان ذلك في علم الله، فغضب ابن عمر، وقال: سبحان الله كان ذلك في علم الله، و لم يكن علمه يحملهم على المعاصى» 4.

فنشأ عن هذا الواقع الاجتماعي وذلك الواقع السياسي المتمثل في مقتل عثمان على وما تتالى من أحداث سياسية، قضية الفعل الإنساني وهي قضية عقدية أدت بدورها إلى جانب من القضايا

أ... عمد البهي: الجانب الإنهي، ص 41 – 42؛ والفكر الإسلامي في تضوره، ص 08.

<sup>2 –</sup> ابن الأثير: الكامل في التاريخ، ج6،ص 84-130، والطبري: تاريخ الطبري، ج 4، ص 493 وما بعدها، و ج5، ص5– 38، وعبد المجيد النجار: المعتزلة، ص 11.

 <sup>3 -</sup> انظر: على الشابي: الرجع السابق، ص 41 - 62.

<sup>4</sup> ـــ أحمد بن مصطفى (طاش كبرى زادة): مفتاح السعادة، ج2، ص 143.

المذكورة إلى ظهور الفرق الكلامية وأكبرها فرقة المعتزلة كما بيَّنت الحادثة الثالثة الآتية حيث «دخل واحد على الحسن البصري (ت 110هـ) فقال: يا إمام الدين، لقد ظهرت في زماننا جماعة يكفرون أصحاب الكبائر، والكبيرة عندهم كفر يخرج به عن الملة، وهم وعيدية الخوارج، وجماعة يرجئون أصحاب الكبائر والكبيرة عندهم لا تضر مع الإيمان \_ بل العمل على مذهبهم ليس ركنا من الإيمان، ولا يضر مع الإيمان معصية، كما لا ينفع مع الكفر طاعة، وهم مرجئة الأمة، فكيف تحكم لنا في ذلك اعتقادا؟

فتفكر الحسن في ذلك، وقبل أن يجيب، قال واصل بن عطاء: أنا لا أقول إن صاحب الكبيرة مؤمن مطلقا، ولا كافر مطلقا، بل هو في مترلة بين المترلتين: لا مؤمن ولا كافر، ثم قام واعتزل إلى اسطوانة من اسطوانات المسجد يقرر ما أجاب به على جماعة من أصحاب الحسن، فقال الحسن: اعتزلنا واصل، فسمى هو وأصحابه معتزلة $^1$ ، فالاعتزال تكون حول مسألة دينية هي مرتكب الكبيرة، ذات جذور سياسية ُ واجتماعية، فكانت على يدهم نشأة علم الكلام نشأة واقعية المنطلق وواقعية الغاية، إذ اجتهدوا في الدفاع عن الإسلام والرد على الخصوم من الزنادقة وأصحاب الديانات المحالفة للإسلام والمبتدعة في أول عهدهم، وكانوا أول من تسلح من السلمين بسلاح خصومهم في الدين، فجادلوهم حدالا علميا، وردوا هجماتهم، ونشطوا لهذا العمل نشاطا بديعا". اشتد دور علم الكلام هذا مع توسع رقعة الدولة الإسلامية إثر الفتوحات السريعة التي شملت الإمبراطورية الفارسية والبيزنطية والشرقية، حيث وحد المسلمون أنفسهم أمام حضارات ذات ديانات سماوية محرفة أو ملل ونحل متعددة، أكثر تمدنا وعمرانا وتقدما فكريا فلسفيا، مما جعل مجرد الاكتفاء بالفتح العسكري غير كاف إطلاقا لفتح قلوب العجم ونشر العقيدة الإسلامية، إذ تطور الأمر من خلافات عقدية داخلية لعلاج الواقع الإسلامي إلى طعن حقيقي في العقيدة الإسلامية وفي أكثر مسائلها من أصحاب الملل والنحل الذين منهم من بقي على دينه صراحة ومنهم من التحق بالإسلام ولم يتبطنه حاملين لما كان عندهم، راغبين في الوصل بينه وبين ما وحدود، قاصدين الكيد للإسلام بالنفاذ إلى مصدر قوته «العقيدة» والطعن فيها، «فأخذوا ينفثون من أفكارهم ويشيرون

أ \_ أحمد الشهرستاني: الملل والنحل، ج1، ص 48.

أحمد أمين: فجر الإسلام، ص 291.

<sup>3</sup> \_ راجع أحمد محمود صبحي: في علم الكلام، ص 104، وأحمد أمين، نفس المرجع، ص 299 - 300.

بحالهم ومقالهم إلى من يرى مثل آرائهم أن يقتدوا بهم، فظهر الإلحاد وتطلعت رؤوس الزندقة» .

وبإزاء هذا الوضع الجديد وحد المسلمون أنفسهم مضطرين لمواجهة تلك التيارات الفكرية الواردة على العقيدة الإسلامية بالأدلة العقلية ردا للشبهات وإثباتا للعقيدة على الغير وترقية للإيمان؟ فكانت بذلك نشأة علم العقيدة ضرورة أملاها الواقع الإسلامي والتحديات الخارجية، واصطبغ بروح المواجهة والصبغة الدفاعية.

## ثانيا ـ تطور حور غلو العقيحة وأهو وطائعه

لقد تمثل دوره من النشأة إلى الانحطاط في مهمتين أساسيتين: أولهما الدفاع عن العقيدة الإسلامية، وثانيهما ترقية الإيمان من التقليد وتحليته باليقين، وهو ما بيّنه التهانوي في قوله: «وفائدته الترقي من حضيض التقليد إلى ذروة الإيقان، وإرشاد المسترشدين بإيضاح الحجة لحم، وإلزام المعاندين بإقامة الحجة عليهم، وحفظ قواعد الدين عن أن تزلزها شبه المبطلين وأن تبتين عليه العلوم الشرعية فإنه أساسها ... وغاية هذه الأمور كلها الفوز بسعادة الدارين» 2.

وهو ما جمعه الشيخ الطاهر بن عاشور في كلمتين: «التفصيل والتعليل»، إذ قال: «قد أحاط الإسلام إصلاح العقيدة ودوام إصلاحها بأمرين عظيمين هما: التفصيل والتعليل؛ فأما التفصيل: فهو في أمور ثلاث:

أوها بتمام الإيضاح لسائر المسلمين، وبإعلان فضائح الضالين في العقيدة على احتلاف ضلاهم، والإغلاظ عليهم، وبسد ذرائع الشرك واحتناب عروقهم ...

وأما التعليل فذلك باستدعاء العقول إلى الاستدلال على وجود الله، وعلى صفاته التي دل عليها تتريهه، وأعظم ذلك الاستدعاء إلى النظر في النفس وهو أصل الحكمة، فالقرآن يكرر الدعوة للنظر ... وكذلك الآثار الصحيحة، وبذلك قال علماؤنا أن أول الواجبات على المكلف معرفة الله تعالى ... وترتب على ذلك اختلاف علماء الكلام في صحة إيمان المقلد ...» ..

وهذا يعني أن المهمتين الدفاع والترقية متكاملتان متداخلتان لا تنفكان عن بعضهما البعض، وتتحققان بمجموعة من الوسائل تعد وظائف لعلم العقيدة من أهمها أربع: الشرح والبيان لغرض

أحد محمد عبده: رسالة الوحيد، ص 26، أحمد أمين، نفس المرجع، ص 299 – 300.

 $<sup>^2</sup>$  النهانوي: كشاف اصطلاحات الفنون، ص 30.

 <sup>3</sup> حمد الطاهر بن عاشور: أصول النظام الاحتماعي في الإسلام، ص 49 -- 50.

الفهم والإصلاح، وإثبات العقائد للترقية والإيقان، ورد الشبهات للصيانة، والهجوم للحصانة.

## أ – الشوح والبيان لغرض الفهم والإصلاح

نفهم مما سبق أن علم العقيدة في طور النشأة كان تحصيليا شرحيا يرمي إلى فهم مضمون الإيمان، أو بالأحرى يرمي إلى تصحيح مفهوم الإيمان وتوضيحه كما حدده القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة، وشرح مقتضاته لإثباته وتثبيته في الأذهان والقلوب، ونصرة العقيدة الإسلامية وصيانتها من المفاهيم المنحرفة الحادثة في المجتمع، لأن انحراف المفاهيم يؤدي إلى انحراف التصور المؤدي إلى انحراف الاستبداد والظلم المؤدي إلى انحراف الاحتماعي والسياسي في المجتمع الذي تحلى في سياسة الاستبداد والظلم والقتل، ومظاهر الفسق والبغي، وتعليل ذلك بالقدر، واقتصار الإيمان على التصديق دون العمل، فنشأ الصراع والتطاحن المذهبي والعسكري.

وفي الحقيقة لم يكن هذا الدور التحصيلي التوضيحي لتبرير لا معقول في العقيدة أو تبسيط تعقيدات أو شرح غموض فيها كما هو الأمر بالنسبة لعلم اللاهوت المسيحي، حيث تتسم العقيدة المسيحية بالغموض والتعقيد وتقوم على مسلمات لا تدخل تحت طائلة العقل، فكان دور علم اللاهوت شرح العقيدة ليفهمها المؤمنون الذين قد اقتنعوا مسبقا وليس إثباتما ليقتنع بما الملحدون، وهذا ما عناه أحد اللاهوتيين المسيحيين بقوله: «ليس على الإيمان أن يجد مسوغات لذاته بخاه الإخاد بل تجاه ذاته» أو بينما في العقيدة الإسلامية تتسم بالوضوح والبساطة، فلم يكن الشرح والفهم في الفكر العقدي في هذه المرحلة لذاته بل لغرض صيانة العقيدة وتوضيحها وتزييف كل ما خالفها لنصرة الدين الإسلامي، وبناء على ذلك كانت الروح العامة لعلم الكلام هي الذفاع، وكان الشرح أحد وسائله، وربما هذا أغفل أستاذنا الدكتور عبد المجيد النجار وسيلة الفهم والشرح في علم الكلام في طور النشأة وأهميته وإجابيته، وتحدث عنها في بقية الأطوار من جانبيها والشرح في علم الكلام في طور النشأة وأهميته وإجابيته، وتحدث عنها في بقية الأطوار من جانبيها الإنجابي والسلبي، إذ عد الجانب الأول من وسائل توضيح العقيدة لتحقيق الدفاع عنها في الخانب الثاني فعده «من سقطات هذا العلم لما فيه من عنالفة لروحه العامة (الدفاع)، وانزلاقا إن شرح الكيفيات» قي .

وقد حدث هذا الانزلاق في المرحلة الثانية من طور الاكتمال والنضج حين بدأت التحديات

ا ـــ لويس غاردييه وحورج قنواتي: فلسفة الفكر الديني بين الإسلام والسيحية، ج3، ص 39.

<sup>2</sup> ـ عبد المحيد النجار: الإيمان بالله وأثره في الحياة، ص 20.

<sup>3 -</sup> عبد المحيد النجار: مباحث في منهجية الفكر الإسلامي، ص102.

الخارجية، واستمر هذا الطابع الشرحي البياني إلى جانب الدفاع إلى عصر الانحطاط، ليصبح علم العقيدة علما شرحيا ويتخلى عن وظيفته الدفاعية، فأعلن ابن خلدون انتهاء دوره أ، وقصدي هنا أن أبين أهمية الشرح والفهم في توضيح العقيدة في طور النشأة كما كان لهما من الأثر البالغ في صيانة العقيدة عن الانحراف تصديقا وعملا وكانا العامل القوي في ترسيخ الطابع الواقعي لهذا العلم والصبغة الدفاعية.

وربما لنفس السبب كذلك (التباين بين دوري علم الكلام وعلم اللاهوت) عمم الآب (لويس غاردييه) الحكم أكثر عندما نفى عن علم الكلام وظيفة الفهم والشرح، وقصر وظيفته على الدفاع فقط، فلا يوجد في رأيه «في الإسلام، مقابل دقيق لذلك «الفهم للإيمان» المتكون علما مستقلا، فالكلام ... دفاع عن الإسلام، وغرضه لا يتطابق مع غرض اللاهوت في المسيحية، لا من حيث المفهوم، ولا من حيث المفهوم، ولا من حيث المفهوم، فحد أن متون علم الكلام الإسلامية تحتم بسد الدفاع» أكثر منها بفهم الإيمان، وفي المسيحية هذا «الدفاع عن الإيمان apologétique هو علم الكلام نفسه» أما في الإسلام فهو موضوع علم الكلام نفسه» .

إن هذا القول يصف بدقة دور علم الكلام وحقيقة وظيفته الأساسية وروحه العامة، إلاَّ أنه يبرر ما حدث من انحرافات في علم الكلام المتذرعة بالدفاع عن العقيدة، ويغفل عمَّا أحدثته محاولات شرح الكيفيات من انزلاقات عقدية على مستوى التصور والسلوك.

أما عبد الرحمن بدوي فقد رفض موقف غارديه هذا وعده لا معنى له، لأن المرحلة الأولى في نظر بدوي غلب فيها النظر إلى علم الكلام على أنه علم تحصيلي يرمي إلى فهم مضمون الإيمان وليس مجرد الدفاع ونصرة العقيدة، ويستشهد على ذلك بتعريف أبي حيان التوحيدي، وفي رأيه أن الصبغة الدفاعية لعلم الكلام تنطبق على ما بعد القرن الرابع الهجري فيقول: «أما في القرن الثاني والمثالث والرابع فكان يغلب على علم الكلام البحث في فيم الإيمان، وإدراك مفهوم العقيدة، وتحديد المعاني الغامضة التي وردت في الكتاب والسنة،: الله، صفاته، العدل الإلهي، الوعد والوعيد، لنجاة في الآخرة، العقاب والثواب الخ ...» .

ولكن فات الدكتور بدوي إن وظيفة التوضيح والفهم هي إحدى وسائل الدفاع عن العقائد الإيمانية،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ـــ ابن خلدون: المقدمة، ص 467.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Louis Gardet : Dieu et la destinée de l'homme, p 22 ;

نقلا عن عبد الرحمن بن بدوي: مذاهب الإسلاميين، ج1، ص 13 – 14.

<sup>3</sup> ـــ عبد الرحمن بدوي: المرجع السابق، ص14.

ذلك أنها كما أسلفنا، واضحة المفاهيم بسيطة الأركان، كما أن الشرح والفهم في علم الكلام، على أهميتهما البالغة وخطور قمما يهدفان إلى توضيح العقيدة لغير المسلمين، وتصحيح ما انحرف من المفاهيم للمسلمين لنصرة العقيدة. ومن ثم فإن خاصية التوضيح والفهم خاصية ملازمة لعلم الكلام منذ النشأة إلى يومنا هذا باعتبارها إحدى وسائله الأساسية في الدفاع عن العقيدة.

وهذا يعني أن الدفاع كان وما زال الوظيفة الأساسية لعلم الكلام من النشأة إلى مرحلة الجمود (من القرن الثاني إلى القرن التاسع) ملازمة له صفة الفهم والتوضيح، لينبعث هذا الدور الدفاعي من حديد مع بداية القرن الرابع عشر (14هـ) التاسع عشر (19م)، بينما غلبت عليه في القرون الأخيرة (من 19 ~ 13 الهجريين) أي طور الجمود والتقليد – الغاية الشرحية البيانية للعقائد الإيمانية لتحصيلها بعيدة عن واقعها الاجتماعي والسياسي، وتراجع دوره الدفاعي الذي من أجله نشأ إلاً في نطاق ضيق هزيل يتعلق بالدفاع المذهبي بين المسليمن أنفسهم غافلين في الغالب عما يوجه للعقيدة والدين الإسلامي من المطاعن والشبه، حيث «تغلب الجهال وفتكوا بما بقي من أثر العلم النظري النابع من عبون الدين الإسلامي، فانحرفت الطرق بسالكيها، و لم يعد بين الناظرين في العلم النظري النابع من عبون الدين الإسلامي، فانحرفت الطرق بسالكيها، و لم يعد بين الناظرين في كتب السابقين إلاً تحاور في الألفاظ وتناظر في الأساليب، على أن ذلك في قليل من الكتب اختارها الضعف وفضلها القصور كما تحكموا في التضليل والتكفير وغلوا في ذلك» أ.

مما أدى إلى انحصار العقيدة في التصور دون السلوك والقلب دون القالب، وأصبح مفهوم الإيمان عند الناس اليوم ملخصا في مقولة «الإيمان في القلب»، وهو صياغة جديدة لعقيدة الإرجاء، واصطبغ علم العقيدة بالتحريد، فحصل انفصام لشخصية المسلم وازدواجية لحياته، إذ سلوكه يناقض تصوره، وتصوره يناقض سلوكه، فتسربت إلى حياة المسلمين الاعتقادات الفاسدة وأصاب التزييف والانحراف كثيرا من اعتقاداتم، ولم يعد المسلم يفرق أو يشعر بالفرق والتناقض بين التوجيد ومظاهر الشرك، كالتبرك والتوسل بالأولياء والمشايخ واللحوء إلى السحرة والمشعوذين للتداوي وحل مشاكلهم الاحتماعية دون الله تعالى، والاستسلام للواقع الفاسد بالتواكل وعدم الالتزام بشرع الله تعالى بارتكاب المعاصي والكبائر منها، فانفصلت العقيدة عن الحياة الواقع أي انفصلت عن الشريعة و لم يعد لها أي أثر في النفس، وبالتدريج انسلخت الشريعة عن الحياة وأصبحت مقولة العلمانيين (الملادينيين) (ما لله الله وما لقيصر لقيصر) من مسلمات مجتمعنا.

ومما تقدم تبين لنا أن غاية الشرح والبيان غاية خادمة للغاية القصوى لعلم العقيدة وهي الدفاع،

<sup>1 -</sup> محمد عبده: رسالة التوحيد، ص 31.

وأحد وسائله الأساسية مهمتها وغرضها عرض العقيدة والدين الإسلامي وإصلاح ما دخله من انحراف، إلا أنها في انفصالها عن وظيفة الدفاع والهجوم انقلبت إلى أداة ووسيلة هدم العقيدة كما حدث في عصر الجمود والتقليد، فكان لا بد لاسترجاع هذه الوظيفة المهمة (الشرح والبيان) في صورتما الإيجابية من تظافر بقية مهام علم العقيدة كوظيفة إثبات العقائد والاستدلال عليها.

#### ب - إثبات العقائد الإسلامية بالأدلة اليقينية

لما ضعفت روح التهيب عند المسلمين لضعف إيمالهم عما كان عليه في صدر الإسلام، ولقوة وتنوع التحديات الداخلية والخارجية التي واجهتهم، ولما كان الكثير من أصحاب هذه التحديات يريدون الرجوع إلى قضايا تستند على العقل ويستبعدون الدليل النقلي، إما لكونه لم يكفهم في الإقناع لتفلسف عقولهم أو لضعف إيمالهم أو للإثنين معا، وإما لعدم الإيمان به أصلا لعدم معرفتهم الإسلام وعدم اعتناقه أو لعداوتهم ومجاربتهم له.

لذلك كله كان لابد من إثبات العقائد الإيمانية لإرشاد المسترشدين من المسلمين وغير المسلمين بإيضاح الحجة لهم، وإلزام المعاندين بإقامة الحجة عليهم أ.

فاضطر ذلك المتصدين لهذه التحديات من المسلمين أن يؤلفوا الأدلة العقلية على حقائق العقيدة الإسلامية مستمدة من الأدلة النقلية أو الفلسفة اليونانية، فدخلوا بذلك في منهجهم وسلكوا سبلهم وخاطبوهم بعقلياتهم.

ولهذا قال أبو حامد الغزالي مبيّنا هذا الدور الذي أنيظ بعلم الكلام «مقصود هذا العلم إقامة البرهان على وجود الرب تعالى وصفاته وأفعاله وصدق الرسل ... وكل ذلك مهم لا محيص عنه لعاقل» ...

ولإثبات العقيدة على الغير بإيراد البراهين على صحتها عمل علماء الكلام في دعوقهم إلى الإسلام على إقناع غير المسلمين واستمالتهم إلى الحق وإرشادهم إلى الاعتقاد الصحيح، سواء المسترشدين منهم من طلبوا البرهان «أو من يتوقع منهم قبول الحق بما اعتراهم في عقيدتهم من الرية أو بما يلين قلوهم لقبول التشكيك بالجبلة والفطرة» 3 أو المعاندين منهم الممترين على الباطل المصرين على الضلال.

فاستدلوا على وجود الله تعالى وكمال صفاته، وصدق الرسل، ودعوة محمد ﷺ على الخصوص واستدلوا على إمكان الوحي وقوعه، وإعجاز القرآن، وصحة عقيدة البعث وأحقية الجزاء الأخروي،

<sup>2</sup> ـــ أبو حامد الغزالي: الاقتصاد في الاعتقاد، ص 06.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ـــ المرجع ن**غسه، ص 08**.

كما استدلوا على صلاح الشريعة الإسلامية لحياة الإنسان الدنيوية والأخروية.

فاستمالوا بذلك المسترشدين واجتذبوا المعاندين ، فكسبوهم أنصارا مؤمنين وقطعوا الطريق أمام الخصوم المحاربين.

أما إثبات العقيدة الإسلامية للمسلمين فليس القصد منها تأسيس الإيمان لديهم الحاصل من الدليل النقلي، وإنما القصد منه تأكيد الشرع بالعقل ، وبتحصيل الأدلة العقلية عليها، لصيانة عقيدتهم من التزييف والتشكيك وتحصين إيماتهم من الضعف والتشويش وحفظ سلوكهم من التحريف، ويؤكد هذا الأمر ابن خلدون في قوله: «موضوع علم الكلام ــ عند أهله ــ إنما هو العقائد الإيمانية بعد فرضها صحيحة من الشرع، من حيث يمكن أن يستدل عليها بالأدلة العقلية فترفع البدع وتزول الشكوك والشبه عن تلك العقائد» ويرى العالم الصوفي عبد الوهاب الشعراني أن علماء الكلام ما صنعوا كتب العقائد ليثبتوا في أنفسهم العلم بالله تعالى كما أن المؤمن لا يعتقد أصول الدين بعد النظر في علم الكلام والاشتغال به، وإنما يعتقدها صحيحة من الشرع مسبقا ، ويرى الغزالي أن علم الكلام «صار من الصناعات الواحبة على الكفاية حراسة لقلوب العوام عن تحيلات المبتدعة، كما حدثت حاحة الإنسان إلى استئجار البدرقة في طريق الحج، عدوث ظلم العرب وقطعهم الطريق ... فالمتكلم موقعه من الدين موقع الحارس في طريق الحج، وأما معرفة الله تعالى وصفاته، وأفعاله فلا غلم علم الكلام، بل الوصول إليه بالمجاهدة والمكاشفة» .

وبناء على ما ذلك يُكسب علم الكلام المؤمن بما يمده من صور الاستدلال المتنوعة والأدلة المختلفة على العقائد، المناعة من الشكوك والشبه، والقدرة على إقناع الغير، والتصدي بالنقض لما يوجه إلى العقيدة الإسلامية والدين الإسلامي بصفة عامة، من المطاعن والاعتراضات، لذا يرى الفارابي أن: «صناعة الكلام ملكة «يقدر بما» الإنسان على نصرة الآراء والأفعال المحدودة التي صرح بما واضع الملة...» أو يرى عضد الدين الإنجى في المواقف والسيد الشريف الجرجابي

أ ـــ طاش كبرى زادة: مفتاح السعادة، ج1، ص 132.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ــ ابن خلدون: المقدمة، ص 441.

 <sup>3 -</sup> الشعران (عبد الوهاب بن أحمد): اليواقيت والجواهر في بيان عقائد الأكابر 11/2 - 23، وانظر: حاشية محمد الأمير على شرح حوهرة التوحيد للقاني، ص 31.

أ - المغزالي: الاقتصاد في الاعتقاد، ص 38 - 39، وإحياء علوم الدين: م1، ج1، ص 68.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ـــ الغارابي: إحصاء العلوم، ص 131.

في شرحه للمواقف أن: «الكلام علم بأمر «يقتدر معه على إثبات العقائد الدينية على الغير وإلزامه إياها بإيراد الحجج عليها» أ.

يحقق علم العقيدة بما يقدم من الأدلة القاطعة والبراهين الجلية إيمانا جازما بالعقائد وتصديقا متيقنا بالأحكام الشرعية، فتكون غايته ترقية الإيمان من حضيض التقليد إلى ذروة الإيقان كما قال التهانوي والتفتازان ، وغمرته الإخلاص في العمل، فيكون الإيمان بذلك، أكثر حصانة وحماية من مطاعن الخصوم، وشبهات الأعداء، ومزالق الفكر ووساوس الشيطان والنفس التي تهاجمها الشبهات، ويكون السلوك أكثر استقامة، قال رسول الله ﷺ: «قل آمنت بالله فاستقم» ، وقال: «أكمل المؤمنين إيمانا أحسنهم خلقا» ، والأخلاق من الأعمال والسلكات القويمة الصالحة.

ومن ثم نخلص إلى أن علم العقيدة لا يستوحب وحده وبالضرورة إيجاد إيمان المؤمنين، ولكن ترسيخ وتثبيت إيمانهم وتعميقه وتقويته والحفاظ عليه، وأما بالنسبة لغير المؤمنين فيعمل على تحقيقه لديهم بإثبات العقائد الإيمانية.

## جـ ـ رد الشبهات وتزييف الآراء الباطلة

هذا الجانب الدفاعي يعد من أهم أهداف علم العقيدة من عصر النشأة إلى يومنا هذا، وذلك راجع للصبغة الواقعية التي يصطبغ بها، رغم الصورة النظرية التي علقت به في العصور المتأخرة، إذ كانت البيئة الإسلامية في عصر النشأة – كما أسلفنا- تموج بتحديات الملل والنحل الضالة، والعلسفات المناوئة على اختلاف أنواعها وتعدد مصادرها، وتنوع أساليبها السرية والعلانية.

وقد بين هذه الأهمية لهذا الجانب الدفاعي الشيخ محي الدين بن عربي (560-638هـ) في الفتحات قائلا: «وعلماء هذا العلم (علم الكلام) رضي الله عنهم ما وضعود وصنفوا فيه ما صنفوا ليثبتوا في أنفسهم العلم بالله، وإنما وضعود إرداعا للخصوم الذين جحدوا الإله أو الصفات أو بعض الصفات أو الرسالة أو رسالة محمد على خاصة، أو حدوث العالم، أو الإعادة إلى هذه الأجسام بعد الموت أو الحشر والنشر وما يتعلق بهذا الصنف، وكانوا كافرين بالقرآن مكذبين به

<sup>1</sup> ــ الانجى والجرحان: شرح المواقف، ج14/1.

 $<sup>^{2}</sup>$  ... التهانوي: كشاف اصطلاحات الغنون، ص 22، والتغتازاني، شرح المقاصد، ج $^{1}$ ، ص  $^{2}$ 

<sup>3</sup> ــ رواه مسلم في كتاب الإيمان.

<sup>4</sup> ـــ رواه الترمذي في كتاب الإيمان.

حاحدين له، فطلب علماء الكلام إقامة الأدلة عليهم على الطريقة التي زعموا أنما أدلتهم إلى إبطال ما ادعينا صحته خاصة، حتى لا يشوبوا على العوام عقائدهم.

 $^{1}$ فمهما برز في ميدان المحادلة بدعي برز له أشعري أو من كان من أصحاب علم النظر $^{1}$ 

وقد تحلى هذا الدور الدفاعي على مستويين، مستوى التصدي للتحديات أو الشبهات، ومستوى التصدي للانحرافات.

1 — فعلى المستوى الأول: عمد علم الكلام إلى رصد التحديات الخارحية المتمثلة في تحديات اليهود، والنصارى، والمحوس، والهنود، والفكر اليوناني، ومناهضتها، وكانت مهمة الرصد لمعرفة مضمونها، كالشبهات المتعلقة بالألوهية النبوة والمعاد، ومعرفة أهدافها المتمثلة في تسريبها إلى العقائد الإسلامية أو حر هذه العقيدة إليها، ومعرفة أساليبها المختلفة، كالوضع في الأحاديث، وتسريب الأخبار في التفسير الذي سمى فيما بعد بالإسرائيليات والنصرانيات .

وكذلك الأسلوب الفسلفي القائم على الأدلة العقلية التجريدية وقواعد المنطق الأرسطي (الصوري) الذي استعمله المسيحيون في شرح قضية الأقانيم، واستعمله المحوس في شرحهم لمبدأ الإثنينية، والديانات الهندية كالبراهمية في إثبات عقيدهم وإنكار النبوة.

ومن الأساليب كذلك الأسلوب الذوقي الغنوصي الذي اتبعه غلاة الصوفية في نقض العقيدة الإسلامية، اعتمادا على الفلسفة الأفلاطونية المحدثة، والذي أدى إلى القول بوحدة الوحود والحلول وسقوط التكاليف الشرعية، وإنكار البعث.

أما مناهضة هذه التحديات فكانت بإيراد الحجج والأدلة المتعلقة بإثبات صحة العقيدة الإسلامية وأحقية الدين الإسلامي ورد شبهات الخصوم وتفنيد أدلتهم ونقض آرائهم.

وقد تجلى ذلك في الجهود الكبيرة التي قام بها المتكلمون وفي طليعتهم المعتزلة في القرون الأولى، وعلى رأسهم إبراهيم بن سيار النظام (ت231) الذي تصدى للرد على مذهب أنبادوقليس، وعلى أرسطو وعلى القائلين بقدم حركة الكواكب والثانوية،

<sup>1</sup> \_ محى الدين بن عربي: الفتوحات للكية، ج1، ص 35.

أ ــ انظر: عمد حسين الذهبي: الإسرائيليات في التفسير والحديث، ص 13 -34، و95 -164؛ وحولدتزيهر: «العناصر الأفلاطونية المحدثة في الحديث» في التراث اليونان في الحضارة الإسلامية، لعبد الرحمن بدوي، ص 218 - 241.

<sup>3 -</sup> محمد الأنور السنهون: مدخل نقدي لدراسة علم الكلام، ص 208.

وأبو الهذيل العلاف (135-226) الذي تصدى للنصارى واليهود والفلاسفة .

كما كان للقاضي أبي بكر الباقلاني وهو من أعلام الأشعرية (ت403) حهد لا ينكر في نقض مذاهب المخالفين، في كتابه (التمهيد في الرد على الملحدة والمعطلة والرافضة والخوارج والمعتزلة)، الذي رد فيه على البراهمة والنصارى وغيرهم .

ولقد نوه المستشرق دي بور بما بذله متكلمو الإسلام من كفاح مستميت في سبيل الدفاع عن الدين الإسلامي، منذ أول اتصالهم بالأمم الأحنبية وثقافتهم إذ يقول: «ومن الحق أن نسجل هنا للمسلمين كفاحهم المستميت في سبيل الدفاع عن حمى الدين، وهو كفاح لم تكن لهم الخيرة فيما تقلدوا من سلاحه، وإنما حملهم عليه الغاية التي أرادوا بلوغها.

و لم يكن للمسلمين بد من تفسير ظواهر الطبيعة، لا من حيث كونها فعلا للطبيعة ذاتها، بل من حيث كونها فعلا للطبيعة ذاتها، بل من حيث كونها صادرة عن فعل الله الخالق، أكبر عقائد علم الكلام الإسلامي، لتكون شاهدا على رفض المسلمين للمذهب الفلسفي الوثني القائل بقدم العالم وبأفعال للطبيعة [من ذاتها]» .

2 ــ وعلى المستوى الثاني: قام المسلمون برصد ما حدث من انحرافات عن العقيدة ومعالجة السلوك المنحرف عن الدين في المحتمع الإسلامي، الناجم عن ذلك الانحراف العقدي، كمظاهر الشرك التي تفشت في المحتمع عن طريق التصوف المنحرف، وما تسرب من الديانات المحافلة للإسلام، وظواهر البغي والفسوق وشرب الخمر، الناتجة عن انحراف مفهوم القضاء والقدر، وضعف الإيمان بالله تعالى واليوم الآخر وترتب عنه ضعف الالتزام بالشريعة والإخلاص في العمل، فكان دور علم العقيدة بناء على ذلك الدفاع عن الدين الإسلامي.

#### د ــ وظيفة التحدي (الهجوم)

إلا أن علم العقيدة في دفاعه عن الدين الإسلامي لم يقتصر فقط على تلك المظاهر الدفاعية التي ذكر تها بل تحول إلى الهجوم، مع المحافظة على بقية الوظائف الدفاعية الأخرى، وذلك بكشف حقيقة عقائد الخصوم الباطلة، بإثبات وجوه الخطأ في النقل في الكتب المقدسة، (العهد القدم والأناجيل) وتحريفها، وزيف الديانات الوضعية (كالمجوسية والهندية

 <sup>1</sup> عبد المحيد النحار : للعنزلة، ص 72 - 75.

<sup>2</sup> \_ عمد الهادي أبو ريدة: تعليقه على دي بور: تاريخ الفلسفة في الإسلام، ص 317.

<sup>3 &</sup>lt;u>ـــ دي بور: نفس للرجع، ص 119 <sup>ـــ</sup> 121.</u>

وغيرها) وبيان خطأ الممارسات العملية للكهان والرهبان والأحبار.

ومن أبرز الأعمال الهجومية في علم العقيدة، كتاب (الفصل في الملل والأهواء والنحل) لابن حزم (ت 456هـ) وكتاب (الملل والنحل) للشهرستاني، وكتاب (اعتقادات فرق المسلمين والمشركين) للفخر الرازي، وكتاب (تحقيق ما للهند من مقولة) للبيروني وغيرهم.

والسبب في ظهور هذا الجانب الهجومي يرجع إلى أمرين أساسيين:

أولهما: أنه لما انتصر «التوحيد العملي» بالفتوحات و «التوحيد النظري» بإثبات العقائد الإيمانية ورد شبهات الخصوم، بالأدلة العقلية خفتت وطأة التحديات برز دور الهجوم إلى جانب الدفاع، وكان ذلك بعد طور الاكتمال والنضج حيث استوعب حقائق الأديان واكتشف أسرارها.

وثانيهما: أن خير وسيلة للدفاع هي الهجوم أو ما يمكن تسميته (دفاعا بالهجوم والغلبة) إلى حانب الدفاع بالرد<sup>1</sup>، لتعرية الخصم من كل حماية وغطاء زائف وفضحه وكشف خططه مسبقا، ومن ثم يمكن التنبؤ بشبهاته ومكائده، ووضع الخطط والأساليب، واختيار الأسلحة الممكنة لفضحه مواجهته.

كما أن غاية هذا الأسلوب تعريف الخصم بالإسلام وإقناعه بأحقيته وصلاحيته للبشرية جمعاء، ومن ثم لم يعد لعلم الكلام وظيفة علاجية خاصة بالمسلمين فقط، يشفيهم من شكوك وتشويشات الشبهات، بل أصبحت وظيفته كذلك وظيفة علاجية إنسانية غايتها شفاء البشرية من الجاهلية والضلال، أو دعوتهم إلى الحق باستغلال صفاء الفطرة في بعضهم وسلامة النظرة، وقوة التفكير، وهو ما استمده علم الكلام من القرآن الكريم، (وهو مصدر العقيدة عند الجميع)، الذي أحال الخلق على آثار الخالق، كما أحالهم على النظر العقلى في الكون والجياة 2.

وبتاء على هذا لا نوافق غردييه وقنواتي في قوهما «أن الكلام علم يتوجه به إلى المؤمنين، أو على الأقل إلى المؤمنين، أو على الأقل إلى اللذين يبحثون لكي يمدوا بالأدلة التي بما يعلُّونَ تصديقهم، أو يصوِّبون الأخطاء التي ربما كانوا قد لُقّنوها».

نلاحظ مما تقدم أن المتكلمين من عصر النشأة إلى عصر الانحطاط، كانوا في دفاعهم عن العقيدة الإسلامية والدين الإسلامي عموما يتناولون بالبحث استدلالا ونقضا، مسائل ذات طابع عملي،

أ ـــ حورج قنواتي ولويس غارديه: فلسغة الغكر الديني، ج3، ص 26.

<sup>2</sup> ــ انظر تعليق الشيخ صبحي الصالح، على قنواتي وغاردييه: فلسغة الفكر الديني، ج3، ص 327.

<sup>3</sup> \_ قنواق وغارديه: فلسفة الفكر الديني، ج3، ص 87 - 88.

مثل مسألة الإمامة، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والفعل الإنساني، وحكم مرتكب الكبيرة، وغيرها من المسائل ذات الصفة العملية بل حتى المسائل العقدية البحتة أو النظرية كالإلهيات والنبوات والسمعيات كانوا يتناولونها من حيث مقتضياتها العملية وآثارها السلوكية في المجتمع إذ القصد من تقريرها أو إثباتها والدفاع عنها هو تصحيح التصور وتقويم اعوجاج السلوك الاجتماعي المنحرف عن الدين.

ومعنى هذا أن الصبغة الدفاعية التي اصطبغ بها هذا العلم ناتجة وعن واقعيته التي جعلته يلتحم بالواقع، فيدخل في صراع فكري شرس مع أقوى الأعداء وأخطرهم حتى «أن المرء ليكاد يؤخذ من هول تصوره لما كان يمكن أن يحدث لو أن هذا الهجوم العقدي وجد بين المسلمين فراغا والتقى فيهم بالمواقف السلبية» أ.

رُ إذا عرفنا حقيقة وحدَّة ذلك الصراع الفكري بين المسلمين والديانات والثقافات والفلسفات القديمة، ولمسنا شدة الهجمة التي تعرضت لها العقيدة الإسلامية، من قبل هؤلاء الأعداء، وأدركنا هول ما كان سيحدث لو أن علم الكلام لم يظهر أو لم يقم بدوره المنوط به في مواجهة تلك الهجمة العقدية، ووعينا أهمية وخطورة دوره ومهمته في المحافظة على عقائد المسلمين والدفاع عن الهجمة الإسلامي؛ إذا عرفنا وأدركنا ولمسنا كل ذلك، لا بد أن نفهم ونعى قضيتين أساسيتين:

الأولى: أنه مهما يكن القول في آثار هذا العلم السلبية التي تكاد لا تمحي في إحداث المذاهب وترسيخ التفرقة، وإثارة الشبهات والجدل الكريه، وانقصال العقيدة عن واقع المسلمين، وما أدى إليه من عدم كفاية هذا العلم سبيلا إلى الإيمان واليقين، والتي ترجع في أغلبها إلى الانحطاط الذي أصاب هذا العلم تأثرا بالانحدار العام الذي أصاب الفكر الإسلامي في العصور المتأخرة، حتى أن علماء الكلام لم يجدوا لتلك الآثار ردا مقنعا أو إجابة يسهل قبولها أن مهما يكن من ذلك كله، فإن قيام علم الكلام بعبء هذا الهدف الجليل وقد قام به على خير وجه ممكن فيما أعتقده ويعتقده كثير من المفكرين المسلمين يحتم علينا من الناحية الواقعية العضاء الطرف عما اضطر إليه من ويعتقده كثير من المفكرين المسلمين يحتم علينا من الناحية الواقعية الغضاء الطرف عما اضطر إليه من في عبيل تمكنه من قيامه بحدفه الدفاعي الأسمى في هذا المجال، الذي لا يمكن لأحد أن ينكره أن

أ ـــ يخي هاشم حسن فرغل: عوامل وأهداف نشأة علم الكلام في الإسلام. ص 310.

<sup>2</sup> ـــ انظر هذه الأثار فيما يذكره مجمد عبده في رسالة الترحيد، ص 30 ســ 31، وأبو حامد الغزالي في إحباء علوم الدين،ج1، ص 70 – 71، وابن رشد، فصل المقال، ص 121 – 122.

<sup>3 -</sup> يني هاشم حسن فرغل: عوامل وأهداف نشأة علم الكلاء في الإسلام، ص 310، وانظر: أبو ريدة، في تاريخ الفلسفة في الإسلام، لدي بور، وعبد الهيد النجار: منهجية الفكر الإسلامي، ومحمد يوسف موسى، مقدمة تحقيق كتاب: الإرشاد للحويني، وطه عبد الرحمن: في أصول الحوار وتجديد علم الكلام، ص 67.

والثانية: كيف نفسر حكم بعض علماء المسلمين على دور علم العقيدة بالانتهاء، من خلال ما آل إليه من وضع الجمود؟ هل علم العقيدة أو علم الكلام بناه المسلمون الأوائل تلبية لحاجات عصرهم ولم يعد يلبي حاجات من بعدهم، وحاجات عصرنا؟ هل زالت أسباب وأهداف وجوده بزوال التحديات الخارجية والداخلية وانقرض الأعداء ملاحدة ومبتدعة كما يقول ابن خلدون؟ أم أن دوره الدفاعي هو الذي انتهى ويحتاج إلى تجديد دوره ووظيفته في كل عصر، فتكون بذلك دعوة إلى تجديد دوره ولطيفته في كل عصر، فتكون بذلك دعوة إلى تجديد دوره وليست دعوة إلى انتهائه؟

عندما توقف علم العقيدة بعد القرن السابع عن التقدم والاستمرار وجمد على التجريد والتقليد والاحترار، و«لم يعد كما يقول ـــ محمد عبده ـــ بين الناظرين في كتب السابقين إلاّ تحاور في الألفاظ وتناظر في الأساليب، على أن ذلك في قليل من الكتب اختارها الضعف وفضلها القصور» ؛ رأى ابن خلدون أن علم العقيدة قد استنفذ أغراضه وانتهى دوره في الدفاع عن الدين، ونم تعد هناك أية حاجة إليه ــ كما فهم الدكتور عبد الجيد النجار، والدكتور جميل صليباً ــ خاصة وأن الملحدين والمبتدعة قد انقرضوا والأيمة من أهل السنة قد كفونا شأن هؤلاء الملحدين والمبتدعة فيما كتبوا ودونوا، واقتصرت فائدته ودوره على الجانب التعليمي يستهدف تثقيف العقول وشيحذ الأذهان وتربيتها على جمع الآراء والمقارنة بينها وشرحها والتعليق عليها، فقال في مقدمة: «وعلى الجملة ينبغي أن يعلم أن هذا العلم الذي هو علم الكلام غير ضروري لهذا العهد على طالب العلم، إذ الملحدة والمبتدعة قد انقرضوا، والأيمة من أهل السنة قد كفونا شألهم فيما كتبوا ودونوا، والأدلة العقلية إنما احتاجوا إليها حين دافعوا ونصروا، وأما الآن فلم يبق منها إِلَّا كَلَامُ تَتْرِهُ البَارِي عَنْ كَثَيْرَ مِنْ إِيهَامَاتُهُ وَإِطْلَاقُهُ، وقد سئل الجنيد – رحمه الله – عن قوم مر بهم بعض المتكلمين يفيضون فيه، فقال ما هؤلاء فقيل قوم يترهون الله بالأدلة عن الصفات الحدوث وسمات النقص، فقال: نفي العيب حيث يستحيل العيب عيب، لكن فائدته في آحاد الناس وطلبة العلم فائدة معتبرة، إذ لا يُعسن بحامل السنة الجهل باخجج النظرية على العقائد» .

وهذا يعني أن علم العقيدة عند ابن خلدون (علم زمني) مؤقت حيث قال «لهذا العهد»

ا ــ محمد عبده: رسالة التوحيد، ص 31.

<sup>2</sup> ــ عبد انجيد النجار: في فقه التدين فهماوتتريلا، ج2، ص 37 ~ 38، وخميل صليبا. تاريخ الفلسفة العربية، ص 630.

أبن خلدون: المقدمة، ص 467.

فتنتهي أهميته بانتهاء العصر الذي وجد فيه ويتغير منهجه ودوره بتغير معطيات عصره من حيث المصطلحات والأدلة ووسائل الدعوة والتعليم، فأولا: سكنت غلواء الردود والشبهات بعد أن كانت من أهم بواعث نشأة علم الكلام وتطوره، ولم يبق للمبتدعة \_ وهم المعتزلة والفلاسفة عند ابن خلدون أ\_ أثر في عهده.

وثانيا: ضعفت الأدلة العقلية وانحرفت فلم تعد تفي بالغرض المطلوب وهو الدفاع عن العقيدة ونصرتها كما بين في تعريفه لهذا العلم، وبالتالي لا يمكن الاعتماد عليها، وهذا يعني أن علماء عصره لم يرتقوا إلى مستوى الدفاع عن الدين ونصرته بالأدلة العقلية المتحددة المتطورة حسب نوع تحديات عصرهم، وذلك لما أصاب الفكر الإسلامي بصفة عامة والفكر العقدي بصفة خاصة من انحدار وضعف، ولا يعني أن الرد على الخصوم قد انقضى، إذ الواقع الإسلامي لم يخل في أي عصر من تحديات داخلية وخارجية تحدد مرجعيته العقائدية ، وإن حفت، وزوال الخصوم أو نقصهم لم يقلل من الرد عليهم، وإنما الذي أصبح أوليا وذا أهمية في عهده حده و تحليل وتقويم العقائد وشرحها، ولم يهتم المتكلمون برفع شكوك المؤمنين وتفنيد اعتراضات الخصوم، حيث أصبحت غاية علم الكلام غاية بيانية شرحية، وأصبح الدفاع عملية ذاتية، إذ يدافع المؤمن عن ذاته حماية وصيانة لإيمانه تجاه كل أذى ممكن، بالترود من كتب أئمة أهل السنة كما بيَّن ابن خلدون أن «فائدته في آحاد الناس وطلبة العلم فائدة معتبرة، إذ لا يحسن بحامل السنة الجهل بالحجج أن «فائدته على عقائدها» أن واكتفى المتكلم بالأخذ مما وحده وورثه من أدلة، وتقليد من سبقه النظرية على عقائدها» أن واكتفى المتكلم بالأخذ مما وحده وورثه من أدلة، وتقليد من سبقه بصورة تقديسية، و لم يتعد إلى مستوى تأليف وإنشاء الأدلة والحجج أو تطوير موروثه.

إن ابن خلدون في حقيقة الأمر ــ على ما أعتقد ــ لم يجانب الصواب في كلامه السابق، كما فهم عبد المجيد النجار ، لأنه أولا مؤرخ و«عالم اجتماع» وليس عالم كلام، فهو في مقام التعريف بعلم الكلام وإبراز أهميته ودوره ومنهجه، ورصد سلبياته وعيوبه التي آل إليها بعد الضعف والانحطاط، ولذا كان موقفه في آخر الفصل انتقادا لهذا العلم بناء على ما وصل إليه من انحراف عن غايته الأصلية

الحج عابد الجابري: نحن والتراث، ص 394. وأبو اليزيد العجمي: انفشهاء وخوث العقيدة الإسلامية، ص 69.

تظر: عبد المجيد النجار: مباحث في منهجية الفكر الإسلامي، ص 148، في فقه التدين، ج2، ص 37، وقصول في الفكر
 لإسلامي بالمغرب، ص 61.

<sup>3 --</sup> ابن خلدون: المقدمة، ص 467.

<sup>4</sup> مد عبد الجيد النحار: في فقه الندين، ج2، ص 57، ومباحث في منهجية الفكر الإسلامي، ص 148.

التي من أجلها أنشأ، وليست مهمة ابن خلدون تقديم العلاج لهذا العلم، كما فعل المتكلمون كالغزالي وابن رشد ومحمد عبده، وغيرهم، بعد انتقادهم وتقويمهم لعلم الكلام.

وثانيا: إنه لم يبلغ علم الكلام ولم يدع أنه استنفذ أغراضه فلم تعد للأمة حاجة فيه بصفة مطلقة، وإنما بيَّن أن أغراضه الدفاعية على المستوى الاجتماعي والجمعي، قد ضعفت، وهي أهمها، وما زالت الحاجة إليه قائمة، والدليل على ذلك وعيه بأهمية هذا العلم ووظيفته الدفاعية وخاصيته الواقعية — كما أشرت في المبحث السابق — وهذا ما جعل ابن خلدون يتميز عن علماء عصره ولا يتأثر بما آل إليه واقعهم الفكري من نزوع تجريدي في مباحث العقيدة أ.

إلاَّ أن موقفه المتحيز للأشاعرة أن جعله يناقض نفسه ويقف موقفا مزدوجا من علم الكلام، حيث يقف من جهة بعلم الكلام عند حد ما وصل إليه الأشاعرة في صياغة العقيدة، فيكون بذلك علما حامدا غير قابل للتطور والتجديد.

ومن جهة أخرى يعتقد أن علم الكلام (علم زماني) انتهت وظيفته الاستدلالية الدفاعية عندما انتهى تحديات العصر الذي وضعت وحددت فيه، وزال أصحابها الذين وضعوها، أو كانوا سببا في وجودها وهم المعتزلة بالدرجة الأولى، حيث انتهى علم الكلام المعتزلي وحل محله علم الكلام الأشعري، وهو طور تجديدي لعلم الكلام، إلا أن هذا التطور توقف عند الأشاعرة في نظره واكتسب صفة القدسية حين اعتبر ككل الأشاعرة مذهبهم وحده المذهب الحق وطريقتهم المثلى الموصلة لمعرفة الحق.

ذلك أنه «عندما يظهر إلى الوجود شيء ما وتنسب إليه أسماء بعض الشخصيات المبحلة، فإن ذلك الشيء يكتسب القدسية على مر الزمن حتى يُعين وقت يصبح بمحرد التفكير في إصلاح ذلك الشيء أو ترميمه أو تحديثه ذنبا من الذنوب عند الناس المؤمنين» أو هذا ما حدث لعلم الكلام الأشعري عند ابن خلدون في عهده، رغم اعتقاده أن التطور الزمني قد ألغى فائدة علم الكلام بصورته المتدهورة التي وصل إليها.

<sup>1</sup> ــ عبد انجيد النجار: مباحث، ص 64، وابن خلدون: ص 60 – 62.

<sup>2</sup> ــ على الشابي: مباحث في علم الكلام والغلسفة، ص12، والجابري: نحن والتراث، ص 394.

<sup>3</sup> من وحيد الدين خان: تحديد علوم الدين، ص 59.

#### ثالثا، حور غلم العقيحة اليوم

بناء على ما تقدم من تطور دور علم الكلام ووظيفته وما اقتضاه من مناهج ووسائل من عصر النشأة إلى عصر الضعف والانحطاط، تبيَّن لنا أنه علم زماني مؤقت يبيِّن حقائق الإسلام الدائمة ويشرحها ويثبتها ويدافع عنها بمصطلحات ومناهج ووسائل زمانية رائحة في عصر المدعو.

وإذا كانت هذه طبيعته، وكانت وظيفته الأساسية هي المحافظة على المرجعية العقدية للحياة الإسلامية، كان الواقع الإسلامي اليوم يستلزم إحياءه، ومراجعة حقيقية لمناهجه ومسائله حتى يلائم تحديات العصر المستحدة، ويستأنف دوره الدفاعي، وما يتضمنه من إثبات وهجوم وترقية للإيمان ودرء للشبهات ودعوة، وهذا الدور الذي أصبح اليوم أكثر ضرورة من أي عهد مضى، وذلك لسبين:

أولهما: يهدد الدين الإسلامي أخطار هائلة يصنعها الأعداء ولكنهم أكثر عداء وأخطرهم وأقواهم سلاحا وأشدهم تمكنا وتمكينا وأكثرهم تحالفا من أي وقت مضى وأوسعهم تنوعا، فمنهم منصرون، ومستشرقون، وساسة، وعسكريون، وأدباء، وإعلاميون، وملاحدة وكتابيون ووثنيون، ومصارحون، ومداهنون، وأناس غرباء وأناس من بني حلدتنا.

وثانيهما: أن المسلمين تركوا الميدان خاليا لشيق الملل والنحل تنشر الخرافة والبدع وتعلي راية الباطل حتى كادت الدعوة الإسلامية تعلن إفلاسها، كما قال الشيخ محمد الغزالي رحمه الله أ.

ومن ثم أصبح مطلوبا من علم العقيدة اليوم القيام بمهمتين عظيمتين وخطيرتين: أولهما: معالجة المشاكل التي تحدث في الأمة المتعلقة بالأسس العقدية العامة، وما تقتضيه من انعكاسات سلوكية في الواقع، وثانيهما: اقتراح حلول للمشاكل التي تعاني منها الإنسانية، أي تقديم الدليل الإسلامي خلولهم الباطلة ومحاولاتهم الفاشلة في إنقاذ الإنسانية.

## أ ــ معالجة مشاكل الواقع الإسلامي

إن واقع العالم الإسلامي يموج بمشاكل عدة ومتنوعة ترجع للحلل الذي أصاب العقيدة الإسلامية تصورا وسلوكا، حيث ما زال يسود المحتمع منذ عصر الاخطاط المفهوم السلبي الإرجائي للإيمان ليقصره على التصديق القلبي دون العمل، ثمًّا أدى إلى الانفصال بين الفكر العقدي وبين المشاكل العقدية الواقعية في المحتمع، فمظاهر السلوك المحتلفة لم تعد مندفعة في تلقائبة

<sup>1-</sup>عمد الغزاني: «فلنجتهد في ترشيد صحوتنا المعاصرة حتى توتى جناها»،في مقالات في الدعوة والإعلام الإسلامي،ص 145.

ومن بين هذه المشاكل العقدية، التواكل، ومظاهر الشرك، وأفكار الإلحاد \_ ممَّا ترتب عنه مشاكل احتماعية كالتقليد الأعمى والجهل والخمول، والتقاعس، وانتشار الفسوق والمحون، وظاهرة التعصب و العنف، وتعطيل تطبيق الشريعة الإسلامية بحجة التقدم العلمي والعلمانية، وتطور الأفكار والأخلاق.

وعليه لا يجب علينا اليوم الاكتفاء بما نحن عليه، وما هو سائد في مؤسساتنا التربوية والتعليمية والإعلامية، بتوجيه فكر الأمة العقدي وجهة تعليمية تستهدف شحذ الأذهان وملئها وتربيتها بجميع الآراء والمقارنة بينها والتعليق عليها، للانتهاء إلى اتجاه أو مذهب أحادي، بل علينا الترول للواقع ورصد مشكلات المجتمع العقدية والتحديات العملية.

وذلك حتى نصقل القلوب ونطهرها فتصفوا الفطرة ويوقض الضمير وينتبه المؤمن والأمة كلها وكل إنسان في هذا الوجود إلى عظم الذنب المرتكب في حق الله تعالى والدين والأمة والبشرية من حراء الغفلة والتقليد: (وَإِذْ أَحَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِيَّتُهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسهِمْ أَلَسُتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدْنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقيَامَة إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَاقِلِينَ أَوْ تَقُولُوا إِنَّمَا أَشُرَكَ أَلَّسَتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدْنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقيَامَة إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَاقِلِينَ أَوْ تَقُولُوا إِنَّمَا أَشُرَكَ أَلَّسُتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدْنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقيَامَة إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَاقِلِينَ أَوْ تَقُولُوا إِنَّمَا أَشُركَ أَلَمْ اللهم اللهمة اللهمة عَلَم العقيدة وإيقاد وهج بالمعروف والنهي عن المنكر التي تقاعست عنهما. فتصبح بذلك مهمة علم العقيدة وإيقاد وهج العقيدة وفاعليتها في نفوس الناس؛ وهذه المهمة تتحلي من خلال مجموعة من المهام أهمها:

## أ - 1- التصحيح والتوضيح

وهي تصحيح ما حصل أو ما يحصل وما قد يحصل من انحراف وتحريف وتشويه للعقيدة، وتوضيح ما حصل أو ما قد يحصل فيها من إيمام، وذلك بتحليل مفهوم الإيمان ومقتضياته وتفسير حقيقة الإسلام ومقاصده في بساطة تصل القلوب والعقول، حتى يتّضح التصور الصحيح ويستقيم السلوك.

## أ – 2– تثبيت وترقية إيمان المؤمنين

من درجة الوراثة والتقليد إلى درجة الاقتناع والإيقان، حتى يتمكنوا من التصدي لما يطرأ على

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> \_ سورة الأعراف: 172 - 173.

<sup>2 ...</sup> عبد الجبار الرفاعي: «الاتجاهات الجديدة في علم الكلام ... مدخل تاريخي»، ص 31.

النفس من وساوس وشكوك قد تزلزل عليهم طمأنينتهم، سواء التي ينتبهون إليها من أنفسهم، أو الناتجة عن شبهات المشككين، ويكسبوا القدرة على نقض تلك الشبهات والطعون الموجودة وإقناع المخالفين أو اكتساب القدرة على الحفاظ على الإيمان المكتسب على الأقل.

وذلك بالوقوف على الأدلة اليقينية المقنعة المناسبة الواردة على الأصول والفروع، لا بالاسترسال مع التقليد فهو «كما يكون في الحق يأتي في الباطل، كما يكون في النافع يحصل في الضار فهو مضلة يعذر فيها الحيوان ولا تجمل بحال الإنسان» أ.

ومن ثم يكون طلب هذه الأدلة أي تعلم علم العقيدة فرض عين على كل مسلم، حتى يتوافر اليقين القلبي والاقتناع العقلي لديه أنه على الدين الحق<sup>2</sup>، «والقدر من العلم الذي يصل بالإنسان إلى هذه الدرجة من اليقين هو فرض العين عليه، بحيث إذا وجد نقص فيه عنده فهو مقصر في أداء ذلك الفرض. فلو أن شخصا جاءته شبهة تشككه في إيمانه فقد أصبح من فروض العين عليه أن يتخلص من تلك الشبهة، وأن يبحث عن جوابها والرد عليها، وأما ما زاد على ذلك فهو فرض كفاية، كأن يعرف الرد على جميع شبهات» والخصوم الملاحدة وأهل الأديان المنحرفة، ويعرف الأدلة الواسعة في الآفاق والأنفس، فهذا فرض كفاية يجب أن يوجد في الأمة الإسلامية من يعرف ذلك وهم علماء العقيدة، وذلك لأن الإيمان التقليدي الذي ورثه المسلمون من عصور الانحطاط لا يصمد أمام هول وشدة وذلك لأن الإيمان التقليدي الذي ورثه المسلمون من عصور الانحطاط الا يصمد أمام هول وشدة الشبهات التي تتحداد في هذا العصر بالوسائل التكنولوجية المتطورة الرهيبة الإقناع والتمويه.

## أ – 3– تقوية التزام المؤمن بالدين

فالمهمتان السابقتان من شأهما تقوية الالتزام بالدين الإسلامي عقيدة وشريعة بحيث يتحول الإيمان من طاقة كامنة مختزلة في طقوس فحسب أو محنطة في أذهان وقلوب، إلى طاقة متحررة تحرك الإنسان المسلم وتنشله من حالة المحمود والعطلة تلك، والضياع أ، لأن مشكلتنا ـــ كما يقول مالك بن نبي ــ «ليست في أن نبرهن للمسلم على وجود الله بقدر ما هي في أن نشعره بوجودد ونملأ به نفسه

ا ـــ محمد عبده: رسالة النوحيد، ص 32.

عبد المحيد الزندان: علم الإيمان، ص 16.

<sup>3</sup> ــ نفس المرجع، والصفحة.

أ- عبد الجبار الرفاعي: منهج الشهيد الصدر في تجديد الفكر الإسلامي، في 134، نقلا عن فاضل عبد الأمير: «قراءة ومراجعة لكتاب: منهج الشهيد الصدر في تجديد الفكو الإسلامي»، في 187 – 188.

باعتباره مصدرا للطاقة» أ، ومعنى ذلك أنه لا يكفي في الإيمان حصول التصديق ومقام العلم بل لا بد من حصول مقام الحال والاتصاف، فالإيمان كما يقول ابن خلدون: «الذي هو أصل التكاليف وينبوعها هو بحذه المثابة ذو مراتب: أولها التصديق القلبي المواقف للسان وأعلاها حصول كيفية من ذلك الاعتقاد القلبي وما يتبعه من العمل مستولية على القلب فيستتبع الجوارح، وتندرج في طاعتها جميع التصرفات حتى تنخرط الأفعال كلها في طاعة ذلك التصديق الإيماني وهذا أرفع مراتب الإيمان وهو الإيمان الكامل الذي لا يفارق المؤمن معه صغيرة ولا كبيرة إذ حصول الملكة ورسوخها مانع من الانحراف عن مناهجه طرفة عين قال ﷺ: (المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، والمهاجر من هجر ما نحى الله عنه) أ.

## أ - 4- دحض الشبهات الواردة على الأصول والفروع

من المهام الأساسية المناطة بعلم العقيدة اليوم رد التحديات والطعون والشبهات، والإشكالات المتحددة والمستحدة الموحهة لأصول وفروع الدين الإسلامي، ودحض آراء الفرق المنحرفة والمذاهب والفلسفات والديانات المخالفة والمحاربة له، كالتنصير والعلمانية، والإلحاد، والعولمة الغربية وغيرها، والتي تقوم كلها كما يرى أصحابها على أساس من علم العصر وتطورد الذي نراه استشرى بين كثير من المفكرين والعلماء والساسة والشباب، ذلك أن العقلية المعاصرة هي العقلية العلمية، وهذا يتطلب من عالم العقيدة معرفة حقيقة الأعداء ورصد الشبهات الموجودة فعلا في زماننا وواقعنا المعاش حتى لا يدخل في حروب «دنكيشوتية» مع أعداء وهميين وشبهات خيالية، إما لكونما انتهت مع انتهاء زمائها وأصحابها، كالشيوعية مثلا، أو أنها من نسج خياله ليس فا وجود في الماضي ولا الواقع الخاصر، مما يؤدي إلى تبديد انطاقات الفكرية واستترافها.

ومن ثم يتمكن من تزييفها وكشف بطلانها عن بيَّنة ويقين، فيحرس العقيدة ويحفظ الشريعة.

## أ - 5 - توعية المخالفين ودعوقهم إلى الدين الإسلامي

كما أن لعلم العقيدة دورا مهما وتأثيرا خطيرا في توعية المخالفين ودعوهم إلى الدين الإسلامي وترغيبهم فيه، وذلك يستلزم وتوضيح العقيدة الإسلامية وإثباتها بالأدلة العلمية المناسبة

<sup>1</sup> ــ مالك بن نيي: وجهة العالم الإسلامي، ص 55.

أخر تخريجه فيما سبق من البحث، ص 29.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- ابن خلدون: المقدمة، ص 461 – 462.

 <sup>4</sup> ـــ رواه البخاري في صحيحه عن عبد الله بن عمر، في كتاب الإيمان، باب المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده.

لكل مستويات المخاطبين، وتفسير الشريعة، وتبيان صلاحيتها لكل زمان ومكان ولكل البشر، وإقناعهم أن هذا الدين الإسلامي هو ملاذ البشرية، وهو الذي يعيد للكون انسجامه بعد ما أحدث الإنسان المعاصر من إفساد في الكون وفي كافة بحالات الحياة.

ويستلزم هذا الأمر تفريغهم مما هم عليه من عقائد باطلة وآراء وأفكار زاتفة، ورفع عن عيولهم وأذها لهم غشاوة التشويهات والأفكار المغلوطة عن الإسلام التي تغرسها فيهم مؤسساتهم التربوية والتعليمية والثقافية والإعلامية والسياسية، ومن ثم يمكننا توجيه المسترشد وإقناع المعاند,التزاما بأمر الله تعالى: ( اذْعُ إِلَى سَبِلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَة وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبِّكَ الله تعالى: ( اذْعُ إِلَى سَبِلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَة وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبِّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِاللهِ وَهُو الْمُهُتَدِينَ ) أَ، (وَلَتَكُنُ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْحَيْرِ وَيُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَيَنْهُونَ عَنْ الْمُنْكَرِ وَأُولَتِكَ هُمْ الْمُفْلِحُونَ ﴾ . (كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةً أَخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللهِ وَقُولًا عَنْ الْمُنْكَرِ وَتُومِنُونَ بِاللّهِ ﴾ .

## أ - 6 - تحدي عقائد وأفكار المعارضين

تعد وظيفة التحدي و الهجوم من أهم وظائف الدفاع الكلامي وأصعبها في عصرنا هذا لكثافة وخطورة الرؤى والنظريات المنافسة، إذ يقوم علم العقيدة بالهجوم المعاكس في نفس الوقت الذي يواجه فيه هجوم الخصوم، كما يقوم في الوقت المناسب بشن هجوم مستقل عليه تكون له فيه المبادرة .

وهذه العملية المزدوحة تقتضي شروطا لنجاحها من أهمها:

#### 1 ـــ معرفة الأديان والمذاهب والتظريات المعاصرة:

معرفة حقيقية موضوعية تمكن المتكلم من معرفة عيوبها ومكامن ضعفها، فيعمل على تقويض أسسها وتفنيد مزاعمها وآراتها، ويكشف أخطارها على الدين الإسلامي، فيقطع بذلك الطريق أمام الأعداء ويحول دون نفاذ شبهاتهم وانتشارها، أو الحد من مخاطرها.

مثل حركات التنصير والاستشراق والإلحاد، والمذاهب الفلسفية كالوحودية والبنيوية، والتأويلية والتاريخية والنفعية العملية، والنظريات العلمية كالتطورية والاستنساخ وغيرها.

<sup>1</sup> \_\_ النحل: 125.

<sup>2</sup> ــ آل عبران: 104.

<sup>3</sup>\_ آل عمران: 110.

<sup>4-</sup> هما يون همتي: «مدخل إلى مبادئ الكلام الجديد»،ترجمة حواد على كسار، في بحلة التوحيد، للرجع السابق،ص48 - 49.

#### 2 – الإلمام بعلوم العصر:

لا يمكن لعالم العقيدة أن يعرف طبيعة المسائل المطروحة في واقعه وبيئته، والمخاطر التي تمدد دينه، ما لم يكن ملما بعلوم عصره، يعرف أسسها ووظائفها وبحالات تطبيقاتها، ومضارها وفوائدها، مما يساعده على استثمار إيجابياتها، وسلبياتها في الهجوم على الخصوم لتفنيد رؤاهم، كإظهار تحريف المسيحية واليهودية وإبطال مصادرها الدينية كمصادر إلهية بالأدلة العلمية وإبراز ربانية مصدر الدين الإسلامي، وإنسانية الإسلام عن طريق الإعجاز العلمي في القرآن والسنة، والكشف عن بطلان نظريات ما زال البعض يعدها حقائق علمية، كمقول التطور البيولوجي، والحدوث الذاتي التي أبطلتها الاكتشافات العلمية لمعاصرة.

وهذا يقتضي الانفتاح على مناهج متعددة لتوظيفها في البحث العقدي، تشمل المناهج الفرمنوطيقية على المدلالة) والتحريبية والبرهانية، مضافا إلى ظواهر النصوص والحقائق التاريخية.

## 3 – معرفة الأضرار التي تلم بالدين الإسلامي:

إن الشرطين المعرفيين السابقين يمكنان عالم العقيدة من معرفة الأضرار والأغراض الخارجية والداخلية التي تلحق بالدين الإسلامي في بحالي العقيدة والشريعة، ومن ثم لا يتمكن فقط من دفع الشبهات، وتقويض أسس مذاهب أصحابها، وإنما يتمكن أيضا من تخطي ذلك إلى التفكير في دفع الشبهات والمخاطر المختملة والتوفر على علاج لها ! كالبحث في حذور وعلامات الأضرار الناتجة عن حوار الأديان، ومخاطر التنصير والحروب الصليبية العرقية المعاصرة، وكموضوع أطفال الأنابيب، والاستنساخ البشري، وحتى النباقي والحيواني وما ينتج عنها من إضرار بالبيئة الكونية والاحتماعية والصحة وغيرها، وكمعرفة نتائج ضعف الالتزام بالدين والتغريب، والعولمة ومخاطرها الاقتصادية والاحتماعية والثقافية والدينة وما يهدد الدين الإسلامي والمسلمين في ضوتها.

وبذلك يستطيع علم العقيدة معالجة المشكلات الواقعة المصيرية ويعيد للعقل السلم الرؤية الستقبلية للأمور. فوظيفة الهجوم مسؤولية خطيرة تحضى بمجال أوسع في دائرة الدفاع، بما تحضى به بقية المهام السابقة لأنها تكاد تجمعها كلها في جانبها الإنجابي أي العملي المنفعل.

<sup>1</sup> ـــ هما يون همتي: المرجع السابق، ص 50.

## ب- اقتراح حلول للمشاكل التي تعابي منها الإنسانية

من المهام التي يضطلع بما علم العقيدة اليوم والتي يجب أن يستعيدها هي المساهمة في بناء الحضارة الإنسانية المعاصرة إلا أنه لا ينبغي عليه الدفاع والهجوم فحسب بل اقتراح حلول إسلامية من منبع الوحي للمشاكل التي تعاني منها الإنسانية اليوم لإنقاذها من الدمار الذي يهدهما في الدنيا والعذاب الذي ينتظرها في الآخرة لأن الإسلام يقدم حلولا وجودية أبادية، أي تتعلق بالوجود في الدنيا والآخرة لتحقيق السعادة في الدارين.

وهي مشاكل مترابطة متشبعة لا تنفك عن بعضها البعض شاملة لكل مناحي الحياة، كمرض فقدان المناعة (السيدا) وأمراض الحساسية، ومخاطر الاستعمال السلبي للعلم ونتائجه المتمثلة في التلوث البيئي ونتائجه التدميرية المختلفة، والحروب المدمرة، والأزمات الاجتماعية والاقتصادية، كظواهر الفقر، والبطالة، والإدمان، وارتفاع نسبة الإجرام والانتحار والعزوف عن الزواج في مقابل الشذوذ الجنسي والعلاقات غير الشرعية بين الذكر والأنشى، والتفكك الأسري، وإهدار كرامة الإنسان وحقوقه.

وهذه المهمة تقتضي من علم العقيدة اليوم أن يكتشف ويكشف نظريات الإسلام في الاقتصاد والسياسة والمحتمع والتاريخ مبيّنا أصولها العقدية وأبعادها المقاصدية وتتريلاتها الواقعية وأهدافها الإنسانية، في ضوء التطور العلمي المعاصر، حتى يعيد للإنسان إنسانيته وكرامته ويحقق للمحتمعات وحدمًا واستقرارها في ظل عالمية الإسلام وعولمته التي تجمع البشرية في وحدة متنوعة تنوع لغة أو ثقافة أو عقيدة كما كان يعيش أهل الذمة في ظل الحضارة الإسلامية ينعمون بعلمها وعدلها وأمنها.

قال الحق تبارك وتعالى يعد المؤمنين بذلك ووعده حق: ﴿ أَوَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخُلِفَنَهُم فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمْ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَتُهُمْ مِنْ بَعْدِ حَوْفِهِمْ أَمْنًا بَعْبُدُونِنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَتِكَ هُمْ الْفَاسِقُونَ ﴾ أ

ولا يتحقق ذلك إلا بالنعارف والتعاون مع الغير؛ ﴿يَاأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا حَلَقْنَاكُمُ مِنْ ذَكَرٍ وَأَنثَى وَجَعَلْنَاكُمُ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لَتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عَنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ [.

والذي أملى على المسلمين الأوائل هذه المُهمة التي اضطلع بها علم العُتيدة والتي ينبغي أن يستعيدها اليوم هو ثلاث خصائص ودواعي حيى بها الله تبارك وتعالى المسلمين وكلفهم بما هي:

أ \_ سورة النور: 55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ــ سورة الحجرات:13.

الصبغة، والشهادة، والوسطية، المتضمنة في قوله تعالى:

﴿ فُولُوا آمَنَّا بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأُسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ النّبِيُونَ مِنْ رَبِّهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلَمُونَ ، وَمَا أُوتِيَ النّبِيُونَ مِنْ رَبِّهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلَمُونَ ، فَإِنْ آمَنُوا بِمِثْلِ مَا آمَنتُمْ بِهِ فَقَدْ اهْتَدَوا وَإِنْ تَوَلُّوا فَإِلَمَا هُمْ فِي شَقَّاقٍ فَسَيَكُفِيكُهُمْ اللّهُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ، صِبْعَةَ اللّهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنْ اللّه صَبْعَةً وَنَحْنُ لَهُ عَابِدُونَ ﴾ أ.

﴿ وَكَذَلِكَ حَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًّا لِتَكُولُوا شُهَدَاءً عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهيدًا أَ.

فالدين الإسلامي (التوحيد) هُو قطرة الله التي قطر الناس عليها وما صبغ به أنبياءه ورسله والمؤمنين من عباده على سنة الفطرة وهي أحسن الصبغ لأنما جماع الخير الذي يزكي النفوس ويطهر العقول والقلوب، بما يكون المسلمون خيارا عدولا ليسوا من أرباب الغلو والتطرف في الدين المفرطين، ولا من أرباب التعطيل المفرطين، فيه كذلك في العقائد والأحلاق والأعمال. كما قال الأستاذ محمد عبده، يبلغون الكمال الإنساق الذي ليس بعده كمال، فيحققوا التآلف بين الشعوب والقبائل وينقذو تهم من مآسيهم و يرتقوا بحم إلى السعادة الأبدية، وهذه غير صبغة اليهوء والماديين أو النصارى والروحيين، بالتفريق في الدين وعدم إقامته أو الأوكن مِنكُم أُمَّةً يَدْعُون إِنَى الْحَيْرِ وَيَأْمُونَ مِنْكُمْ أُمَّةً يَدْعُونَ إِنَى الْحَيْرِ وَيَأْمُونَ مِنْ بَعْد مَا جَاءُهُمُ الْبَيْنَاتُ وَأُولُنِكَ فَهُمُ عَذَابٌ عَظِيرٌهُ أَو فاقتضت هذه الصبغة أن يكون المسمون أمة وسطا شهداء على الناس.

<sup>.</sup> 1 ــ سورة المقرة:136 -138.

<sup>🚊</sup> ــ سورة اخيع: 78.

<sup>3 —</sup> سورة الشرة:143.

<sup>4 -</sup> النظر رشيد رضاً: تفسير المبار، ج1،ص.486، وج2، ص4-5؛ والسيد محمد حسين النظياطيائي: الميزان في تعلم القرآن،ج1، ص.308.

<sup>.</sup> 2 حد آل عبرال: 104 – 105.

وشهادة الأمة الإسلامية على الناس في الدنيا، إلى جانب شهادها عليهم في الآخرة -كما بين المفسرون- هي في حقيقتها إظهار الحق الذي وقع العلم به وتبيينه وتبليغه لهم لإقامة الحق، فبهذا الارتباط العلي بين الصبغة والوسطية والشهادة تكون شهادة المسلمين على الناس إنقاذا للآخرين يخرجوهم من الضلال إلى الهدى، ومن الضيق إلى السعة ومن الضنك إلى الخير والسعادة، فيمتد التحضر الإسلامي إلى الدائرة الإنسانية العامة امتداد استعاب ليلتحق الجميع بالدائرة الإسلامية حسب مبدأ العالمية أ.

﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةً أَخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنْ الْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ آمَنَ أَهْلُ الْكِتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ مِنْهُمْ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْتَرُهُمْ الْفَاسِقُونَ﴾ .

ا  $^{-1}$  عبد المحيد النجار: فقه التحضر الإسلامي، ج1، ص.83-121، وسيد قطب: خصائص التصور الإسلامي، ص.236.  $^{2}$   $^{-1}$  آل عمران: 110.

# الفحل الثانيي منمع القرآن الكريم في الاستدلال على العقائد

التمسيد

المبحث الأول: خدائص المنمج

المبدث الثاني: أساليب إثبات العقيدة والدفاع عنها المبدث المطلب الأول: الأسلوب الوجداني (مناطبة الوجدان) المطلب الثاني: النظر في الآفاق والأنفس (مناطبة الدس) المطلب الثالث: الأسلوب العقلي (مناطبة العقل)

#### تمهيد

إِن الأثر الفعال للقرآن الكريم في النفوس والمبهر لمختلف العقول، يرجع لجاذبيته المتميزة للبشر، بل لكل المخلوقات - قال الله تعالى: ﴿ اللّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهًا مَثَانِي تَقْشَعِرُ مِنْهُ حُلُودُ الّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينَ حُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللّهِ ذَلَكَ حُدَى اللّه يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُضْلِلْ اللّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ أَو قال حل حلاله: ﴿ لَو أَنْزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى حَبَلٍ لَرَأَيْتَهُ خَاشِعًا مُتَصَدِّعًا مِنْ خَشْيَةِ اللّهِ وَلَلْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ ال

فهو يلائم أساليب البشر الحقيقية في التفكير والإحساس، ويلبي طلباتهم الاعتقادية والسلوكية، ويقدم الحل الصحيح لمشاكلهم الكبرى التي تشغلهم.

أي هو يرضي تمام الرضى حاجاتهم للحق والخير والجُمال، بعمل ديني وأخلاقي وأدبي في نفس الوقت ".

ولما كان العنصر الديني هو أصل ذينك العنصرين، متضمنا إياهما وموجها لحما، وكانت غايته بناء عقيدة التوحيد، كانت قضايا العقيدة موضع اهتمام القرآن الكريم، إذ بين "أن الإيمان بإله واحد له صفات الكمال والجلال لا شريك له في ملكه، ولا نظير له في الخلق والإيجاد والتأثير والتقدير هو الذي يتفق مع ما نشاهده ونلاحظه من دقة ونظام في هذا الكون الذي يجري على سنن ثابتة وقوانين مطردة لا تختل ولا تختلف" ومن ثم يكون الله سبحانه وتعالى هو وحده الأحق بالعبادة ومصدر نظام حياة الإنسان، كما حوى القرآن الكريم في أغلب آياته على تقرير العقائد الإسلامية بما فيها حقيقة الإنسان والكون، وذكر العقائد المخالفة والحجج الداحضة فا،

أ = الزمر: 23.

<sup>2</sup> \_ الحشر: 21.

<sup>3 –</sup> الحق: 1، 2.

<sup>4</sup> ــ عبد الله دراز: مدخل إلى القرآن الكريم، ص 70 .

<sup>5</sup> ــ عبد الحميد مذكور:مذكرات في علم الكلام:ص28، نقلا عن أبو اليزيد المجمي: الفقهاء وخوت العقيدة الإسلامية، ص57.

فإذا استثنينا الآيات الواردة في أحكام الشريعة - كما قال الرازي- التي تقل عن ستمائة آية، وجدنا أن جميع آيات القرآن في التوحيد والنبوة ومحاجة الكفار والمشركين، حتى الآيات الواردة في القصص قصد بها معرفة حكمة الله تعالى وقدرته والاستدلال على مسائل العقيدة أ.

وبناء على ذلك كان منهج القرآن الكريم في إثبات أصول الدين والدفاع عنه منهجا فريدا متميزا، سواء من حيث بناء الحجة وإقامة البرهان، وتقرير الدليل، أومن حيث شمولية الخطاب الملائم لكل المستويات الإنسانية والمستوعب لكل ملكات المخاطبين في كل مكان وزمان؛ أومن حيث مضمون الخطاب المتمثل في عقيدة التوحيد التي تتضمن ثلاثة مباحث أساسية هي:

1- أركان الإيمان.

2- الإنسان في علاقته ثلاثية الأبعاد (مع ربه، مع غيره من الناس ومع الكون أي مع
 بقية المخلوقات).

3- الكون: ميدان ممارسة هذه العلاقات وتحقيق تلك الأركان أو بيان ذلك قال الحق سبحانه: فَإَمِّنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلِّ آمَنَ بِاللَّهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتِبِهِ وَرُسُلِهِ لاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ ﴾ أوقال: ﴿ وَفِي الْأَرْضِ آيَاتُ الْمُوقِينَ، وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لِلْمُوقِينَ، وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لِلْمُوقِينَ، وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَلْمُوقِينَ، وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنهُ الْحَقُ أُولَمْ يَكُف بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْء شَهِيلًا ﴾ أنه الدَّقَ أُولَمْ يَكُف بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْء شَهِيلًا ﴾ أنه الدَّقَ أُولَمْ يَكُف بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْء شَهِيلًا ﴾ أنه الدَّقَ أُولَمْ يَكُف بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْء شَهِيلًا ﴾ أنه الدَّقَ أُولَمْ يَكُف بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْء شَهِيلًا ﴾ أنه الدَّقَ أُولَمْ يَكُف بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْء شَهِيلًا ﴾ أنه الدَّقَ أُولَمْ يَكُف برَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْء شَهِيلًا ﴾ أنه الدَّقِ أَولَمْ يَكُف برَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَى إِلَهُ وَاللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْلِقِي اللَّهُ الْعُلُولُ اللَّهُ الْعُنْهُ عَلَى عُلْمَ عُلُولُكُولُولُولُ اللْهُ الْعُلُمُ اللَّهُ الْعُلُولُ اللَّهُ الْعُلِيْ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْفُلُولُهُ اللَّهُ عَلَى عُلْمُ اللَّهُ الْعُلِيْ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللْعُلُمُ اللْعُلُقِيلِهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللْعُلُولُ اللْعُلُمُ اللْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُولُ اللَّهُ اللْعُلُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَ

لذا كان لابد من الإشارة في هذا الفصل إلى حقائق نظنها من أساسيات المنهج القرآني في محال العقيدة، أولها خصائص المنهج، ثانيهما أساليب المنهج وتطبيقاتها على القضايا العقدية.

أ ــ فخر الدين الرازي: التفسير الكبير، مج 1 ، ج2، ص96.

<sup>3</sup> ــ البقرة: 285.

<sup>4</sup>\_ المذاريات:21.

<sup>5</sup>\_ فصلت: 53.

# المبدث الأول خدائص المنمج

## ا ـ اقتران القضايا بأحلتما

ما من قضية عقدية ساقها القرآن الكريم إلا قرنما بدليل صدقها وبرهان يقينها القطعي في دلالته، ولهذا كان لابد من التنبه إلى الأدلة البرهانية التي أشار إليها نص الآية وتضمنها، ولا يكفي في الإقناع القول أن الدليل من القرآن كذا ثم نذكر نص الآية، وخاصة إذا كان الخطاب موجها لغير المسلمين أولمن يرغب في التزود بالبرهان انعقلي أو ذوي الإيمان انتقليدي المعرضين للتحديات والشبهات المزعزعة لعقيدتهم في كل لحظة ومقام، وإن كان ذكر نص الآية كافيا من سلمت سريرته وخلا عقله من الشكوك والشبهات أ.

## ج-سبل استنباط الدليل وتحقيق اليفين

واستنباط ذلك الدليل البرهاني لا يتم إلا إذا قرأنا الآية القرآنية في سياقها العام وتأملناها في نسقها التام غير مبتورة منه أو متروعة عنه، وربطنا ذلك بما تخته به الآية من إشارة وإرشاد إلى أداة الاستقبال الصالحة (مثل حواتم الآيات الدالة على العقل أو القلب (أفلا يعقلون، أفلا يتدبرون... إلى 2، في كل مقام سيقت من أجله الآية مثل قوله تعالى: فإنَّ في ذَلِثَ لَذَكْرَى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أو أَلْقَى السَّمْعُ وهو شَهِيدٌ 3، مما يهيئ الأذهان والقلوب لاستقبال ما تحويه الآية من معارف كونية وبراهين عقدية، ويساعد العقل والوحدان وهما أداتا الاستقبال اللتين يخاصبهما القرآن في الإنسان على استيعاب تلك المعارف وتذكر عقيدة التوحيد والإقناع باخجج والبراهين لتحصيل اليقين، لأن العقيدة الإسلامية تقوم على اليقين ولا يفيد فيها الظن، كما هو الأمر بالنسبة للشريعة، وهي أصل اللين الذي تتقوم به حياة الإنسان.

ولأهمية اليقين في بناء العقيدة والمعرفة جاء منهج القرآن الكريم لتأسيس يقين المسلم بعالم الغيب

أ - محمد السيد الجمليند، تأملات حول منهج القرآن في تأسيس اليقين. ص78- وراجع:أبو حامد الغزائي:الاقتصاد في الاعتقاد، 74- 76.

<sup>2</sup> ـــ راجع الطاهر بن عاشور التحرير والتنوير.

<sup>3 —</sup> سورة ق:37.

وعالم الشهادة على السواء، بتقلع براهين وحجج يقينية قطعية الدلالة وتذكير وتنبيه الفطرة لتحصيل اليقين أو تأكيده وزيادة الاطمئنان<sup>1</sup>.

ومن ثم كان اليقين هو الغرض من إنزال الآيات وعرضها، قال جل حلاله: ﴿ وَقَالَ الّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ لَوْلا يُكَلِّمُنَا اللّهُ أَو تَأْتِبَنَا آيَةٌ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِثْلَ قَوْلِهِمْ تَشَابَهَتْ قُلُوبُهُمْ قَدْ يَعْلَمُونَ لَوْلاً يُكَلِّمُنَا اللّهُ أَو تَأْتِبَنَا آيَةٌ كَذَلِكَ قَالَ الْدِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِثْلَ قَوْلِهِمْ تَشَابَهَتْ قُلُوبُهُمْ قَدُ يَتِنَا الآياتِ لِقَوْم يُوفِئُونَ ﴾ كما جعل القرآن الآيات المعروضة في الكون والأنفس والآثار المتروكة وأخبار الأمم الماضية، بالنظر فيها، طريقا إلى اليقين إذ يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ نُمِي إِبْرَاهِيم مَلَكُونَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَلِيكُونَ مِنْ الْمُرقِينِينَ ﴾ ويقول: ﴿ ولقول: ﴿ اللّهُ الّذِي رَفَعَ السَّمَاوَاتِ بِغَيْرِ عَمْد تَرُونَهَا ثُمَّ السَّمَاوَات وَالأَرْضِ وَلِيكُونَ مِنْ الْمُوقِينِ ﴾ ويقول: ﴿ ويقول: ﴿ ولقول الحَمْ مَنْ مَلَمَ السَّمَاوَات اللّهُ وَمَا عَلَكُمْ بِلْقَاء رَبّكُمْ ثُوقُونَ ﴾ أَي يقول: ﴿ وَقِي يَحْلُقُكُمْ وَمَا يَبُتُ مِنْ قَالُونَ اللّهُ مِنْ كَانَ اللّهُ وَمَا قَتُلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكُنْ شَبّهُ لَهُمْ وَإِنَّ الّذِينَ الْجَتَلَقُوا فِيهِ لَيْ قَتُلْنَا الْمُسِيحَ عِيسَى الْهِنَ مَنْ كَانُ اللّهُ وَمَا قَتُلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكُنْ الْمُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمَا قَتْلُوهُ وَلَكُنْ الْمُنْتَهُمْ وَإِنَّ الّذِينَ الْحَتَلَقُوا فِيهِ لَيْ يَتُلُونُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمَا قَتْلُوهُ وَلَكُنْ الْمَالِكُمْ أَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمَا قَتْلُوهُ وَمَا صَلّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمَا قَتْلُوهُ وَمَا صَلّهُ اللّهُ أَلُولُولُ اللّهُ وَاللّهُ واللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللللل المؤلسِلُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللللل المؤلسِلُ اللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ

كما صرف المسلم عن الظن لأن الظن لا يغني عن الحق شيئا، إذ قال سبحانه وتعالى في نبذ الظن: ﴿ وَإِنْ تُطِعْ أَكْثَرَ مَنْ فِي الأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ إِنْ يَشَبِعُونَ إِلاَ الظَّنَّ وَإِنْ هُمْ إِلاَ يَحْرُصُونَ ﴾ أَ، وقال: ﴿ وَمَا يَتَبِعُ أَكُثُرُهُمُ إِلاَ ظَنَّ إِنَّ الظَّنَّ لاَ يُغْنِي مِنْ الْحَقِّ شَيْئًا إِنَّ اللَّهَ

أ = محمد السيد الحليند. تأملات حول منهج القرآن في تأسيس البقيل. ص 3. وعجد الأنور السنهو في، مدخل نقدي لعلم الكلام، ص 114 = 191.
 الكلام، ص 114 = 115، وعبد الحسيد الكردي، نظرية المعرفة بين القرآن والفنسفة، ص 191 = 199.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ــ البقرة: 118.

<sup>3</sup> \_ الأنعام: 75.

<sup>-2</sup>: الرعد: 2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ـــ الجالية: 04.

<sup>6</sup> \_ الذاريات: 20.

<sup>-7</sup> النساء: 157.

<sup>8</sup> ب البقرة: 111.

<sup>9</sup> ـــ الأنعام:116.

عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ﴾ أ، وقال: ﴿وَقَالُوا مَا هِيَ إِلاَ حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلاَ الدُّنْيَا الدُّنْيَا لَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلاَ الدُّهْرُ وَمَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمِ إِنْ هُمْ إِلاَ يَظُنُّونَ﴾ [.

وهنا لابد أن ننبه إلى أن القرآن الكريم لا يسعى إلى تحصيل القضية فقط، بل إلى تحقيق الإيمان بها، فالإيمان الأمر البقيني هو غير ذلك الأمر اليقيني نفسه، إذ القضية اليقينية لكي تكون كذلك لابد أن يكون بين أجزائها الثلاث- وهي الموضوع والمحمول والنسبة- ترابط محكم غير قابل للزوال، وهذا الارتباط الوثيق الذي يفوق حد التصور ويدخل في حد التصديق، إذعان النفس بالنسبة والعلاقة القائمة بين الأجزاء الداخلية للقضية، وهو ما عرفه الغزالي بقوله:

«العلم اليقيني هو الذي ينكشف فيه المعلوم انكشافا لا يبقى معه ريب، ولا يقارنه مكان الغلط والوهم، ولا يتسع القلب لتقدير ذلك» أو أما الإيمان بالأمر اليقيني فهو متأخر عن الأمر اليقيني نفسه، وهو عبارة عن الانشداد الذي يحصل للنفس تجاه الأمر اليقيني الثابت نفسه، ومن هنا يمكن أن يحصل للنفس اذعان للقضية اليقينية واستيقالها لها مع قيام الدليل، من دون أن يكون الارتباط الإيماني للنفس بتلك القضية قد انعقد بعد أي من دون أن يحصل الموقف اليقيني الذي يتصرف في نفوسهم ويوجههم للإيمان، وهو الإيمان بالقضية اليقينية، وهي الحالة التي وضعها القرآن الكريم للذي بعض الأشخاص في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَاءَتُهُمْ آيَاتُنَا مُبْصِرَةً قَالُوا هَذَا سِحْرٌ مُبِينٌ وَحَحَدُوا لِيهَا وَاسْتَيْفَنَتُهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلُمًا وَعُلُوًا فَانظُرُ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةً المُفْسِدِينَ أَنَّ ، فمع حصول اليقين لأنفسهم بتلك الآيات، إلا أفحم لم يؤمنوا بحاقً.

## ج- خبط المصطلحات

للقرآن الكريم مصطلحات معرفية ذات الدلالة الخاصة أو المرتبطة والمحدودة بالإطار والسياق العام للآية "من حيث موضوعها وسبب نزولها، ولا يجوز نقل هذا المصطلح بنفس معناه من سياق المصطلح العام إلى سياق آخر، أو نستبدله بلفظ آخر في نفس الآية، ثم ندعى أن هذا اللفظ الجديد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> \_ يونس:36.

<sup>24:</sup>غانية: 24.

 <sup>3</sup> أبو حامد الغزالي: المنقذ من الضلال، ص82.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ــ النمل:13 - 14.

قسس انظر: تفسير هتين الآيتين: التحرير والتنوير في ظلال القرآن، التفسير الكبير وغيرهم، وانظر عبد الحميد الكردي. نظرية المعرفة بين القرآن والفلسفة، ص 201.

يدل على نفس المعنى الذي يتضمنه ذلك المصطلح"<sup>1</sup>، وأمام ذلك كان لابد من ضبط وتحديد معنى المصطلحات التي يدور حولها البحث في بحال الجدال والحوار، والاستدلال بصفة عامة حتى يلزم المستمع أو المحادل أو المحاور بالحجة اليقينية والدليل القاطع، ويؤتي المستعمل للدليل القرآني البينة والبرهان والبرهان والبينة، وغيرها<sup>2</sup>.

ومن جهة ثانية تضييق دائرة الخلاف بين المستعملين للدليل القرآني، وتحديد صور الاستدلال المحتلفة في تحقيق الغاية من هذا المنهج وهي بناء العقيدة والدفاع عنها لتحقيق الالتزام الكلي بدين الله تعالى ونشره.

## اللجوء إلى الواقع العسيى للبرهنة على الغيبم

لما كانت قضية الغيب من أهم القضايا التي لا يصح إيمان المرء إلا بها، ولا تستقيم عقيدته إلا باليقين فيها يقينا لا يرقى إليه شك ولا يخالطه وهم ولا يداخله خيال ولا يناقضه واقع، كان من خصائص المنهج القرآبي أن جعل الحق سبحانه وتعالى (وهو من رحمته بنا) لكل قضية غيبية عنا قضية مادية مشهودة تقرب المعنى من عقولنا أ.

فنحن لم نشهد الخلق: ﴿ مَا أَشْهَدْ تُنْهُمْ خَلْقُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَلاَ خَلْقَ أَنفُسِهِمْ وَمَا كُنتُ مُتَّحِذَ الْمُضَلِّينَ عَضُدًا ﴾ أَ، ولكنا نشاهد دلالته في الكون لذا قال تعالى: ﴿ أُولَمْ يَرَوُا كَيْفَ يُبْدِئُ اللّهُ اللّهِ يَسِيرٌ ﴾ أَ، ولا نشاهد نحاية الوجود (اليوم الآخر) ولا البعث، ولكنا نشاهد علاماتها في عالم الشهادة، ولا يمكننا رؤية الله تعالى في الدنيا ولا معرفته، ولكنا نشاهد آياته في خلقه في الآفاق والأنفس.

واستعمل القرآن الكريم لهذا الغرض أساليب ومصطلحات تدل على البراهين العقلية المستمدة من الواقع الحسي، وتفيد العلم اليقيني الجازم، من هذه المصطلحات؛ (البرهان، الآية, الحجة، البينة، السلطان) قال سبحانه وتعالى: ﴿وَقَالُوا لَنْ يَدْحُلُ الْجَنَّةَ إِلاَ مَنْ كَانَ هُودًا أُو نَصَارَى تَلُكَ أَمَانَيُّهُمْ

ا ــ محمد تسيد الجليند: تأملات حول منهج القرآن في تأسيس اليقين. ص 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ـــ طه عبد الرحمان اللسان والميزان أو التكوثر العقلي، ص 131 - 138.

<sup>3</sup> ــ محمد متولي الشعراوي، معجزة القرآن، ج 1. ص 214.

<sup>4</sup> ــ الكهف: 51.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ــ العنكبوت: 19.

قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ أَ، و: ﴿أَمْ الْتَخَدُوا مِنْ دُونِهِ آلِهَةً قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ اللهِ هَلَا دَكُرُ مَنْ مَعِي وَدِكُو مَنْ قَبْلِي بَلْ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ الْحَقَّ فَهُمْ مَعْرِضُونَ ﴾ و: ﴿أَمَّنْ يَبُدُأُ النَّعْلَقُ ثُمْ مَعْ اللّهِ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنتُمُ صَادِقِينَ ﴾ وقال حل وعلا: ﴿ورُسُلًا مُبَشِّرِينَ ومُنذرِينَ لأَلاَ يَكُونَ للنّاسِ عَلَى اللّه حُحَّةً بَعْدَ الرّسُلُ صَادِقِينَ ﴾ وقال حل وعلا: ﴿ورُسُلًا مُبَشِّرِينَ ومُنذرِينَ لأَلاَ يَكُونَ للنّاسِ عَلَى اللّه حُحَّةً بَعْدَ الرّسُلُ وَكَانَ اللّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ و: ﴿وَتَلْكَ حُحَثَنَا آتَيْنَاهَا إِبراهِيم عَلَى قَوْمِهِ تَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَنْ نَشَاءُ إِنَّ رَبَّكُ مَنْ اللّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ أو: ﴿وَتَلْكَ حُحَثَنَا آتَيْنَاهَا إِبراهِيم عَلَى قَوْمِهِ تَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَنْ نَشَاءُ إِنَّ رَبَّكُ مُ وَهُدَى وَرَحْمَةً فَمَنْ أَطْلَمُ مِمَّنَ كَذَب بِآياتِ اللّه وَصَدَفَ عَنْهَا سَنَجْرِي الّذِينَ يَصَدُفُونَ عَنْ آلِكُنَا الْكَتَابُ لَكُنّا أَهْدَى مِنْهُمْ فَقَدُ حَاءَكُمْ بَيّنَةً وَاللّهُ مِنْ مَنْ أَلْدِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكَتَابِ مِنَا كُتُب بِمَا كَاتُوا يَصَدُفُونَ وَاللّهُ يَكُنُ اللّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكَتَابِ وَلَمُ مَنْ اللّهُ يَتُلُوا صُحُفًا مُطَبَّرَةً فِيهَا كُتُب قَيْمَةً وَمَا عَنْهَا مُؤْمَلُونَ وَلَى اللّهُ بِهَا مِنْ سُلُطُانِ أَلْعَلَمُ وَاللّهُ مِنْ رَبّكُمْ مِنْ الْمُعْرَادُ وَنَا اللّهُ بِهَا مِنْ اللّهُ بِهَا مِنْ اللّهُ مِنْ رَبّكُمْ مِنْ الْمُعْرَادُ وَا اللّهُ عَلَى كُمُ مِنْ اللّهُ بِهَا مِنْ سُلُطَانَ أَوْلُوا الْكَتَابِ إِلّهُ عَلَى كُمْ مَنْ الْمُعْرَادُ وَاللّهُ مِعْلَى وَاللّهُ عَلَى كُولُونَ فِي آيَاتُ اللّهُ بِهُمْ مِنْ الْمُعْرَادُ وَا لَاللّهُ عَلَى كُمْ مَنْ الْمُعْرُوا مِنْ أَفْطُولُ اللّهُ مُعْمَى أَنَا عَلْمُ وَاللّهُ مُنَا عَلَى مُعَكُمْ مِنْ الْمُعْرَادُ وَلَوْمَ الْكُومُ وَا اللّهُ مُعْلَى وَلَا مَلْ مُنَا عَلَى اللّهُ مُنَا عَلَى مَعْمُ مُ مِنْ الْمُعْرَادُ عَلَى اللّهُ مِنْ الْمُولُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى مُعْلَى مُعْلَى مَا يَوْلُ الللّهُ عَلَى مَا لَذُلُولُ الللّهُ اللّهُ مُلْولًا مِنَا أَلْعَلَى ال

ومن الأساليب استعمال "واو القسم" فحين نتبع السور المفتتحة بواو القسم، نلحظ أن القرآن يتحه فيها غالبا إلى أن يلفت إلى مادي محسوس وواقع مشهود، إذ لفت مثلا في سورة العاديات إلى الخيل عاديات ضبحا مثيرات نقعا مغيرات صبحا للاستدلال على البعث واستحضار موقفه،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ــ البقرة: 111.

<sup>2</sup> ــ الأنياء: 24.

<sup>3</sup> ـــ النس: 64.

<sup>4</sup> \_ النساء: 165.

<sup>5</sup> ـــ الأنعام: 83.

<sup>6</sup> ــ الأنعام: 157.

<sup>4 - 1</sup> : البينة -7

 <sup>8 –</sup> الأعراف: 71.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ــ غافر: 35.

<sup>10</sup> ـــ الرحمان: 33.

إذا بعثر ما القبور وحصل ما في الصدور أ، ويبدو ذلك الأسلوب واضحا في الآيات التالية، مثلا: ﴿ وَالنَّازِعَاتِ غَرْقًا وَالنَّاشِطَاتِ نَشْطًا وَالسَّابِحَاتِ سَبْحًا فَالسَّابِقَاتِ سَبْقًا فَالْمُدَبِّرَاتِ أَمْرًا يَوْمَ تَرْجُفُ الرَّاحِفَةُ تَتْبَعُهَا الرَّادِفَةُ قُلُوبٌ يَوْمَئِذَ وَاحِفَةٌ أَبْصَارُهَا حَاشِعَةٌ يَقُولُونَ أَئِنَّا يَوْمَ تَرْجُونَ فِي الْحَافِرَةِ أَئِذَا كُنَّا عَظَامًا نَحِرَةً فَالُوا تِلْكَ إِذًا كَرَّةٌ خَاسِرَةٌ فَإِنَّمَا هِي زَجْرَةً فَالُوا تِلْكَ إِذًا كَرَّةٌ خَاسِرَةٌ فَإِنَّمَا هِي زَجْرَةً وَاحِدَةٌ فَإِذَا هُمْ بِالسَّاهِرَة ﴾ 2.

﴿ وَالسَّمَاءِ ذَاتِ الْبُرُوجِ وَالْيَوْمِ الْمَوْعُودِ ﴾ .

﴿ وَالسَّمَاءِ وَالطَّارِقِ وَمَا أَذْرَاكَ مَا الطَّارِقُ النَّجْمُ التَّاقِبُ إِنْ كُلُّ نَفْسٍ لَمَّا عَلَيْهَا حَافِظٌ فَلْيَنظُرُ الْإِنسَانُ مِمَّ خُلِقَ خُلِقَ مِنْ مَاءٍ دَافِقٍ يَحْرُجُ مِنْ بَيْنِ الصُّلُبِ وَالتَّرَائِبِ إِنَّهُ عَلَى رَجْعِهِ لَقَادِرٌ يَوْمَ تُبْلَى السَّرَائِرُ ﴾ .

﴿ وَالْعَادِيَاتِ ضَبْحًا فَالْمُورِيَاتِ قَدْحًا فَالْمُغِيرَاتِ صُبْحًا فَأَثَرْنَ بِهِ نَقْعًا فَوَسَطُنَ بِهِ جَمْعًا ... أَفَلاَ يَعْلَمُ إِذَا بُغْثِرَ مَا فِي الْقُبُورِ وَحُصَّلَ مَا فِي الصُّدُورِ إِنَّ رَبَّيْهُمْ بِهِمْ يَوْمَئِذِ لَحَبِيرٌ ﴾ 5.

ومن ثم كان لجوء المنهج القرآني إلى الواقع الحسي مصدر قوة البراهين العقلية، ووثاقها في الاستدلال هذا كانت كبريات قضايا الإيمان أسانيدها عقلية علمية تحريبية وطريقة القرآن العظيم في إثباتها تعتمد على لفت نظر الناس إلى هذه الأسانيد والأدلة العقلية العلمية 6.

## هــ- شمولية النطاب وتنوعم

إن المنهج القرآني ذو مرونة حركية قابلة لملائمة أحوال الناس النفسية وأوضاعهم الاجتماعية والفردية ومستوياتهم الذهنية. إذ يخاطب القرآن العظيم في الإنسان كل ملكاته (الحواس والعقل والقلب) مجتمعة ومتفرقة.

ففئة من الناس تم لهم معرفة التوحيد لسلامة حواسهم من العطب واحتماع واكتمال ملكاتهم:

<sup>1</sup> ــ عائشة عبد الرحمان: التفسير البياني للقرآن الكريم. ج1. ص 20. و97 - 98.

<sup>2</sup> ــ النازعات: 1 - 14.

<sup>3 –</sup> افروج:1 – 2.

<sup>4</sup> ــ الطارق: 1 - 9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ـــ العاديات: 1 - 5. و9 - 11.

 <sup>6 ---</sup> حسن حينك الميدان: براهين وأدلة إيمانية، ص 11-12.

﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذَكْرَى لَمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَو أَلْقَى السَّمْعَ وَهُو شَهِيدٌ ﴾ أ، وفتة مقابلة لها تعطلت فيهم الحواس والملكات تماما، فلم تتحقق لهم معرفة التوحيد فضلوا وأضلوا وأفسدوا في الأرض، قال فيهم تعالى: ﴿وَلَقَدْ مَكُنَّاهُمْ فِيمَا إِنْ مَكَّنَّاكُمْ فِيهِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعًا وَأَبْصَارًا وَأَفْتِدَةً فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلاَ أَبْصَارُهُمْ وَلاَ أَفْتِدَتُهُمْ مِنْ شَيْءٍ إِذْ كَانُوا يَحْحَدُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا به يَسْتَهْزُنُونَ﴾ ، ولكن يمكن ما لم تتحقق سلامة جميع الحواس والقوى الإدراكية، أن ندرك بإحداها التوحيد ونقف عليه 3، لأن القرآن الكريم لا يعلق معرفة التوحيد على التكامل وتمام سلامة الحواس كلها مجتمعة، وإنما يربط التوحيد بكل أداة على حدة مراعاة لاستعدادات النفس المحتلفة وقدرات الإنسان الإدراكية المتفاوتة، وهذا يعني: أولا، أن المسألة المراد تقريرها في النفس ارتبطت بالوسيلة المثبتة لها والدليل المبرهن عليها برهانا يقينيا، وثانيا، أن الخطاب القرآني في المستوى الذي يفهمه معظم الناس، فكان حجة عليهم ملازمة لهم في كل الأحوال والأماكن والأزمان. وثالثًا، أن الاختلاف بين معارف العلماء والجمهور في التوحيد - كما يرى أبو الوليد ابن رشد - اختلاف في التفاصيل وبالتالي في الدرجة لا في النوع، فالجمهور يقتصرون "على ما هو مدرك بالمعرفة الأولى المبنية على علم الحس، لذلك يخاطبهم الشرع بضرب المثل وتصوير صفات الألوهية والقضايا الأخروية تصويرا حسيا مستمدا مما هو مشاهد عندهم.. أما العلماء فيزيدون على ما يدرك من هذه الأشياء بالحس ما يدرك بالبرهان" ، أي ما يتوصل إليه بأنواع الاستدلالات التي يستعملونها لاستخراج المجهول من المعلوم، لذلك قال الحق تبارك وتعالى:﴿وَمَنْ النَّاسِ وَالدُّوَابِّ وَالأَنْعَامِ مُحْتَلَفٌ ٱلْوَانُهُ كَذَلِكَ إِنَّمَا يَحْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ غَفُورٌ ۗ ﴿

## و- كشف حجج النصوء وإبطالها

ومن خصائص المنهج القرآني في الاستدلال على مسائل العقيدة الإسلامية أنه في نقضه لمزاعم المخالفين وما هم عليه من الباضل والبهتان، يكشف حجج الخصوم

ا \_ ق:37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> \_ الأحقاف: 26.

<sup>3</sup> انزرکشي: انبرهان في علوم القرآن، ج 2، ص 25.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ـــ ابن رشد: مناهج الأدلة، ص 1<u>22</u>.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ــ فاطر: 28.

ويبطلها ويقرر في نفس الوقت تلك المسائل العقدية.

ومن أهم حججهم لمحاربة الحق والحقيقة ما يلي :

#### 1- حجة التهليد،

وهي الالتزام بالمحافظة على المعتقدات والعادات الموروثة عن الأحيال السابقة بدون تغيير، واتباعها من غير دليل ولا نظر ولا تأمل ودون إدراك ولا وعي، وهو ما تشير إليه هذه الآيات: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ الَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أَوَ لَو كَانَ آبَاؤُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَلاَ يَهْتَدُونَ ﴾ [.

﴿ يَلُ قَالُوا إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَى أُمَّة وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِمْ مُهْتَدُونَ وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلاَ قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهم مُقْتَدُونَ؟ 3.

وقد أبطل القرآن الكريم حجة التقليد حتى لا تكون العقيدة تقليدًا أعمى، وإنما تأخذ بالفكر والتأمل والنظر ولأن التقليد الأعمى ليس بضامن للحقيقة والصواب ولا مصدرا للمعرفة الحقة. فقد قال حل حلاله: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ اتَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أَوَ لَو كَانَ آبَاؤُهُمْ لاَ يَعْقَلُونَ شَيْئًا وَلاَ يَهْتَدُونَ ﴾ .

﴿ فَإِذْ أَحَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ فَهُورِهِمْ ذُرَّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ ﴾ \* ﴿ وَإِذْ أَحَذَ رَبُّكُ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ فَهُورِهِمْ ذُرَّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبَّكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدُنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيَامَة إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا عَافِلِينَ أَو تَقُولُوا إِنَّمَا أَشْرَكَ آبَاؤُنَا مِنْ قَبْلُ وَكُنَا فُرَيَّةً مِنْ بَعْدِهِمْ أَفْتُهُلِكُنَا بِمَا فَعَلَ الْمُبْطِلُونَ ﴾ \* .

## 2- حجة الإيمان بالحس والمشاهدة

نكونهم لا يقرون إلا باخقيقة الملموسة ولا وجود لحقيقة غيرها، استدلوا بالمشاهدة الحسية

<sup>1</sup> ــــ أحمد عروة: المنهجية الاستدلالية،في القرآن للرد على خصوم الإنبان. صــ4 -10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> \_ الْبِغْرِة:170.

<sup>3</sup> ــ النوحرف:22- 23.

<sup>4</sup> ــ اليفرة:170.

<sup>&</sup>lt;sup>5 -</sup> الزحرف:24.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ـ الأعراف: 172 - 173.

التي ترفض كل أنواع الغيب وتخرج عن اليقين الحسي فقالوا: ﴿وَقَالُوا مَا هِيَ إِلاَ حَيَاتُنَا اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّانْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهُلِكُنَا إِلاّ الدَّهْرُ وَمَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلاّ يَظُنُّونَ﴾!.

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ لاَ يَرْحُونَ لِقَاءَنَا لَوْلاَ أُنزِلَ عَلَيْنَا الْمَلاَئِكَةُ أَو نَرَى رَبَّنَا لَقَدْ اسْتَكْبَرُوا فِي أَنفُسِهِمْ وَعَتَوْا عُتُوًّا كُبِيرًا﴾ 2.

﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَامُوسَى لَنْ نُوْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتُكُمْ الصَّاعِقَةُ وَأَنْتُمْ تَنظُرُونَ ﴾ [.

وموقفهم هذا يرجع لكون العقل المفكر في معظم أحواله تجد إنكاره للشيء ليس لدليل عقلي يستطيع بيانه، ولا لشبهة طارئة قد تزول مع تقليم البرهان على فسادها، وإنما لأنه طبع على أن ينكر ما يجهل، فيحعل معرفته بالادعاء دليلا على وحودها، كما يتخذ من جهله بالأشياء دليلا على عدم وجودها، وهذا هو عين الحجود والعناد أ، وهم من عميت بصيرتهم فكان ﴿أَوْلَيَكَ اللّٰهِينَ الشَّرَوُّ الطّلَّالَةَ بِاللَّهُ بِلُورِهِمْ وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ مَثّلُهُمْ كَمَثّلِ اللَّهِي السَّوْقَدَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَّهُمْ فِي ظُلُمَاتٍ لاَ يُبْصِرُونَ ﴾ ألذلك سفه الله نارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبِ اللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَّهُمْ فِي ظُلُمَاتٍ لاَ يُبْصِرُونَ ﴾ ألذلك سفه الله عقوضه والهم دعواهم بالظن فقال: ﴿وَقَالُوا مَا هِيَ إِلاَ حَيَاتُنَا الدُّنِيَّا نَمُوتُ وَنَحْيًا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلاَ عَيَاتُنَا الدُّنِيَّا نَمُوتُ وَنَحْيًا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلاَ عَيَاتُنَا الدُّنِيَّا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عَلْم إِنْ هُمْ إِلاَ يَظُنُونَ ﴾ ألله مِنْ عَلْم إِنْ هُمْ إِلاَ يَظُنُونَ وَمَا لَهُمْ بِذَلِكُ مِنْ عَلْم إِنْ هُمْ إِلاَ يَظُنُونَ وَمَا لَهُمْ بِذَلِكُ مِنْ عَلْم إِنْ هُمْ إِلاَ يُظْتُرُنَ وَمَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عَلْم إِنْ هُمْ إِلاَ يُظْتُرُنَ وَمَا لَهُمْ بِذَلِكُ مِنْ عَلْم إِنْ هُمْ إِلاَ يَظُنُونَ وَمَا لَهُمْ بِذَلِكُ مِنْ عَلْم إِنْ هُمْ إِلاَ يَظُنُونَا اللَّهُمْ وَمَا لَهُمْ بِذَلِكُ مِنْ عَلْم إِنْ هُمْ إِلاَ يَظُنُونَ وَمَا لَهُمْ بِذَلِكُ مِنْ عَلْم إِنْ هُمْ إِلاَ يَظُنُونَ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ عَلْمَ إِلَّا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ مِنْ عَلْمَ إِلَّا عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

ا <u>\_ خائية:24</u>

<sup>-21</sup>:الفرقان 21

<sup>3 —</sup> الْبِشَرِة: 55.

<sup>4 -</sup> محمد السبد الخليند: قضية التوحيد بين الدين والفلسفة، ص 59 ، وراجع: عبد الحيد الزنداني: علم الإيمان، ص 69- 75.

<sup>5 -</sup> البقرة:16 - 17.

<sup>6</sup> \_ اخالية:24.

وَأَنَاسِيَّ كَثِيرًا وَلَقَدْ صَرَّفْنَاهُ بَيْنَهُمْ لِيَذَّكُرُوا فَأَبَى أَكْثَرُ النَّاسِ إِلاَّ كُفُورًا ۗ أَ

﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالْتَهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَحْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنْ السَّمَاءِ مِنْ مَاءٍ فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَتَّ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَابَةٍ وَتَصْرِيفِ الرَّيَاحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ لاَيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ .

## 3- المجادلة والمناقشة

وجادل فرعون موسى القلا: ﴿قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ الْعَالَمِينَ قَالَ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِنْ كُنتُمْ مُوقِنِينَ قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ أَلاَ تَسْتَمِعُونَ قَالَ رَبُّكُمْ وَرَبُّ آبَائِكُمْ الأَوَّلِينَ قَالَ إِنَّ كُنتُمْ مُوقِنِينَ قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ أَلاَ تَسْتَمِعُونَ قَالَ رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِنْ كُنتُمْ تَعْقِلُونَ قَالَ رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِنْ كُنتُمْ تَعْقِلُونَ قَالَ لَئِنَ اللَّهَا فَيْرِي لأَجْعَلَنَكَ مِنْ الْمَسْجُونِينَ ﴾ قَلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ يَا لَا مُسْجُونِينَ ﴾ قَلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

﴿ فَالَتُ رُسُلُهُمْ أَفِي اللَّهِ شَكَّ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ يَدْعُوكُمْ لِيَغْفِرَ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِّرَكُمْ إِلَى أَخْلُ اللَّهِ مَنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِّرَكُمْ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى قَالُوا إِنْ أَنْتُمْ إِلَا بَشَرٌ مِثْلُنَا تُرِيدُونَ أَنْ تَصَدُّونَا عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ آبَاؤُنَا فَيُوبُكُمْ إِلَى اللَّهِ يَمُنُ عَلَى مَنْ يَشَادُ فَأَتُونَا بِسُلْطَانٍ مُبِينٍ قَالَتُ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِنْ نَحْنُ إِلاَ بَشَرٌ مِثْلُكُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَمُنُ عَلَى مَنْ يَشَادُ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ــ الفرقان:45 - 50.

<sup>164</sup>: النفرة -2

<sup>164: 34: 1-3</sup> 

<sup>4</sup> ـــ المؤمنون:82 - 85.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ــ الشعراء:23 - 29.

#### 4- التحدي الإعجازي

إذ أهم طالبوا بإظهار المعجزات التي تخرج عن القدرة الإنسانية العادية كما في قوله تعالى: فَوَقَالُوا لَنْ نُوْمِنَ لَكَ حَتَّى تَفْجُرَ لَنَا مِنْ الأَرْضِ يَنْبُوعًا أَو تَكُونَ لَكَ حَنَّةٌ مِنْ نَحِيلٍ وَعِنَبِ فَتُفَحَّرَ الْأَهَارَ خِلاَلَهَا تَفْجِرًا أَو تُسْقِطَ السَّمَاءَ كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كَسَفًا أَو تَأْتِيَ بِاللَّهِ وَالْمَلاَئِكَةِ قَبِيلًا أَو لَمُ فَوْمِنَ لِرُقِيلًا خَتَّى تُنَزِّلَ عَلَيْنَا كِتَابًا نَقْرَؤُه قُلْ يَكُونَ لَكَ بَيْتٌ مِنْ زُخْرُف أَو تَرْقَى فِي السَّمَاءِ وَلَنْ نُوْمِنَ لِرُقِيلُكَ حَتَّى تُنَزِّلَ عَلَيْنَا كِتَابًا نَقْرَؤُه قُلْ سُبْحَانَ رَبِّي هَلُ كُنتُ إِلاَ بَشَرًا رَسُولاً ﴾ .

﴿ وَقَالُوا لَوْلاَ أُنْزِلَ عَلَيْهِ آيَاتٌ مِنْ رَبِّهِ قُلْ إِنَّمَا الآيَاتُ عِنْدَ اللَّهِ وَإِنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُبِينٌ أُوَلَمْ يَكُفهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكُ أَنْوَا بِاللَّهِ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَالْدَيْنَ آمَنُوا بِالْبَاطِلِ وَكَوْرُوا بِاللَّهِ أُوْلَئِكَ هُمْ الْحَاسِرُونَ ﴾ \*. شَهِيدًا يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَالَّذِينَ آمَنُوا بِالْبَاطِلِ وَكَفَرُوا بِاللَّهِ أُوْلَئِكَ هُمْ الْحَاسِرُونَ ﴾ \*.

## 5- التحدي الاستكباري

وهو الادعاء بالقدرة والسلطة اللتين تنافسان القدرة الإلهية، وقد ابطل القرآن الكريم حجج المدعين بكشف سخافة ادعائهم ومقارنتها بالقدرة الإلهية المطلقة أن كتحدي النمرود مدعي الربوبية استكبارا وتعنتا، فقال: ﴿ أَلَمْ ثَرَ إِلَى الَّذِي خَاجَّ إبراهيم فِي رَبِّه أَنْ آنَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إبراهيم رَبِّي اللَّذِي يُحْيِي وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُحْيِي وَأُمِيتُ قَالَ إبراهيم فَإِنَّ اللَّه يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنْ الْمَشْرِق فَأْت بِهَا مِنْ الْمَعْرِب فَبُهتَ الَّذِي كَفَرَ وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمُ الظَّالِمينَ \* قَالَ الْمَعْرِب فَبُهتَ الَّذِي كَفَرَ وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمُ الظَّالِمينَ \* قَالَ اللهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمُ الظَّالِمينَ \* قَالَ اللهُ اللهُ الْمُعْرِب فَبُهتَ الَّذِي كَفَرَ وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمُ الظَّالِمينَ \* قَالَ اللهُ اللهُ الْمُعْرِبِ فَبُهتَ الَّذِي كَفَرَ وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمُ الظَّالِمينَ \* قَالَ اللهُ اللهُ الْمُعْرِبِ فَبُهتَ اللّذِي كَفَرَ وَاللّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمُ الظَّالِمِينَ \* قَالَ اللهُ اللهُ الْمُعْرِبِ فَاللهِ اللهُ الل

فما كان من إبراهيم الله إلا أن يعدل إلى دليل بين بيانا لا يقبل المراء والتأويل، يفضح به معارضة النمرود وقطع حججه، وهو أن يأتي بالشمس من المغرب بدلا من المشرق، فبهت الذي كفر.

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِي حَاجَ إبراهيم فِي رَبِّهِ أَنْ آتَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إبراهيم رَبِّي الَّذِي يُحْيِي وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُحْيِي وَأُمِيتُ قَالَ إبراهيم فَإِنَّ اللَّهَ يَأْتِي بِالنَّشَمْسِ مِنْ الْمُشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنْ الْمَغْرِبِ

ا ـــ إبراهيم:10 -11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ـ الإسراء:90- 93.

<sup>3</sup> ـــ العنكبوت:50 -52.

 <sup>4 -</sup> أحمد عروة: المرجع السابق، ص 05 - 10.

<sup>5</sup> ــ البقرة:258.

وكتحدي فرعون الذي قال: (فَقَالُ أَنَا رَبُّكُمْ الأَعْلَى) أَن وبلغ به الاستكبار والجحود أن يخادع قومه بأدلة واهية ويطلب من وزيره (هامان) أن يبني له صرحا عاليا لعله يطلع إلى إله موسى فقال: فوعَوْنُ فِي قَوْمِهِ قَالَ يَاقَوْمِ أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ وَهَذِهِ الأَنْهَارُ تَحْرِي مِنْ تَحْتِي أَفَلاَ تُبْصِرُونَ أَنَّهُ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَاأَيُّهَا الْمَلاَ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَه غَيْرِي فَأُوقِدْ لِي يَاهَامَانُ عَلَى الطِّينِ قَاحُومُ أَلْكُ مِصْرُ وَهَذِي فَأُوقِدْ لِي يَاهَامَانُ عَلَى الطِّينِ قَاحُعُلُ لِي صَرْحًا لَعَلِي أَبْلُغُ إِلَى إِلَهِ مُوسَى وَإِنِّي لاَظْنَهُ مِنْ الْكَاذِينَ ﴾ أَن و ﴿وَقَالَ فِرْعَوْنُ بَاهَامَانُ اللهِ عَلَى الطّينِ اللهِ عَنْرِي عَنْ الْكَاذِينَ ﴾ أَن فَوْعَوْنُ بَاهَامَانُ اللهِ عَنْ الطّينِ اللهِ عَنْ اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ اللهِ عَنْ الطّينِ اللهِ عَنْ اللهُ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى الطّينِ اللهِ عَنْ اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ اللهِ اللهِ عَنْ اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ الل

وأمام هذه الحقيقة القرآنية تعددت أساليب القرآن للدلالة على توحيد الخالق سبحانه وتعالى وأمام هذه الحقيقة القرآنية تعددت أساليب القرآن للدلالة على توحيداني والأسلوب التعجيزي وما يقتضيه من مقتضيات الإيمان وأركانه، وتنوعت بين الأسلوب الوجداني والأسلوب الجامع لهم جميعا في دعوته للنظر في الآفاق والأنفس والآثار المتروكة، فهو أسلوب عقلي تعجيزي.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> \_ البقرة: 258.

 $<sup>^2</sup>$  - اثنازعات:24.

<sup>3</sup> سالزحرف:51.

<sup>4</sup> ــ القصص:38.

<sup>5</sup> \_ غافر:36.

# المبحث الثاني المبحث الثاني المبحث التاني المبحث المبحدة والدواع عنما في القرآن الكريم

# المطب الأول: الأسلوب الوجداني: (معاطبة الوجدان)

الأسلوب الوحداني هو طريقة القرآن الكريم في مخاطبة الفطرة الإنسانية لينفد إلى القلوب ويستحوذ على النفوس، وذلك بتحريك المشاعر، وإيقاظ الضمائر، واستحابة ما كمن في الإنسان من عواطف اخير وبواعث الرغبة في الحق.

ولكن ما هي الفطرة؟ هل هي البراءة من كل معتقد؟ أه هي الاستعداد والصلاحية للإيمان؟ أه هي الإسلام دين التوحيد؟ وهل مع وجود الإنسان وولادته؟ أم تتخلف عن وجوده؟ وإذا كانت تتحقق مع ولادته وكانت هي الإسلام فما جدوى وفائدة الخطاب القرآني؟ ثم كيف نفسر انقسام الناس إلى مؤمنين وغير مؤمنين بوجود الله وتوحيده؟

## أ - الفطرة وماهية الإنسان

وآية العنهد تدل على أن الاعتراف بالوحدانية هو أمر مركوز في أصل الخلقة الإنسانية، إذ أشهد الحق سبحانه وتعالى عباده بأنه هو ربمم فشهدوا بذلك نقوله ﷺ: ﴿وَإِذْ أَحَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ

السافنور: 55.

المعار: مبدأ الإنسان، ص14.

مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدْنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُتَّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ﴾ أ، فكان قوله " ألست مربكم؟ " قول إرادة وتكوين، لا قول وحي وتلقين، إذ خلق سبحانه بني آدم على فطرة الإسلام، وأودع في أنفسهم غريزة الإيمان بالله وتوحيده 2.

كما ويدل على فطرة التوحيد قوله تعالى: ﴿فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ لِحَلْق اللَّه ذَلكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُون﴾ .

فالمقصود بالدين في هذه الآية هو الإسلام بقرينة أنه ورد معرفا أي الدين الذي يعرفه المسلمون والذي يدينون به. كما أن المخاطب في هذه الآية الرسول صلى الله عليه وسلم، إذ أمره الله تعالى بإقامة الدين ودين محمد عليه الصلاة والسلام هو الإسلام أي التوحيد وقرينة ثالثة هي وصفه تعالى لهذا الدين بالحنيف وحنيف أتت في الآية حال من الدين، ومعنى حنيف أ. الميل من الشر إلى الخير والعدول عن الباطل بالتوجه إلى الحق أي أن هذا الدين حالي من شوائب الشرك. مصداقا لقوله تعالى على لسان إبراهيم القيلا: ﴿ إِنِّي وَحَهْمَ لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَاللَّرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنْ الْمُشْرِكِينَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ قُلْ بَلُ مِلَةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنْ الْمُشْرِكِينَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ قُلْ بُلُ مِلَةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنْ الْمُشْرِكِينَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ قُلْ بُلُ مِلَةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنْ الْمُشْرِكِينَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ قُلْ بُلُ مِلَةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنْ الْمُشْرِكِينَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ قُلْ بُلُ مِلَةً إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنْ الْمُشْرِكِينَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ قُلْ بُلُ مِلَةً إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنْ الْمُشْرِكِينَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ قُلْ بُلُ مِلَةً إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنْ الْمُشْرِكِينَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ قُلْ بُلُ مِلَةً إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنْ الْمُشْرِكِينَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ قُلْ بُلُ مِلْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّه

فدل معنى حنيف على أن المقصود بالدين في هذه الآية هو الإسلام، وأن من خصائص هذا الدين التبرؤ من الشرك .

ثم قال تعالى: ﴿ فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ﴾ \* كلمة فطرة بدلا من (حنيفا) وحال ثانية (للدين) فكان معنى الفطرة هو الإسلام .

ومعنى الآية أن الحق سبحانه خلق الناس على الدين الحنيف دين التوحيد الإسلام.

وزاد هذا المعنى تأكيدا رسول الله ﷺ في قوله: «ما من مولود إلا يولد على الفطرة فأبواه يهودانه

أسا الأعراف: 172.

<sup>2-</sup> رشيد رضا: تفسير الناز. مج9. ص 387.

ة ــــ الروم:30.

<sup>4-</sup> انظر الطاهر بن عاشور:التحرير و التنوير، ج، 21.ص 88-99. و المعجم الوسيط.ج.1 ص 210 مادة الحديث.

<sup>5</sup>\_ الأنعام: 79.

<sup>6</sup>\_ البقرة: 135.

<sup>?</sup> ـــ الطاهر بن عاشور، النحرير والتوير، ج 1 ص 737.

<sup>8</sup>ــــــ الروم: 30.

<sup>9</sup> ـ انظر مثلا: النجار. مبدأ الإنسان ص 40، محمد عز الدين،دليل الأنفس ص 20 - 23.

أو ينصرانه أو يمسحانه كما تنتج البهيمة بميمة جمعاء هل تحسون فيها من جدعاء»، ثم يقول أبو هريرة فيها: ﴿فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تُبْديلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ﴾ 3.

وفيما يرويه عن ربه أنه قال: «إني خلقت عبادي حنفاء كلهم وأنحم أتنهم الشياطين فاحتالتهم عن دينهم، وحرمت عليهم ما حللت لهم، وأمرتهم أن يشركوا بي ما لم أنزل به سلطانا...» .

ففي الحديث الأول دلالة على أن الفطرة التي يولد عليها الإنسان هي شهادة التوحيد أي الإسلام أو بقرينة أنه ﷺ لم يذكر الإسلام فيقول يسلمانه وذكر الأديان الأخرى، والتوحيد يولد عليه الطفل وهو أصل فيه مثل البهيمة فإنما تولد على حال السلامة من العيوب الجسمانية، بينما العيوب تطرأ بعد ميلادها وبعامل خارجي، فكذلك الانجراف عن التوحيد يطرأ على الإنسان بعد ميلاده بتأثير البيئة.

أما الحديث الثاني فيؤكد أن الناس خلقهم الله موحدين وأن الشرك والانحراف عن التوحيد كان سببه تأثير الشياطين. فمن خلال هذه الآيات والأحاديث نفهم أن الفطرة هي الإسلام وأن التوحيد ارتبط بأصل الخلقة الإنسانية، وهذا يعني أن شهادة التوحيد التي تتقوم بما ماهية الإنسان هي عنصر ثابث في ماهيته على مستوى الماهية الصورية أي على مستوى العلم الإلهي، كما أنها قائمة وحاصلة في الماهية الخارجية للإنسان، لكن على مستوى القوة دون الفعل، أي على مستوى الإرادة الإلهية، (إني خلقت عبادي حنفاء).

بمعنى أن الإنسان في وجوده الخارجي تكمن فيه شهادة التوحيد كجزء من ماهيته أي كل إنسان هو مسلم بالقوة ولكن ليس هذا التوحيد متحققا بالفعل في كل فرد من أفراد النوع الإنساني، لهذا نجد أفرادا في واقعهم غير مقرين بالتوحيد، ولا يعني كون الناس مفطورين على التوحيد إذ (لا تبديل لخلق الله) أنه لا يستطيع أحد أن يكفر ويخرج من الإسلام لأنه لا طاقة لمحلوق أن يغير ما قال الله عنه لا تبديل له، ولا يلزم القول بتناقض الآيات. التي ذكرناها مع قوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ أَخْرَجَكُمُ مِنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمُ لاَ تَعْنَمُونَ شَيْنًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَيْصَارَ وَالْمَقْئِدَةَ لَعَلَكُمُ تَشْكُرُونَ اللهِ ولا يستلزم إبطال دعوة الرسل

ا ــــ الروم: 30.

شمہ رواہ البخاري في كتاب الجنائز، باپ، إذا أسلم الصبي فعات يصلي عليه، في فتح الباري، ج 3، ص 172.و مسلم في كتاب القدر.

قسد رواه مسلّم في كتاب الجمّة، باب الصفات التي بعرف لها في الدنيا أهل الجنة وأهل النارد.

<sup>4</sup>m انظر فتح الناري، ج.3.ص193، وبقية الأقوال التي قبلت في الموضوع ص 193–194.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>ـــ النحل: 78.

عليهم السلام ولا هدم كثير من الآيات والأحاديث الحاثة على التفكير والنظر في خلق الله تعالى إذ لا قيمة لها ولا معنى من إيرادها ساعتنذ كما يزعم البعض أ.

فالذي يولد به المولود هو ركن الإسلام وأساسه وهو معرفة الله وتوحيده وصحبته وطاعته، والإقرار بالتوحيد في آية العهد، كما بينا سابقا – يتضمن توحيد العلم والقصد، وهذا الأصل الذي بني عليه الإسلام، هو الذي يوحد في فطرة كل مولود، ولا يحتاج إلى موجب خارج، وهو توحيد الربوبية، أما دعوة النظر والتفكير في آيات الله فالغاية منها التذكير وتحقيق توحيد الألوهية التي كانت دعوة كل الرسل من لم تكن فطرته سليمة قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّة رَسُولًا أَنْ أُعَبُدُوا اللّه وَاجْتَنبُوا اللّه وَاجْتَنبُوا الطَّاعُوتَ فَمِنْهُمْ مَنْ هَدَى اللّه وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَّتُ عَلَيْهِ الضَّلاَلَةُ فَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ الطَّاعُوتَ فَمِنْهُمْ مَنْ هَدَى اللّه وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَّتُ عَلَيْهِ الطَّاعُونَ فَي اللّه بُنْيَانَهُمْ مَنَ الْقُواعِد فَحَرَّ عَلَيْهِمُ السَّقْفُ عَلَيْهِمُ اللّهُ وَمَنْهُمْ وَالّذِينَ مِنْ عَلْهُمُ وَالّذِينَ مِنْ عَلْكُمْ اللّهُ النّاسُ اعْبُدُوا رَبّكُمْ الّذِي حَلَقَكُمْ وَالّذِينَ مِنْ فَيْلُهُمْ وَاللّذِينَ مِنْ عَلَيْهِمْ اللّهُ النّاسُ اعْبُدُوا رَبّكُمْ الّذِي حَلَقَكُمْ وَالّذِينَ مِنْ فَيْلُومُ وَاللّذِينَ مِنْ عَلَيْهُمْ وَاللّذِينَ مِنْ عَلَيْهُمْ اللّهُ وَالسّمَاءَ بِنَاءً وَالْوَلُ مِنْ السّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنْ الشّمَاءُ مِنْ السّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنْ الشّمَاءُ مَا لَكُمْ فَلَا لَكُمْ فَلَا لَكُمْ اللّهُ أَلِيْكُمْ وَاللّذِينَ مِنْ السّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنْ السّمَاءِ مَاءً فَالْحَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ فَلَا لَمُ اللّهُ أَلِنَادًا وَالنّسُمَاءُ وَالسّمَاءُ بِنَاءً وَالْوَلُ مَنْ السّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنْ

فقد أمر سبحانه عباده بإفراده بتوحيد العبادة وتخصيصه بها وحده دون سواه، وذكر الإنسان بما فطر عليه من توحيد الربوبية فطرة في الإنسان. "ويشبه هذا على مستوى الجسم، ما تحمله نطفة المولود، عندما يأخذها الرب سبحانه من صلب الأب، ويودعها في رحم الأم، من برنامج دقيق ستسير عليه أثناء التحلق والتكوين، فالنطفة لا تحيد عن هذا البرنامج، فإن حصل ما يغيره استمر النّمُو من غير توقف، لكنه يسير سيرا مشوها، يظهر أثره في الجنين بعد ولادته. فهذا الإصرار في السير الذي يرى في نمو الجنين في الرحم، بماثله إصرار الفطرة بعد الولادة على المضي في ضريقها وإن اعترضها ما يوحه سيرها إلى وجه غير صحيح أن وهذا التشويه للفطرة يسبب العوامل الخارجية من تقليد وغفلة وشيطان هو الذي جعل البعض لم يخرجوا شهادة التوحيد من القوة إلى الفعل وبخفقوا ماهيتهم وإنسانيتهم في الواقع، إذ قال فيهم الحق سبحانه وتعالى: ﴿وَإِذْ أَنْحُذُ رَبُّكُ مَنْ بَنِي آذَهَ

الساحسين بن السفاف: صحيح شرح العقيدة الطحاوية. ص 206-208.

<sup>2</sup> ـــ البحل: 36.

<sup>3</sup> سائىجى:26.

<sup>4</sup> ـــ النغرة: 21 - 22.

أس محمد عز الدين: دليل الأنفس بين القرآن والعلم الحديث، ص23 - 24.

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَولُوا عَنْهُ وَأَنْتُمْ تَسْمَعُونَ وَلَا تَكُونُوا كَالّذِينَ قَالُوا سَمِعْنَا وَحُمْ لَا يَسْمَعُونَ إِنَّ شَرَّ الدَّوَابِّ عِنْدَ اللّهِ الصَّمُّ البّكُمُ الّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ فهؤلاء الناس المشار إليهم في المحث هذه الآيات في تصل عقولهم إلى الإيمان بتوحيد الحق سبحانه وتعالى، وذلك بتقصير منهم في البحث والتندير والاعتبار بدلائل المخلوقات أن ليتذكروا ذلك العهد والميثاق ويخرجوا الفطرة، فلم يتحقق فيهم بالفعل انتوحيد وبقي على مستوى القوة ومن ثم لم يحققوا ماهيتهم وإنسانيتهم فكانوا أقرب إلى الخيوانات بل أضل.

وتلمس هذا المعنى في آيات أخرى مثل قوله تعالى: ﴿ لَقَلَا خَلَقُنَا الْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ، ثُمَّ رَدَدْنَاهُ اللهِ اللهِ عليه أَسُفَلَ سَافِئِينَ. إِنَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَلَهُمْ أَجُرٌ غَيْرُ مَمْنُونِ ﴾ أَ، فالتقويم الذي خلق الله عليه الإنسان. هو أحسن تقويم، وهو ذلك الذي انطوت فيه ماهية الإنسان واشتملت على عنصر التوحيد، ولكن النس بوعان نوع في يتحقق بالتوحيد الواقعي، فهؤلاء قال فيهم الحق تعالى: ﴿ وَدَوَنَاهُ أَسْفَلَ

ا سانځواب: 172 - 179 - 179

<sup>2</sup> بــ المرقب: 43-44-43.

ئے لائسان: 20 - 22-

<sup>4 -</sup> عبد أعيد النحار: مبدأ الإنسان ص 43.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سد الشين: 4 - 6.

سافلين﴾ أي في مرتبة الدواب والأنعام في الدنيا والعقاب في الآخرة أ، ونوع ثاني هم (الذين آمنوا وعملوا الصالحات) أي الذين أخرجوا قوة التوحيد إلى الفعل، فهؤلاء حققوا ماهيتهم وبقوا على أحسن تقويم ببقاء فطرقهم سليمة.

وخروج التوحيد من مرحلة القوة إلى مرحلة الفعل أي تحقيق الماهية الواقعية يرجع إلى محض إرادة الفرد، إذ الإنسان أتاه الله عز وجل الاختيار والإرادة وبهما يخرج شهادة التوحيد على مستوى التصور والتصديق وعلى مستوى السلوك والعمل، لتحقيق الغاية من وجوده الاستخلاف، مصداقا لقوله تعالى: ﴿وَعَدَ اللّهُ الّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيستَخْلِفَنَهُمْ فِي الْأَرْضِ وهذا يعني أن تحقيق التوحيد والماهية هو رهين الجهد الإنساني ولا يكفي في ذلك كونه فطرة، فهي رغم كونها ثابتة لا تتبدل إلا ألها قد تطمس وتنحرف وتتبدل بتأثير الشيطان والبيئة (التنشئة البيئية) الذي لا يتناول ظاهر الإنسان وظاهر بيئته أما حقيقته فلا تتبدل ولا تتغير مصداقا لقوله تعالى: ﴿فَأَقُمْ وَجُهَكَ للدِّينِ حَنِفًا فَطْرَةَ اللَّهِ وَلِكُنَّ النَّيْنُ الْفَطْرة وَلَكَ الدِّينَ الْفَطْرة وَلَكَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْفَيْمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ أن الفطرة متصلة بحقيقة الإنسان وأساس ماهيته الذي لا تكتمل إنسانيته إلا به.

ثم أن الشيطان والبيئة هما من عوامل انطماس الفطرة وتشوهها وموانع وعوارض تعترض تحققها، ولا تزيلها ولا تترعها من أصل حلقه الإنسان، لذا قال سبحانه وتعالى مخاطبا الشيطان الذي أقدره والأبوين على تشويه الفطرة وتغييرها: ﴿إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلُطَانٌ إِلّا مَنْ اتَّبَعُكُ مِنْ الْغَاوِينَ \* أَ، وقال: ﴿وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمُ إِلْلِيسُ ظُنَّهُ فَاتَّبِعُوهُ إِلّا فَرِيقًا مِنْ الْمُؤْمِنِينَ \* أَ فالشيطان إذ ليس له سلطان على الإنسان فالمؤمنون أصحاب الفطرة المنحرفة هم الذين اتبعوه الإنسان فالمؤمنون أصحاب الفطرة السليمة لا يقدر عليهم وأصحاب الفطرة المنحرفة هم الذين اتبعوه بمحض إرادهم فأغواهم. كما لم يعتد ولم يُعرف الحق سبحانه بالاحتجاج بتقليد الآباء والغفلة عن الحق، فقال في آية العهد: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهورِهِمْ ذُرِيَّتُهُمْ وَأَسُهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلْسُ اللهُ وَكُذًا بَنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقَيَامَة إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ، أَو تَقُولُوا إِنَّمَا أَشْرَكَ آبَاؤُنَا فَي مَنْ فَهورِهِمْ ذُرِيَّتُهُمْ وَأَسُهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ مِنْ قَبْلُ وَكُذًا ذُرِيَّة مِنْ عَلَي الْمُهُولُونَ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَلَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقَيَامَة إِنَّا كُنَّا عَنْ هَلَانَ الْقَالِينَ، أَو تَقُولُوا إِنَّمَا أَشَرَكَ الْمَانُونَ، وَكَذَلَكَ تُفَصَّلُ الْآيَاتِ وَلَعَلَهُمْ يَرْجَعُونَ ﴾ أَلَسُتُ بَرَبَّكُمْ فَالُوا بَلَى شَهِدُهُمْ أَقْتُهُمْ لِمُعْلَونَهُ أَنْ اللّهُ اللّهُ اللّه مَنْ فَعَلَى الْمُعَلِقُونَ اللهُ وَلَي لَاللهُ عَلَى الْفَالِينَ وَلَعَلَعُهُ يَوْمِونَهُ أَنْ اللّهَ اللّهِ الْعَلَى اللّه اللهُ عَلَى الْفَلْمَانُ وَلَدُ اللّهُ الْعَلَقُولُ اللّهُ اللهُ ال

<sup>1 -</sup> عبد الهيد النجار: مبدأ الإنسان، ص 43.

<sup>2</sup> ـــ الروم: 30.

<sup>3</sup> ـــ الخجر:42.

<sup>.20:</sup> \_\_ \_ 1

<sup>5</sup> \_ الأعراف: 172 - 174.

أي يرجعون إلى فطرقم السليمة التوحيد، لأن اتباع الآباء يمكن مقاومته والغفلة يمكن الصحوة منها بالتوظيف الحقيقي لوسائل المعرفة (الحواس والعقل).

وما يمكن أن نخلص إليه هو:

- 1 -أن الفطرة هي الإسلام دين التوحيد وألها مركوزة في أصل الخلقة الإنسانية.
  - 2 -أن مضمون الفطرة هو توحيد العلم والقصد أي توحيد الربوبية.
    - 3 -أن الفطرة ثابتة لا تتغير إنما تنحرف وتشوه.
- 4 -أن تحقيقها في الواقع لتستمر وتصحح رهين الجهد الإنساني أي إنما لا تعبر عن نفسها بتلقائية إذ كانت وسائل المعرفة معطلة لسبب من الأسباب.

5 -وبناء على ذلك تتبين لنا العلاقة بين الفطرة ومهمة وجود الإنسان المتمثلة في تحقيق التوحيد أي العبودية لله تعالى فكانت الفطرة التي هي التوحيد غاية وجود الإنسان وحقيقة إنسانيته أي ماهيته.

وإلى ذلك أشار الراغب الأصفهان بقوله: «فالإنسان تحصل له الإنسانية بقدر ما يحصل له من العبادة التي من أجلها خلق، فمن قام بالعبادة حق القيام فقد استكمل الإنسانية ومن رفضها فقد انسلخ عن الإنسانية فصار حيوانا» ، وتحصيل العبادة يكون معرفة الله تعالى، ومن ثم «لا تتحقق إنسانية الإنسان إلا بعد معرفة الله معرفة حقيقية، لأن معرفة الإنسان ليست منفصلة عنه وإنما هي أرفع وأثمن شيء في وحوده، فبمقدار ما يعرف الإنسان من الوجود ونظامه ومبدئه فإن إنسانيته- التي يصفها العلم والمعرفة-تتحقق بنفس ذلك المقدار» ، لذا قال جل حلاله: ﴿وَلَكَنَّ أَكْثَرَ النَّاسَ لا يَعْلَمُونَ ۗ تعقيبا على قوله: ﴿ إِبَلُّ اتَّبَعَ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَهُواءَهُمْ بِغَيْرِ عِلْمٍ فَمَنْ يَيْدِي مَنْ أَضَلُّ اللَّهُ وَمَا لَهُمْ مِنْ فَاصرينَ ۗ أَ فَبِهِذَ الاستدراك بين الحق سبحانه وتعالى أن تحلية الفطرة، يكون بالعلم والمعرفة وأن السبب في كون كثير من الناس بقوا على الضلال هو ألهم لم يمارسوا عملية العلم، وهو ذلك الجهد الذي يبذله الإنسان باستعمال عقله وحواسه في إزالة العوائق والعوارض بالتأمل والنظر والتدبر في ملكوت الله تعالى 3.

## ب- طريقة القرآن في خطاب الفطرة

تبين لنا مما تقدم أن صلاحية المرء للحياة الحاضرة وللحياة الآخرة لاتتم إلا بسلامة الفطرة

أب الراغب الأصفهان: تفصيل النشأتين وتحصيل السعادتين ، ص 150.

<sup>2.</sup> مرتضى مطهري: الرؤية الكونية التوحيدية، صــ 46.

<sup>3</sup> ـــ الروم:30. 1- الروم:وع . 5 ـــ الطاهر بن عاشور: التحرير و التنوير: ج21 ص 94.

التي هي دين الله الإسلام لأنه قد يوجد أناس «ينتسبون إلى الدين وتظهر عليهم مراسمه وشاراته لكن أفئدتهم معتلة، وأفكارهم مختلة، فئق أن هؤلاء بعيدون عن الدين بمقدار ما في أفئدتهم وأفكارهم من علل وخلل» لتلك المقدمات التي بنيناها دعا القرآن الكريم إلى النظر في آيات الله في خلقه لتذكير النفس الغافلة وتصحيح الفطرة المنحرفة، وتوطين الفطرة السليمة وهذا هو مضمون أول معلم من معالم المنهج القرآني وأساليه : وهو الأسلوب الوجداني أي أسلوب مخاطبه الفطرة.

ر وطريقة القرآن الكريم في مخاطبة الفطرة تنمثل في التذكير وتحدف إلى تحقيق غايتين هما إرشاد الفطرة التي لم تنحرف حتى تنشأ سليمة كما خلقت، وإصلاح الفطرة التي انحرفت 2.

لترجع إلى أصلها سليمة كما كانت. فالأولى يذكرها ليهيئها لقبول مستلزمات معرفة الله تعالى وتوحيده، حرصا منه على تقويتها والتمكين لوجودها لتبقى على سلامتها.

والثانية يذكرها بأصل ما فيها قبل أن تنحرف لينبهها لمواطن انحرافها وتغيرها لتصحى من غفلتها وتعود إلى رشدها وسلامتها، فأمن لها الطريق الصحيح، وتشترك مع الفطرة السليمة في الانقياد لمستلزمات الأصل المذكور في الفطرة والالتزام بها وأهمها توحيد الألوهية إذ« التعاليم التي جاء بها الإسلام تستهدف حماية الفطرة من الجراثيم الغريبة التي لا تفتأ تماجمها..» فجاءت آيات القرآن الكريم في مخاطبة الفطرة تذكر النفس الإنسانية لتذكى فيها الوحدان وتوقظ الضمير.

وهذا يعني أن النفس البشرية إذا غفلت عن الله تعالى فسرعان ما تعود مضطرة إلى الاعتراف به، لألها شهدت أزلا بوحلانيته، ولا شك ان شهادة المرء على نفسه من أقوى أنواع الأدلة لأن من شهد على نفسه بحق فقد أقر به <sup>4</sup>.

ولطريقة التذكير ثلاثة مستويات تشمل الفطرة النحرفة والفطرة السليمة، إذ هي تحتاج في إظهارها لتكتسب صفة الفعلية وتنميتها على التربية والتهذيب والتعليم لما يعترض الطفل من مؤثرات بيئية وغيرها، غير صالحة تنحرف به عن فطرته السليمة وتوجهه وجهات معتلة.

المستوى الأول: يَذَكير الفطرة بأصل ما فيها وهو توحيد الربوبية، حيث تقف منه الفطرة السليمة

ا- محمد الغزالي: هذا ديننا، ص 9.

<sup>2 -</sup> محمد عز الدين، دليل الأنفس، ص 26.

ق - محمد الغزائي: هذا ديننا، ص90.

 <sup>4-</sup> محمد السيد الجليند: منهج القرآن في تأسيس اليقين، ص 49.

موقف المتيقظ المستحيب للذكري وتقف منه الفطرة المنحرفة موقف الغافل اللاهي أو بالأساليب المختلفة تتنبه لتقر بذلك الأصل.

المستوى الثاني: التنبيه إلى مواطن الانحراف والتغيير لتحترز منها الفطرة السليمة وتجتنب أسبابها، وتتخلص منها الفطرة المنحرفة وتجنبها .

المستوى الثالث: الإراد إلى مواطن الحفاظ على الفطرة السليمة وسبل تقويتها والالتزام بما تقتضيه هو العبودية الله وحده، مع استمرار التذكير في المستويين الثاني والثالث بأصل ما في الفطرة وأن ذلك التنبيه وهذا الإرشاد من مقتضيات ذلك الأصل الذي لا تبديل ولا تغيير.

وقد سلك التذكير القرآني على هذه المستويات الثلاثة عدة مسالك متنوعة أهمها:

## 1- التذكير بالنظر في خلق الله

فتوجيه نظر الإنسان إلى خلق الله تعالى من شانه ان يذكر الفطرة بخالقها وخالق الكون سبحانه وتعالى ويهديها إلى الحق والسبل الثبات عليه فيقول الحق جل جلاله:

- ﴿ أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ، وَإِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ، وَإِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ تُصِبَتْ، وَإِلَى الْأَرْضَ كَيْفَ سُطِحَتْ، فَذَكَرْ إِنَّمَا أَنْتَ مُذَكِّرٌ ﴾ .
- ﴿ وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ، وَالْأَرْضَ فَرَشْنَاهَا فَنِعْمَ الْمَاهِدُونَ، وَمِنْ كُلِّ شَيْءٍ خَلَقُنَا زَوْجَيْن لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ \*.
- َ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومُ مُسَخَّرَاتٌ بِأَمْرِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لِقَوْمٍ يَغْفُلُونَ، وَمَا ذَرَأَ لَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُخْتَلِفًا ٱلْوَائَهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْءِ يَذَكُّرُونَ، ۚ أَ.
- ﴿ سَبِّحُ اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى، الَّذِي حَلَقَ فَسَوَّى، وَالَّذِي قَذَرَ فَهَدَى، وَالَّذِي أَخْرَجَ الْمَرْعَى، فَجَعَلَهُ عُنَاءً أَحُورَى، وَالَّذِي أَنْ فَهَكَى، وَالَّذِي أَخْرَجَ الْمَرْعَى، فَخَعَلَهُ عُنَاءً أَحُورَى، سَنُقُرِ ثُكَ فَلَا تَنسَى، إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ إِنَّهُ يَعْلَمُ الْجَهْرَ وَمَا يَخْفَى، وَلَيَسَرُكَ لِلْيُسْرَى، فَذَكُرُ إِنْ تَفَعَتُ الذَّكُرَى، وَلَا يَخْفَى، وَلَيْسَرُكُ لِلْيُسْرَى، فَذَكُرُ إِنْ تَفَعَتُ الذَّكُرَى، وَلَا يَخْفَى، وَلَا يَخْوَجَ الْمَرْعَى، فَذَكُرُ إِنْ

ا- محمد عز الدين : دليل الأنفس. ص26.

<sup>2-</sup> محمد الغزائي : هذا ديننا، مر 09

 <sup>3</sup> ــ الغاشية: 17 - 21.

<sup>44 = 47 = 44</sup>. الفاريات: 47

<sup>5</sup> ــ النحر: 12 - 13.

<sup>6</sup>\_ الأعلى: 1 - 9.

إنه أسلوب تربوي شديد الوقع على النفس يعتمد على التصور والمشاهدة المحسوسة لتقريب المعايي المجردة فيسهل إدراكها وفهمها.

## 2-التذكير بالاستفهام

يوجه القرآن الكريم الأسئلة للمخاطبين لكي يثير انتباههم ويستقطب اهتمامهم وينشط أذهالهم للتفكير والفهم، فيوقظ الفطرة الغافلة فتصغي، ويهز القلب القاسي اللاهي فيلين، فتتهيأ النفس لسماع جواب الاستفهام والإقرار به والالتزام به.

وفي ذلك يقول سبحانه وتعالى سائلا المشركين على لسان نبيه محمد ﷺ:

﴿ قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنْ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أَمَّنْ يَمْلكُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَمَنْ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنْ الْمَيْتِ
وَيُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنْ الْحَيِّ وَمَنْ يُدَبِّرُ الأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلاَ تَتَقُونَ فَذَلِكُمْ اللَّهُ رَبَّكُمْ الْحَقُّ فَمَاذَا

بَعْدَ الْحَقِّ إِلاَ الضَّلاَلُ فَأَنَّا تُصْرُفُونَ ۚ إِلَى الْمَارِيْ فَا اللّهُ عَلَى الْمُعَلِّمُ اللّهُ عَلَى الْمُعَلِّمُ اللّهُ عَلَى الْمُعَلِّمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الْحَلَّى اللّهُ الْحَلّى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُولَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللل

فطرتهم توحيد الربوبية، فاعترفوا بموجب تلك الفطرة بوجود رب رازق حالق سبحانه، ثم دعاهم بناء على ذلك إلى عبادته.

وفي الآية الثانية (سورة النحل) بعدما ذكر سبحانه وتعالى المشركين بربوبيته وأنه الحالق والرازق، سألهم سؤالا مزدوجا الأول: عمن هو أحق بالربوبية وهو الاستفهام الإنكاري عن المساواة، أي لا يستوي من يخلق ومن لا يخلق .

فالله أولى بالإلهية مما يشركون.

والثاني: عن حقيقة تذكر المُشركين (أفلا تذكرون) وهو استفهام إنكار على من أعرض عن التذكر.

ا ـــ يونس: 31 - 32.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> \_ النحل: 17 - 22.

<sup>3</sup> ــ يونس: 1**8**.

<sup>4</sup> ـــ الطاهر بن عاشور: التحرير والتنوير. ج.14.ص.123.

ثم يكرر تذكيرهم مرة أخرى ليتذكروا أمرهم ويقلعوا عن الشرك ويتأهبوا لسماع الجواب: "إلهكم إله واحد" فيشكرونه ويعبدونه لأنه الأحق وحده بالعبادة.

وفي الآية الثالثة (سورة يونس 18) يذكر المشركين بربوبيته بأنه هو النافع والضار والعليم وينبههم إلى مواطن الانحراف عن الفطرة السليمة لجعل الشركاء شفعاء ووسطاء بينهم وبين الله، ليخلصوا بعد ذلك التذكير والتنبيه العبادة لله تعالى وحده.

فنلاحظ أن توجيه القرآن تلك الأسئلة الاستدراكية التي يعرف المخاطبون أجوبتها بحكم الفطرة ويهدف إلى شد انتباههم، واستحضار أذهالهم لسماع وفهم ما سيقوله لهم إحابة على السؤال.

## 3 - التذكير بذكر الأحداث والمواقف العملية الحياتية

لتذكير المخاطبين بفطرتهم وحملهم على الإقرار بتوحيد الألوهية، يذكر القرآن الكريم ما يطرأ من أحداث أو ما يمر عليهم من مواقف عملية في الحياة اليومية، ويسرد القصص، لتكون هذه الأحداث والمواقف العملية وتلك القصص أمثلة واقعية يستمد منها المخاطبون العبرة والموعظة، ويعلمهم سبيل إصلاح الفطرة والمحافظة عليها سليمة مجملة في تحقيق معنى العبودية لله تعالى.

ومن الأحداث والمواقف التي تطرأ على حياة الإنسان، حالات الضيق والشدائد والمخاوف والأخطار التي تمز الفطرة فتظهر بقوة عند جميع الناس بكل مستوياتهم وعقائدهم المحتلفة، فتتوجه القلوب إلى الله، لأنها مضطرة بالفطرة إلى اللجوء إليه فلا عاصم لها سواه 🗽 🥏

لهذا يذكر الله تعالى بهذه الحقيقة قائلا: ﴿أَمَّنْ يُحِيبُ الْمُضطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلُفَاءَ الأَرْضِ أَتْلُهُ مَعَ اللَّهِ قَلْيَلًا مَا تَذَكَّرُونَ﴾ [.

ويدعم ذلك بمواقف عملية تحدث في حياة الإنسان فيقول جل جلاله: ﴿وَإِذَا مَسَّ النَّاسَ ضُرُّ دَعَوا رَبُّهُمْ مُنيبينَ إِلَيْه ثُمَّ إِذَا أَذَاقَهُمْ مِنْهُ رَحْمَةً إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُمْ بِرَبِّهِمْ يُشْرِكُونَ ۗ ( ﴿وَإِذَا مُسَّ الْإِنْسَانَ الضُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ أَو قَاعِدًا أَو قَائِمًا فَلَمَّا كَشَهُنَا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ كَأَنْ لَهُ يَدُعُنَا إِلَى ضُرٌّ مَسَّهُ كَلَاكَ زُيِّنَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ، ﴿وَإِذَا مَسَّ الْإِنْسَانُ ضُرٌّ دَعَا رَبَّهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خُولَهُ نِعْمَةً مِنْهُ نَسِيَ مَا كَانَ يَدْعُو إِلَيْهِ مِنْ قَبْلُ وَجَعَلَ للَّهِ أَنْدَادُا

<sup>1-</sup> أمين جمعة عبد العزيز بمنهج القرآن الكريم في عرض عقيدة الإسلام، ص51، انظر على الطنطاوي: تعريف عام بدين الإسلام، ص52 -57. <sup>2</sup> ــ النمل:62.

<sup>3</sup> ــ المروح: 33 - 34.

 $<sup>^{4}</sup>$  \_ يونى:12.

لِيُضِلُ عَنْ سَبِيلِهِ قُلْ تَمَتَّعْ بِكُفْرِكَ قَلِيلًا إِنَّكَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ﴾ أَ، ﴿فَإِذَا مَسَّ الْإِنْسَانَ ضُرُّ دَعَانَا ثُمَّ إِذَا حَوَّلْنَاهُ نِعْمَةً مِنَّا قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْمٍ بَلْ هِيَ فِتْنَةٌ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ﴾ [.

ويزيد ذلك الأمر واقعية بذكر أعلى مستويات الضيق والشدائد وهي عندما تنقطع السبل بالإنسان فلا يجد ملحاً إلا إلى الله تعالى، فيقول سبحانه وتعالى بعد التذكير بقدرته وتفرده في المبرّ والبّحر الحلق والملك، مبينا حقيقة ما فطر عليه الإنسان من معرفة بالله: ﴿هو الّذِي يُسيّرُكُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ حَتَّى إِذَا كُنْتُمْ فِي الْفُلْكِ وَحَرَيْنَ بِهِمْ بِرِيحِ طَيّبة وَقَرِحُوا بِهَا جَاءَتُهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَاءَهُمْ الْمَوْجُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَظُنُوا أَنَّهُمْ أُحِيطً بِهِمْ دَعَوْاً اللّهَ مُخلِصِينَ لَهُ الدّينَ لَينَ أَنْجَيْتَنَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُونَنَ مِنْ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَظُنُوا أَنَّهُمْ أُحِيطً بِهِمْ دَعَوْاً اللّهَ مُخلِصِينَ لَهُ الدّينَ لَينَ أَنْجَيْتَنَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُونَنَّ مِنْ الشَّاكِرِينَ ﴾ وهو موقف نشاهده يوميا وعاشه الكثير من الناس المؤمن منهم والكافر الناشئ في صوامع العبادة والمتربي في مخادع الفسوق أن المتواجد في الباخرة أو الطائرة أو السيارة وفي الحروب ولحظات الزلازل والكوارث الطبيعية والأمراض.

وفي ذكر القصص تذكير للإنسان بأصل فطرته التي هي توحيد الربوبية لتوحيد الألوهية، ففي سورة النمل يثير موقف الكفر خروج عن السنن الكونية الإلهية، يُعدث بسبب الغفلة وإغواء الشيطان.

يقول الله سبحانه وتعالى على لسان الجدهد: ﴿إِنِّي وَحَدَثُ امْرَأَةً تَمْلَكُهُمْ وَأُوتِيَتْ مِنْ كُلِّ شَيْء وَلَهَا عَرْشٌ عَظِيمٌ وَحَدَثُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِنْ دُونِ اللهِ وَزَيَّنَ لَهُمْ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنْ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُحْفُونَ السَّبِيلِ فَهُمْ لاَ يَهْتَدُونَ أَلاَ يَسْجُدُوا لِلهِ الَّذِي يُخْرِجُ الْحَبْءَ فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُحْفُونَ وَمَا تُعْفُونَ وَمَا تُعْلِمُونَ اللّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَ هُو رَبُّ الْعَظِيمِ \* أَ، فالله سبحانه وتعالى يذكر الإنسان في هذه القصة بربويته فهو الرازق الخالق العليم وهو وحده الأحق بالسحود والعبادة دون سواه من المخلوقات، ويبين سبحانه وتعالى للإنسان أحد الأسباب التي قد تغطى الفطرة وتشوهها وهو الشيطان لعنه الله.

## 4- التذكير بضرب الأمثال

واستخدم منهج التذكير القرآني الأمثال لإيقاظ الفطرة وإرشادها إثارة انتباه المخاطبين، فالأمثال والتشبيهات تساعد كثيرا من الناس على فهم المعاني المجردة التي يصعب عليهم فهمها. يقول الله تعالى:

الزمر:8.

<sup>2</sup> سد الزمر:49.

<sup>3</sup> ـــ يونس:22- 23.

<sup>4</sup> ــ طنطاوي: الرجع السابق، من 52.

<sup>5</sup> ــ النمل: 23- 26.

﴿ مَثُلُ الْفَرِيقَيْنِ كَالْأَعْمَى وَالْأَصَمِّ وَالْبَصِيرِ وَالسَّمِيعِ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلًا أَفَلاَ تَذَكَّرُونَ ﴾ أَ، وقال أيضا: ﴿ أَلَمْ تَرَى كَيْفَ ضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا كُلِمَةً طَيَّبَةً كَشَجَرَةً طَيَّبَةً أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ تُوْتِي أَكُلَهَا كُلُّ حِينِ بِإِذْنِ رَبِّهَا وَيَضْرِبُ اللّهُ الأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ وَمَثَلُ كَلِمَة خَبِيثَة كَشَجَرَة خَبِيثَة الْحَيْقَةِ مَنْ فَوْقِ الأَرْضِ مَا لَهُ اللّهُ اللّهُ الذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِ فِي الْحَيَاةِ الدَّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ وَيُصَلَّ اللّهُ الذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِ فِي الْحَيَاةِ الدَّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ وَيُصَلِّ اللّهُ الذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّالِينِ فِي الْحَيَاةِ الدَّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ وَيُصَلِّ اللّهُ الذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّالِينِ فِي الْحَيَاةِ الدَّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ وَيُعَلِّ اللّهُ مَا يَشَاءُ ﴾ 2.

ففي الآية الثانية يضرب الله تعالى المثل الحسي لفريقي الكافرين والمؤمنين الذين لا يستويان صفة وحالا ومبدأ ومآلا، فالكفار كمثل الأعمى والأصم، الفاقدين في خلقتهما لحاستي البصر والسمع، في حرمانهما من مصادر المعرفة "ومن هو كامل من حاستي البصر والسمع كلتيهما، فهو يستمد العلم من آيات الله في التكوين والتشريع بما يسمع من القرآن وبما يرى من الأكوان"، وهما الينبوعان اللذان يفيضان العلم والهدى على عقل الإنسان.

والغرض من هذا هو تنبيه أذهان المخاطبين واستشارة فطرقم ليستذكروا ما فطروا عليه من العلم ويرفع عنهم الجهل والغفلة، فيجب أن يتفكروا فيتذكروا فيعتبروا ويهتدوا .

وفي آيات سورة إبراهيم محموعة العمليات النفسية المتكاملة لترقية وحدان المحاطب نحو إظهار الفطرة وترشيدها تحقيقا لعبادة الله تعالى.

فقد ابتدأ الحق سبحانه وتعالى في عملية تذكير الفطرة "لعلهم يتذكرون" بإيقاظ ذهن المعاطب بالاستفهام ليترقب ما يرد بعد هذا الكلام: "ألم ترى كيف ضرب الله مثلا" وتشويقا له إلى كيفية ضرب هذا المثل المتمثل في التفريق بالتشبيه بين التوحيد والشرك.

فوصف الله تعانى التوحيد ومقتضياته بالكلمة الطيبة التي شبهها بالشجرة الطيبة، لتحقيق هدفين في نفوس المخاطبين، وهما حصول هيئة من البهجة والفرح، "وازدياد أصول النفع باكتساب المنافع المتتائية هيئة رسوخ الأصل<sup>6</sup>، ووصف الشرك – وهو حالة انظماس الفطرة وانحرافها – بالكلمة الخبيئة

<sup>!</sup> \_ حود: 24.

<sup>2</sup> ـــ إبراهيم: 24 - 27. وراجع سورة التغاين.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ـــ رشید رضا: تفسیر السار ج، 12، ص 58.

أ ... نفس المرجع، ص 58.

<sup>5</sup> سد الطاهر بن عاشور: التحرير والتنوير، ج. 13، من 224.

٥ ســ نفس الرجع، ص 224.

التي شبهها بالشحرة، لما تدل عليه من الصفات المضادة للإيمان من اضطراب الاعتقاد، وضيق الصدر وكدر التفكير والضر المتعاقب 1.

فضرب الأمثال من الوسائل الوجدانية الشديدة الوقع على النفس الإنسانية لتذكير الإنسان بفطرته. (التوحيد) على مستوى التصور والسلوك "الذين آمنوا وعملوا الصالحات".

والخلاصة، أن هذه الأساليب القرآنية في مخاطبة الفطرة هي أساليب وجدانية تثير في الإنسان عمليات نفسية (التذكر، الانتباه، التفكر، الخوف، الرجاء، الانقياد، الاطمئنان، والفرح...إلخ) وتحرك الذهن وتلين القلب وتصلح النفس وتطهرها فتثبت الإيمان وترقيه.

لقد أفضت في الحديث عن الفطرة والأسلوب الوجداني لأن الفهم الصحيح لمعنى الفطرة ومستوياتما ومنهج تحققها في الواقع الفردي للإنسان، يساعد على فهم هذا الأسلوب القرآني الذي يتخذ التذكير طريقة لمخاطبة الفطرة.

والتذكير كما بينت وكما سيتضع في نماية هذا المبحث هو ثمرة الترابط والتكامل بين وسائل إدراك الإنسان وعملياته النفسية والفكرية، فعن طريق السمع والبصر يحصل التفكير العقلي والإحساس الوحداي المرتبط بالقلب فيحدث التذكر فتظهر الفطرة المنحرفة وتوطد الفطرة السليمة.

فالمنهج القرآني في الاستدلال على أصول الدين يقوم على حقيقة الفطرة وتحقيق التذكر لبناء اليقين المعرفي<sup>2</sup>.

# المطلب الثانين النظر في الآفاق والأنفس (مناطبة الحس)

علمنا أن الله سبحانه خلق عباده على الفطرة التي فيها معرفة الحق والتصديق به، ومعرفة الباطل والتكذيب به ، وأن هذه الفطرة لا تبقى دائما على حانتها الأصلية من السلامة من الاغراف والتشود، وهذه المعرفة الفطرية معرفة أساسية تنبني عليها المعارف الإنسانية الأخرى الحبيسية والعقلية والوحيية.

وإن من خصائص المنهج القرآني في بناء العقيدة تأسيس المعرفة اليقينية بعالم الغيب وعالم الشهادة وجعل لكل قضية مادية مشهودة تقرب المعنى من عقولنا.

العابق 1 ــ بنتسانوالمرجع الاص 224 - 225.

<sup>2</sup> ـــ راجع، راجع الكردي: نظرية المعرفة، ص 193، وابن تيسية: نقص النطق، ص 33 ــ 34.

<sup>3</sup> ساين تيمية: نقض المنطق، ص28 -29.

ومن ثم كانت أدوات المعرفة الحسية من أهم وسائل معرفة عالمي الغيب والشهادة، وخاصة إذا علمنا أن المعرفة الحسية بوابة للمعرفة العقلية من حيث توصل الواقع المشاهد صورة ذهنية للعقل عبر الحس، كما جعل القرآن الكريم من النظر في الكون مدخلا للإقناع العقلي مناط التكليف.

فعرض القرآن (كتاب الله المقروء) صحائف الكون (كتاب الله المشهود) على الإنسان، وطلب منه قراءتما ببصره وسمعه وسائل حواسه لتكون الحقائق الحسية دليلا على وحود البارئ حل حلاله وحدانيته وكمال صفاته.

القرآن الكريم حافل بالآيات التي تخاطب حواس الإنسان وتوجهه نحو معرفة يقينية تقوم على التحربة الحسية المستمدة من الملاحظة المقصودة الموجهة التي يعدها العلماء من أهم خطوات المنهج التجريبي وأساسه.

## 1-الملاحظة في المعرفة الحسية القرآنية

والملاحظة بكل مستوياتما وأنواعها (العادية والعلمية، والكمية والكيفية، البسيطة والمسلحة أ، هي مراقبة الظواهر الكونية في الآفاق والأنفس قصد تحقيق معرفة وتحصيل منفعة، وأسمى هذه المعارف وغايتها القصوى هو معرفة الله تعالى ومقتضياتما من أصول الدين وفروعه، قال تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أَوْلَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ أَلاَ إِنَّهُمْ فِي الآفَاقِ وَقِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أَوْلَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ أَلاَ إِنَّهُمْ فِي مِرْيَةٍ مِنْ لِقَاءٍ رَبِّهِمْ أَلاَ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُحيطًا ﴾ .

ذلك أن المعرفة في مجال العلم تتكون من الوقائع التي تصبح على وعي بما من خلال الملاحظة، ونعتقدها ونصبح على يقين بما من خلال تكرار النجربة الصادقة .

وإلا كانت المعارف المتوصل إليها ظنية غير يقينية، ومن ثم لا يمكن الاعتماد عليها في إثبات العقائد والدفاع عنها، التي تقوم على العلم اليقيني.

وهذه الأهمية الخطرة للتحربة أو المشاهدة الحسية في إفادة اليقين، أبرزها القرآن الكريم وأكد عليها في عدة قضايا ومقامات وأهمها مقام حدال المعاندين والكفار الذين أبطل دعواتهم ورد ادعاعاتهم.

فقد كذُّب الحق سبحانه وتعالى الذين ادعوا أن الملائكة، الذين هم عباد الرحمان، إناثا، لأن دعواهم

أ ... محمد فتحي الشنيطي: المنطق والمنهج العلمي، ص 127 - 129.

<sup>2</sup> \_ فصلت:53 - 54.

 <sup>3</sup> ابن تیمیة: کتاب الرد علی المنطقین، ص 386.

لا تستند إلى مشاهدة خلقهم ، التي هي مصدر اليقين، والمشاهدة تجربة حسية بصرية، فمن لم يشاهد خلقهم لا يوثق بقوله ولا يقبل، لأنه لم يستمد من مصدر المعرفة اليقينية فقد قال جل حلاله: ﴿وَجَعَلُوا الْمَلاَئِكَةُ الَّذِينَ هُمْ عِبَادُ الرَّحْمَانِ إِنَاثًا أَشَهدُوا خَلْقَهُمْ سَتُكُتُبُ شَهَادَتُهُمْ وَيُسْأَلُونَ ﴾ 2.

كما رد سبحانه دعوى الكفار والملحدين الذين يجادلون في كيفية خلق السماوات والأرض والإنسان وبين أن أقوالهم غير صحيحة وغير مقبولة وتفتقد اليقين لأتحا لم تشتق من مشاهدة الحلق قال تعالى: ﴿مَا أَشُهَدْتُهُمْ خَلْقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنفُسِهِمْ وَمَا كُسَتُ مُتَّخِذَ الْمُضِلِّينَ عَضُدًا ﴾ تعالى: ﴿مَا أَشُهَدْتُهُمْ خَلْقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنفُسِهِمْ وَمَا كُسَتُ مُتَّخِذَ الْمُضِلِّينَ عَضُدًا ﴾ فالخلق غيب لم يشهده أحد ومن ثم كان مصدر العلم اليقيني بهذا الموضوع هو كلام الله تعالى، والمنهج الصحيح في معرفته هو البحث والنظر في الخلق. فقال تعالى: ﴿فَقُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدَأ اللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ ﴾ فالإنسان إذا لم يشهد الخلق الأول الحكفة أن يشهد الآثار الدالة عليه لإدراك حقيقة البعث القائمة على الإيمان بوحدانية الله تعالى. فالغاية من النظر والبحث في الخلق ليست لذاتها ولكن للاعتبار والانتفاع الإنساني وتحقيق الاعتقاد الصحيح.

## 2- التكرار لتحقيق الإيقان

إن المشاهدة الحسية لا تفيد اليقين إلا بإعادة الملاحظة وتكرار التحربة فيرفع كل شك وتزول كل رية ويبطل كل ادعاء.

والقرآن الكريم في حثه على إعادة الملاحظة وتكرار التجربة يهدف إلى إثارة الحواس والذهن ليزيل غشاوة التقليد ويكسر بلادة الألف التي تميت فاعلية الحواس.

فأسلوب التحدي الذي من شأنه أن يثير الاهتمام والجد في النظر إلى ملك الله وعجائب خلقه في الأخمّانِ مِنْ الأفاق والأنفس يلح القرآن على إمعان النظر في خلق الله المبدع همّا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْمَانِ مِنْ الْأَفَاقُ وَالْأَنْفُسُ مِلْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى مِنْ فُطُورٍ وَ أَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى إعادته للتلبيت والتأكد من سلامة الخلق وفَارْجِعْ الْبُصَرَ هَلْ تَرَى مِنْ فُطُورٍ وَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ا

أ ـــ راجع غاهر بن عاشور؛ تفسير، التحرير والتنوير وغيره من التفاسير.

<sup>2</sup> \_ الرحرف: 19.

<sup>3</sup> ـ الكيف: [5].

<sup>4</sup> ــ العنكبوت:20.

<sup>5</sup> \_ الملك: 3.

<sup>6</sup> \_ الملك: 3.

إن قوم إبراهيم القيم كانوا مشركين يعبدون الكواكب لما رأوه فيها من صفات الفخامة والضياء والنور فاعتقدوها صفات الكمال والألوهية، ولم يدركوا لقصور مشاهداتهم وتعطل حواسهم، جانبا آخر من جوانب حقيقة الكواكب وهو الأفول الذي يدل على النقص وانتقاء صفة الألوهية عنها، فأراهم الته حقيقة تلك الكواكب والنجوم وأبطل ادعائيم واعتقادهم بالملاحظة والتجربة المتكررتين مع كل منهم، وبين وأثبت لهم «أنما تابعة للنظام الكوني الذي يتبعد الإنسان في حياته ... وليست متبوعة وأنما عابدة وليست معبودة» أنها عابدة وليست معبودة» أنها عابدة وليست معبودة المناس المناس المناس المناس المناس المناس المناس المناسبة وليست معبودة المناسبة المناسبة وليست معبودة المناسبة وليست المناسبة وليست معبودة المناسبة وليست المناسبة وليست المناسبة والمناسبة وليست المناسبة وليست المناسبة والمناسبة والمناسبة والمناسبة والمناسبة والمناسبة والمناسبة والمناسبة والمناسبة وليست المناسبة والمناسبة والمناسبة وليست المناسبة والمناسبة والمنا

ا \_ الملك: 4.

<sup>2</sup> ــ الملك: 4.

<sup>3</sup> ــ الملك: 1 -4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ــ الأنعام، 74 ــ79.

<sup>5</sup> ــ وحيد الدين خان: الإسلام والعصر الحديث، ص18.

## 3- دور الحواس المعرفي:(وظيفتها)

ومما لا شك فيه أن الثقة في التجربة والمشاهدة ترجع إلى الثقة في الحواس وقدرتما في إدراك المحسوسات، ذلك أن الحواس هي الأدوات المباشرة التي تعتمد عليها الملاحظة، والمصدر الأساسي لاستمداد وقائع عالم المشاهدة التي ندركها وتكون على وعي بها- كما يقول كارل بوبر (K.POPER)، لذا لابد من سلامة الحواس ودقة حساسيتها، حتى تؤدي وظيفتها الحقيقية بفاعلية ودقة.

والقرآن الكريم أبرز قيمة الحواس الإدراكية ودورها المعرفي لأهمية المعرفة الحسية في بناء الإيمان، ذلك أن ما يمكن التفكير والبحث فيه هو حالتين يشملهما عالم الشهادة: الحالة الأولى: وحود واقع مادي يقع عليه الحس المدرك، وهو ما يمكن معرفته مباشرة والاستفادة منه كمعرفة أسرار الكون والحيوانات وغيرها.

والحالة الثانية: وجود أثر محسوس لواقع يمكن أن يقع عليه حس المدرك أ، وهذا كواقع وجود الله تعالى وحدانيته واليوم الآخر لا يمكن التفكير فيهما ومعرفتها مباشرة ولكن عن طريق التفكير في آثارهما المحسوسة الدالة عليهما لأنهما من عالم الغيب.

ومن أهم هذه الحواس في القرآن الكريم حاسني السمع والبصر "، الذين أودعهما الله سبحانه وتعالى في الإنسان وخلافة مزودا بمما وسائلا للمعرفة وطرقا للتصديق بالعقائد الإيمانية.

فقال تعالى: ﴿وَاللَّهُ أَخْرَجَكُمْ مِنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لاَ تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمْ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَالأَفْنَدَةَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾ .

﴿ إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِنْ تُطْفَة أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ .

﴿ وَهُو الَّذِي أَنشَأُ لَكُمْ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَالأَفْتَدَةَ قَلِيلًا مَا تَشْكُرُونَ ۗ 6.

﴿ ثُمَّ سَوَّاذُ وَنَفَخَ فِيهِ مِنْ رُوحِهِ وَحَعَلَ لَكُمْ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَالأَفْعَدَةَ قَلِيلًا مَا تَشْكُرُونَ﴾ ".

<sup>1</sup> \_ ماهر عبد القادر: فلسفة العلوم ج 2 " مشكلة العرفة "،ص37.

<sup>2</sup> ــ حامد عوض الله: الألوهية وفكر العصر، (أهناك اله). ص 62.

 <sup>3</sup> حد ذكر السمع في القرآن بلفظ السمع ومشتقات وما ينعلق به في الإنسان ما يقارب ثلاثمائة(300)مرة، وذكرت حاسة البصر ومتعلقاتها في ما يقارب مائتين وأربعة وستين(264)موضعا، انظر: عبد الحميد الكردي: مرجع سابق، ص588.

<sup>4</sup> ـــ النحل: 78.

<sup>5</sup> ــ الإنسان: 2.

<sup>6</sup> ــ المؤمنون: 78.

<sup>7</sup> \_ السحدة: 9.

﴿ قُلْ هُو الَّذِي أَنشَأَكُمْ وَحَعَلَ لَكُمْ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَالْأَفْتَدَةَ قَلِيلًا مَا تَشْكُرُونَ ﴾ [.

﴿ وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَكِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْفُولًا ﴾ 2.

وأمر الإنسان بتوظيفهما في محالهما الصحيح وعدم تعطيلهما فقال جل جلاله:

﴿ قُلُ انْظُرُوا مَاذَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا تُغْنِي الآيَاتُ وَالنُّذُرُ عَنْ قَوْمٍ لاَ يُؤْمِنُونَ﴾ 3.

﴿ أَوَلَمْ يَنظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا حَلَقَ اللَّهُ مِنْ شَيْءٍ وَأَنْ عَسَى أَنْ يَكُونَ قَدْ اقْتَرَبَ أَجَلُهُمْ فَبأَيِّ حَديث بَعْدَهُ يُؤْمَنُونَ ﴾ .

﴿ وَاللَّهُ أَنزَلَ مِنْ السَّمَاء مَاءً فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّا فِي ذَلِكَ لآيَةً لقَوْم يَسْمَعُونَ﴾ 3.

﴿ وَتَرَى الْحِبَالَ تَحْسَبُهَا حَامِدَةً وَ هِي تَمُرُّ مَرَّ السَّحَابِ صُنْعَ اللَّهِ الَّذَي أَتْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ إِنَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَفْعَلُونَ﴾ \*.

﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّيْلَ سَرْمَدًا إِنِّي يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَهٌ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُمْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ النَّهَارَ سَرْمَدًا إِنِّي يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَهٌ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُمْ النَّهَارَ سَرْمَدًا إِنِّي يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَهٌ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُمْ النَّهَارَ سَرْمَدًا إِنِّي يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَهٌ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُمْ النَّهَارَ سَرْمَدًا إِنِّي يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَهٌ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُمْ النَّهَارَ سَرْمَدًا إِنِّي يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَهُ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُمْ النَّهَارَ سَرْمَدًا إِنِّي يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَهُ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُمْ النَّهَارَ سَرْمَدًا إِنِّي يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَهُ عَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُمْ اللَّهِ مَا يَوْمِ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهِ مَا يُعْلِمُ اللَّهُ مَا إِلَيْهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ مَا إِلَيْهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ إِلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَيْلُوا لِللَّهُ عَلَا لَهُ إِلَيْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

﴿ أُوَلَمْ يَهُٰذِ لَهُمْ كُمْ أَهْلَكُنَا مِنْ قَبْلِيمْ مِنْ الْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَات أَفَلاَ يَسْمَعُونَ أُولَمْ يَرَوْا أَنَا نَسُوقُ الْمَاءَ إِلَى الأَرْضِ الْحُرُّزِ فَنُحْرِجُ بِهِ زَرْعًا تَأْكُلُ مِنْهُ أَلْعَامُهُمْ وَأَنفُسُهُمْ أَفَلاَ يُبْصِرُونَ ﴾ ".

﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنَّكَ ثَرَى الأَرْضَ خَاشِعَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاذِ اهْتَزَّتُ وَرَبَتْ إِنَّ الَّذِي أَحْيَاهَا لَمُحْيِي الْمَوْتَى إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَلِيرٌ ۗ ( .

<sup>.23</sup> نست: 23.

 $<sup>-36 = -\</sup>frac{1}{2} = \frac{2}{3}$ 

 $<sup>401:</sup>_{\pi}^{3}$  = برسن: 101

<sup>4</sup> سـ الأعراف: 185.

غ ـــ شح\_: 65.

م سے انسے: 88 م

<sup>:</sup> ــ قفصص: 71 - 72.

<sup>«</sup> \_ السحدة: 26 - 27.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ــ مصلت: 39.

﴿ وَفِي أَنفُسِكُمْ أَفَلاَ تُتُصرُونَ ﴾ [

﴿ فَلْيَنْظُرُ الْإِنسَانُ إِلَى طَعَامِهِ أَنَا صَبَبْنَا الْمَاءَ صَبًّا ثُمَّ شَقَقْنَا الأَرْضَ شَقًا فَأَنْبَتْنَا فِيهَا حَبًّا وَعِنَبًا وَقَضْبًا وَزَيْتُونًا وَنَحُلًا وَحَدَاثِقَ عُلْبًا وَفَاكِهَةً وَأَبًّا مَتَاعًا لَكُمْ وَلأَنْعَامِكُمْ ۖ \* .

﴿ وَأَفَلاَ يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبلِ كَيْفَ خُلِقَتْ وَإِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ وَإِلَى الْحِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ وَإِلَى الأَرْضَ كَيْفَ سُطَحَتْ﴾ 3.

نلاحظ في هذه المجموعة من الآيات:

أولا: أن كتاب الله دعا الإنسان للنظر في الكون المحيط به (آفاقا وأنفسا) باستعمال حواسه وأهمها السمع والبصر، كأداتين من أدوات الإدراك تترتب على النظر معروضتهما معرفة الله سبحانه وتعالى كأعلى أنواع المعرفة وموضوعاتها، والإيمان بالبعث وما يترتب عن ذلك من سلوكات في الحياة.

كما كان حديثه عنهما (السمع والبصر) موضوعيا ودقيقا في تحديد مجاهما عالم الشهادة، (فأفراده وحزئياته وزمانه ومكانه) ووظيفة كل منهما، فحاسة السمع مصاحبة للإنسان دائما لأنها للاستدعاء ...

فهي تشتغل ليلا وتمارا عند النوم وفي اليقظة، في الظلام والنور، ولذا كان السمع أعم وأشمل:

عَنْ أَنْ أَنْ اللّه عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ النّهَارَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقَيَامَةِ مَنْ إِنّهُ غَيْرُ اللّه يَأْتِيكُمْ بِطَيَاء أَفَلاَ تَسْمَعُونَ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ حَعَلَ اللّهُ عَلَيْكُمْ النّهَارَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِنّهُ غَيْرُ اللّهِ يَأْتِيكُمْ بِلَيْلِ تَسْمَعُونَ فِيهِ أَفَلاَ تُبْصِرُونَ ﴾ أو هذا من أهم التفسيرات لسر تقدم ذكر السمع على البصر في القرآن الكريم أن كما أن السمع ينقل المعارف الماضية لأنما تقوم على الرواية والتواتر ولا يمكن مشاهدة وقائعها الكريم أن كما أن السمع ينقل المعارف الماضية لأنما تقوم على الرواية والتواتر ولا يمكن مشاهدة وقائعها مباشرة ، فأولَلُمْ يَيْدُ لَيْهُمْ كُمْ أَهْلَكُنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ الْقُرُونِ يُسْشُونَ فِي مَسَاكِيهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ أَفَلاً يَسْمَعُونَ ﴾ .

يَسْمَعُونَ ﴾ ..

يَسْمَعُونَ ﴾ ..

يَسْمَعُونَ ﴾ ..

يَسْمَعُونَ ﴾ ..

ماشرة ، فَأُولُهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ الْقُرُونِ يُسْشُونَ فِي مَسَاكِيهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ أَفَلاً يَسْمَعُونَ ﴾ ...

يَسْمَعُونَ ﴾ ...

يَسْمَعُونَ ﴾ ...

ويَعْمَلُونَ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمَ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الله

أما البصر فيعمل في النهار والنور، ومن ثم كانت وسيلة الإدراك الأولى فيهما العين، وهو أهم وسائل

أ ــ الدريات: 21.

<sup>2 –</sup> عبہ :23 –24.

<sup>3</sup> \_ الغاشية: 17 - 20.

<sup>4</sup> ـــ محمد متوتي الشعراوي: القضاء والقدر، ص 120.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ـ الغصص: 71 - 72.

<sup>6 -</sup> تفس الرجع، ص 120- 121، وراجع الكردي: نظرية المرفة ص 553- 555.

<sup>7</sup> \_ السحدة:26.

الإدراك والملاحظة في التجربة الحسية لأنه أقوى وأكمل، إذ "ليس المحبر كالمعاين" كما قال النبي الله الإدراك والملاحظة في التجربة الحسية لأنه المقينة النام إذا سلم البصر، والله تعالى ذكر أهمية المعاينة في تحقيق اليقين في سورة التكاثر فقال: ﴿كَلاَ لَو تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْيَقِينِ لَتَرَوْنَ الْحَجِيمَ ثُمَّ لَتَرَوْنَهَا عَيْنَ الْيَقِينِ فَي سورة التكاثر فقال: ﴿كَلاَ لَو تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْيَقِينِ لَتَرَوْنَ الْحَجِيمَ ثُمَّ لَتَرَوَّنَهَا عَيْنَ الْيَقِينِ فَي الشّمول والعموم 3. مُثَمَّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنْ النَّعِيمِ ﴾ فليس الخبر كالعيان في القوة وليس العيان كالخبر في الشّمول والعموم 3.

وللأهمية الكبيرة للحواس، نلد القرآن بمن يعطلها لأن ذلك يؤدي إلى تعطيل العقل الذي إذا انتفى انتفت إنسانية الإنسان، فقد قال الحق تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِحَهَنَّمَ كَثِيرًا مِنْ الْحِنِّ وَالْإِنسِ لَهُمْ قُلُوبُ لاَ يَنْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَصْلُ أُولِكُ كَالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَصَلُ أُولِكُ كَالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَصَلُ أُولِكُ كَالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَصَلُ أُولِكُ هُمْ الْعَافِلُونَ إِنَّ هُمْ إِلاَ كَالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَصَلُ سَبِيلًا ﴾ قَمُ مُمْ الْعَافِلُونَ إِنَّ هُمْ إِلاَ كَالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَصَلُ سَبِيلًا ﴾ قَمُ مُمْ الْعَافِلُونَ إِنَّ هُمْ إِلاَ كَالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَصَلُ سَبِيلًا ﴾ قَمْ الْعَافِلُونَ إِنَّ هُمْ إِلاَ كَالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَصَلُ سَبِيلًا ﴾ قَمْ الْعَافِلُونَ إِنَّ هُمْ إِلاَ كَالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَصَلُ سَبِيلًا ﴾ قَمْ الْعَافِلُونَ إِلَى اللهِ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهُونُونَ ﴾ أَنْ أَكْثُوا يَحْحَدُونَ بَآيَاتِ اللّه وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهُونُونَ ﴾ أَنْ أَكُنُوا يَحْحَدُونَ بَآيَاتِ اللّه وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهُونُونَ ﴾ أَنْ أَكُنُوا يَحْحَدُونَ بَآيَاتِ اللّه وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهُونُونَ ﴾ أَنْ اللّهِ يَعْقُلُونَ ﴾ أَنْ اللّهِ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهُونُ وَنَ فَلَا اللّهِ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهُونُ وَنَ ﴾ فَإِنَاتُ اللّه الصَّمُ اللّهُ مُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ وَلَا أَنْ اللّهِ اللّهُ وَلَا أَنْ وَلَاءً وَلَا أَنْهُ وَلَا أَنْهُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ فَهُمْ لاَ يَعْقُلُونَ ﴾ أَنْ وَمَعْلُونَ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَلَا أَنْهِ وَلَا أَنْهُ وَلَاللّهُ وَلَا أَنْهُ وَلَا أَنْهُ وَلَا أَنْهُ وَلَا أَنْهُ وَا لَا لَا لَهُ وَاللّهُ وَلَا أَنْهُ وَلَا أَنْهُ وَلَا أَنْهُ وَلَا أَلُونُ وَا كُونُوا لِلْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا أَنْهُ وَلَا أَنْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا أَلْهُ وَلَا أَلُولُونَ وَاللّهُ وَلَا أَنْهُ وَلَا أَلْهُ وَلَا أَلُولُولُ وَلَا أَلْه

ونلاحظ ثانيا أن منهج القرآن الكريم في مقام الاستدلال على وجود الله تعانى – مثلاً يبين بأساليب مختلفة، أن هذا الكون إلها خالقا تشهد عليه الظواهر الماثلة في عالم العيان والواقع، وقد جاء هذا على سبيل التخصيص تارة كما في قولة تعالى في الآيات (17-20) من سورة الغاشية: فأفلا يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبلِ كَيْفَ خُلِفَتُ وَإِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتُ وَإِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ مُصِبَتُ وَإِلَى الأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتُ وَ حَمْث خصص النظر في ظاهرة مستقلة تعد دليلا قائما بذاته على وحود الله ووحدائيته، وتارة على سبيل التعميم، كما في قوله تعالى في الآية 185 من سورة

ا ــــ أخرجه الطبراني، و نضر بن ماجة. وأحمد، وابن حيان عن بن عبير يجد.

<sup>:</sup> \_ الكائر: 5 - 8.

ق - ابن تيسية: كتاب الرد على اللطقيين، ص 96، وانظر بحدي شفيق: مشكلة المعرفة عند ابن تيليه، س 272 وما بعدها.

<sup>+</sup> بد الأعراف:179.

<sup>5</sup> ــ الغرقان:44.

ه \_ الأحقاف: 26.

أ \_ الأنفال:22.

<sup>8</sup> ــ البقرة:171.

<sup>9</sup> \_ الغاشية: 17 - 20.

الأعراف: ﴿ أُولَمْ يَنظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللَّهُ مِنْ شَيْءٍ وَأَنْ عَسَى أَنْ يَكُونَ قَدْ اقْتَرَبَ أَحَلُهُمْ فَيَأَيِّ حَدِيثَ بَعْدَهُ يُوْمِنُونَ ﴾ ومرة على سبيل التحزثة كما في قوله تعالى في الآيتين 71-72 من سورة القصص: ﴿ قُلُ أُرَأَيْتُمْ إِنْ حَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّيْلَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَّهُ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُمْ بِضِيّاءٍ أَفَلاَ تَسْمَعُونَ قُلْ أُرَأَيْتُمْ إِنْ حَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ النَّهَارَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَةً غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُمْ بِضِيّاءٍ أَفَلاَ تَسْمَعُونَ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ حَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ النَّهَارَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ الْقَيَامَةِ مَنْ إِلَةً غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُمْ بِضِيّاءٍ أَفَلاَ تَسْمَعُونَ فِي أَوْلاَ يُبْصِرُونَ ﴾ أَنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهِ يَأْتِيكُمْ بَلِيْلِ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلاَ تُبْصِرُونَ ﴾ .

104

إذ يتبع أجزاء الموضوع (وهنا ظاهرتا الليل والنهار) يكون إثبات الدعوة وهي:

«أن الله هو المنشر للكون والمدبر له والقائم على كل شيء، ولذلك قرن السياق في كل حزء بنغي أن يكون إله غير الله معه سبحانه وتعالى عما يشركون» أ. ومرة أخرى على سبيل الأمر كما في قوله تعالى في الآية 101 من سورة يونس: ﴿ قُلْ الْظُرُوا مَاذَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا تُغْنِي الآياتُ وَالنَّذُرُ عَنْ قَوْم لاَ يُؤْمنُونَ ﴾.

## 4- خطاب الحواس بأسلوب القسم

والقرآن في دعوة الإنسان إلى النظر في الظواهر الكونية ليتخذ منها حججا للاستدلال على حقائق اللدين، يشد انتباد الحواس إلى تلك الظواهر ويؤكد عليها، يجعلها موضوع قسم ويمين، حيث تتبوأ فيه مكانة خاصة لدى صاحب القسم إذ الدلائل الكونية - كما قال الفخر الرازي - أقهر وأبحر، والعجائب فيها أكثر، وانتقال القلب منها إلى عظمة الله وكبريائه أشد وأكبرة.

قال الله تعالى:

﴿ وَالْصَّافَاتِ صَنَّهُا فَالزَّاحِرَاتِ زَجْرًا فَالتَّالِيَاتِ ذَكْرًا إِنَّ إِنْهَكُمْ لَوَاحِلًا ﴿ ا

\* وَالذَّارِيَاتِ ذَرُوا فَالْحَامِلاَتِ وِقُرًا فَالْجَارِيَاتِ يُسْرًا فَالْمُقَسِّمَاتِ أَمْرًا إِنَّمَا تُوعَلُونَ لَصَادِقٌ وَإِنَّ الدِّينَ لَوَاقِعُرُهُ ۚ .

﴿ وَالنَّجُمْ إِذَا هُو يَى مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى وَمَا يَنْطِقُ عَنْ الْهُو يَ إِنَّا

<sup>2</sup>سـ محمد أبو زهرة: المعجزة الكبري ص 349 - 351.

<sup>.</sup> 3 ــ عَمَدُ المُكَى الناصر: رسالة القرآن في عصر العلم. ص 19. وخطر وليد ميو: النص القرآني، ص 89.

<sup>4</sup> \_ الصافات: 1 -4.

<sup>5</sup> ــ الذاريات: 1 - 6.

<sup>6</sup> ـــ النجم: 1 - 3.

وْفَلاَ أُقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النُّجُومِ وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَو تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ ۗ أَ.

﴿ وَالسَّمَاءِ ذَاتِ الْبُرُوجِ وَالْيَوْمِ الْمَوْعُودِ وَشَاهِدِ وَمَشْهُودِ قُتِلَ أَصْحَابُ الْأَخْدُودِ النَّارِ ذَاتِ الْوَقُودِ إِذْ هُمْ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ بِالْمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ وَمَا نَقَسُوا مِنْهُمْ إِلاَ أَنْ يُؤْمِنُوا بِاللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ هُمْ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ بِاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ إِنَّ الَّذِينَ فَتَنُوا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ لَمُ الذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ إِنَّ الَّذِينَ فَتَنُوا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ لَمُ الذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ إِنَّ اللَّذِينَ فَتَنُوا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ لَمُ لَيْ

﴿ وَالسَّمَاءِ وَالطَّارِقِ وَمَا أَدْرَاكَ مَا الطَّارِقُ النَّجْمُ الثَّاقِبُ إِنْ كُلُّ نَفْس لَمَّا عَلَيْهَا حَافظ ﴾ .

﴿ وَالْفَحْرِ ۗ وَكَيَالٍ عَشْرٍ وَالشَّفْعِ وَالْوَثْرِ وَاللَّيْلِ إِذَا يَسْرِ هَلْ فِي ذَلِكَ قَسَمٌ لِذِي حِحْرٍ أَلَمُ تَرَى كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادِ﴾ \*.

﴿ وَالشَّمْسِ ۚ وَضُحَاهَا وَالْقَمَرِ إِذَا تَلاَهَا وَالنَّهَارِ إِذَا حَلاَهَا وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَاهَا وَالسَّمَاءِ وَمَا بَنَاهَا وَالشَّمْسِ وَمَا طَحَاهَا وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا فَأَلْهَمَهَا فُجُورِهَا وَتَقْوَاهَا قَدُ أَفْلُحَ مَنْ زَكَاهَا وَقَدُ خَابَ مَنْ ذَسَّاهَا كَذَّبُتُ ثَمُودُ بِطَغُواهَا إِذْ الْبُعَثَ أَشْقَاهَا فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ نَاقَةَ اللَّهِ وَسُقِيَاهَا فَكَذَّبُوهُ فَعَقَرُوهَا فَدَمُّذَهُ عَلَيْهِمْ رَبُّهُمْ بِذَلْبِهِمْ فَسَوَّاهَا ﴾ .

\* وَالطَّحَى وَاللَّيْلِ إِذَا سَحَى مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَى وَلَلَّخِرَةُ خَيْرٌ لَكَ مِنْ الْأُولَى وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى﴾ 6.

﴿ وَالتَّيْنِ وَالزَّيْتُونِ وَطُورِ سِينِينَ وَهَذَا الْبَلَدِ الأَمِينِ لَقَدْ حَلَقْنَا الْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقُويمٍ ثُمَّ رَدَدُنَاهُ أَسْفَلَ سَافَلَينَ﴾ .

﴿وَالْعَصْرِ إِنَّ الْإِنسَانَ لَقِي خُسُرٍ﴾ \*.

فالقرآن في هذه الآيات يتحذ من الحقائق الحسبة المتضمنة كيفية لحلق الإنسان والسماوات

<sup>1</sup> ـــ الواقعة: 75 <del>ـــ76</del>.

<sup>2 —</sup> آمرو <del>ج</del>: 1 - 10.

<sup>3</sup> ــ فطارق: 1 -4.

<sup>4</sup> ــ الفحر: 1 - 6.

<sup>5 -</sup> الشمس: 1 - 14.

<sup>6</sup> ـــ انضحى: 1 - 5.

<sup>? —</sup> التين: 1 -5.

<sup>8 -</sup> العصر: 1 -2.

والأرض وما فيهما، حججا لإثبات المعاد، ووحدانية الله تعالى وعظيم قدرته وعلمه وحكمته، وأسلوبا لتأكيد اليقين وتحقيق الوعيد أ.

إذن فالقرآن الكريم بدعوته للإنسان إلى النظر في عالم الشهادة لم يكتف منه بالنظرة الخاطفة، والرؤية المعابرة والنظر السطحي البسيط، الذي يلائم عوام الناس وبسطائهم وإنما طالب منه فوق هذا المستوى من الحناصة، بالنظر النافد الدقيق، والفكر العميق، واستعمال كافة المواهب والملكات والوسائل والأدوات لاستجلاء آيات الله البينات في كتاب الكون البديع للدلالة على عظمته ووحدانيته سبحانه وتعالى .

# المطلب الثالث: الأسلوب العقلي (مناطبة العقل)

رغم هذه الأهمية المعرفية للحواس وللمعرفة الحسية في تحصيل اليقين إلا أن المعرفة الحسية الحية ليست مصدرا مستقلا والحواس ليست الوسائل الوحيدة للمعرفة بل تعد الحواس الحس والمعرفة الحسية بصفة عامة من أهم مصادر المعرفة ووسائلهما، فاخس يقع في أغلاط لأن الأشياء في الواقع ليست على الوجه الذي ندركها فيه إدراكا حسيا كما بين العلم الحاديث فانجهر والمنظار (التلسكوب) البسيط والمتطور، وجميع أدوات القياس المباشر وغير المباشر كل أولئك يذكرونا على الدوام بالفرق بين ما خسبه من الأشياء وبين الأشياء في ذاتما فبانجهر الإلكتروني استطعنا رؤية الخرات ومعرفة مادة تكوين الشمس، وبأجهزة القياس الحديثة أدركنا أننا لا نسمع كثيرا من الأصوات ولا نرى كثيرا من الموجات والأشعة.

والحواس تمهد الطريق للعقل بما تمده من معارف حسية يجوها إلى معارف عقلية، ذلك لأن المعرفة الحسية ذات طبيعة جزئية ومحدودة في حيز من الزمان والمكان، « فالحس لا يعلم إلا معينا والعقل يدركه كليا مطلقا» أ، أي أن المعرفة العقلية هي التي تعمم الظواهر الجزئية والفردية ولجعلها في مقولة الكليات.

فالمُعرفة الحُسية لا قيمة ولا معنى لها بمعزل عن العقل. والمعرفة العقلية لا يكون لها وجود

<sup>1</sup> ـــ الطاهر بن عاشور: التحرير والتنوير، ج 27، ص 36. 90

<sup>2</sup> ـــ محمدًا المكي الناصر: رسالة القرآن في عصر العلم، ص 27.

<sup>3 -</sup>Voir :Alain Bourret et Richard Portier, "voir les atomes" p 659-661.

 <sup>4 -</sup> ابن تبسية: الرد على المنطقيين ص 317.

بالمعرفة الحسية.

ولهذا قرن الحق سبحانه وتعالى ذكر الحواس (السمع والبصر) بذكر العقل في مواضع كثيرة كما بينا في الآيات المذكورة سابقا.

وعليه ما هو خطاب القرآن الكريم للعقل؟ وما هي طبيعة أسلوبه العقلي؟ وما هو دور العقل المعرفي في القرآن الكريم؟ وما مدى الثقة في قدرة العقل على تحصيل اليقين؟

## أ- مكانة العقل وأهميته في القرآن الكريم

لقد أشاد القرآل الكريم بدور العقل ودافع عنه وأعلى من شأنه وكرمه، ويظهر ذلك من خلال الآيات العديدة التي تحث على استعمال العقل بكل مظاهره ووظائفه، فقد وردت مادة (ع.ق.ل) ومشتقاتها في القرآن الكريم في تسعة وأربعين (49)موطنا، ومادة (فكر) في سبعة عشرة (17) موطنا، ومادة الألباب في سنة عشرة (16) موطنا، إلى جانب مواد أخرى تدل على العقل، وفعل التعقل كالنظر والاعتبار، والتذكر، والتفكر أ.

وتتحلى رفعة العقل وقيمته في القرآن، وسمو عملية التعقل والتفكير في عدة مظاهر من أهميها:

- الدعوة إنى التأمل والنظر في الكون. 🚺
- أنه من مقومات إنسانية الإنسان وتكريمه.
  - أنه مناط التكليف.
- شرعت أحكام للحفاظ عليه إذ من مقاصد الشريعة حفظ العقل بتحريم المسكرات ومحاربة التقليد.

#### ب- ماهیشسه

غ يستخدم القرآن الكريم أبنا مادة (عقل) بالصيغة الاسمية وإنما استخدمها بالصيغة الفعلية أي ذكر وظيفة أو عملية التعقل التي ورد أكثرها في صيغة فعل المضارع على سبيل الاستفهام أو الاستنكار (أفلا تعقلون)، أو الترجي (لعلكم تعقلون)، أو التقرير (لقوم يعقلون-نعقل)، أو النفي (لا يعقلون). ووردت مرة واحدة في صيغة فعل ماضي (عقلوه) وهذا يعني أن العقل صفة من الأوصاف أو الأفعال أو سلوك من السلوكات التي يطلع بما الإنسان على الأشياء في نفسد وفي أفقه، مثله في ذلك مثل البصر في

<sup>2 -</sup> راجع طه عبد الرحمان، العمل الديني وتجديد العقل، ص 37، والكردي نظرية المرقة، ص 604.

المبصرات وليس جوهرا وذات مستقلة أ، فكما أن البصر فعل معلوم للعين، فالعقل كذلك فعل معلوم للمعلوم للقلب أي محله القلب وفي ذلك قال تعالى ﴿أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا أَو آذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لاَ تَعْمَى الأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ ﴿ ثَلِي فِي الصَّدُورِ ﴾ في الصَّدُورِ ﴿ قَالَ: ﴿إِنَّ فِي أَلَى السَّمْعُ وَهُو شَهِيلًا ﴾ وليس المقصود بالقلب القطعة الصنوبرية ذَلِكَ لَذِكْرَى لِمَنْ كَانَ لَهُ قُلْبٌ أَو أَلْقَى السَّمْعُ وَهُو شَهِيلًا ﴾ وليس المقصود بالقلب القطعة الصنوبرية المادية وإنما هي اللطيفة المدركة أو باطن الإنسان أ.

كما استدل على أن القلب محل العقل بحديث الرسول ﷺ: «ألا وأن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الحسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب» أ.

كما نفهم كذلك أن العقل ليس عقلا نظريا مجردا بل هو العقل العملي الذي يدفع صاحبه إلى الالتزاء بشرع الله تعالى فيكسب القدرة على إدراك مصالحه الدنيوية والأخروية والعمل وفقه لتحقيقها فلا يسمى عاقلا من علم ولم يعمل ولا من عمل بلا علم، لذا قال أهل النار(...)،(10) وذم ابن خلدون العلم انجرد فقال: «إن العلم انجرد عن الاتصاف قليل الجدوى والنفع وهذا علم أكثر النظار» .

كما رفض ابن تيمية المفهوم اليوناني النظري للعقل على أنه جوهر قائم بنفسه اللذي تقوم عليه نظرية الفلاسفة في الصدور أو نظرية العقول العشرة التي تتعارض مع أصول الدين .

#### ج-مجالاته ووظائفه

لقد أعلى القرآن الكريم من قيمة العقل وأشاد به وأطلقه يعمل في أوسع نطاق مناخ الشهادة، و لم يغلق له الأبواب، أو يجمده في قوائب مصبوبة لا خروج منها، أو يكبله بقيود محددة لا فكاك منها، وكان ذلك كله ممزوجا بالهدى الرباني للوصول إلى اخق والعمل بمقتضاد، إذ العقول لا تستقل بإدراك مصالحها دون الوحي الموجه والمسدد لها هم ومن ثم كانت تبعتها (العقول) للشرع أقوم وأفيد من

ا لساعه عبد الرحمان؛الرجع نفسه،في33،وانظر ابن تيمية. النشوي.ج 9.ص286.

<sup>46:-- = 2</sup> 

<sup>.37:4 = 3</sup> 

<sup>4 -</sup> اس ليسية: الفتاوي ج9، ص303.

<sup>5</sup> ـــ رواد الشيخان،راجع شرحه في ابن العسقلان،فتح الباري،ج1،ص129. والدووي،شرح صحيح مسلم ج11 ص28.

<sup>6</sup> سامل حلمون؛ المقلمة، ص461.

أ عدد السيد الجليند منهج القرآن الكريم في تأسيس اليفين ، ص94.

<sup>8 -</sup> أبو إسحاق الشاطي: الاعتصام ، م.1، ص46 - 97.

استقلالها عنه، فكان العقل في القرآن الكريم عقلا مسددا.

### 1- مجالاته:

لذا وجه القرآن الكريم العقل الإنساني إلى العمل في مجالات عدة يمكن إجمالها في أربعة مجالات أساسية كبرى:

الأول: تُوحيه العقل إلى تدبر آيات الله في الكون آفاقا وأنفسا لتحقيق غايتين:

أولهما: الإيمان وترقيته،بالتعرف على الحق سبحاته وتعالى المتوحد بعظيم سلطانه وكمال صفاته وأفعاله، ليتوصل الإنسان توحيد الله تعالى، وأدراك ما يستبع ذلك من مستلزمات الإيمان، كالبعث والنشور والجزاء، لتحقيق الطاعة المطلقة لله تعالى وحده لا شريك له، وفي ذلك يقول سبحانه وتعالى:

- ﴿ قُلُ انْظُرُوا مَاذَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ أ
- ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتَلَافِ اللَّيْلِ وَانَّلْهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَحْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنْ اللَّمَاءِ مِنْ مَاءِ فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَابَةٍ وَتُصْرِيفِ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنْ السَّمَاءِ مَاءُ فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَابَةٍ وَتُصْرِيفِ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنْ السَّمَاءِ وَالأَرْضَ لآيَات لقَوْمِ يَعْقَلُونَ ﴾ .
  - ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لِآيَاتِ لِأُولِي الأَلْبَابِ ﴿ ﴿.
- ﴿ وَوَفِي الأَرْضِ قِطَعٌ مُتَجَاوِرَاتٌ وَجَنَّاتٌ مِنْ أَعْنَابَ وَزَرْتٌ وَنَحِيلٌ صَنْوَانٌ وَغَيْرُ صِنْوَانٍ يُسْقَى بِمَاءٍ وَاحِدٍ وَتُفَضَّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْض في الْأَكُل إِنَّ في ذَلكَ لَآيَات لقَوْم يَعْقلُونَ ﴾ .
- ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالتَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّحُوْءُ مُسْخَرَاتٌ بِأَمْرِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَاتِ لِقَوْم يَعْقَلُونَ﴾ ق.
  - ﴿ أَفَلاَ يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِ كَيْفَ خُلَقَتُ ۗ ۗ <sup>6</sup>.
- وَثُمَّ حَلَقْنَا النَّطْفَةَ عَلَقَةً فَحَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضْفَةً فَخَلَقْنَا انْمُضْفَةَ عَظَامًا فَكَسَوْنَا الْعَظَامَ لَحْمًا ثُهُ أَنشَأْنَاهُ

ا ــ يونس: 101.

<sup>2</sup> ــ اللقرة: 164.

قسد أنَّ عبرانَ: 190.

<sup>4</sup> ـــ الرعد: 4.

أحد النحل: 12.

<sup>6</sup> ــ الغاشية: 17.

خَلْقًا آخَرَ فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْحَالَقِينَ﴾ أ.

وثاني الغايتين تتمثل في معرفة أسرار الكون وكشف السنن التي تحكمه وتسيره، قصد تسخيره والانتفاع به لعمارة الأرض، ذلك أن الله حل حلاله سخر هذا الكون للإنسان تسخيرا معرفيا وماديا ودعاه إلى إعمال العقل في استثماره باستعلاء دون أن يكون مدمرا أو عابدا له. فقال:

- ﴿ وَسَخَّرَ ۚ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ حَمِيعًا مِنْهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيات لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ﴾ 2.

- ﴿ تَلُكَ آيَاتُ الْكَتَابِ الْحَكِيمِ ﴾ .

﴿ اللَّهُ الَّذِي حَلَقَ السَّمَاوَاتَ وَالأَرْضَ وَأَنزَلَ مِنْ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنْ الشَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ وَسَخَّرَ لَكُمْ الْأَفَارَ وَسَخَّرَ لَكُمْ الْأَفَارَ وَسَخَّرَ لَكُمْ اللَّهَمْسَ وَالْقَمَرَ وَالبَيْنِ وَسَخَّرَ لَكُمْ اللَّهُ اللَّهَارُ وَسَخَّرَ لَكُمْ اللَّهُ لَكُمْ اللَّهُ لَا تُحْصُوهَا إِنَّ الْإِنسَانَ وَسَخَّرَ لَكُمْ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا إِنَّ الْإِنسَانَ فَطَلُومٌ كَفَارٌ \* أَنْ لَلْهُ لَا تُحْصُوهَا إِنَّ الْإِنسَانَ لَطَلُومٌ كَفَارٌ \* أَنْ

الثاني: توجيه العقل إلى تدبر نصوص الشريعة وفهم معانيها، وإدراك الأسرار والحكم والمقاصد التي تظمنتها أحكامها لإحسان تطبيقها، وأعمال الاجتهاد في هذه النصوص لاستنباط الأحكام الشرعية من أدلتها للوقائع المستجدة ...

ومن الآيات القرآنية التي تدعوا إلى تدبر حكمة التشريع ومقاصده:

﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ قُرْآلًا عَرْبَيًّا لَعَنَّكُمْ تَعْقَلُونَ} \* .

﴿ أَيَّامًا مَعْدُودَاتَ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضًا أَو عَنَى سَفَرٍ فَعِنَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مسلكين فَسَنْ تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُو خَيْرٌ لَهُ وَأَنْ تَصُومُوا خُيْرٌ نَكُمْ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ آ.

﴿ وَوَالَّذِينَ ۚ يُتَوَفُّونَ مِنْكُمُ وَيَذَرُونَ أَزُواجًا وَصِيَّةً لِأَزُوَ حِهِمْ ۚ مَتَاعًا إِلَى الْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ فَإِنْ حَرَجُنَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمُ فِي مَا فَعَلْنَ فِي أَنفُسِهِنَ مَنْ مَعْرُوفٍ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ وَلِلْمُصَلِّقَاتِ مَتَاجٌ

ا ــ شومتون: 14.

<sup>2</sup> سـ اخاتية: 13.

<sup>3</sup> \_\_ ئ**ن**سان: 20.

قى تىمد ئۇ الدىن توقىق: دايى الاھىرىم دايى.

<sup>6</sup> ــ يوسف: 2.

<sup>7</sup> \_ البقرة:184.

بِالْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُتَّقِينَ﴾ .

﴿ وَيَاأَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَايَنَتُمْ بِدَيْنِ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى فَاكْتُبُوهُ وَلَيْكُتُبْ بَيْنَكُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْلِ وَلاَ يَمْتُ أَنْ يَكُتُب كَمَا عَلَمْهُ اللَّهُ فَلْيَكُتُبْ وَلَيُمْلِلْ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ وَلْيَتَقِي اللَّهَ رَبَّهُ وَلاَ يَسْتَطِيعُ أَنْ يُمِلَّ هُو فَلْيُمْلِلْ وَلِيَّهُ وَلاَ يَبْحَسُ مِنْهُ شَيْعًا فَإِنْ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيها أو ضَعِيفًا أولاَ يَسْتَطِيعُ أَنْ يُمِلَّ هُو فَلْيُمْلِلْ وَلِيَّهُ بِالْعَدُلِ وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنْ رِجَالِكُمْ فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلٌ وَامْرَأَتَانِ مِمَّنْ تَرْضُونَ مِنْ اللَّهُ وَالْمَثَهُ وَاللَّهُ وَالْمُونَ مِنْ يَرْضُونَ مِنْ اللَّهُ وَالْمُونَ أَنْ تَصْلِ إِخْدَاهُمَا فَتُذَكّرَ إِخْدَاهُمَا اللَّهُ وَالْمَوْمَ وَلاَ يَأْبُ الشَّهَدَاءُ إِذَا مَا دُعُوا وَلاَ تَسْأَمُوا أَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُونَ وَلاَ يَأْبُوا إِلاَ أَنْ تَكُونَ مَنْ تَحْوَا وَلاَ تَسْأَمُوا أَنْ تَكُنُوهُ صَغِيمًا أَو كَبِيرًا إِلَى أَجَلِه ذَلَكُمْ أَقْسَطُ عَنْدَ اللّه وَأَقُومَ لِلشَّهَادَةِ وَأَدْنَى أَلا تَرَعْلُوا إِلاَ أَنْ تَكُونَ لَكُمْ أَقْسَطُ عَنْدَ اللّه وَأَقْوَمُ لِلشَّهَادَةِ وَأَدْنَى أَلا تَرَعْلُوا إِلاَ أَنْ تَكُونَ لَلْمُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَ

﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْحُمُّعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنتُهُ تَعْلَمُونَ﴾ 3.

﴿ وَلَكُمْ فِي الْقَصَاصِ حَيَاةٌ يَاأُولِي الأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴿ أَ.

﴿ اتْنَالُ مَا أُوحِيَّ إِلَيْكَ مِنْ الْكِتَابِ وَأَقِمْ الصَّلاَةَ إِنَّ الصَّلاَةَ تَنْهَى عَنْ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَلَذِكْرُ اللّهِ أَكْبَرُ وَاللّهُ يَعْنَمُ مَا تَصْنَعُونَ﴾ 3.

﴿ حُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِمْ بِينَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلاَتُكَ سَكَنَّ لَهُمْ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلَيمٌ ﴾ \*.

الثالث: يخاطب القرآن الكريم العقل لتدبر السنن الإذبة التي تحكم المحتمعات الإنسانية، بما في ذلك ما يضرأ عليها من رقى وانحطاط، ولجاح، وفشل، وسعادة وشقاء على مر التاريخ.

وهي سنن وقوانين ثابتة ﴿سُنَّةَ اللَّهِ فِي الَّذِينَ حَنَوُ ۚ مِنْ قَبُنُّ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبُدِيلًا﴾ [،

<sup>:</sup> بــــ (ليفرة: 240 - 241).

<sup>2</sup> ـــ البقرة:282.

<sup>3</sup> \_ الجبيعة: 9.

<sup>4</sup> \_ البقرة:179.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ــ العنكبوت:45.

<sup>6</sup> ــ التوبة: 103.

<sup>7</sup> \_ الأحراب: 62.

ما على العقل إلا أن يستثمرها من أجل الاعتبار وإقامة المحتمع الإنساني الصالح ويتحنب الاصطدام بما بمخالفتها أ.

وهو حث على البحث الميداني لمعرفة الحقائق والتأكد من الحوادث ومن الآيات التي توجه العقل إلى النظر والتفكير في تاريخ البشرية:

أَ- ﴿قُلْ سِيرُوا فِي الأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقَ ثُمَّ اللَّهُ يُنشِئُ النَّشْأَةَ الآخِرَةَ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَديرٌ ﴾ [.

- ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا أَو آذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لاَ تَعْمَى الْأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصَّدُورِ﴾ 3.

﴿ وَلَقَدُ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنْ أُعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ فَمِنْهُمْ مَنْ هَادَى اللَّهُ وَمِنْهُمْ مَنْ
 حَقَّتُ عَلَيْهِ الطَّلَالَةُ فَسيرُوا فِي الأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقبَةُ الْمُنْكَذِّبِينَ ﴾ .

- ﴿قَدْ حَلَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ سُنَنٌ فَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذَّبِينَ هَذَا بَيَانٌ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةٌ للْمُتَقِينَ﴾ <sup>5</sup>.

ب- ﴿ قُلْ سِيرُوا فِي الأَرْضِ ثُمَّ انظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذَّبِينَ ﴾ \*.

- ﴿ وَلَقَدُ أَهْلَكُنَا الْقُرُونَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَمَّا طَلَمُوا وَجَاءَتُهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيْنَاتِ وَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا كَذَلِكَ نَحْزِي الْقَوْمُ الْمُحْرِمِينَ ثُمَّ حَعَلْنَاكُمْ خَلَائفَ في الأرْضِ مِنْ بَعْدَهُمْ لِنَنْظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ﴾ آ.

- ﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُوا ۚ فِي الأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِيَةً الَّذِينَ ۚ مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَأَثَارُوا اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا الأَرْضَ وَعَمَرُوهَا أَكْثُوا وَحَاءَتْهُمْ رُسُلُهُمْ إِلْنَيْنَاتِ فَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا الْأَرْضَ وَعَمَرُوهَا عَمَرُوهَا وَحَاءَتْهُمْ رُسُلُهُمْ إِلْنَيْنَاتِ فَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يُطْلُمُونَ ﴾ ` .

<sup>1-</sup> مرتضى مظهري:الإنسان والإيمان. ص67. ومحمد قطب،اللهج التربية الاسلامية. ج1،ص113-116.

<sup>2</sup> \_ نيکرات: 20.

<sup>.46 (--- - 3</sup> 

<sup>4</sup> \_ البحر: 36.

<sup>5</sup> \_ آل عسران:137 - 138.

A1:الأنعاد: 11.

<sup>.14 - 13</sup> يونس: 13 - 14.

<sup>8</sup> ــ الروم: 9.

- ﴿هُو الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ تُرَابِ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ يُخْرِجُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِتَبْلُغُوا أَشُدَّكُمْ ثُمَّ لِتَكُونُوا شَيُوخًا وَمِنْكُمْ مَنْ يُتَوَفِّى مِنْ قَبْلُ وَلِتَبْلُغُوا أَجَلًا مُسَمَّى وَلَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾ أ.

الرابع: والمحال الرابع الذي يوجه إليه القرآن العقل هو التدبر والنظر في الحكم والأسرار الإلهية الكامنة في الكون والتاريخ والشرع للاعتبار كها وإدراك الغاية البعيدة لتلك الحكم والأسرار الربط بينها وبين وجود الإنسان في هذه الحياة ومهمته فيها.

بهذه المحالات الأربعة، يوجه القرآن الكريم العقل الإنساني ويسدده حتى يكون قادرا على إدراك مصالحه الدنيوية والأخروية،ويحميه من الظلال والتيه والزيغ.

فيدرك العقل المسدد ذلك والتكامل بين تلك المجالات الثلاث الدال على التناسب بين الخلق والأمر،والتطابق بين آيات الله المنظورة وآيات الله المقروءة.

## 2- و ظائفه

ولقد عبر القرآن الكريم عن وظائف العقل في هذه المحالات، بعدة عمليات إدراكية، تعد مظاهر عملية للعقل كالنظر والتفكير والتدبر والتذكر مثلا.

# التفكر:

- ﴿ وَأَوْحَى رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ أَنْ اتَّحِذِي مِنْ الْحِبَالِ بُيُوتًا وَمِنْ الشَّحَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ثُمَّ كُلِي مِنْ كُلِّ الشَّمَرَاتِ فَاسْلُكِي سُبُلَ رَبِّكِ ذُلُلًا يَخْرُجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابٌ مُحْتَلِفٌ ٱلْوَاثُهُ فِيهِ شِفَاءٌ لِلنَّاسِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآية لقَوْم يَتَفَكَّرُونَ﴾ 2.

- ﴿إِنَّ فِي حَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاحْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لآيات لِأُولِي الأَلْبَابِ الَّذِينَ يَذْكُرُونَ النَّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِيِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ الْسَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقُتَ هَذَا بَاطِلًا سُبْحَانَتَ فَقَنَا عَذَابَ النَّارِ﴾ 3.

- فَأَوَلَمْ يَتَفَكُّرُوا فِي أَنفُسِهِمْ مَا خَلَقَ اللَّهُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلاَ بِالْحَقِّ وَأَجَلٍ مُسَمَّى وَإِنَّ كَثِيرًا مِنْ النَّاسِ بِلْقَاءِ رَبِّهِمْ لَكَافِرُونَ﴾ .

توجه هذه الآيات وأمثالها الإنسان للتفكر في خلق الله تعالى في السماوات والأرض، والتفكير إدراك

ا ـــ غافر:67 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ـــ النحل: 69،68.

ت \_ آل عمران: 190-191.

<sup>4</sup> \_ الروم: 8.

عقلي يعني التأمل، والتدبر، أي بحث الظاهرة من جميع حوانبها، واكتشاف علاقاتما بغيرها من الظواهر وعمل المقارنات، والارتباطات، والموازنات، لينتقل منها كآثار، من وجود الله تعالى ووحدانيته إلى الإيمان به سبحانه وسائر أركان الإيمان.

# النظر:

هو أحد طرق المعرفة العقلية، يقوم على البينة والدليل في الاستدلال والبحث، وليس بحرد الإبصار والرؤية، ويدلنا القرآن الكريم إلى أسلوبين من الاستدلال بالنظر، هما: الأسلوب الاستردادي أو التاريخ، وهو النظر في وقائع وأحداث الماضي، وأسلوب المعاينة وهو النظر في الشواهد الحاضرة والظواهر الدائمة.

ففيما يتعلق بالأسلوب الأول يقول الله تعالى:

— \* قُلْ سِيرُوا فِي الأَرْضِ فَالْظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْحَلْقَ ثُمَّ اللَّهُ يُنشِئُ النَّشْأَةَ الآخِرَةَ إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلْ شَيْء قَديرٌ؟ لَـ .

- ﴿ اسْتَكْبَارًا فِي الأَرْضِ وَمَكُّرَ السَّيِّيِ وَلاَ يَحِيقُ الْمَكُرُ السَّيِّيُ إِلاَ بِأَهْلِهِ فَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلاَ سَنَةَ الأَوَّلِينَ فَلَنْ تَجِدَ لِسَنَّةِ اللَّهِ تَحُويلًا أَوْلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَافَبَةُ اللَّهِ تَحُويلًا أَوْلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَافَبَةُ اللَّهِ تَحُويلًا أَوْلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَافَبَةُ اللَّهُ فَي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فِي اللَّهُ وَكَانُوا أَشَدًا مِنْهُمْ قُوَّةً وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْجِزَدُ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلاَ فِي الأَرْضِ إِنَّهُ لَلْمِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَكَانُوا أَشَدًا مِنْهُمْ قُوَّةً وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْجِزَدُ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلاَ فِي الأَرْضِ إِلَهُ كَانَ عَيمًا قَدِيرًا ﴾ . كانَ عَيمًا قَديرًا ﴾ .

ا ﴿ قَلْ خَلْتُ مِنْ قَبْلِكُمْ سُنَنَّ فَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَانْضُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبينَ ﴾ [.

- وفيما يتعلق بالأسنوب الثاني، يقول الله تعانى:

﴿ فَلَيْنَظُرُ الْإِنسَانُ مِمَّ خُلِقَ خُلِقَ مِنْ مَاءِ دَافِقَ لِيخُرُجُ مِنْ بَيْنِ الصُّلُبِ وَالتَّرَائبِ اللَّهِ \*.

- ﴿ أَوَلَهُ يَنظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا خَمَقَ اللَّهُ مِنْ شَيْءٍ وَأَنْ عَسَى أَنْ يَكُونَ قَلْ ا اقْتَرَبَ أَخَلُهُمْ فَبِأَيِّ حَدِيث بَعْدَهُ يُؤْمِنُونَ ﴾ قَ

﴿ أَفَنَا يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبِنِ كَيْفَ خُلِقَتْ، وَإِنِّي السّمَاء كَيْفَ رُفعَتْ، وَإِنِّي الْحَبَان كَيْفَ تُصبّتْ، وَإِنِّي

ا سالعنكبوت: 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> \_ ناطر: 43 - 44.

<sup>3</sup> ـــ آل عمران:137.

الطارق:5-7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ـــ الأعراف:185.

الْأَرْضِ كَيْفَ سُطحَتْ، فَذَكَّرْ إِنَّمَا أَنْتَ مُذَكِّرٌ ﴾ .

-﴿فَانظُرْ إِلَى آثَارِ رَحْمَةِ اللَّهِ كَيْفَ يُحْيِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ ذَلِكَ لَمُحْيِي الْمَوْتَى وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءَ قَدِيرٌ﴾ [.

-﴿ وَلَقَدْ جِنْتُمُونَا ۚ فُرَادَى كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أُوَّلَ مَرَّةَ وَتَرَكُمُ مَا خَوَّلْنَاكُمْ وَرَاءَ ظُهورِكُمْ وَمَا نَرَى مَعَكُمْ شُوَكُمْ اللَّهِ مِنَاكُمْ مَا كُنتُمْ تَرْعُمُونَ ﴾ 3. شُفَعَاءَكُمْ اللَّذِينَ زَعَمْتُمْ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُرَكَاءُ لَقَدْ تَقَطَّعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَّ عَنكُمْ مَا كُنتُمْ تَرْعُمُونَ ﴾ 3.

- ﴿مَا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلاَ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ وَأُمَّهُ صِدِّيقَةٌ كَانَا يَأْكُلانِ الطَّعَامَ انظُرْ كَيْفَ الْبَيْنُ لَهُمْ الآيَات ثُمَّ انظُرْ أَنَى يُؤْفَكُونَ ﴾ .
 كَيْفَ نُبَيِّنُ لَهُمْ الآيَات ثُمَّ انظُرْ أَنَى يُؤْفَكُونَ ﴾ .

# التدبر:

ويدل على التفكر العميق مع تدبر العواقب،وهو منتج للعلم الذي يدعو للالتزاء أ: كما بينته الآيات القرآنية في المواضيع التي ذكر فيها: قال سبحانه:

- ﴿أَفَالَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا﴾ <sup>''</sup>.
- ﴿ كِتَابُ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكُ لِيَدَّبَّرُوا آيَاتِهِ وَلَيْتَذَكَّرَ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ آ.
- ﴿ فَإِذَا اسْتُوَيْتَ أَنْتَ وَمَنْ مَعَكَ عَلَى الْقُلْكَ فَقُلْ الْحَمْدُ لَلَّهِ الَّذِي نَجَّانًا منْ الْقَوْمِ الظَّالِمينَ ﴾ \*
  - فَأَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَو كَانَ منْ عَنْله غَيْرِ اللَّه لَوَجَدُوا فيه اخْتَلاَقًا كَثيرًا﴾ ".

فتدبر القرآن الكريم،هو النظر والتفكر في غاياته ومقاصده النيّ يرمي إليها وعاقبة الملتزم بأحكامه المسترشد بجديه، والمخالف له.

# التذكر:

وظيفة عقلية لتحصيل المعرفة باسترجاع المعالى من خلال التذكر للمعابي الفطرية، أو المعلومات

ا ب الغاشية:17 - 21.

<sup>.50</sup>  $= \frac{1}{2}$ 

<sup>3</sup> ــ الأنعام: 94.

<sup>4</sup> \_ الماندة: 75.

<sup>5</sup> ـــ الكردي: نظرية المعرفة، حــ640.

<sup>6</sup> ـــ محمد:24.

<sup>7</sup> \_ ص:29.

<sup>8</sup> ــــ المؤمنون:28.

<sup>9</sup> \_ النساء:82.

السابقة، أو النظر في الآفاق والأنفس أو الآيات القرآنية ، قال الله تعالى:

- ﴿ فَلَكُرْ إِنَّمَا أَنْتَ مُذَكِّرٌ لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُسَيْطِرٍ ﴾ [.
- ﴿ لَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ كَتَابًا فيه ذكُرُكُمْ أَفَلاَ تَعْقَلُونَ ﴾ [.
- ﴿كِتَابٌ أَنزِلَ إِلَيْكَ فَلاَ يَكُنْ فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ منْهُ لَتُنذِرَ بِهِ وَذَكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ﴾ ".
- ﴿ وَمَا يَسْتَوِي الْأَعْمَى وَالْبُصِيرُ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالحَاتِ وَلاَ الْمُسيءُ قَليلًا مَا تَتَذَكَّرُونَ﴾ 5.
- ﴿ وَهُو الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيَاحَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَيْ رَخْمَتِهِ حَتَّى إِذَا أَقَلَّتْ سَحَابًا لِقَالًا سُقْنَاهُ لِبَلَدِ مَيِّتٍ فَأَنْوَلْنَا بِهِ الْمَاءَ فَأَخْرَجُنَا بِهِ مِنْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ كَذَلكَ نُخْرَجُ الْمَوْتَى لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ۗ .
- ﴿ وَاتُّلُ عَلَيْهِمُ نَبَأَ لُوحٍ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ يَاقَوْمِ إِنْ كَانَ كَبُرَ عَلَيْكُمْ مَقَامِي وَتَلْكِيرِي بِآيَاتِ اللَّهِ فَعَلَى اللَّهِ تَوَكَّلْتُ فَأَخْمِهُ أَنْهُ لَكُمْ أَمُّمَ لاَ يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمَّ اقْضُوا إِلَيَّ وَلاَ تُنْظِرُونِي؛ ۖ . اللَّهِ تَوَكَّلْتُ فَأَخْمِهُ الْمَنْكُمْ غُمَّةً ثُمَّ اقْضُوا إِلَيَّ وَلاَ تُنْظِرُونِي؛ ۖ .
  - ﴿وَمَنْ كُلِّ شَيْءَ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَلَاكُرُونَ ۗ <sup>8</sup>.
    - ﴿ أَفَمَنْ يَخُلُقُ كُمَنْ لاَ يَخْلُقُ أَفَلاَ تَذَكَّرُونَ} \*
    - ﴿ وَلَقَدُ عَلَمْتُمُ النَّسُأَةُ الْأُولَى فَلُولًا تَذَكُّرُونَ ﴾ [10]
  - ﴿إِنَّ فِي فَلِكَ لَذَكَّرَى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوِ أَلْفَى السَّمْعَ وَهُو شَهِيلًا ۗ الْ
    - ﴿ كَتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِنَّيْكَ مُبَارَكٌ لِيَكَّبَّرُوا آيَاتِه وَلَيْتَذَكِّرَ أُونُوا الْأَنْبَابِ اِ 12.

فالتذكر من آيات الله القرآنية أو الكونية المذكرة للإنسان: لا يتم تلقائيا بل بالاهتداء إليها قلبا،

<sup>1</sup> \_ الكردي. المرجع السابق، ص240.

<sup>2</sup> \_ الغاشية: 21 - 22.

<sup>3</sup> ـــ الأنبياء:10

<sup>4</sup> \_ الأعراف: 2.

<sup>5</sup> ــ عافر:58.

<sup>6</sup> ــ الأعراف:57.

<sup>7</sup> \_ يونس: 71.

<sup>8</sup> ــ الدريات: 49.

<sup>9</sup> ـــ النحر: 17.

الما الراقعة: 62.

ا1 \_ ق: 37.

<sup>12 &</sup>lt;u>\_</u> ص: 29.

والملاحظة الواعبة لها سمعا وبصرا والتدبر فيها عقلا والتحقق منها تجريبيا، وبذلك يتم التذكر محققا بالبحث والدراسة الواعبة للحقائق التي تطرحها الآيات، فيؤمن ويصدق بالغيب، ومالا يراه يبصره، كما يعقل ويتحقق مما يواحهه في واقعه، وبذلك يتمكن من اكتساب العلوم عن تحقيق عقلي أو تجريب عملي، ومن إدراك نعم الله تعالى فيعبده على بصيرة.

وقد سمى القرآن الكريم بالذكر لأنه يذكر بنعم الله في الآفاق والأنفس والتاريخ والأحكام،وبعثة الأنبياء والرسل ﴿بِالْبَيِّنَاتِ وَالزَّبُرِ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذَّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ﴾ .

# د- أساليب الاستدلال العقلي

يسلك القرآن الكريم عدة أساليب عقلية في الاستدلال على العقيدة لتحقيق الإيمان وترقيته.

إذ حاءت أدلتها حاسمة قاطعة لكل أنواع الإنكار أو الشك أو الظن أو التردد أو الاحتياط، ومحققة للإقناع العقلي النفسي – (أي الاطمئنان القلبي). ومن بين أهم هذه الأساليب العقلية القرآنية في الاستدلال على مسائل العقيدة، الأمثال الأقيسة، وأسلوب التحدي والإعجاز والجدل.

# أولا: الأمثال والأقيسة: 🤻

لقد بين الله تعالى الحقائق وأقام الأدلة بالأمثال.

فقال حل حلاله: فَوَلَقَدُ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَنَا الْقُرْآنِ مِنْ كُلِّ مَثَلِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ قُرَآنًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِي عِوَجٍ لَعَلَّهُمْ يَتَقُونَ ﴾ أَ، وقال: فَوَ تِلْكَ الأَمْثَالُ تَضْرُبُيّا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلاَ الْعَالِمُونَ ﴾ أَ، وضرب الأمثال في القرآن يستفاد منه التذكير والوعظ والحث والزحر والاعتبار والتقرير وترتيب المراد للعقل، وتصويره في صورة المحسوس أ.

"فإن الأمثال تصور المعاني بصورة الأشخاص لأنما اثبت في الأذهان لاستعانة الذهن فيها بالحواس"<sup>5</sup>. ومن ثم كان الغرض من المثل القرآني إخراج ما لا يقع عليه الحس إلى ما يقع عليه، وما لا يعلم ببديهة العقل إلى ما يعلم بالبديهة، وما لا تجريه العادة إلى ما حرت به العادة، وما لا قوة له من الصفة إلى ما له قوة <sup>6</sup>.

<sup>1</sup> ــ النحل: 444 الكردي. المرجع السابق، ص642.

<sup>2</sup> \_ الزمر: 27.

 <sup>3 -</sup> العنكبوت: 43.

<sup>5</sup> ـــ السيوطي: الإتقان، ج،2، ص 167.

أسد الزركشي: البرهان، ج.1، ص 486، وأبو زهرة، المعجزة الكبرى. ص357.

وقد جاءت الأمثال القرآنية في تقرير مسائل العقيدة تؤكد الوحدانية الخالصة وحقيقة البعث بالحجج العقلية المحضة والأدلة البينة الواضحة.

- 1) ففي إثبات وحدانية الله تعالى، وإبطال الوثنية والشرك يقول الله تعالى:
- ﴿إِنَّ اللَّهَ لاَ يَسْتَخْيِي أَنْ يَضْرِبَ مَثَلًا مَا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَيَقُولُونَ مَاذَا أَرَادَ اللَّهُ بِهَذَا مَثَلًا يُضِلُّ بِهِ كَثِيرًا وَيَهْدِي بِهِ كَثِيرًا وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلاَ الْفَاسَقِينَ﴾ أ.
- ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ صُرِبَ مَثَلٌ فَاسْتَمِعُوا لَهُ إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَنْ يَخْلُقُوا ذُبَابًا وَلَو احْتَمَعُوا لَهُ وَإِنْ يَسْلُبُهُمْ الذَّبَابُ شَيْئًا لاَ يَسْتَنْقِذُوهُ مِنْهُ ضَعُفَ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ مَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ إِنَّ اللَّهَ لَقُويَ يَسْلُبُهُمْ الذَّبَابُ شَيْئًا لاَ يَسْتَنْقِذُوهُ مِنْهُ ضَعُفَ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ مَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ إِنَّ اللَّهَ لَنُونِ إِنَّ اللَّهَ لَهُ وَإِنْ يَسْلُبُهُمْ الذَّبَابُ أَلَا لَا يَسْتَنْقِذُوهُ مِنْهُ ضَعُفَ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ مَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتُنُونُهُ إِنَّا اللَّهُ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَنْقِذُوهُ مِنْهُ ضَعُفًا اللَّهُ عَلَيْهِ إِلَيْهُ مَا عَلَيْهِ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَا لَا يَسْتُنُونُونُ مِنْهُ مِنْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ مِنْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَا لِللَّهُ عَلَيْهُ إِلَا لِللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَا لِللَّهُ عَلَيْهِ إِلَا لَهُ إِلَّا لَذَيْهِ إِلَّهُ إِلَّا لَهُ إِلَّهُ إِلّا لِيلَّهُ إِلَا لَا لِلَّهُ عَلَيْهُ إِلَا لِللَّهُ عَلَيْهُ إِلَّا لِللَّهُ عَلَيْلُ إِلَيْهُ إِلَّهُ مِنْهُ لَعُلُولُولُكُ أَلَّهُ مِلْكُولُهُ اللَّهُ عَلَيْلُهُ عَلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ عَلَيْلُولُكُ أَلِهُ الللَّهُ عَلَيْكُولُولُولُكُمُ اللَّهُ عَلَيْلُ لَكُوا لِلللَّهُ عَلَيْلُولُولُكُ اللَّهُ عَلَيْلًا لِللللَّهُ عَلَيْلًا لِلللللَّهُ عَلَيْلًا لِللللَّهُ عَلَيْلًا لِيلًا لِيلُهُ اللَّهُ عَلَيْلُولُهُ اللَّهُ عَلَيْلُولُهُ اللَّهُ عَلَيْلُولُهُ اللَّهُ عَلَيْلُولُوا اللَّهُ عَلَيْلُولُوا اللّهُ اللّهُ عَلَيْلًا لِلللللّهِ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْلُولُولُوا اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللل
- ﴿ ضَرَبَ لَكُمْ مَثَلًا مِنْ أَنْفُسِكُمْ هَلْ لَكُمْ مِنْ مَا مَلَكُتْ أَيْمَانُكُمْ مِنْ شُرَكَاءَ فِي مَا رَزَقْنَاكُمْ فَأَنْتُمْ فِيهِ سَوَاءٌ تَخَافُونَهُمْ كَخِيفَتِكُمْ أَنْفُسَكُمْ كَذَلِكَ نُفَصَّلُ الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ بَلْ اتَّبَعَ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَهُواءَهُمْ بِغَيْر عِنْمِ فَمَنْ يَهُدِي مَنْ أَضَلَّ اللَّهُ وَمَا لَهُمْ مِنْ نَاصِرِينَ ۚ <sup>3</sup>.
- ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَجُلًا فِيهِ شُرَكَاءُ مُتَشَاكِسُونَ وَرَجُنًا سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلًا الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ} ۚ .
- ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا عَبْدًا مَمْنُوكًا لاَ يَقْدِرُ عَلَى شَيْءِ وَمَنْ رَزَقْنَاهُ مِنَّا رِزْقًا حَسَنًا فَهُو يُنفِقُ مِنْهُ سِرًّا وَجَهْرًا هَلْ يَسْتُوونَ الْخَمْدُ لِلَّهُ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَبْكُمُ لاَ يَقْدُرُ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَبْكُمُ لاَ يَقْدُرُ عَلَى شَيْءٍ وَهُو كَنَّ عَلَى مَوْلاً وُهُو عَلَى عَلَى شَوْلاً وَهُو عَلَى صَرَاط مُسْتَقيمٍ هِ وَمَنْ يَأْمُرُ بِالْعَدُل وَهُو عَلَى صَرَاط مُسْتَقيمٍ \* أَبُ
- أَوَالَمْ تَوَنَّى كَيْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةً ضَيَّبَةً كَشَجَرَةٍ ضَيَّبَةٍ أَصُلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ ثُوْتِي أَكُلَهَا كُنَّ حِينِ بِإِذْنِ رَبِّهَا وَيَضُرِبُ اللَّهُ الأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ وَمَثَلُ كَلِمَة خَبِيثَةً كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةِ احْتُثُتُ مِنْ فَوْقِ الأَرْضِ مَا لَهَا مِنْ قَرَارٍ يُثَبِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقُولُ الثَّالِيتِ

ا ــالغرة: 26.

<sup>.74 - 73:--- = 2</sup> 

<sup>-29 = 28</sup> نيروم: = 3

<sup>4</sup> ـــ الزمر: 29.

<sup>5</sup> \_ النحل: 75 = 76.

فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ وَيُضِلُّ اللَّهُ الظَّالِمِينَ وَيَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ﴾ 1.

- ﴿ وَمَنْ أَظُلَمُ مِمَنْ الْمَتَى عَلَى اللّهِ كَذَبًا أُوْلِيكَ يُعْرَضُونَ عَلَى رَبِّهِمْ وَيَقُولُ الأَشْهَادُ هَوُلاَءِ الّذِينَ يَصُدُبُوا عَلَى رَبِّهِمْ وَيَنْغُونَهَا عَوَجًا وَهُمْ بِالآخِرَة هُمْ كَافِرُونَ أَوْلَيْكَ لَمْ يَكُونُوا مُعْجِزِينَ فِي الأَرْضِ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنْ دُونِ اللّهِ مِنْ أُوْلِيَاءَ يُضَاعَفُ لَهُمْ الْعَذَابُ مَا كَانُوا يَسْتَطِيعُونَ السَّمْعَ وَمَا كَانُوا يُنْصِرُونَ أَوْلَيْكَ الَّذِينَ خَسَرُوا أَنْفُسَهُمْ وَصَلَّ عَنْهُمْ مَا الْعَذَابُ مَا كَانُوا يَسْتَطِيعُونَ السَّمْعَ وَمَا كَانُوا يُنْصِرُونَ أَوْلَيْكَ الَّذِينَ خَسَرُوا أَنْفُسِهُمْ وَصَلَّ عَنْهُمْ مَا الْعَذَابُ مَا كَانُوا يَشْتَطِيعُونَ السَّمْعَ وَمَا كَانُوا يُنْصِرُونَ أَوْلَيْكَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَأَخْبُتُوا إِلَى كَانُوا يَشْتُولُونَ لَا جَرَمَ أَنَّهُمْ فِي الآخِرَةِ هُمْ الأَخْسَرُونَ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَأَخْبُتُوا إِلَى كَانُوا يَشْتُولُونَ لَا جَرَمَ أَنَّهُمْ فِي الآخِرَةِ هُمْ الأَخْسَرُونَ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَأَخْبُتُوا إِلَى كَانُوا يَشْتُولُونَ لَا جَرَمَ أَنَّهُمْ فِي الآخِرَةِ هُمْ الأَخْسَرُونَ إِنَّ اللّهِ عَلَى وَالْأَصَمِ وَاللّمَهُمْ وَاللّمُونَ وَاللّمُونَ مَثَلُ الْفَرِيقَيْنِ كَالأَعْمَى وَالأَصَمِّ وَالسَّمِيعِ هَلْ يَسْتُويَانَ مَثَلًا أَفَلاَ تَذَكُرُونَ فَي وَالسَّمِيعِ هَلْ يَسْتُويَانَ مَثَلًا أَفَلاَ تَذَكُرُونَ فَعَلَى وَاللّمُونَ مَثَلُ الْفَرِيقَانِ مَثَلًا أَفَلاَ تَذَكُرُونَ فَهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ مَثَلُ الْفَرِيقَانِ مَثَلًا أَفَلاَ تَذَكُرُونَ فَهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ مَثَلُ الْفَرِيقِينَ مَا اللّهُ اللّهُ مَلْهُ وَلَاللّهُ مِنْ اللهُ لَا أَوْلَالِهُ وَاللّهُ وَلَاللهُ اللّهُ وَلَاللّهُ مَا لِللّهُ مِنْ اللّهُ وَلَاللّهُ مِنْ اللّهُ وَلَعُلُوا الْحَالِمُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَولُونَ اللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ مَا أَنْ اللّهُ وَلَاللهُ مَا اللّهُ وَلَا لَيْهِ اللّهُ وَاللّهُ وَلَاللهُ اللّهُ وَلَالِهُ مَا اللّهُ وَلَالُونَ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

فهذه الأمثال كلها أدلة قاطعة على توحيد وإثبات بطلان الوثنية والشرك إذ تبين أن الكون كما كان قائما على قانون واحد يربط بين أجزائه جميعا، فهو من صنع إرادة واحدة لإله واحد "فلو تعددت الإيرادات لتعددت النواميس تبعا لها والانعدمت الوحدة الذي تنسق الكون كله وتوحد سيره واتجاهه وسلوكه، ولوقع الاضطراب والفساد تبعا لفقدان التناسق".

وصدق المولى تعالى القائل: ﴿أَمْ اتَّحَذُوا آلِهَةً مِنْ الأَرْضِ هُمْ يُنشِرُونَ لَو كَانَ فِيهِمَا آلِهَةً إِلاَ اللَّهُ لَقَسَدَتَا فَسُبْحَانَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ لَا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ ۗ ﴿ مُ اللَّهُ وَاضِعَ للعيان مكشوف، محسوب مبين لا يستطيع إنكاره أشد المُلحدين ق.

2) وفي إثبات البعث:

يقول الحق تعالى:

﴿ يُوثِنِي الْحِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَذَّكُرُ إِلاَ أُوثُلُوا الأَلْبَابِ ﴾ ﴿ . ﴿ وَهُو الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيَاحَ بُشُرًا بَيْنَ يَدَيُ رَحْمَتِهِ حَتَّى إِذَ أَقَلْتُ سَحَابًا ثِقَالًا سُقْنَاهُ لِبَلَدِ مَيِّتِ فَأَنزَلْنَا بِهِ

ا \_ إيراهيم: 24 = 27.

<sup>2</sup> ــ مود: 18 - 24.

ق مين جمعة: منهج القرآن في عرض العقيدة الإسلامية. في 89.

<sup>-23 = 21</sup> الأنبياء: -4

<sup>6</sup> ــ البقرة: 269.

الْمَاءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مِنْ كُلِّ الشَّمَرَاتِ كَذَلكَ نُخْرِجُ الْمَوْتَى لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ﴾ أ.

﴿ وَاللَّهُ الَّذِي أَرْسَلَ الرَّيَاحَ فَتَثِيرُ سَحَابًا فَسُقْنَاهُ إِلَى بَلَدٍ مَيِّتٍ فَأَحْيَيْنَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَلكَ النُّشُورُ﴾ 2.

﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنَّكَ تَرَى الأَرْضَ خَاشِعَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَزَّتْ وَرَبَتْ إِنَّ الَّذِي أَحْيَاهَا لَمُحْيِي الْمَوْتَى إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْء قَديرٌ ﴾ 3.

﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِيَ خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْيِ الْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِي أَنشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ وَهو بكُلِّ خَلْق عَلِيمٌ ﴾ .

فهذه الأمثال تقدم أدلة واقعية على البعث والنشور وأنه في قدرة الله تعالى إعادة الموتى، فمن أنشأ الكون قادر على إحياء الموتى، والأمثال كما يقول ابن القيم كلها أقيسة عقلية ينبه بها الله عباده على أن حكم الشيء حكم مثله، "والقياس في ضرب الأمثال، من خاصة العقل، وقد ركز الله في فطر الناس وعقوهم التسوية بين المتماثلين وإنكار التفريق بينهما، والفرق بين المحتلفين وإنكار الجمع بينهما .

ومن أهم الأقيسة القرآنية:

1- قياس التمثيل: أو (قياس الدلالة):

وهو "أن يقيس الستدل الأمر الذي يدعيه على أمر معروف عند من يخاطبه، أوعلى أمر بديهي لا تنكرد العقول، وتقر به الأفهام ويبين الحجة الجامعة بينهما".

وسمي كذلك بــــ(ـــقياس الدلالة) وهو "الجمع بين الأصل والفرع يدليل العلة وملزوماتما" ٪.

حيث يقرب القرآن بهذا القياس بين الحقائق القرآنية والبدائة العقلية بكل دقة وإحكام، وقد ورد هذا النوع من القياس في الفرآن كثيرا في الاستدلال على البعث وذلك لصحة مقدماته، وضوح دلالاته وقرب تناوله، وبعده من كل معارضة وشبهة وجعله تبصرة وذكرى .

ا \_ الأعراف: 57.

<sup>2</sup> سد فاطر: 9.

المئت: 39.

<sup>4</sup> ـــ يس: 78 = 79.

دُ \_ ابن القيم الجوزي: أعلام الموقعين: ج 1. ص 130 - 131.

<sup>61</sup> ـــ أبو زهرة: المعجزة الكبري، ص 404.

 <sup>7 -</sup> ابن الغيم: أعلام الموقعين، ج، 1، ص 138.

<sup>8</sup> ـــ ابن القيم: أعلام الموقعين، ج 1 ص 145.

إذ الجمع بين الأصل وهو البعث الذي سبق الدليل من أجله، وبين الفرع وهو آياته سبحانه التي يبينها في الكون من حولنا، ومثال ذلك قوله تعالى: ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنَّكَ تَرَى الأَرْضَ خَاشَعَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَزَّتْ وَرَبَتْ إِنَّ الَّذِي أَحْيَاهَا لَمُحْيِي الْمَوْتَى إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ فهذا قياس عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَزَّتْ وَرَبَتْ إِنَّ الَّذِي أَحْيَاهَا لَمُحْيِي الْمَوْتَى إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ فهذا قياس إحياء مشاهد محقق على إحياء غير مشاهد يستبعده المنكرون، بينما لم يرد هذا القياس في مقام الاستدلال على وحدانية الله تعالى وكمال صفاته لأن الله لبس كمثله شيء ولا يجمع هو وغيره تحت كلى يستوي أفراده 2.

2- قياس الأولى: هو "أن يكون الحكم فيه أولى بالثبوت من الصورة المذكورة في الدليل الدال عليه". عليه".

أو إثبات الحكم للشيء بناء على ثبوته لنظيره أولما الشيء أولى بالحكم منه، فما ثبت لغير الله، من كمال لا نقص فيه فثبوته له بطريق الأولى، وما تتره عنه غيره من النقائص فتترهه عنه بطريق الأولى أ.

ذكر هذا القياس في دلائل وحدانية الله وكمال صفاته، وإمكان المعاد، ومن أمثلة ذلك:

# قوله تعالى:

- ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ قَادِرٌ عَلَى أَنْ يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ وَجَعَلَ لَهُمْ أَجَلًا لاَ رَبْبَ فِيهِ فَأَتِي الظَّالَمُونَ إِلاَ كُفُورًا ﴾ <sup>3</sup>.

- ﴿ أَوَلَيْسَ الَّذِي حَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ بِقَادِرِ عَلَى أَنْ يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ بَلَى وَهو الْحَلاَقُ الْعَليمُ ۗ ۗ \* \* أَوَلَيْسُ مَثْلَيْهُمْ بَلَى وَهو الْحَلاَقُ الْعَليمُ ۗ \* \* \*

– ﴿لَخَلْقُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ﴾ <sup>7</sup>.

- ﴿ وَمَنْ لاَ يُحِبُ دَاعِي اللَّهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ فِي الأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِنْ دُونِهِ أُولِيَاءُ أُوْلَئِكَ فِي ضَلاَل مُبينَ ﴾ ".
 ضَلاَل مُبين ﴾ ".

- ۚ ۚ وَوَضَرَّبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِيَ خَلُقَهُ قَالَ مَنْ يُحْمِي الْعِظَاءَ وَهِيَ رَمِيمٌ قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِي أَنشَأَهَا أُوَّلَ مَرَّةٍ

ا \_\_ فصلت: 39.

<sup>2</sup> سد انظر ابن تيمية: كتاب الرد عني المنطقيين، ص 150.

ق بن تبعية: شرح العقيدة الأصفهائية ص ٦٠٠.

إبن تيمية: كتاب الرد على النطقيين، ص 150 - 154.

أي الإسراء: 99.

<sup>6</sup> \_ يحن: 81.

<sup>7</sup> ــ غافر: 57.

<sup>8</sup> \_ الأحقاف: 32.

وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمٌ الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِنْ الشَّجَرِ الأَخْضَرِ نَارًا فَإِذَا أَنْتُمْ مِنْهُ تُوقِدُونَ أُوَلَيْسَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ بِقَادِرِ عَلَى أَنْ يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ بَلَى وَهُو الْخَلاَقُ الْعَليمُ﴾ .

- ﴿ضَرَبَ لَكُمْ مَثْلًا مِنْ أَنْفُسِكُمْ هَلْ لَكُمْ مِنْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ مِنْ شُرَكَاءَ فِي مَا رَزَقْنَاكُمْ فَأَنْتُمْ فِي سَوَاءٌ تَخَافُونَهُمْ كَخِيفَتِكُمْ أَنْفُسَكُمْ كَذَلِكَ نُفَصِّلُ الآيَاتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ﴾ [.

فقي الآيتين الأولى والثانية إثبات حكم لشيء بناء على ثبوته لنظيره لأن من خلق الشيء يكون قادرا على خلق مثله، فمثلا في الآيات 3-4 إثبات حكم شيء بناء على ثبوته لما هو أبعد في الإمكان منه، فإن خلق السماوات والأرض (في الآية الثالثة) أعظم بكثير من خلق الناس، ومن خلق ما هو أعظم في الوجود يكون قادرا على أن يخلق ما هو أقل منه من باب الأولى وفي الآيتين 4-5 يستدل القرآن على النشأة الأحرى والبعث بالنشأة الأولى، فمن قدر على بدء اخلق من عدم، يكون من باب أولى قادرا على إعادة خلق مرة ثانية، لأن هذا أهو ن وأيسر، وكذلك من قدر على خلق الشيء، من ضده – وهو النار من الشجر الأخضر – أولى به أن يكون قادرا على خلق الشيء من عناصره.

3- القياس الإضماري: وهو القياس الذي تعذف فيه إحدى المقدمات نظهورها ودلالة المقام على حذفها وهو شائع الاستعمال في الاستدلال الخطابي<sup>3</sup>.

ويقوم على الحذف والإيجاز كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِنْدَ اللَّهِ كَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ فَلاَ تَكُنْ مِنْ الْمُمَّرِينَ﴾ .

فيذا دليل على بطلان زعم النصارى في قولهم أن عيسى ابن الله، و لم تذكر في هذا الدليل إلا مقدمة واحدة وهي إثبات مماثلة آدم لعيسى، (عليهما السلام) في الآدمية، وطوى ما عداها من الأوصاف، وفحوى الدليل: إذا كان آدم ليس ابنا باعترافهم، فعيسى ليس ابنا كذلك.

بل الأقرب إلى العقل كما يقول الفحر الرازي أن تولد الحيوان من النام الذي يجتمع في رحم الأم من تولده من التراب اليابس .

ا ــ يس: 78 – 81.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ـــ الروم: 28.

 <sup>3</sup> حسد التومي، الجدل في القرآن، ص 246 و أبو رهرة: تاريخ خدل. ص 64.

<sup>4</sup> ــ آل عسران: 59 = 60.

أبو رهرة: المعجزة الكيري، ص 398.

 <sup>6 -</sup> الفخر الرازي: مغائيج الغيب، ج ، ص 79.

وقد استغنى القرآن الكريم عن هذا كله وحذف هذه المقدمات وأبقى على واحدة فجاء المعنى على واحدة فجاء المعنى على إيجازه قوي الدلالة رائع البيان.

4- قياس الخلف:

وهو الذي يتجه فيه القرآن إلى إثبات المطلوب بإبطال نقيضه وذلك لأن النقيضين لا يجتمعان، ولا يخلو انجال من أحدهما أ.

ثانيا: الجدل:

ومن الأساليب التي استعملها القرآن الكريم في الاستدلال العقلي، أسلوب الجدل والمناظرة والمحاجة ضد أصحاب العقائد الفاسدة من مشركين عبدة الأصنام وصابئة عبدة الكواكب ومجوس عبدة النار وأهل الكتاب الذين أنكروا وجحدوا الدين الإسلامي وما يحويه من عقيدة جديدة، فقاوموه وعاندوه وحادلوا النبي على الذي ينطق بالقرآن ويجادلهم به.

والهدف من الجدل في القرآن هو إظهار الحق وما أضحى عليه الخصوم من الالعراف عن الدين والعقيدة الصحيحة .

ولقد اتبع القرآن في رده على مخالفيه مناهج حدلُ متعددة .

أذكر أهمها:

أ- السبر والتقسيم: وهو ما يتخذه انجادل حجة لإبطال كلام خصمه بأن يذكر أقسام الموضوع انجادل فيه، ويبين أنه ليس من خواص واحد ما يوجب الدعوى التي يدعيها الخصم .

وهو يمر بعمليتين، أحدهما الحصر وهو المقصود بالتقسيم وثانيهما الإبطال وهو المراد بالسبر،

ا ــ محمد أبو زهرة: المعجزة الكبرى، ص 400، وتاريخ الجدل 66.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ـــ المؤمنون: 91.

<sup>3</sup> \_ الأنبياء: 22.

<sup>4</sup> ـــ راجع المعجزة الكيرى، ص 383.

<sup>5</sup> ــ راجع السيوطي: الإتقان والمعجزة الكبرى فيهما تفصيل مناهج الحدل.

<sup>6</sup> ــ السيوطي: الإتقان، ص 378، وأبو زهرة، تاريخ الحدل ص 67.

وذكر السبر أو لا لأهميته في الدلالة على العلة أو القضية الصحيحة وما التقسيم إلا وسيلة آلية !.

وفي القرآن من النوع من الاستدلال الكثير من الآيات مثل آية الأنعام في قوله تعالى:

﴿ فَمَانِيَةَ أَزْوَاجٍ مِنْ الصَّأْنِ اتَّنَيْنِ وَمِنْ الْمَعْزِ اثْنَيْنِ قُلْ أَالذَّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمْ الْأَنْفَيْنِ أَمَّا الشَّتَمَلَتُ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الْأَنْفَيْنِ نَبِّعُونِي بِعِلْمٍ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ وَمِنْ الْإِبِلِ اثْنَيْنِ وَمِنْ الْبَقِرِ النَّيْنِ قُلْ أَالذَّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمْ الْأَنتَيْنِ أَمَّ اللَّهُ بِهَذَا فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا اشْتَمَلَتُ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الْأَنتَيْنِ أَمْ كُنتُمْ شُهَدَاءَ إِذْ وَصَّاكُمْ اللَّهُ بِهَذَا فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا لِيُصَلِّ النَّاسَ بِغَيْرِ عِلْمٍ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الطَّالِمِينَ ﴾ .

ووجه الاستدلال كما بينه السيوطي هو «أن الكفار لما حرموا ذكور الأنعام تارة، وإناثا أخرى رد تعالى ذلك بطريق السبر والتقسيم فقال: إن الخلق لله تعالى، خلق من كل زوج مما ذكر ذكرا أوأنشى، فمم جاء تحريم ما ذكرتم، أي ما علته؟ لا يخلو إما أن يكون من جهة الذكورة أو الأنوثة، أو اشتمال الرحم الشاملة لحما، أو لا يدري له علة وهو التعبدي» بأن أخذ ذلك عن الله تعالى. والأخذ عن الله تعالى إما بوحي وإرسال رسول، أو سماع كلامه، ومشاهدة تلقي ذلك عنه، وهو معني قوله تعالى: فأمْ كُتُهُمْ شُهَدًاء إذْ وَصًاكُمْ اللّهُ بهَذَا إِهَ وجود التحريم لا تخرج عن واحد منها:

الأول: يلزم عليه أن يكون جميع الذكور حراما.

الثاني: يلزم عليه أن تكون جميع الإناث حراما.

الثالث: يلزم عليه تحريم الصنفين معا.

فيطل ما فعلوه من تحريم بعض في حالة، وبعض في حالة، لأن العلة على ما ذكر تقتضي إطلاق التحريم، والأخذ عن الله بلا واسطة باطل و لم يدعود، وبواسطة رسول كذلك، لأنه لم يأت إليهم رسول قبل النبي ﷺ، وإذا بطر جميع ذلك ثبت المدعى، وهو أن ما قالوه افتراء على الله .

ب ـ التعريف: ويستعمل الاستدلال بالتعريف في حدال الخصم بأن يؤخذ من ماهية موضوع القول دليل الدعوة، كأن يؤخذ مثلا من حقيقة الأصناء دليلا على أثما لا تصلح أن تكون معبودا، ومن بيان صفات الله تعانى دليلا على أن يكون وحده مستحقا للعبادة أ؛ ففيما يتعلق بالمثال الأول

<sup>-144 = 143 = 144</sup>.

<sup>3</sup> ــ الأنعام: 44.

أسيوطى الإتفاذ:ج،2، 173 - 174.

<sup>5 -</sup> عمد أبو زهرة، المعجزة الكيرى، ص 347.

جدال إبراهيم الخليم مع أبيه وقومه إذ قال الله تعالى: ﴿وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ إبراهيم إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقًا نَبِيًّا إِذْ قَالَ لاَبِيهِ يَاأَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لاَ يَسْمَعُ وَلاَ يُبْصِرُ وَلاَ يُغْنِي عَنْكَ شَيْئًا يَاأَبَت إِنِّي قَدْ جَاءَنِي مِنْ الْعِلْمِ مَا لَمْ قَالَ لاَبِيهِ يَاأَبَت لِمَ تَعْبُدُ مَا لاَ يَسْمَعُ وَلاَ يُبْصِرُ وَلاَ يُغْنِي عَنْكَ شَيْئًا يَاأَبَت إِنِّي قَدْ جَاءَنِي مِنْ الْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكُ فَاللهُ يَعْنِي عَنْكُ الشَّيْطَانَ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِلرَّحْمَانِ عَصِيًّا يَاأَبَت إِنِّي يَأْتِكُ أَنْ يَعْبُدُ الشَّيْطَانِ وَلِيًّا قَالَ أَرَاغِبُ أَنْتَ عَنْ آلِهِتِي يَاإِبراهيم لَيْنَ لَمْ أَنْتَ عَنْ آلِهِتِي يَاإِبراهيم لَيْنَ لَمْ تَعْنَفُ اللهُ يَعْنِي اللهُ للسَّيْطَانِ وَلِيًّا قَالَ أَرَاغِبُ أَنْتَ عَنْ آلِهِتِي يَاإِبراهيم لَيْنَ لَمْ تَعْدُونَ لِلشَّيْطَانِ وَلِيًّا قَالَ أَرَاغِبُ أَنْتَ عَنْ آلِهِتِي يَاإِبراهيم لَيْنَ لَمْ لَيْنَ لَمْ الرَّحْمَانِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَانِ وَلِيًّا قَالَ أَرَاغِبُ أَنْتَ عَنْ آلِهِتِي يَاإِبراهيم لَيْنَ لَمْ لَيْنَ اللهُ يَوْلُونَ لِلشَّيْطَانِ وَلِيًّا قَالَ أَرَاغِبُ أَنْتَ عَنْ آلِهِتِي يَاإِبراهيم لَيْنَ لَمْ لَيْنَ اللهُ لَكُونَ لِلشَيْطَانِ وَلِيًّا قَالَ أَرَاغِبُ أَنْ يَعْفُى اللْعَلَيْهِ لَى الللهُ لَاللهُ عَلَى اللهُ لَعْلَى اللْعَلْمُ وَلَا لَاللهُ عَلْمَ لَا لَعْلَى اللْعَلْمُ وَلَيْلُونَ لَلْمُ لَاللهُ لَاللهُ عَلَى الْعَلْمُ لَوْلُولُونَ لِللْعَلْمُ وَلَاللهُ اللْعُلْمِ لَا لَهُ لَاللهُ لَاللهُ لَاللهُ لَاللهُ لَاللهُ لَاللهُ لَاللهُ لَيْنَالُونُ وَلِللْمُ لَاللهُ لَعْلَالُهُ لَا لِنَالْمُ لَاللهُ لَاللهُ لَاللهُ لِللْمُ لَاللّهُ لَاللهُ لَا لَهُ لَيْنَ لَا لَهُ لَيْ لِللْمُ لِمِلْهِ لَلْهُ لَاللهُ لَلْمُ لِللللْمُ لِلْمُ لِلْمُ لَا لِلللْمُ لِلْمُ لِلْمُ لَاللّهُ لَا لَهُ لِلللللْمُ لَاللّهُ لَا لِللْمُ لَاللْمُ لَا لِمُ لِللْمُ لِلْمُ لِلْمُ لَاللْمُ لَلْمُ لِلْمُ لَاللّهُ لِلْمُ لَاللّهُ لَلْمُ لَاللّهُ لَهُ لَاللّهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَلْمُ لَا لَلْمُ لَلْمُ لِلللْمُ لَاللّهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لِللْمُ لَا لَهُ لِلْمُ لَاللّهُ لِلْمُ لَلْمُ لِللْمُ لَاللّهُ لِلْمُ لِللْمُ لَاللْمُ لِلْمُ لِل

وقال حل حلاله: ﴿ فَالُوا فَأْتُوا بِهِ عَلَى أَعْيَنِ النَّاسِ لَعَلَهُمْ يَشْهَدُونَ قَالُوا أَلَنْتَ فَعَلْتَ هَذَا بِآلَهِتَنَا يَالِمِرَاهِمِم قَالَ بَلْ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمْ هَذَا فَاسْأَلُوهُمْ إِنْ كَاتُوا يَنطَعُونَ فَرَجَعُوا إِلَى أَنفُسِهِمْ فَقَالُوا إِنّكُمْ أَنْتُمُ الطَّالِمُونَ ثُمَّ نُكسُوا عَلَى رُعُوسِهِمْ لَقَدْ عَلَمْتَ مَا هَوُلاَء يَنطَعُونَ قَالَ اَفْتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللّهِ مَا لاَ يَنفُعُكُمُ شَيْئًا وَلاَ يَضُرُّكُمْ أُفْ لَكُمْ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللّهَ أَفَلاَ تَعْقَلُونَ قَالُوا حَرِّقُوهُ وَانصُرُوا آلِهِ مَا لاَ يَنفُعُكُمُ شَيْئًا وَلاَ يَضُرُّكُمْ أُفْ لَكُمْ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مَا تَنْحَتُونَ وَاللّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ قَالُوا نَعْبُدُ أَنسَامًا فَيَظُلُ لَهَا إِنْ كُنتُمْ فَاعلَوا تَعْبَدُ أَصْنَامًا فَيَظُلُ لَهَا عَلَيْكُمْ فَي الْمَحْمِيمِ فَي وَقُولُهِ فِي الْمُعْوِنَكُمْ إِذْ تَذَعُونَ أَو يَنْفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُّونَ قَالُوا بَلْ وَحَدَّنَا آبَاءَنَا كَذَلِكَ يَفْعَلُونَ عَاكُونِ فَالُوا بَلْ وَحَدَّنًا آبَاءَنَا كَذَلِكَ يَفْعَلُونَ عَالُوا بَلْ وَحَدَّنَا آبَاءَنَا كَذَلِكَ يَفْعَلُونَ عَالُوا بَلْ وَحَدَّنَا آبَاءَنَا كَذَلِكَ يَفْعَلُونَ عَلَولَا بَلْ وَحَدَّنَا آبَاءَنَا كَذَلِكَ يَفْعَلُونَ فَالُوا بَلْ وَحَدَّنَا آبَاءَنَا كَذَلِكَ يَفْعَلُونَ عَلَولَا بَلْ وَحَدَّنَا آبَاءَنَا كَذَلُكَ يَفْعَلُونَ فَالَولَا بَلْ وَحَدَّنَا آبَاءَنَا كَذَلِكَ يَفْعَلُونَ فَالُوا بَلْ وَحَدَّنًا آبَاءَنَا كَذَلِكَ يَفْعَلُونَ فَالُوا بَلْ وَحَدِينَا آلِكُونَ اللّهُ اللّهُ وَلَانِي يُولِي إِلاَ رَبَّ الْعَالَمِينَ الذِي خَلَقَنِي فَهو عَلْمُونَ فَالَدِي يُعْمَلُونَ وَالّذِي يُعْمَلُونَ وَالّذِي يُعْمَلُونَ وَلَولُوا بَلْ وَلَانِي لَمُعْتَى وَلَالِكُ يَعْمَلُونَ وَاللّهُ عَلُولُونَ فَاللّهُ إِلّهُ وَلَالِكُ يَعْمُونَ وَلَالْمُ فَلُوا لَكُونَ وَلَالُوا بَعْلَامُونَ وَاللّهُ وَلَا مَولُولُوا بَلْ وَعَلَى لَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا مَولُولُوا بَلْ وَاللّهُ وَلَا مَولَا لَكُولُونَ فَلُوا بَلْولُوا بَلْ وَاللّهُ وَلَاللّهُ فَيَعْلُونَ وَلَاللّهُ وَلَا مَا لَاللّهُ وَلَا مَولُوا بَلُولُوا بَلْ وَلَالِكُوا لَهُ وَلَا مَا لَا لَا لَا لَا لَكُوا لَ

﴿ وَإِبرَاهِيم إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ اعْبَدُوا اللّهَ وَاتَّقُوهُ ذَلِكُمْ حَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ إِنْكَا لِلّهِ الرَّزْقَ وَاعْبَدُوهُ أَوْثَانًا وَتَخْلُقُونَ إِفْكًا إِنَّ اللّهِ الرَّزْقَ وَاعْبَدُوهُ أَوْثَانًا وَتَخْلُقُونَ إِفْكًا إِنَّ اللّهِ الرَّرْقَ وَاعْبَدُوهُ وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلاَ الْبَلاَعُ الْمُبِينُ أَوْلَمُ وَاعْبُدُوهُ وَاللّهُ إِلَيْهِ مُرْجَعُونَ وَإِنْ تُكَذّبُوا فَقَدْ كَذَبُوا فَقَدْ كَذَبُوا فَقَدْ كَذَبُوا فَقَدْ كَذَبُوا فَقَدْ كَذَبُ مِنْ قَلْي سِيرُوا فِي الأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ اللّهُ اللّهُ الْمُبْولُ إِلّهُ اللّهُ اللّهُ الْحَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرٌ قُلْ سِيرُوا فِي الأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدَأُ اللّهُ عَلَى كُلّ شَيْءَ قَدِيرٌ يُعَذَبُ مَنْ يَشَاءُ وَيَرْحَمُ مَنْ يَشَاءُ وَإِلّهِ اللّهُ عَلَى كُلّ شَيْءَ قَدِيرٌ يُعَذّبُ مَنْ يَشَاءُ وَيَرْحَمُ مَنْ يَشَاءُ وَإِلّهِ اللّهُ عَلَى كُلّ شَيْءَ قَدْيرٌ يُعَذّبُ مَنْ يَشَاءُ وَيَرْحَمُ مَنْ يَشَاءُ وَإِلّهِ اللّهُ عَلَى كُلّ شَيْءَ قَدْيرٌ يُعَذّبُ مَنْ يَشَاءُ وَيَرْحَمُ مَنْ يَشَاءُ وَإِلّهِ لَمُعْجِزِينَ فِي الأَرْضِ وَلاَ فِي السّمَاءِ وَمَا نَكُمْ مِنْ دُونِ اللّهِ مِنْ وَلِي قَلْمُ إِلَا فَصِيرٍ وَالّذِينَ لَنْهُمْ عَذَابٌ أَلِيهُ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمُهِ عَذَى كُفَرُوا بِآيَاتِ اللّهِ وَلِقَاتِهِ أُولِيكَ يَهِسُوا مِنْ رَحْمَتِي وَأُولَيْكَ نَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ عِلْمُ مِنْ وَلَيْ فَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ مِنْ وَلَا لَكُولَ اللّهُ عَلَابٌ أَلِيكُ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمُهِ مِنْ وَلَوْ اللّهُ وَلَا لَعُمْ وَلِي السّمَاءِ وَمَا لَكُولُوا بِآيَاتِ اللّهِ وَلِمُ اللّهُ عَلَى كُولُوا بِآيَاتِ اللّهِ وَلِمُ الْمُعْتِقِينَ فَيْهُ إِلَى اللّهُ عَلَى السَّمَاءِ وَلَو لَلْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى السَّمُ وَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ ا

<sup>.46 = 41 : 6 = 1</sup> 

<sup>2</sup> ـــ الأنياء: 61 = 68.

<sup>3</sup> ــ انصافات: 95 – 97.

<sup>-4</sup> الشعراء: 69 – 82.

إِلاَ أَنْ قَالُوا اقْتُلُوهُ أَو حَرِّقُوهُ فَأَنْجَاهُ اللَّهُ مِنْ النَّارِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيات لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ وَقَالَ إِنَّمَا اتَّخَذْتُمْ مِنْ دُونِ اللّهِ أَوْثَانًا مَوَدَّةَ بَيْنِكُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ثُمَّ يَوْمَ الْقَيَامَةِ يَكْفُرُ بَعْضُكُمْ بِبَعْضٍ وَيَلْعَنُ بَعْضُكُمْ بَعْضُكُمْ بَعْضُكُمْ لِمَعْضٍ وَيَلْعَنُ بَعْضُكُمْ بَعْضًا وَمَأْوَاكُمْ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِنْ لَاصِرِينَ فَآمَنَ لَهُ لُوطٌ وَقَالَ إِنِّي مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِّي إِنَّهُ هو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْفُوبَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِيِّتِهِ النَّبُوّةَ وَالْكِتَابَ وَآتَيْنَاهُ أَجْرَهُ فِي الدُّنْيَا وَإِنَّهُ الْحَكِيمُ وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْفُوبَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِيِّتِهِ النَّبُوّةَ وَالْكِتَابَ وَآتَيْنَاهُ أَجْرَهُ فِي الدُّلْيَا وَإِنَّهُ فِي الاَّكِيَّابَ وَاللَّهُ لَاللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ وَمَا لَكُمْ السَّالِحِينَ ﴾ أن اللهُ إِن اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ إِلَيْهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الل

ووجه استدلال إبراهيم الطّين في جداله مع أبيه وقومه بيان حقيقة وماهية التماثيل التي كانوا يعبدونها ﴿إِذْ قَالَ لأَبِيهِ وَقَوْمُهِ مَا هَذَهِ التَّمَاثِيلُ الَّتِي أَئْتُمُ لَهَا عَاكَفُونَ﴾ .

فهي لا تسمع دعاء عبادها ولا تبصر مكالهم، ولا تنطق فتحيبهم، وأكثر من ذلك فهم الذين ينحتونها من الخشب والحجارة ويصورونها ويشكلونها كما يريدون فكيف تغني عنهم شيئا أو تفعل بهم حيرا من رزق أو نصر وهذا يعني أن الأصنام مخلوقة وهم مخلوقون كذلك، فكيف يتعبد مخلوق مخلوق مثله فأثبت بذلك إبراهيم المنه ولا تجيب الأمناء من عبادة الأوثان إذ ليست العبادة تصلح ولا تجيب إلا للخالق وحده لا شريك له الله سبحانه وتعالى الذي بين إبراهيم المنه صفاته — كدليل بالتعريف — على أنه الوحيد المستحق للعبادة. فهو الخالق لكل شيء والنافع والضار والرازق والرحمان والمميت والمحي وهو على كل شيء قدير 3.

# ج- التحدي والإعجاز:

كما تحدى الله تعالى كفار قريش ومازال إلى يومنا هذا (القرن 15 -21) وبيقى إلى قيام الساعة غضا طريا يتحدى الخلائق جميعا ببيالها وفصاحتها ورجاحة عقلها وتقدمها في كل مجالات الحياة. ولهذا أسلوب التحدي والإعجاز من أقوى الأسانيب والدلالات وأوضح الآيات التي استعملها القرآن في حدال المنكرين للنبوة وتوحيد الله تعالى، فكان القرآن الكريم معجزة الرسول في الكبرى. لقد أعيا العرب وهم أصحاب الفن القوني والغة طوع لسائحم أن يأتوا ولو بسورة مثله. وأعجز العلماء وهم أرباب العلم والبحث أدق الأدوات التكنولوجيا طوع أيديهم وما سيتوصلون إليه من معرفة ووسائل تكون أكثر تطورا وتقدما حلى أن يخلقوا ولو ذبابة، فآمنوا نبوة محمد في وهو البشر الأمي، وصدقوا برسالة الترجيد فقال حل حلانه:

ا ـ العكوت: 16 -27.

<sup>2</sup> \_ الأنبياء: 52.

<sup>3 –</sup> راجع ابن كثير: قصص الأنبياء، س، 129 – 138.

-﴿ أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ فَأْتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ مُفْتَرَبَاتٍ وَادْعُوا مَنْ اسْتَطَعْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنتُمْ صَادقينَ﴾ أ.

- ﴿ وَإِنْ كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِمَّا نَرَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ﴾ 2.

- ﴿ قُلُ لَتِنْ احْتَمَعَتْ الْإِنسُ وَالْحِنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لاَ يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوكَانَ بَعْضُهُمْ لَبَعْض ظَهِيرًا ﴾ \* . لَبَعْض ظَهِيرًا ﴾ \* .

وقاًل: ﴿يَأْلِيُهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَاسْتَمِعُوا لَهُ إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَنْ يَخْلُقُوا ذُبَابًا وَلَو الحَمْعُوا لَهُ وَإِنَّ يَسْلُبُهُمْ الذَّبَابُ شَيْمًا لاَ يَسْتَنقِذُوهُ مِنْهُ ضَعُفَ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ، مَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرُد إِنَّ اللَّهَ لَقَوَيِّ عَزِيزٌ ﴾ مَا قَدَرُوا اللَّه حَقَّ قَدْرِد إِنَّ اللَّهَ لَقَوَيِّ عَزِيزٌ ﴾ .

وقال: ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنْ الرُّوحِ قُلْ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أُوتِيتُمْ مِنْ الْعَلْم إلاَ قَليلًا﴾ 3.

فالاستدلال بالتحدي والإعجاز استدلال يقيني لأنه لم يوجد من البشر من ادعى أنه خالق أو شارك في الخلق، كما أن قضية الخلق قضية محسوسة يمكن لكل إنسان إدراكها والتحقق منها، فبطل ادعاؤهم ووجبت العبادة لله تعالى خالق السماوات والأرض.

ونلاحظ في مقام الاستدلال بالجدل والمتاظرة «إن القرآن الكريم كان يورد في مناقضة الخصوم في عقائدهم الفاسدة، أدلة فسادها، بحيث لا يستطيع العقل السليم والفطرة المستقيمة إلا الاعتراف والإذعان هٰذه الأدلة» 6.

كما أنه وهو يجادل المخالفين كان لا يمد في حيل هذا الجدل.

لقد تبين لنا بناء على ما تقدم أن أساليب القرآن الكريم قد تعددت وتنوعت تبعا لتنوع أغراض البيان القرآني تبعا لتعدد أصناف المخاطبين بذلك البيان، فجاءت مناسبة لكل الأصناف والطبائع، لأنه كتاب يخاطب الناس كافة لم يختص به أحدا أبيضهم دون أسودهم أو أحمرهم، ولم يختص به عالمهم دون عوامهم.

ا \_ هود: 13.

<sup>2</sup> ـــ البقرة: 23.

<sup>3</sup> ــ الإسراء: 88.

<sup>4</sup> \_ اخب: 73 - 74.

<sup>5</sup> ــ الإسراء: 85.

<sup>6</sup> ــ عبد الستار نصار، المدرسة السلفية، وموقف رحالها من المنطق وعلم الكلام، ص483.

ففيه البرهان للذين يطلبونه وهم الخاصة من العلماء والمفكرين والفلاسفة، وهناك أسلوب الجدال لأصحاب العقائد المخالفة وقد استعمل معهم طريق الإقناع الإلزامي بتقديم الحجة ودحض الشبهة أو الإرامهم بما عندهم من علم، وهو من أهم الأساليب العقلية، إذ يقوم على عدة مقامات وطرق يستعملها المحادل كالأمثال الأقيسة والتحدي والإعجاز، والتعريف والسبر والتقسيم، أما عوام الناس فقد خصهم بالأسلوب الخطابي الذي يملك عليهم أسباهم ويستحوذ مشاعرهم وأذواقهم ويستيقظ ضمائرهم وفطرتمم، وفي الحقيقة فإن القرآن الكريم قد مزج بين تلك الأساليب فلم يفصل بين تقديمه للبراهين العقلية، على إثبات الوحدانية أو البعث أو النبوة، وبين جمال الأسلوب وروعة البيان، الذين يستميلان الوحدان، كما أن مخاطبة العامة لم تقتض إلغاء المنطق والعقل أ.

"قالقرآن الكريم نزل بتلك الشريعة الأبدية التي جاءت للكافة وبعث بما النبي ﷺ للناس جميعا بشيرا وتذيرا، لذلك وحب أن يكون القرآن الكريم وهو حجته الكبرى كما علمت فيه من الأدلة والمناهج العقلية وما ينفع الناس جميعا على اختلاف أصنافهم، وتبيان أفهامهم، وتفاوت مداركهم ...

وقد كانت الآيات القرآنية هي الزاد الفكري الذي تسلح به علماء الكلام في معارك حدثم مع منكري العقائد الإسلامية، إذ يقول فخر الدين الرازي "وأنت لو فتشت علم الكلام لم تجد فيه إلا تقرير هذه الدلائل، والذب عنها ودفع المطاعن والشبهات القادحة فيها" في

إذا كان كلام الرازي صادقا، فيما نفسر الحملة المضادة لعلم الكلام بذمه وتحريمه والتحذير منه من حهة، والدعوة إلى تجديد منهجه بتجاوز صور استدلاله القديمة التي لم تعد تناسب العقلية المعاصرة من حهة أخرى؟

أ \_ واحع محمد أبو زهرة: تاريخ الجدل، ص 59.

<sup>2</sup> ــ نغس المرجع، ص 61.

<sup>3</sup> \_ مصطفى عبد الرازق: التمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلامية، ص 264.

# الفحل الثالث حوائي تجديد المنهج وأسس منهج علم العقيدة المعاصر (المنهج العلمي)

التمصي

المبحث الأول: حواعي تجاوز الأحلة القحيمة

وتجديد المنسج

المبحث الثاني، التطور العلمي وأسس المنهج الجديد

# التمميد

لقد عرضت منهج القرآن الكريم في عرض العقيدة الإسلامية استدلالا ودفاعا حتى أؤكد سموّه، وأضعه محكا مقارنا بمنهج علم العقيدة حتى يتضح لنا مدى ما انتهى إليه هذا الأخير من انحراف وعجز وما علق به من شوائب وأفكار دخيلة.

وفي مقارنتنا له بالمنهج القرآني وتطوّر العلوم الكونية المعاصرة تبين لنا مدى صلاحيته لهذا العصر من حيث الخطاب والمخاطب.

فعلم العقيدة لما كان علما زمنيا، كما بينا سابقا أ، قد تحكمت في مساره وتحديد وجهته بجموعة من المكونات والعناصر والعوامل، التي واكبت نشأته أو أدت إلى نشأته وتطوره، وأغلب تلك العناصر والعوامل كما هو معلوم تنتمي إلى عنصر مضى وانقضى و لم يبق منه سوى ما حفظه لنا التاريخ، و لم يكن الفكر الإسلامي عموما ومنه علم العقيدة، الذي ولد وتطور في تلك العصور الماضية إلاً مرآة ارتسمت فيها الأسئلة والتحديات والعلوم المتداولة آنذاك.

بينما ما يميِّز هذا العصر هو العقلية العلمية التي ولَّدت معطيات وعناصر حديدة طرحت إشكاليات وتحديات وتصورات مغايرة في أغلبها للعصور السابقة.

علمنا أن علم العقيدة نبع من القرآن الكريم موضوعا ومنهجا ومن واقع المسلمين، وتطور منهجه في الاستدلال على المسائل العقدية ورد شبه الخصوم دفاعا ومنافحة عن الدين الإسلامي مستعينا بأسلحتهم. فأحسن المسلمون منازلة خصومهم وانتصروا عليهم محتفظين بالروح العامة لطبيعة المنهج القرآني يوم وعوا بحق قسماته وواقعهم المعاش.

إلاَّ أن علم العقيدة أصابه الضعف والوهن إلى درحة العجز عن أداء مهمته حيث تحول إلى بحادلات تقوم على التولدات والإلزامات دون أن تغذي القلب أو يطمئن إليها العقل ويرجع ذلك إلى عدة أسباب تتحلى لنا في هذا الفصل نجملها فيما يلى:

أ ــ الابتعاد عن المنهج القرآني إذ «في القرآن العزيز للعاقل غنية كبيرة ولصاحب الداء العضال دواء وشفاء كامل قال: ﴿وَنُنزِّلُ مِنْ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شَفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ﴾ 2، ومقنع شاف

أ ... راجع الفصل الأول، تعريف علم المقيدة.

<sup>2</sup> ــ الإسراء: 82.

لمن عزم على طريق النجاة ورغب في سمو الدرجات وترك العلوم التي تورد عليها الشبه والشكوك، فيضيع الوقت ويخاف المقت إذ المنتحل لتلك الطريقة قلما ينجو من التشغيب أو يشغل برياضة نفسه وتهذيبها فإنه مستغرق الأوقات في إرداع الخصوم الذين لم يوجد لهم عين ودفع شبه يمكن أن وقعت للخصم ويمكن إن لم تقع، فقد تقع وقد لا تقع، وإذا وقعت فسيف الشريعة أردع وأقطع» أ.

ب ــ الاختلاط بمسائل الفلسفة: وما ذلك التجريد والافتراضات علم الكلام التي أشار إليها ابن عربي إلا تتيجة اختلاطه بالفلسفة وفي الإلهيات والبحوث الطبيعية وغيرها خاصة عند المتأخرين منهم وكان ذلك بغرض الرد على ما تتضمنه من آراء مخالفة للعقيدة الإسلاميية، ودعم المواقف الكلامية بعض أفكار هؤلاء الفلاسفة فيما سوى ذلك، والتطلع إلى بناء ميتافيزيقا كلامية أي نظرية شاملة للوجود من منظور إسلامي<sup>2</sup>. وقد تطور الأمر إلى درجة التطابق حيث اختلطت الطريقتان عند هؤلاء المتأخرين، والتبست مسائل الكلام بمسائل الفلسفة في ولولا استشهاد المتكلمين أحيانا بالأدلة السمعية لما تميزت مادة علم الكلام عن الفلسفة.

حسب منهجي غائي (وظيفي) وهو الاستعانة بوسائل وأسلحة الخصوم أصحاب الأديان والفلاسفة للموضوع كان له سبب منهجي غائي (وظيفي) وهو الاستعانة بوسائل وأسلحة الخصوم أصحاب الأديان والفلاسفة لمحاربتهم إلى الدرجة التي تأثر فيها المتكلمون \_ إلى حد ما \_ بآراء أصحاب تلك الأسلحة عن طريق كل أنواع الترال والمحاربة كالحوار والجدال والمناظرة والتأليف «فالمحارب مأخوذ بطرق محاربه في القتال مقيد بأسلحته متعرف لخططه، وكل ذلك من شأنه أن يجعل الخصم متأثرا بخصمه أخذا بعض مناهجه، والحال كذلك في معرفة الأفكار، حيث تحد أن للعدو تأثيرا في تكوين الأفكار ليس بأقل من تأثير الحليف فيه» أ.

وفي ذلك يقول أبو حامد الغزالي: «فلقد قام طائفة منهم (المتكلمون) بما ندهم الله تعالى إليه، فأحسنوا الذبّ عن السنة، والنضال عن العقيدة المتلقاة بالقبول من النبوة، والتغيير على وجه ما أحدث من البدعة، ولكنهم اعتمدوا في ذلك على مقدمات تسلموها من خصومهم، واضطرهم إلى تسليمها إما التقليد، وإجماع الأمة، أو مجرد القبول من القرآن والأحبار.

أ ـــ ابن عربي (محي الدين): الفتوحات المكية، ج1. ص 35.

<sup>2</sup> ــ الشافعي (حسن محمود): المدخل إلى دراسة علم الكلام. ص 116.

<sup>3</sup> ـــ ابن خلدون، المقدمة،ص 466، وانظر قنواتي وغاردييه : فلسفة الفكر الديني، ج1، ص 128 وما بعدها.

<sup>4</sup> ـــ السنهوق (محمد الأنور): دراسة نقدية في مذاهب الفرق الكلامية، ص 209 – 210.

وكان أكثر خوضهم في استخراج مناقضات الخصوم، ومؤاخذهم بلوازم مسلمالهم، وهذا قليل النفع في حق من لا يسلم سوى الضروريات شيئا أصلا.

فلم يكن الكلام في حقى كافيا، ولا لدائي الذي كنت أشكوه شافيا» أ.

فقد شذ المعتزلة في آرائهم ووقع الأشاعرة في بعض مزالق عقدية وحتى الحنابلة الذين حاربوا علم الكلام وذموا أساليب الخصوم حملتهم قواعد الحرب وسننها إلى الشذوذ في بعض آرائهم والانزلاق وراء أفكار الخصوم كابن تيمية 2 الذي تأثر بالفلاسفة في قوله بالقدم النوعي للمادة 3 وأن الأشياء تكمن فيها أسباب ذاتية 4 وهو الذي ما فتئ يجذر من أضاليلهم وابتدعاتهم ويوصي بالوقوف عند نصوص الكتاب والسنة.

وهذه الظاهرة (التأثر بالخصم) يطلق عليها بعض الباحثين اسم نظرية تبادل الأسلحة الفكرية.

فأدى هذا الوضع المتدهور لعلم الكلام التقليدي إلى دعوة لتجاوز منهجه، وإعادة بناء منهج جديد يقوم على روح المنهج القرآني واستفهامات العصر ومعارفه.

وما ذلك إلا لأهمية وخطورة طرق الاستدلال في الدفاع عن العقيدة والدعوة إليها، فكما قال حجة الإسلام أبو حامد الغزالي: «إن الأدلة التي نحررها في هذا العلم تجري بحرى الأدوية التي يعالج بما مرض القلوب، ولطبيب المستعمل لها إن لم يكن حاذقا ثاقب العقل رصين الرأي كان ما يفسده بدوائه أكثر مما يصلحه» 5.

وبناء على ذلك ينبغي أن ندرس أهم صور الاستدلال القديمة، سبب قصور مناهج علم الكلام التقليدي، وأحد البواعث الموضوعية للدعوة لتجاوزها، ثم نعرض أسس المنهج الجديد في ضوء التطور العلمي المعاصر وطبيعة العلاقة بين علم العقيدة والعلوم الكونية.

ما هي أسباب ودواعي الدعوة إلى تجاوز صور الاستدلال القديمة؟ وتجديد المنهج؟ وما هي أسس المنهج العلسي المعاصر؟ وما صلته بالقرآن الكريم والتطور العلمي المعاصر؟

أ ـــــ أبو حامد الغزالي: المنقذ من الضلال. ص 89 – 91.

<sup>2</sup> ــ انظر البوطي (محمد سعيد رمصان): السلفية. ص 164 - 186.

<sup>3</sup> ـــ راجع ابن تيمية: نقد مراتب الإجماع على هامش مراتب الإجماع لابن حزم، ص 168 - 170، وابن حجر العسقلان: فتح الباري. ج13، ص 318 – 319.

<sup>4</sup> ـــ ابن تيمية: محموع الفتاوي: 425/2، 112/3 / 287/9، 312، وما بعدها.

 <sup>5</sup> ـــ الغزالي : الاقتصاد في الاعتقاد، ص 07.

# المبحث الأول حواعيى تجاوز الأحلة القديمة وتجديد المنهج

إن التقد العلمي في عصرنا هذا أدى إلى ظهور شبهات مستجدة وجعل الشبهات القديمة بلا موضوع مما أدى إلى تجديد التحديات:

كما وفر الكثير من صور الاستدلال والبراهين الجديدة التي لم يعهدها سابقا مما أفقد قيمة الكثير من صور الاستدلال القديمة اليوم فضلا عن فسادها في ذاتها وعدم صلاحيتها وملاءمتها للواقع الذي كان يحياد عامة المسلمين قديما.

يا ترى هل يمكننا استعمال منهج علم العقيدة التقليدي وأساليب استدلاله الذي أملته طبيعة البيئة التي تطور فيها بكل ملابساتها وتحدياتها؟ وثم هل يمكننا تعميم الآراء والمناهج الكلامية التي نتجت عنه، وتبلورت في فضاء أسئلة وتحديات تلك العصور لأسئلة تطرحها حياتنا الراهنة وتنبئق من تحديات تحتلف عن التحديات الماضية؟

فما هي مظاهر قصور الأدلة القديمة؟ وما هي التحديات الجديدة؟

يمكننا أن نحصر دواعي تجديد المنهج في سببين رئيسيين هما:

أولا ـــ قصور أهم الأدلة القديمة وعدم ملاءمتها للواقع المعاصر.

ثانيا ــ التحديات الجديدة.

# المطلب الأول: قدور الأحلة القديمة وعدم ملاءمتما للواقع المعاسر والمنهج القرآني

لقد استخدم المتكلمون المتقدمون والمتأخرون منهم أثناء بحوثهم واستدلالاتهم صيغا معينة يصوغون فيها معارفهم وأفكارهم التي أخذوها من طريق النقل أو ضريق العقل يثبتون بما دعواهم أو يدفعون بما هجوم خصومهم وشبهاتهم أو يبينون فساد أدلة هؤلاء الخصوم أو نحو ذلك من الأغراض، وتعد هذه الصيغ الأسس المنهجية لصورهم الاستدلالية.

إلاَّ أن أغلبها كان قاصرا في ذاته لقصور تلك الأسس وعدم ملاءمتها للواقع المعاصر والمنهج القرآني.

وسنقتصر على دراسة ثلاثة أدلة فقط لكون كل الأدلة الكلامية تنبني عليها وأكثرها تعرضا للنقد ولصلتها المباشرة بالتطور العلمي المعاصر.

فما هي هذه الأدلة، وما هي أسسها المنهجية التي انبنت عليها؟

# أولا ــ أهم الصور الاستدلالية:

# ا ــ دليل الجوهر الفرد

لقد استعمل المتكلمون نظرية الجوهر الفرد أو الجزء الذي لا يتجزأ في البرهنة على كثير من المشكلات الكلامية ومن أهمها إثبات حدوث العالم للبرهنة عنى وجود الخالق وعلم الله وقدرته الشاملة لكن شيء.

# 1 ـــ التعريف به:

وملخص هذا الدليل في الاستدلال على وجود الله تعالى، أن جميع ما في العالم مكوّن من جواهر أو أعراض، والجوهر هو الشيء الذي يقوم بذاته ويكون له حيز، والجواهر إما مركبة للمحسم أو غير مركبة كالجوهر الفرد أو الجزء الذي لا يتحزأ أنه أما العرض فهو ما يقوم بغيره أو هو ما يعرض للشيء ثم ينتقل ليحل محله عرض آخر كالحركة والسكون أن فالأعراض لا تبقى زمانين متتاليين، وإنما يطرأ عليها التغيير والتحول، والمتغير حادث فهي حادثة.

والجواهر لا تنقك عن الأعراض التي هي ملازمة لها، وما لاينفك عن الحادث أو ما لا يسبق الحوادث، فهو حادث، لامتناع حوادث لا أول لها، فالجواهر حادثة بحدوث الأعراض و وما دام العالم مكونا من جواهر وأعراض حادثة، وكان العالم حادثا أيضا، ثي وجد بعد أن لم يكن، وكل حادث لا بد له من محدث أحدثه وأوجده و لا يمكن أن يكون حادثا مثله وإلاً لزم التسلسل والدور وهما باطلان، وهذا انحدث للعالم هو الله تعالى 5.

فقد استدل المتكلمون على وجود الله تعالى بالاستدلال على حدوث العالم، وبنوا حدوثه

<sup>1</sup> ـــ الجرجاني (علي بن محمد): التعريفات، ص 108، ومحمد على أبوريان: تنريخ الفكر في الإسلام،ص 197. ﴿

<sup>2</sup> ـــ الجرحان: نفس المرجع، ص 182.

<sup>3 -</sup> ابن تيمية: منهاج السنة، ج1، ص 205، والشهرستاني: لهاية الإقدام: ص 211.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ـــ أبو حامد الغزالي: الاقتصاد في الاعتقاد،ص 15 – 16، والإسفرايسي: انبصرة في الدين. ص 129 – 130.

<sup>5 -</sup> للتفصيل راجع:الجُويني:الإرشاد إلى قواطع الأدلة،ص 22،وما بعدها،ومحمود قاسم:مقدمة كتاب مناهج الأدلة لابن رشد ص12.

على القول بتركيب الأحسام من أجزاء لا تتجزأ، أي أن الأجسام تنحل إلى أجزاء صغار لا يمكن البتة أن يكون لها أجزاء، وأن تلك الأجزاء جواهر لأحسام لها، وبأن الجزء الذي لا يتجزأ محدث، لأنه غير متعرى عن الأعراض الحادثة، وأن الأحسام محدثة بحدوثه أ.

وهذه الجواهر الفردة (الذرات) في تصور المتكلمين تتصف بصفتتين:

1 ــ أنما نماية ما يمكن أن تنقسم إليه الجسم، ومن ثم فهي لا تنقسم لا قطعا لصغرها ولا كسرا لصلابتها ولا وهما ولا فرضا لعجز الوهم عن تمييز طر منها عن طرف.

2 ــ أنما محدودة بمعنى أنما متناهية بالفعل، أي أنما الجزء الذي إليه ينتهي.

هذا فيما يتعلق بالعلم الإلهي أما فيما يتعلق بالقدرة الإذبة فإنه لما كانت الجواهر لا تقوم بذاتها فإن الله هو الذي أوحدها من عدم، وإذا كان قادرا على كل شيء فهو قادر كذلك على التأليف والتركيب والاجتماع والمماسة والافتراق والانفصال بين الجواهر أو الأجزاء، بل يجوز أن يفرق الله سبحانه الجسم ويبطل ما فيه من الاجتماع حتى يصير جزءا لا يتجزأ.

أ = انظر: بينس Pines: مذهب الذرة عند السلمين، ص: و + ز. و 1 - 11؛ وابن تبعية: منهاج السنة: ج1، ص 201؛ وابن حزم: الفصل في الملل والأهواء والنحل، ج5، ص 223.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ــ سورة فصلت: 54.

<sup>3</sup> ــ سورة يس: 12.

<sup>4</sup> ــ سورة الجن: 18.

<sup>5-</sup> عابد الجابري:مقدمة كتاب الكشف عن مناهج الأدلة في عنائد اللة. لابن رشد، ص 22، وأحمد صبحي: في علم الكلام، ج1، ص 213.

 <sup>6</sup> ـــ أحمد صبحي: نفس الرجع، ج1، ص 212، وعايد الجابري: نفس الرجع، ص 22 -23؛ وأبو الحسن الأشعري: مقالات الإسلاميين، ج 2، ص 13.

وهذا ما ذهب إليه المعتزلة وعلى رأسهم أبو الهذيل العلاف مؤسس المذهب الذري الإسلامي وكثير من الأشاعرة وعلى رأسهم الباقلاني؛ إلا أن موقفهم كان مغايرا لموقف المعتزلة، إذ حولوا (نظرية الجزء الذي لا يتجزأ) إلى نظرية في مناسبة الفعل الإلمي، الأمر الذي أدى إلى تحطيم مبدأ الضرورة والمعقولية في الطبيعة الذي قام على أساسه مذهب الاعتزال، أي ألهم أنكروا مبدأ العلية .

وبناء على ما تقدم يمكن القول بأن دليل الجوهر الفرد استخدمه المتكلمون للرد على دعاوي الماديين والمخاحدين لوجود الله تعالى الخالق والقائلين بقدم العالم، فأثبتوا حدوث العالم ووجود الله تعالى، وهذا يدل على أن نظرية الذرة عندهم كان مختلفا عن مصدرها اليوناني عند ديمقريطس (ق 5، ق م) إذ كانت نظريته نظرية مادية آلية تؤمن بالمادة والحركة فحسب ، وأما المتكلمون فقد انطوت نظرياقم على التسليم بالعلية الإلحية المطلقة، فهم يرون أن الوجود يشمل على الألوهية والجواهر الفردة، كما هو الشأن عند الأشاعرة ، وكانت غاية المتكلمين من هذه النظرية تأكيد القدرة الإلحية في الخلق والإيجاد والتأليف وعلمه المحيط بكل شيء، وإثبات حدوث العالم الذي يتطلب وجود انحدث وهو الله تعالى، وتفسير العالم تفسيرا يتسق مع فكرة الخلق الإسلامية والإيجاد من عدم .

وكان استدلاخم في ذلك استدلالا عقليا محضا لأن الدليل النقلي لا يفيد إلاَّ الظن عندهم، ويتوقف ثبوت صحته على الدليل العقلي.

إلاً أن هذا الدليل تعرض للنقد من طرف الفلاسفة والتُكنمين أنفسهم حيث أثاروا حوله الكثير من الاعتراضات والشكوك ووجهوا إليه العديد من الإبطالات، ولا تممنا هنا صحة الاعتراضات أو عدمها بقدر ما يهمنا وجود الاعتراض في ذاته الدال على اختلاف مناهج المتكلمين من حيث الظنية وعدم التسليم والتعقيد.

وترجع هذه الاعتراضات لعدة أسباب أهمها:

أ ـــ محمد أبو ريان: المرجع السابق، ص 196، وعابد الجابري: نفس المرجع، ص 22.

<sup>2</sup> ــ محمد أبو ريان: تاريخ الفكر الفلسفي في الإسلام، ص 205.

<sup>3 ...</sup> عند القادر محمد على ماهر: فلسفة التحليل المعاصر، ص 23 - 28.

 <sup>4</sup> عمد أبو ريان: مرجع سابق، ص 145.

<sup>5</sup> ـــ أحمد صبحي: في علم الكلام، ج1،هامش ص211،وص215،وانظر:دي بور: تاريخ الفلسفة في الإسلام،ص119- 120.

# 2 - عيوبه:

2- 1 \_ أنه طريقة معقدة طويلة:

لقد اتبع المتكلمون (معتزلة، وأشاعرة، وماتريدية) في الاستدلال على وحود الله بهذه الطريقة (الجوهر الفرد) مسلكا عقليا يتسم بالدقة ولكن مع التعقيد والتطويل، تتم خطواته على النحو التالي:

أولا ـــ إثبات حدوث العالم، ويترتب على الأصول التالية:

الأصل الأول: إثبات الأعراض زائدة على الجواهر، سواء كانت أعراضا محسوسة، أو أكوانا.

الأصل الثاني: إثبات حدوثها، ويقوم هذا الأصل بدوره على أسس أربعة:

1 \_ استحالة عدم القلم.

2 \_ استحالة قياء الأعراض بنفسها.

3 ـــ استحالة انتقالها.

4 \_ استحالة كمولها.

الأصل الثالث: إثبات استحالة تخلى الجواهر عن الأعراض.

الأصل الرابع: إثبات امتناع حوادث لا أول لها، والرد على من أنكروا هذا الأمر.

وبذلك تتم الدلالة على حدوث العالم.

# ثانيا ــ إثبات المحدث:

ثم ينتقل الدليل إلى إثبات المحدث، إذ يترتب على حدوث العالم احتياجه (جواهره وأعراضه) إلى المخصص انحدث أ.

يتبين لنا مما تقدم طول مقدمات هذا الدليل وكثرة تقسيماته مما يمنع ثبوت مطلوبه، كما سنتبين أن هذه المقدمات غير مسلم بها لأنها ليست بينة بنفسها ولا يمكن التوصل إليها بطريق القطع.

فكانت بذلك طريقة المتكلمين التي سلكوها في بيان حدوث الجزء الذي لا يتجزأ طريقة معتاصة تذهب على كثير من العلماء والمهرة بعلم الكلام والحكمة، فضلا عن العامة، ولو كلّف الجمهور العلم من هذه الطريق لكان من باب تكليف ما لا يطاق.

كما ألها كما يقول ابن رشد: «قد جمعت بين هذين الوصفين معا، أعني أن الجمهور ليس في

<sup>1</sup> ـــ واجع: هشام فرغل: الأسس المنهجية، ص 29 – 35.

طباعهم قبولها ولا هي مع ذلك برهانية، فليست تصح لا للعلماء ولا للجمهور» أ، أي ليست مقدماتها البراهين البسيطة التي كلف بها الجميع من عباده الإيمان بها، فكانت غير مفضية بيقين إلى وجود الباري سبحانه، ومن ثم فهي طريقة غير شرعية ولا برهانية صناعية 2.

وتعقد هذا الدليل وكثرة تشعيباته وشكوكه العويصة ترجع إلى كون مسألة الجوهر الفرد مسألة طبيعية فلسفية أو المتكلمون اتجهوا أنفسهم في مجال ليس من اختصاصهم، فلم يقصلوا بين ما هو طبيعي وما هو إلهي عقدي، مما جعلهم يسقطون في مواقف تتسم بالإبحام والالتباس والتناقض أو التوسط، مبتعدين عن القرآن الكريم الذي حرصوا على أن يستشهدوا به فيما ذهبوا إليه والالتزام بمنهجه أو فليس في قوة صناعة الكلام — كما يقول ابن رشد — تخليص الحق منها، وإنما ذلك لصناعة البرهان أي الفلسفة أو علم الطبيعة، وأهل هذه الصناعة قليل جدًّا والدلائل التي يستعملها المتكلمون في إثبات الجوهر الفرد هي خطابية في الأكثر، وعليه يجب ألاً يجعل هذا مبدأ لمعرفة الله تبارك وتعالى، وبخاصة للجمهور، فإن طريقة معرفة الله تعالى أوضح من هذه أ.

ويقول في موضع آخر: «ولذلك ينبغي أن نجعل الفحص عنه (الجسم السماوي) من أمر حركته، وهي الطريقة التي تفضي بالسالكين إلى معرفة الله تبارك وتعالى بيقين وهي طريقة الخواص (يعني علماء الطبيعة)» أ.

# 2-2 - أنه يعتمد على مقدمات عقلية غير يقينية ولا مسلمة:

لقد اعترض المفكر المعتزلي إبراهيم بن سيار النظام (ت231هـ) على فكرة الجزء الذي لا يتحزأ مخالفا بذلك أستاذه أبو الهذيل العلاف (135 ــ 226هـ) وجمهور المعتزلة، ذلك أنه ذهب إلى أن لا جزء إلا وله جزء، ولا بعض إلا وله بعض، ولا نصف إلا وله نصف، وأن جائز جائز تجزئته أبدا (بلا نهاية) ولا غاية له من باب التحزؤ ولو كان ذلك في الوهم أو التصور

<sup>1</sup> ــــ ابن رشد: مناهج الأدلة، تحفيق الجابري. ص 103.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> — نفس المرجع، ص 103، 105، 111.

<sup>3</sup> ـــ فعلم الطبيعة كان ضمن العلوم الفلسفية قبل أن يستقل تحاتيا في العصر الخديث ولو أنه استقل جزئيا عند بعض علماء الطبيعة المسلمين.

<sup>4</sup> ـــ راجع هشام حسن فرغل: الأسس المنهجية لبناء العقيدة الإسلامية، ص 136 وما بعدها، وص 276 –277.

أسسابن رشد: مناهج الأدلة، تعقيق الجابري، ص 105 و107.

<sup>6</sup> ــ ابن رشد: نفس المرجع: ص 108.

الذهني ، وهو الرأي الذي ذهب إليه ابن حزم في نقده لمدليل الجوهر الفرد . .

وقد نقض ابن رشد وكثير من المتكلمين بعض الأصول التي يقوم عليها هذا الدليل لأنه مشكوك فيها، إذ يرى أن المقدمة الأولى القائلة (إن الجواهر لا تتعرى عن الأعراض) إن المقصود بالجوهر الجزء الذي لا ينقسم أي الجوهر الفرد فإن وجوده ليس معروفا بنفسه، أي ليس معطى حسيا ولا بديهية عقلية بل هو نتيجة نظر واستدلال وفي وجوده أقاويل متضادة شديدة التعاند ، وهو ما ذهب إليه رئيس الصالحية من المرجئة صالح بن عمر الصالحي إلى أن الجواهر يجوز أن تخلو من الأعراض كلها .

واعتراض ابن رشد عن المقدمة الثانية، القائلة أن جميع الأعراض محدثة ، يتمثل في أن أحدا من الناس لا يستطيع أن يؤكد حدوث الأعراض جميعا، فهناك كثير من الخالات كالأجرام السماوية، لا تكفي التجارب والملاحظات في إثبات حدوثها، فالقول بحدوث بعض الأعراض المشاهدة لا يبرر القول بحدوثها جميعا، وبالتالي حدوث كل الأحسام، ولأننا لم نستقرئ الأعراض كلها ولا الأحسام كلها قرم نفس انتقاد الصوفي ابن عربي إذ يقول: «دلت الأشعرية على حدوث كل ما سوى الله بحدوث المتغيرات وحدوث أعراضها، وهذا لا يصح حتى يقيموا الدليل على حصر كن ما سوى الله فيما ذكروه» .

وقد انتقد هذه الطريقة كذلك ابن تيمية (ت 728هــ)".

أما الأصل القائل بامتناع حوادث لا أول لها فبحاجة إلى دليل صحيح، كما يقول الذكتور محمود

ا \_ راجع مقالات الإسلاميين، ج2. ص 16، وأحمد صبحي. في علم الكلام، ص 236.

<sup>3</sup> ـــ أوردتما في الأصل الثالث من المقدمة الأولى عند ذكر خضو ت هذا النئيل، انظر السبب الأول، من هذا الفصل.﴿137.

<sup>4</sup> ـــ ابن رشد: مناهج الأدلة، ص 105، وراجع عابد الجابري: ابن رشد سيرة وفكرة، ص 122.

<sup>6</sup> ــــ أوردتما في الأصل الثاني من المقدمة الأولى من هذا الفصل. **مر43**7 .

<sup>7</sup> ـــ ابن رشد: مناهج الأدلة، ص 108، والجابري: هامش مناهج الأدلة ص 107، وابن رشد سيرة وفكرة: ص 123.

<sup>8</sup> ـــ ابن عربي: الفتوحات الكية، ج1، ص 43 وما بعدها.

غراب: «اعتراف الشهرستاني نفسه (الأشعري) في مطلع كتابه نحاية الإقدام بأن هذا الدليل لا يتم للأشعري ومن تابعه في الاستدلال به، إلا إذا تم لهم أولا الدليل على بطلان وجود حوادث متعاقبة لا نحائية» أو وقد ساق الأشاعرة المتأخرون أدلة كثيرة للرد على هذا الاعتراض وإثبات استحالة وجود حوادث لا أول لها، منها برهان التطابق وبرهان التضايف، إلا أن الشيخ محمد عبده ردهما وبين بطلانمما، فقال: إن جميع ما قالوه في بطلان التسلسل من البراهين فإنما هو مبني على أوهام كاذبة يردعها البرهان الصريح، وإلى الآن لم يقم برهان خطابي، فضلا عن يقيني على وحوب تناهي سلسلة اجتمعت أجزاؤها في الوجود على الترتيب، أو لم تكن كذلك، فإن ثبت تناهي الحوادث فلشيء آخر لا يتعلق بالتسلسل استحالة أو جوازا، وطريق إثبات الواجب متسع بما فيه مندوحة عن ارتكاب مثل هذه الأوهام» أد

فبرهان التطابق عنده سفسطة، وبرهان التضايف فيه تمويه، وليست له صحة على أي تقرير تقرير.

ومما يبين كذلك أكبر هوة الخلاف بين المتكلمين، والمواقف المتناقضة والمتغيرة للمدرسة الواحدة والشخص الواحد ـــ فضلا عن المدارس المحتلفة ـــ حول دليل الجزء الذي لا ينقسم، وظنيته ومن ثم عدم التسليم به، موقف أبي الحسن الأشعري (260 – 324هـــ) المتغير من هذا الدليل.

فاستنادا إلى قوله تعالى: ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ أَحُصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ﴾ (أى أن الإحصاء لا يحيط إلاً بما له نحاية، لأن ما لا نحاية نه من المحال إحصاؤه، وقد أخبرت الآية الكريمة أن الإحصاء متحقق، ولذا يجب أن تكون أجزاء أي حسم ـــ والعالم حسم كبير ـــ متناهية في عددها، وهذا يعني حدوث العالم .

إلاً أنه في رسالته إلى أهل النغر صرح بأن هذه الطريقة بدعة محرمة في دين الأنبياء <sup>5</sup>، والفخر الرازي نفي الجزء الذي لا يتحزأ في كتابه النباب<sup>6</sup>.

كما أن المتكلم الأشعري أبي المظفر الإسفراييني (ت 471هـــ) انتقد إلزامات العلاف القائل بالجزء

ة ب محمود عراب: الأشعري، ص **139** = 140

<sup>2</sup> \_ محمد عنده: حاشيته على شوح حلال لشواني على العقائد العصدية. ص 115، وراجع ص 105 – 115.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ــ سورة بس: 12.

الأشعري: رسالة في سنحسان خوص في علم الكلام، ص49.

ق .... الأشعري: أصول أهن السنة والحماعة السماة برسالة أهل التغر، ص 54 – 96.

ة ـــ فحر الدين الرازي: لناب الإشارات والتسيهات، ص 89 - 90 ٪

الذي لا يتحزأ ، وإلزامات النظام الرافض لهذا الدليل ورد على قوله بأن أجزاء الجزء لا تتناهى ؟! 2

فقد خالف الإسرافييني المعتزلة ونصر الأشاعرة خصومهم الذين تبنوا نظرية العلاف في الجزء الذي لا يتحزأ، إلاَّ أنهم اتخذوا موقفا مغايرا لموقف المعتزلة مما أدى بهم إلى إلزامات مخالفة لإلزاماتهم.

# 2 - 3 - الزاماته:

واستعمال المتكلمين هذا الدليل قد ألجأهم إلى مآزق لم يمكنهم التخلص منها، واضطروا إلى أن ألزموا أنفسهم لأجلها لوازم معلومة الفساد .

1 فلقد التزم المعتزلة والأشاعرة لأجله القول بتناهي مقدورات الله تعالى ومعلوماته، إذ لا يقدر \_ كما يقول أبو اغذيل العلاف \_ أن يقسم الجسم إلى أقل مما قسم إليه وهو (الذرة).

2 ـــ والتزم كذلك لأحله الأشاعرة القول بأن الماء والهواء والتراب والنار له طعم ولون وريح لأنحم احتاجوا إلى جواب النقص الوارد عليهم لما أثبتوا صفات الله مع الاستدلال على حدوث الأحسام بحدوث الأعراض، فقالوا: إن صفات الأحسام أعراض، أي أنحا تعرض فتزول فلا يبقى بحال، بخلاف صفات الله فإنحا باقية 4.

3 ــ بينما التزم لأحله المعتزلة وغيرهم نفي صفات الله مطلقا، أو نفي بعضها لأن الدال عندهم على حدوث الموصوفات (الأحسام) هو قيام الصفات (الأعراض) بها، ولما كان المتعلق بالحادث حادثًا، المتزموا حدوث كل موصوف بصفة قائمة به.

4 ـــ ومن ثم التزموا (المعتزلة) القول بانقطاع حركات أهل الخلدين (الجنة والنار)، وألهم يصيرون إلى سكون دائم جمودا، إذ قال أبو الحذيل العلاف: «إذا دخل ذلك الوقت (انتهاء مقدوراته سبحانه وتعالى وتعالى فلا يقدر على شيء) فني نعيم أهل الجنة، وعذاب أهل النار، حتى لا يقدر الباري سبحانه وتعالى على أن يزيد في نعيم أهل الجنة ذرة، ولا في عذاب أهل النار ذرة ...» أ، والحكم بفناء الجنة و النار

ا ــ الأسفرايين: التبصرة في الدين، ص 60.

<sup>2</sup> ــ نفس الرجع، ص 61، وسيس: مدهب الذرة عند السنمين، ص 11 وما بعدها. ـ

 <sup>3</sup> محمد السيد الحليناء: قصية التوحيد بين الدين والفنسفة، ص 124.

 <sup>124 -</sup> الأسفرايين: التبصرة في الدين، ص 134 - 135، وانظر: الحيند: قضية التوحيد، ص 124.

<sup>5</sup> سـ الأسفرايين: نفس الرجع، ص 60، وانظر: الشهرستان: الملن والنجل، ج1، ص 51، وابن حزم: الفصل. ج1. ص 52 – 58، وج4، ص 43 – 158.

قريب من مذهب جهم بن صفوان (ت 124هـــ) .

كما التزم المعتزلة بناء على مذهبهم في الصفات القول بخلق القرآن وإنكار رؤية الله في الآخرة، وغيرها من الإلزامات الباطلة التي التزمها المعتزلة وغيرهم من المتكلمين من أطرد مقدمات هذا الدليل الذي جعلوه أصل دينهم 2.

فالقول بفناء الخلدين يبطل الرغبة والرهبة، ويهدم الوعد والوعيد، كما أن القول بتناهي مقدورات الله تعالى وعلمه حتى يجصيها الله ويحيط بها علما، ونفي الصفات، إنما هو تصوّر للصفات الإلهية على نحو إنساني وهذا باطل في حق الله تعالى، وخلل منهجى معرفي عند المتكلمين.

وبناء على ما تقدم، إذا كان هذا الدليل غير برهاني ولا مسلم به عند المتكلمين والفلاسفة (ولا علماء الطبيعة) المتقدمين منهم والمتأجرين والمحدثين، فما هو موقف العلم المعاصر من مسألة الجوهر الفرد أو الذرة؟

# 3 ــ دليل الجوهر الفرد في ميزان العلم المعاصر

لقد اعتمد علم الكلام على الطبيعيات التقليدية أو ما توفر منها في عصرهم، واستند إلى معطياتها كحقائق نمائية، بينما نسخت العلوم الطبيعية المعاصرة معظم الأفكار والقوانين التي قامت عليها الطبيعيات بالأمس قديما وحديثا، وبرهنت الاكتشافات المعاصرة لقوانين الطبيعة في الفيزياء والكيمياء والفلك، وغيرهم، على أن الكثير من قوانين تلك الطبيعيات وأفكارها خرافات وأوهام محظة.

ومن بين تلك المسائل الطبيعية وأهمها نظرية الجزء الذي لا يتجزأ أو الذرة، حيث بتجزء الجزء الذي لا يتجزأ حينما فجرت الذرة، فالهارت بذلك نظرية الجوهر الفرد والهار معها دليل الجوهر الفرد، وكل ما قام على هذا الدليل من نتائج وبنى فكرية وعقدية بناء على مبدأ، «بطلان الدليل يؤذن ببطلان المدلول»، الذي قال به الأشاعرة المتقدمون على الخصوص، أي بطلان حدوث العالم ووجود الله تعالى وهذا غير صحيح.

فقد أنبت العلم المعاصر في بمحال الفيزياء والكيمياء أن العالم متكون من عدة مواد بسيطة تسمى العناصر اكتشف منها أكثر من مائة عنصر، وأن هذه العناصر تتألف من دقائق صغيرة جدا،

ا ـــ الشهرستاني: نفس المرجع، ج1. ص 87 -88، وابن حزم: الفصل، ج5، ص 58.

<sup>2</sup> ـــ ابن تيمية: درئ تعارض العقل والنقل، ج1، ص 25 - 26، والمثل والنحل، ج1، ص 44 – 45.

تسمى الذرات بحيث أن الملمتر الواحد من المادة يحتوي على ملاين من تلك الذرات، فدخحلت الذرة إلى المحال التجريبي ومناهج العلم وأدواته التفسيرية، أو كما قال ريشنباخ (H. Reichenbach) اقتلعت نظرية الذرة من تربة التأمل الفلسفي وأعيد غرسها في تربة البحث العلمي أ.

والذرات تحتوي على نواة تمثل مركز الثقل بالتسبة لوزن الذرة، وإليكترونات Electrons تحمل شحنة سالبة تدور حول النواة، والنواة تحتوي على حسيمات البروتون Protons وحسيمات النيوترونات Neutrons، والفرق بينهما أن البروتون يحمل شحنة موجبة تعادل الشحنة السالبة في الإلكترون، بينما النيوترون متعادل أي لا يحمل أي شحنة كهربائية على الإطلاق فهو حسم محايد<sup>2</sup>، فتشكلت بذلك الصورة الأساسية للذرة.

وهذا يعني أن الذرة قابلة للانقسام، وحتى نواتما قابلة للانشطار، وقد تم ذلك فعليا بتفجير القنبلة الذرية والنووية والهيدروجينية.

ولكن الأمر لم يقف عند هذا الحد، إذ باطراد تطور الأبخاث وتقدم الدراسات المعمقة والتجارب في بحال الذرة اكتشف العلماء أن هذه الجزيئات الأساسية تنقسم أيضا إلى نوعين من الجسيمات الدقيقة نوع خفيف يدعى ليتون Lipton يتكون منه الإليكترون ونوع ثقيل يدعى الكواركات كلاثة أحياال يتكون منه البروتون والنيوترون، والكواركات يعرف ستة (06) أنواع منها تتشكل في ثلاثة أحياال محموعات في كل حيل نوعان حسب الشحنة الكهربائية وهي:

Botton (b) (قاع (قاع وزمیله کوارك أدنی (قاع) Q. Top (t) کوارك قمه أو نحائی =1

2 ـ كوارك ساحر (Q. Charm (c) وزميله كوارك غريب 3

3 — كوارك أعلى Q. Up (u) وزميله كوارك أسفل Q. Up (u)

وقد أثبتت التجارب وجود كل هذه الكواركات إلاَّ الكوارك النهائي (t) الذي ما زال قيد الدراسة حيث يسعى مئات العلماء والباحثين في كثير من الدول إلى الكشف عن أسراره وتفجيره بأضحه

<sup>3</sup> ـــ هاتز ريشنياخ: نشأة الغنسفة العلمية، ص 151، وانظر: ماهر عبد القادر، فنسفة التحنيل المعاصر، ص 37.

 <sup>-</sup> حسم الإلكترون اكتشفه العالم البريطاني حوزف طمسون Thomson عام 1898، وحسم البروتون اكتشفه مواضمه العالم إرنست
 رافزهورد E. Rutherford عام 1914، واكتشف العالم البريطاني حيمس شاوينت J. Chaduik عام 1932 حسم البيوترون.

<sup>3</sup> ـــ محمد ممدوح الخطيب: بنية المادة بين الوجود والعدم، ص 208. وانظر: Science et Vie. 1996, p 24.

الوسائل التكنولوجية وأدقها وأعقدها أ (انظر الشكل رقم !)؛ وكل ما يعرف عنه أنه أثقل 180 مرة من البروتون، أي يقارب وزن ذرة الذهب 2.

فحزيئ الإلكترون السالب يتكون من ثلاث (03) جسسيمات لبتون وتشدها معا جسيمات أخرى حاملة للقوى النووية الضعيفة ؟ تعرف باسم بوزون Boson، اكتشف سنة 1983 ، ويتكون جزء البروتون الموجب من ثلاثة (03) كواركات معا منها اثنان من نوع أعلى (2u)، وواحد من نوع أسفل (dl) ويكون مجموع الشحنة الكهربائية في النهاية «واحد» بالموجب هي شحنة البروتون الحالية.

والنيوترون يتكون كذلك من ثلاثة كواركات، لكن اثنان من نوع أسفل (d2) وواحد من نوع أعلى (u1) فيكون الناتج مجموع الشحنة الكهربائية «صفر»، ويشد هذه الكواركات معا حسيمات أخرى حاملة للقوى النووية الشديدة تعرف باسم حليون Gluon<sup>5</sup>، أي اللاصق، (انظر الشكل رقم 2).

كما أن هناك مكونات أخرى عديدة للذرة ليس هذا مجال العديد عنها يتجاوز عدد المكتشف منها حتى سنة1993 حوالي 136 حسيما، ويبدو ألها تنقسم إلى ما لا تحاية، بل اكتشف العلماء أن لكل حسم نقيضا مضادا له تماما مساويا له في الكتلة ولكنه مغاير في الشحنة مثل الإليكترون السالب ونقيضه البوزيترون Positron.

وقد أثبت العلم إمكان تبديل العناصر بعضها ببعض كتحويل عنصر اليورانيوم إلى عنصر الراديوم مثلا، بل أكثر من هذا قد تمكن العلم من تحويل بعض أجزاء الذرة إلى جزء آخر،

- --- 101**u.** p 20.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> — Science et vie, op, cit, p p 23 - 24, et p 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ... Ibid. p 26.

 <sup>3</sup> ــ انفوى النووية الضعيفة هي إحدى القوى الأربع الأساسية في الكون التي تعمل على تماسك المادة في الكون، وهي القوة احاذبية، والقوة الكهرومغناطيسية، والقوة النووية الشديدة والقوة النووية السعيفة.

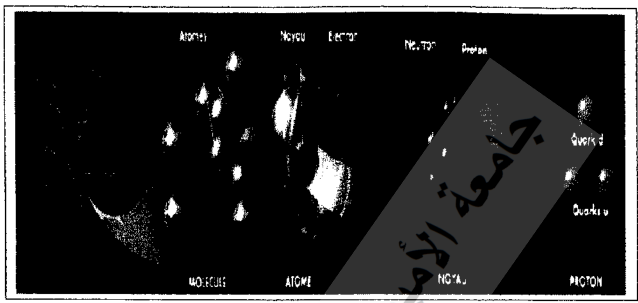
ـــ فالقوة الكهرومغناطيسية: هي قوة ذات مدى لا لهائي أو غير محدود. وتؤثر على الجسيمات الشحونة، وتأثيرها يعدد حجم الدرة وانتظاء حركة الجسيمات بداخلها.

\_ القوة النووية الشديدة: تعمل على تفكك الحسيمات داخل الذرة. والتحام نوى الذرات معا، وتعد من أكبر القوي في الطبيعة. \_ القوة النووية الضعيفة: تعمل على تفكك الجمسيمات الكونة لنذرة.

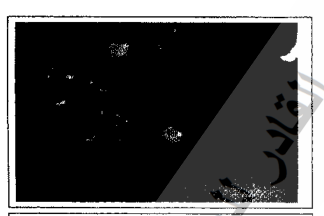
ـــ الغوة الحاذبية: تؤثر على جميع الجسيمات المكونة للمادة كما نؤثر على الطاقة، وهي أضعف القوى الأربعة على الإطلاق. (انظر: حلال عبد الفتاح: الكون ذلك المجهول، ص 123 – 124. وScience et vie. op. cit. p 24).

<sup>4</sup> \_ عمد ممدوح الخطيب: المرجع السابق، ص 90 = 93.

<sup>5</sup> \_ انظر: محمد ممدوح الخطيب: المرجع السابق، ص 93 – 103. وحلال عبد الفتاح: المرجع السابق، 116 – 117.

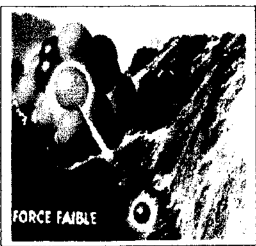


الشكل 1: مكونات الذرة









للشكل 2: القوة الأساسية للطبيعة

فيمكن لبروتون ــ أثناء عملية انقسام الذرة ــ أن يتحول إلى نيترون وكذلك العكس أ.
وما زاد مجال الذرة تعقيدا اكتشاف العلماء أن الجزئيات تتصرف على أنها إشعاعات (موجات) أي

أنها تبدو مرة صلبة (حالة المادة)، ومرة أخرى تبدو أمواحا (حالة الطاقة)، فأثبتوا أن المادة (أي الذرة) ليست في الحقيقة إلا طاقة متكاثفة تظهر في أشكال مختلفة وصور متعددة، كهربائية ومغناطيسية، وصوتية وكيمائية وميكانيكية.

وأثبت أينشتاين (A. Einstein) بناء على نظرية النسبية الخاصة أن الطاقة يمكن أن تتحول إلى كتلة والكتلة تحيى المعادلة التي والكتلة يمكن أن تتحول طاقة وقدم المعادلة التاريخية لهذه العلاقة بين الطاقة والكتلة تحيى المعادلة التي صنعت القنبلة الذرية على أساسها أي تفجير الذرة 2،

x الطاقة - الكتلة x مربع سرعة الضوء، وسرعة الضوء تساوي 300000 كم/سا، أي (ط - ك x الطاقة - الكتلة x مربع سرعة الضوء، وسرعة الضوء، وسرعة الضوء تساوي x الطاقة - الكتلة x مربع سرعة الضوء، وسرعة الصوء، وسرعة الضوء، وسرعة الصوء، وس

فأصبح هذا الازدواج طبيعيا في الكون يدل على نظام الكون ووحدته وليس تناقضا<sup>3</sup> كما يعتقد البعض، نظام يدل على المنظم الواحد الخالق لكل شيء ومبدعه.

وما يمكن أن نخلص إليه بناء على هذا العرض لنتائج الفيزياء المعاصرة، وبناء على هذا التطور الكبير الذي حدث على مستوى الفيزياء النووية وما أحدثه من انقلاب في مفهوم العالم ومكوِّناته، يمكن أن نخلص إلى النتائج التالية:

1 ـــ أن الذرة لم تعد هي الجزء الذي لا يتحزأ وإنما كل مكوناتها، بل أدق مكونات البروتون، أي الكواركات قابلة للانقسام، وأن هذا الانقسام غير متوقف كما يبين العلم المعاصر، وبذلك تتبحر فكرة الجزء الذي لا يتجزأ.

2 ــ أن كل خواص المركبات المادية وخواص العناصر البسيطة كذلك، ليست ذاتية للمادة وإنما
 عرضية.

3 \_ أن صفة المادية أصبحت صفة عرضية فهي لون من أنوان الطاقة أو شكل من أشكاها.

4 ــ كانت الذرة «مفردة» وبسيطة وثابتة في التصور القديم وأصبحت في التصور المعاضر

أ ــ باقر الصدر: فلسغتنا، ص 337.

<sup>2</sup> \_ أدريين كوخ: آراء فلسفية في أزمة العصر، ص 95، وانظر: محمد ممدوح الخطيب: بنية المادة، ص 62 – 64.

<sup>3</sup> ــ انظر: ريشتياخ: المرجع السابق، ص 156 –158، ومصطفى محمود: أينشتاين والنسبية، ص 95 – 54.

كترة ومعقدة ودينامية.

5 ــ إن التنوع والتعدد الموجود في الكون على مستوى المجرات والذرات يفسر بالوحدة أو النظام الموحد والأصل الواحد ، مما جعل العلماء يسعون إلى توحيد القوى الكونية الأساسية الثلاث (عدا المحاذبية) حيث أصدروا سنة 1973 «النظرية الموحدة الكبرى» أو «نظرية المجال الموحد» وتجحوا في توحيد بعض هذه القوى 2.

6 ــ هذا يدل بكل بساطة على وحدة الأصل والمصير للكون وافتقاره إلى موجد هو الله الباري المبدع سبحانه وتعالى.

فالعلم يقدم نتائجه النهائية (الحقائق) وعلم العقيدة يأخذها كأدلة مباشرة على المسائل العقدية، دون أن يدخل في تفاصيل وتعقيدات العلوم الكونية التي ليست من اختصاصه كما فعل المتكلمون سابقا.

وهذا يدل على بطلان نظرية الجوهر الفرد ونتائجها عند المعتزلة والأشاعرة، ومن ثم ينفي تحقيق القصد من الدليل المبني عليها وهو إثبات وجود الله وكمالاته، وخاصة وأن الأشاعرة وبعض المعتزلة فرضوا الإيمان بما وحصروا الدليل بما حيث أن عدم الإيمان بما يعني اختلال الإيمان العقلي بوجود الله تعالى ومخالفة لقواعد دين الإسلام ، بل ذهب البعض منهم إنى درجة تكفير من أبطل الجزء الذي لا يتجزأ أن لأن انتفاء الدليل عندهم يؤذن ببطلان المدليل حدما سنبين ـــ مما يترتب عنه إبطال الدين الإسلامي كله، وهذا غير صحيح.

ومن ثم لا يمكن الأخذ بدليل الجوهر الفرد الذي لم يكن مسلَّما عند المتكلمين أنفسهم في عصرهم، وأنغى العلم المعاصر النظرية التي يقوم عليها.

لكن المتكلمين لم يعتمدوا على هذا الدليل فقط بل استعملوا دليلا آخر في الاستدلال على وجود الله تعالى، هو دليل الممكن والواجب، فما هو؟ وما مدى صلاحيته غذا العصر؟ وملاءمته للقرآن الكريم؟

Lagrandian Science et vie, op. cit, p 27.

<sup>2</sup> \_ أصحاب هذه النظرية هم: أحمد عبد السلام الباكستان السم، والأمريكيان: ستيفن واينيرج weinberg، وشيلنون جلاشوف Shegdon Gleshow، حيث حصلوا على حائزة نوبن للفرياء مشاركة عام 1979 لأعمالهم في هذا المجان، النظر: أحمد عبد السلام: ص 42، والكون ذلك المجهول: ص 12.

<sup>3</sup> \_ عبد القاهر البغدادي: أصول الدين، ص 231.

 <sup>4</sup> ــ أمثال جعفر بن حرب المعتزلي، الذي صنف كتابا في تكفير النظام بإبطاله الجزء الذي لا يتجزأ، (انظر: الغرق بين الفرق: ص 133).

## ب ــ دليل الممكن والواجب:

#### 1 \_ مفهومه:

ويختلف مفهوم دليل الممكن والواجب عند المتكلمين عن مفهومه عند الفلاسفة منهجا مضمونا.

فالفلاسفة يقسمون الوجود إلى ممكن وواجب ويقصدون بالممكن الذي يحتاج في وجوده إلى غيره قطعا للتسلسل أو الدور الباطلين، ويقصدون بالواجب، الموجود الذي لا يحتاج في وجوده إلى غيره، بل هو الذي يحتاج إليه غيره .

أما المتكلمون فيقصدون بالمكن أن العالم بجميع ما فيه كان يمكن أن يكون على خلاف ما هو عليه، فكان من الممكن أن يكون النهار مظلما والليل مضيئا، وكان من الممكن أن يصعد الحجر إلى أعلى بدلا من أن يسقط على الأرض مع أنه من الأجسام الثقيلة، وكان من الممكن أن تتحرك النار إلى أسفل رغم ألها خفيفة، وكان من الممكن أن تكون الأرض أكثر برودة وتكون الشمس أقرب إلى الأرض وكان من الممكن أن يكون المدور مربعا والمربع مدورا؛ وبصفة عامة كان يصح أن يأخذ كل الأرض وكان من الممكن أن يكون المعينة ومكانه المحدود، بل كل الأجسام المتشكلة لا يستحيل فرض تشكلها على هيئة أخرى أ.

ولكننا نجد أن لكل شيء شكلا مخصوصا وهيئة معينة، فكان لا بد أن يكون للشيء مخصص حصصه وحدد شكله وجعله على وجه من وجوه الجواز بإرادة مؤثر مختار أوقعه على مقتضى مشيئته وهو الله تبارك وتعالى أن الأحسام ب كما يقول الأسفراييني به لو كانت بأنفسها مع تجانس ذواقحا نم يختلف بالصفات والأوقات والأحوال، وانحال، فلما اختلفت علمنا أن لها مخصّصا قدم ما قدم،

أ ـــــ أبو الوليد ابن رشد: مناهج الأدلة، تحقيق الحابري، ص 111.

<sup>2</sup> ــ سميت النظامية نسبة إلى نظام الملك الوزير السلجوقي صديق الجويبي المدي أهدى له رسالته هذه.

<sup>35-55</sup> ابن سينا: النجاف ص77، وراجع كتابه: عيون الحكمة، ص55-56.

<sup>4</sup> ـــ أبو المعالي الجويني: العقيدة النظامية، ص 61؛ وانظر أبو الوليد ابن رشد: مناهج الأدلة، ص 112.

 <sup>5 —</sup> المرجع نفسه، ص 61، 83.

وأخر ما أخر، وخص كل واحد منها بما اختص به من الصفات، لولاه لم يقع الاختصاص في شيء من الأوصلف، لأن الاختصاص بأحد الجائزين يقتضي مخصصا لولاه لم يقع التخصيص به» أ.

وهذ الدليل يمكن أن يصاغ على النحو التالي:

- إن أحسام العالم كان يمكن أن تكون على شكل وهيئة خلاف ما هي عليه.
  - ــ لكننا نرى أن كل حسم قد الحتص بشكل معين وهيئة محددة.
- وإذن فلا بد من وجود مخصص خصص كل جسم بشكله الذي هو عليه وهو الله تعالى. وهذا يعني أنه يعتمد على مقدمتين كما يرى ابن رشد:

«إحداهما: أن العالم بجميع ما فيه جائز أن يكون على مقابل ما هو عليه.

والمقدمة الثانية: أن الجائز محدّث وله محدّث أي فاعل صيره بأحد الجائزين أولى منه بالآخر»<sup>2</sup>. وتبيانها بثلاث مقدمات: «إحداها، أن الجائز لا بد له من مخصص يجعله بأحد الوصفين الجائزين أولى منه بالثاني، والثانية أن هذا المحصص لا يكون إلاً مريدا، والثالثة: أن الموجود عن الإرادة هو حادث»<sup>3</sup>.

ولكن هذا الدليل أبحد المفهوم الفلسفي مع فخر الدين الرازي (544 – 606هـ) الذي أبحده عن ابن سيناء إذ يقول: «كل ما سوى الموجود الواحد ممكن لذاته وكل ممكن لذاته عدث، فإنا لو فرضنا موجودين يكون كل واحد منهما واجبا لذاته فلا بد أن يكونا مشتركين في الوجوب الذاتي، ولا بد أن يكونا غير متشاركين في الأعيان بمعني أن ذات كل منهما مستقلة بعينها عن ذات الأخرى، والقدر المشترك بينهما وهو مسمى الوجود يختلف عما يفترق به كل منهما عن الآخر وهو تعين ذاته واستقلاها بالوجود الخارجي، فيكون الواجب حينئذ مركبا من شيئين (ما يشترك فيه مع الممكن وما يتميز به عنده) والمركب مقتصر إلى غيره ... فثبت أن كل ما سوى الموجود الواحد يجب أن يكون مكنا لذاته، وهذا محدث، وهذا بحدث، وهذا بحدث،

أ ـــ الأسغراييني: التبصرة في الدين، ص 130.

<sup>2</sup> ـــ أبو الوليد ابن رشد: مناهج الأدلة، ص 112.

<sup>3</sup> ـــ المرجع تفسه: ص 115.

 <sup>4 -</sup> فخر الدين الرازي: كتاب الأربعين في أصول الدين. ص 30 -31، وانظر كتابيه: أصول الدين: 38 - 39، ولباب الإشارات والتنبيهات: ص 151 - 159.

### 2\_ عيوبه:

لكن هذا الدليل لم يكن هو كذلك محل ثقة كثير من العلماء المسلمين ــ متكلمين وفلاسفة ــ إذ ليس بالمسلّم به بسهولة، كما أنه ليس سهلا أن تقبله الفطر السليمة دون عناء، بل قد يُشوش عليها بديهيتها ويدخلها في الزلاقات وإلزامات تصرفه (الدليل) عن غرضه الأصلي وهو إثبات وجود الله تعالى.

فهذا الدليل على الرغم من أن أصحابه \_ وعلى رأسهم الإمام الجويني \_ يعنون به إطلاق المشيئة الإلهية إلا ألهم في نفس الوقت نفهم منه إنكار للحكمة الإلهية في ترتيب العالم على نظام معيَّن محكم، وإنكار للأسباب الضرورية وتأديتها إلى مسبباتها كما يرى ابن رشد فهو دليل غير برهاني ولا شرعي، من حيث الواقع ومن حيث العقيدة.

## 2 ــ 1 ــ من حيث الواقع:

فأصحاب هذا الدليل يقولون بإمكان وجود الشيء الواحد على نحو مختلف تماما عما هو عليه الآن و كما تبين المقدمة الأولى لهذا الدليل \_ وفي وسعنا أن نستنبط من هذا الإمكان الذي لا حدود له، صنوف إمكان أخرى، فنقول أن العالم الحالي ليس أفضل عالم ممكن، ومن الجائز عقلا أن الله كان يستطيع أن يخلق عالما أفضل منه، إذ ليس مكلفا بفعل الأصلح على رأي الأشعرية أ، وهذا يعني أن في الإمكان أبدع مما كان على رأي الجويني أ.

وهذا المُوقف يتماشي مع رأيهم في نفي السببية في خلقه سبحانه وتعالى.

غير أننا عند التحقيق لجعد أن الواقع يكذب هذه المقدمة، ذلك أننا ندرك ونلمس بحواسنا أن كل نوع من الأنواع متميز بخلقه خاصة به، فالهيئة التي خلق الإنسان عليها محكومة بنظام دقيق يسري على جميع أجزائه بحيث لو خلف فيه عضو في غير مكانه لاختل نظامه، وكذلك الحيوانات والنبات وحركة المحرات والكواكب في الفضاء يحكمها نظام دقيق لو تغيرت سرعتها أو أبعادها لاختل الكون كله وأكثر ذلك على الكائنات بما فيها الإنسان واستحالة الحياة.

وهذا التميز والنظام والأحكام والإتقان يُمَكُنُنا من الاهتناء إلى بعض الحكمة في وجود نوع ما

أ ـــ انظر: محمود قاسم: مقدمة مناهج الأدلة لابن رشد: ص 16.

<sup>2 -</sup> محمد عبد الفضيل القصى: هوامش على العقيدة النظامية، ص 67.

على هيئة أو في وضع خاص، مما يوحي إلينا بأن هناك أسبابا ثابتة أودعها الله في الكون.

فجهلنا للأسباب الطبيعية التي خلقها الله تعالى، لكونما غير بيّنة الوجود بنفسها أو من العلل الخفية عنا، لا يعني عدم وجودها، ولا أن الكائنات جائزة !

إن جهلنا بحقائق الأشياء لا يصلح مطلقا أن يكون مقياسا لدرجة الإمكان فيها، أي ليس لأحد أن يتخذ من جهله سبيلا إلى القول بجواز أن يكون العالم على نحو أفضل أو أقل مما هو، وهذا الأمر هو الذي أدى إلى نشأة فكرة اللاحتمية في الفزياء التقليدية (فزياء العين المجردة) قبل ذلك، وحرت محاولات لاستبدال العلية الحتمية بما يسمى (علاقة الارتياب) أو (قوانين الاحتمال) التي نادى بما عام 1927 العالم الألماني (فيرنر هايزنبرغ werner heisenberg) الذي يرى أن العلوم الطبيعية كل ما تستطيعه هو أن تصوغ احتمالا من الاحتمالات.

والواقع أن هذا الموقف الارتيابي الذي أثاره العلماء في الميكروفيزياء يرتكز على كون مبدأ العلية مبدأ علميا قائما على أساس التجارب والمشاهدات في حقل الفزياء الاعتيادية، من ثم كان رهن التجربة في ثبوته وعمومه، ولما لم يتمكنوا من إثباته تجريبا في الفزياء الذرية نفوه، ولم يدركوا مثل المتكلمين الأشاعرة ــ أن تطبيق مبدأ العلية على المجالات الاعتيادية للفزياء، والاعتقادء بالعلية كنظام عام للكون فيها، لم يكن بدليل تجريبي جمت، وإنما هو مبدأ ضروري فوق التجربة، وإلا لم يستقم علم طبيعي على الإطلاق.

إن الكون قائم في منهجه ومظهره على نظام العلية، وهو في ذلك يرمي غلى تنبيه العقول، عن طريق النظام الكوني وإتقانه وروعة ترتيبه ودقة صنعه، والحتمية التي تتجلى في السنن الكونية إلى أن للعالم خالقا ومدبرا، ولهذا لجعده سبحانه يدعو الإنسان إلى النظر والتدبر في خلقه في الآفاق والأنفس ، إذ يصور لنا القرآن الكريم مثلا، العلاقة بين الكواكب كما قدرها خالقها الحكيم خيث حدد سبحانه لكن نطاقه ومداره، فلا تملك الشمس أن تدرك القمر ولا يملك الليل أن يسبق النهار، والنظام الكوني مرهون في بنائه بحذا النظام الحكم الدقيق: ﴿ لَمَا الشَّمْسُ يَنْبَغي لَهَا أَنْ تُدُركَ النهار، والنظام الكوني مرهون في بنائه بحذا النظام الحكم الدقيق: ﴿ لَمَا الشَّمْسُ يَنْبَغي لَهَا أَنْ تُدُركَ النَّهُار،

الفضيل القصي: هوامش على العقيدة النظامية. من 16. و بن رشد مناهج الأدلة. ص 112.

<sup>2</sup> ــ باقر الصدر: فلسفتنا، ص 311 – 314.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ـــ المرجع نفـــه، ص 313.

 <sup>4 -</sup> محمد سعيد البوطي: كبرى اليقينيات الكونية، ص 147.

الْقَمَرَ وَلَا اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ وَكُلٌّ فِي فَلَك يَسْبَحُونَ﴾ .

وهذا الأمر اللاحتيمة أو الإمكان) يتنافى وكمال المشيئة الإلهية المطلقة الشاملة لكل شيء، ومن هذه الحقيقة يتبين لنا أن القول بالاحتمالات الممكنة في الكون مبني على نفي مبدأ العلية الذي يهدم فكرة علمية صادقة وهي فكرة القوانين ، ولكن لا يعني ذلك إخضاع المشيئة الإلهية لمضرورات الخلق \_ كما فعل المعتزلة وابن رشد — وكأن الإبداع والخلق الإلهي محكوم بضرورات سابقة عليه تقتضيه أن يأتي بهذا الخلق على هذا النحو دون سواه، وما خلقه لآدم وعيسى، عليهما السلام، دون أبوين، على غير السنن الكونية في الخلق والتكاثر، إلا دليل على سعة قدرته وإطلاق إرادته، فإن مَثَلَ عِيسَى عِنْدَ اللهِ كَمَثُل آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ ثُرَاب ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيكُونُ فَهُ .

ومن هنا لجعد المتكلم الأشعري أبو حامد الغزالي خالف أستاذه الجوييني وقال مقولته المشهورة (ليسى في الإمكان أبدع مما كان).

## 2 - 2 ــ من حيث العقيدة: ﴿

أ ــ سورة يس: 40.

 <sup>3</sup> سـ نفس الرجع، ص 113، و119.

 <sup>4</sup> سورة آل عمران: 59، وانظر رشيد رضا: تفسير المنار، ج3 سـ 349 ـ 321 .

<sup>5</sup> ـــ مصطفى صبري: موقف العقل والعلم من رب العالمين، ج 3 ص 3 – 17.

<sup>6</sup> ــ سورة القمر: 49.

<sup>7</sup> ــ سورة الأحزاب: 38.

 <sup>8 ---</sup> سورة الملك: 03.

عِنْدَهُ بِمِقْدَارٍ ﴾ أ، وقال: ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴾ [

بينما القول بإمكان عالم على أوضاع غير أوضاعه الحاليبة ففيه إبطال لحكمة الله وعلمه، «إذ لو كان يمكن أن توجد الأشياء أو تصنع على نحو أو شكل آخر لما كان وجودها الحالي دالا على حكمة أو علم، أي لو لم يكن هناك أسباب تجدد وجودها والغاية منها لما كانت هننام للحالق سبحانه وتعالى معرفة تخصه دون المخلوقات، ولكان في ذلك إنكار لحكمته تعالى» 3.

أما صورة الدليل كما وردت عند الفحر الرازي فتشهد بالأثر العميق الذي خلفته الفلسفة الأرسطية، المحافية الدين الإسلامي، على الرازي الذي استغل تمييزا أرسطيا بحتا كالإمكان والوجوب أو الضرورة في البرهنة على الله تعالى 4.

ففكرة الإمكان الفلسفية تجعل الخلق ليس إيجادا من عدم وإنما تجعله إخراجا أو تحويلا للوحود من حالة الإمكان بالقوة إلى حالة الوحود بالفعل، والوجود في هذا التصور قديم، ذلك أنه وإن لم يكن تحققا بالفعل فهو بالقوة.

وقد انتقد ابن رشد هذا الدليل عند الجويني، من خلال انتقاده لابن سينا أن وحانب فيه الصواب، لإخضاعه القدرة والمشيئة الإلهية لضرورات الخلق كما أسلفنا ولأن الجويني مع الأشاعرة حاول تبرئة الإرادة الإلهية عن مثل هذه الشبهة.

هذا من جهة ومن جهة أخرى فإن ذلك النميز يضمر تصوَّرا وثنيا لإله تتحكم فيه الضرورة أو الالتزام أو الواجب، وهو تصوّر بعبد كل البعد عن التصوّر الإسلامي للذات الإلهية، لأن الله سبحانه وحل جلاله حر في أفعاله ولا يجب عليه شيء، فعال لما يريد ''

وأريد في هذا المقام أن أبيِّن أن دليل الإمكان والوجوب لم يكن مسلَّما به، بل كان موضوع خلاف بين المتكلمين والفلاسفة وبين المتكلمين أنفسهم، وأنه ليس دليلا برهانيا ولا قرآنيا، ولا يهمني بالدرجة

<sup>1</sup> ــ سورة الرعد: **08**.

أ سورة المؤمنون: 115.

<sup>3</sup> ــ محمود قاسم: مقدمة الكشف عن مناهج الأدلة لابن رشد. ص 17.

<sup>4</sup> ـــ فتح الله خليف: فخر الدين الرازي، ص 75.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ـــ ابن رشد: مناهج الأدلة، ص 113- 114.

<sup>6</sup> \_ محمد ثابت الغندي: الله والعالم، ص 200 - 219.

الأولى مدى صحة هذه الانتقادات والاختلافات والرد عليها، لأن كثيرا من الانتقادات لهذا الدليل كانت تحاملا على أصحابه من الأشاعرة، والهامات مبالغ فيها.

فلا أظن أن عالما فذا كالجويني يقول بالعشوائية أو الصدفة في الكون وهو الذي عقد فصلا خاصا يفصل فيه الحديث عن الإتقان والإحكام، وهو أول أشعري يخالف الأشعرية في قضيتهم الكبرى المتمثلة في إسناد الأشياء إلى الله تعالى القادر المختار ابتداء وبلا واسطة أ.

# ج ـ دليل التمانع

قل: ﴿قُلُ لَوْ كَانَ مَعَهُ آلِهَةٌ كَمَا يَقُولُونَ إِذًا لَائِتَغُوا إِلَى ذِي الْعَرْشِ سَبِيلًا﴾ 3؛ وأول وأهم هذه الآيات قوله تعالى: ﴿لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلَهَةٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا﴾ 4.

## 1 ــ صورتا الدليل:

حيث تصوّروا أن يتم التعدد الذي افترضوه على صورتين:

أحدهما وقوع الخلاف بين الآلهة، والتي صاغها الجويين على النحو التالي:

«لو افترضنا وجود إلهين قادرين على الفعل والترك، وأراد أحدهما تحريك الجسم، وأراد الآخر تسكينه وقصد كل منهما إلى تنفيذ مراده، فلا يخلو الأمر من وقوع أحد الاحتمالات الآتية:

الاحتمال الأول: تقدير حصول مراد كل منهما وذلك محال، لما يلزم عليه من اجتماع الضدين.

الاحتمال الثاني: تقدير ارتفاع مراد كل منهما، وذلك محال أيضا لامتناع خلة الجسم عن الحركة والسكون، ولمو صح وقوع هذا التقدير لما استحق كل منهما أن يكون إلها لعجزه عن تتفيذ مراده.

الاحتمالُ الثالث: تقدير نفاذ مراد أحدهما دون الآخر، وحينئذ فالذي نفذ مراده هو الإنه القادر دون غيره» .

<sup>1</sup> ــ محمد عبد الغصيل القصي: هوامش على النظامية، ص 645 – 65، وراجع الإنبي، المواقف: ج1، حر 246 –248.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ــ سورة المؤمنون: 91.

<sup>3</sup> ــ سورة الإسراء: 42.

<sup>4</sup> ــ سورة الأنبياء: 22.

أخويني: الشامل في أصول الدين، (كتاب التوحيد)، ص 302، وانظر الأشعري: كتاب اللمع، ص 8، والماتوريدي، كتاب التوحيد: ص 20 - 21، والفخر الرازي، أصول الدين: 74 – 75.

فعلى الاحتمال الأول يكون العالم موجودا ومعدوما في آن واحد، وعلى الاحتمال الثاني يكون غير موجود، وغير معدوم، وعلى الاحتمال الثالث يكون الذي تتم إرادته هو الإله القادر حقيقة والآخر عاجزا، والعاجز ليس بإلأه، ولما كان العالم موجودا دلّ ذلك على أنه أثر لإله واحد.

والصورة الثانية: حصول الاتفاق بينهما، ويترتب على ذلك محال لا يليق بالإله، إذ اتفاقهم بطريق التعاون دليل على عجز كل إله وجهله !؛ لأن فيه تجديد لقدرة وإرادة وعلم كل منهما، حيث لا يستطيع أن يؤثر بالإيجاد أو الإعدام والتحصيص والإحاطة في غير الدائرة التي اختص بها، وفي هذا ما يتعارض مع طبيعة الصفات الثابتة للإله الحق لأنها كاملة مطلقة وشاملة لمتعلقاتها .

#### 2 ـــ عيوبه:

ولكن هذا الدليل لم يكن مقبولا عند كثير من المفكرين المسلمين، من عدة أوجه نجملها في ملاحظتين أساسيتين، تتعلق الأولى بضعف صياغته، والثانية بطبيعة علاقته بالآية القرآنية.

الملاحظة الأولى: أنه دليل ضعيف لضعف صياغته، حيث افترض المتكلمون التعدد ورتبوا عليه محالات ليسلم هم الدليل، مما فتح عليهم باب الاحتمالات غير المتناهية التي أدت إلى تولد شبه وشكوك في ذهن بعضهم فضلا عن عامة الناس، مما جعل هذا الدليل دليلا غير برهاني.

فصورة الدليل الثانية هي رد جُأ إليه المتكلمون بناء على الانتقادات التي وجهت للصورة الأولى، ومنها إمكانية وجود احتمال رابع وهو اتفاق الآلهة وتعاولها بدلا من أن تختلف، وهذا أليق بالآلهة من الخلاف؛ وهذا يلغى الاحتمال الثالث ويبطل الدليل كله.

إلاً أن ردهم لم يكن حاسما في الصورة الثانية، إذ من المكن -كما قال ابن رشد - أن يقال إن أحدهما يفعل بعض العالم والآخر يفعل بعضه على سبيل التراضي، فلا يكون كل واحد منهما مقهور النسبة للآخر، أو لعلهما يفعلان على المداولة، إلى غير ذلك من الاحتمالات والتشكيكات التي لا تليق بالجمهور، وهذه شبه أخرى تطبح بالدليل كله.

ومًا كان دنيلا حدليا غير برهاني، بطل أن يكون دليلا شرعيا، فلا يُخاطب كل مستويات الناس الذين لا يقدرون على فهمه فضلا عن أن يقع لهم به إنناع، بل هو مصدر

ا ــــ الماترويدي: كتاب التوحيد، ص 21.

<sup>2</sup> ـــ محمود قاسم: المرجع السابق، ص 31 – 32، وابن رشد: مناهج الأدلة، ص 125 – 127.

<sup>3</sup> سداين رشد: مناهج الأدلة، ص 125.

إنبات الشكوك والشبه وتشويش إيمانهم.

وهذا الأمر الذي آل إليه الدليل، حعل بعض المتكلمين يطعنون في الأساس الذي بني عليه الدليل، فقالوا إن دليل الآيات التي اعتمد عليها إقناعي فقط (إذ لا يجوز الاتفاق على خلق العالم بنظامه الذي نشاهده) أ، وهذا غير صحيح من وجهين، الأول أن ضعف الدليل كما بينا إنما حاء من طريقة تركيبه وصياغته، وليس من الأساس الذي بني عليه، وهو الآيات القرآنية، لأن ما تفيده الآيات يشكل دليلا برهانيا صحيحا، والوجه الثاني يتمثل في الملاحظة الآتي شرحها.

الملاحظة الثانية: «إن الدليل الذي فهمه المتكلمون من الآية: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلَّا اللّهُ لَفَسَدَتَا﴾ ثيس هو الدليل الذي الذي تتضمنه الآية، فمطلوب المتكلمين منها هو نفي التعدد في الربوبية، ومطلوب الآية هو الاستدلال على وحدة الألوهية ونفي أن يكون هناك شريك يعبد مع الله، إذ فساد العالم يدل على تعدد المعبودين، ونظامه يدل على وحدانية المعبود، وهذا ما أشار إليه ابن تيمية في نقده لهذا الدليل، إذ بني نقده على التمييز بين نوعي التوحيد، وهما توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية، فالنوع الأول يعني أن خالق العالم واحد لا شريك له، وهذا النوع كان معروفا لدى مشركي العرب، ويقرون به، ولكن لا يكفي وحده ق، والنوع الثاني يعني ألاً يعبد مع الله غيره، وهو متضمن النوع الأول، فكل توحيد للألوهية هو توحيد للربوبية، والعكس غير صحيح، وهو لب التوحيد وجوهره الذي بعث الله من أحل الرسل عليهم الصلاة والسلام.

وكثير من المتكلمين لم يتعرض فذا النوع من التوحيد، إذ أقروا الوحدانية من جهة الربوبية، غفلوا عنها من جهة الألوهية أو أتمم خلطوا في دليلهم بين معنى الألوهية ومعنى الربوبية، أو ظنوا أن الإقرار بتوحيد الربوبية كاف وحده، ومن ثم من أقر بما فقد أخلص الدين الله، وعليه لجؤوا إلى تقرير أدلة الربوبية، وظنوا أن الآية مسوقة لتقرير دليل التمانع ، وهذا غير صحيح.

أ ــ التفتازان: شرح العقائد النسفية، ص 222.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ــ سورة الأنبياء: 22.

 <sup>3 -</sup> ابن تيمية: كتاب التوحيد، ص 155 - 156.

أ – المرجع نفسه: ص 177.

<sup>5</sup> ــ الجليند: قضية التوحيد، ص 141.

## ثانيا \_ أهم الأسس المنهجية لأدلة المتكلمين:

اتضح لنا مما سبق أن صور الاستدلال الكلامي المذكورة كانت محل خلاف بين المتكلمين أنفسهم ومحل انتقاد من غيرهم، أي أنما أدلة ظنية لا تفيد اليقين، وأدلة العقائد يجب أن تكون يقينية برهانية.

كما ألها معقدة مطولة من حيث الصياغة أو المصطلحات المستعملة مما جعلها جدلية لا تفيد في ترقية الإيمان ولا دفع الشكوك فضلا عن إيجاد ذلك الإيمان وغرسه في قلوب المسترشدين؛ ويرجع ذلك إلى كون المتكلمين اعتمدوا في تركيب أدلتهم على مجموعة من الأسس والقواعد المنهجية ألزموا أنفسهم بحا مما جعلهم يقعون في تناقضات تبطل أدلتهم أو تتعارض مع العقيدة، وهو ما جعلها تبتعد في أغلبها عن روح المنهج القرآني.

ومن أهم هذه الأسمر فكرة الدور الباطل وظنية النقل، وانتفاء الدليل يؤدي إلى انتفاء المدلول، والمنطق الأرسطي والإفراط في التجريد.

# 1 \_ فكرة الدور:

ومفادها أن العقل أصل الشرع، ومن ثم لا يمكن الاستدلال بالشرع على أصول العقيدة لأنه يتوقف ثبوت صحته وصدقه على الدليل العقلي ، فلوتوقف ثبوت هذه الأصول على الشرع للزم الدور.

لذا قدم المتكلمون (معتزلة وأشاعرة) العقل على النقل لأن هذا الأخير يفيد الظن، بينما الأول يفيد البقين، وعليه كان الدليل النقلي عندهم مشروطا بإثبات الجواز العقلي وإثبات عدم المعارض العقلي، ومن ثم وجب تأويل النصوص الموهمة للتشبيه وعدم الاعتماد على أحاديث الآحاد في أمور العقيدة 2.

والدليل العقلي هو الذي يقوم فيه العقل بالاستدلال بجهد ذاتي يتبع فيه الطرق العلمية المنطقية دون أن يستند إلى الشرع، والدليل العقلي هو ما يكون مستندا إلى خبر في القرآن أو السنة وإجماع الأمة.

والمراد بأصول العقائد التي ينفرد بها الدليل العقلي، إثبات حدوث العالم، وإثبات الصانع، وكونه قادرا وعالمًا وكمالاته وأفعاله التي منها إرسال الرسل وتأييدهم بالمعجزات ليدل بها على صدقهم وصدق رسول الله يَجُ فإذا ثبت صدق الرسول أمكن أن نأخذ عنه ما بقي من أصول العقيدة وهي السمعيات.

<sup>1</sup> ـــ ابن تيمية: الفرقان بين الحق والباطل، ص 161.

<sup>2</sup> ــ ابن تيمية: درء تعارض العقل والنقل، ج1، ص 5 - 6.

فالقاضي عبد الجبار المعتزلي يرفض إثبات العقائد بالأدلة النقلية لأنما فرع على حجة العقل، «فلو استدللنا بشيء منها على الله والحال هذه كنا مستدلين بفرع للشيء على أصله، وذلك لا يجوز» أو وبيان ذلك عنده «أن الكتاب (القرآن) إنما ثبت حجة متى ثبت أنه كلام عدل حكيم لا يكذب ولا يجوز عليه الكذب، وذلك فرع على معرفة الله تعالى بتوحيده وعدله، وأما السنة فلأنها إنما تكون حجة متى ثبت أنما سنة رسول عدل حكيم، وكذلك الحال في الإجماع، لأنه إما أن يستند إلى الكتاب في كونه حجة أو إلى السنة، وكلاهما فرعان على معرفة الله تعالى "، ومن ثم لو استدللنا على هذه الأصول الاعتقادية بالنص الذي يتوقف إثباته على العقل وكونه حجة على ثبوتما لكان ذلك دورا، لتوقف كل منهما على الآخر، لهذا لا يجوز عند المعتزلة الاستدلال بالنقل على مسائل العدل والتوحيد.

وأما الأشاعرة فإن موقفهم من الدليل النقلي بدأ بالتوسط والحفاظ على التوازن بين العقل والنقل مع المتقدمين من الأشاعرة إلى الباقلان، ثم أخذ المتأخرون يوسعون من سلطان العقل حين تسربت فكرة اللهور منذ الجويين حتى بلغ هذا التوسع أقصى مداه عند الفخر الرازي الذي رجح العقل على النقل.

فمع عبد القاهر البغدادي بدأت تتجلى ملامح فكرة الدور عند الأشاعرة إذ كان يرى أن صحة النبوة تتوقف على النظر والاستدلال، وهذا يعنى أن العقل أصل الشرع، إذ يقول: «وإنما أضيفت العلوم الشرعية إلى النظر، لأن صحة الشريعة مبنية على صحة النبوة، وصحة النبوة معلومة عن طريق النظر والاستدلال، ولو كانت معلومة بالضرورة من حس أو بديهة لما اختلف فيها أهل الحواس والبديهة» .

ومع الجويني برزت نظرية الدور كما نجدها عند المعتزلة إذ جعل مسائل حدوث العالم ووجوب المحلوث وقدرته وإرادته وحياته وأن له كلاما لا يثبته السمع وإنما يستأثر به العقل وذلك لأنه ما لم يثبت ذلك بالدليل العقلي لم يثبت بالشرع، فلو توقف ثبوت هذه الأصول على الشرع للزم الدور، وأما الظواهر التي هي عرضة التأويل لا يسوغ الاستدلال بحا في العقليات ، وهي السمعيات لأنها مما يمكن للعقل معرفته، في مثل الحكم بوقوع ما يجوز في العقل وقوعه. كالحكم بوقوع الرؤية، ووقوع المعاد ومتعلقاته، وحلق أفعال العباد وأحكام التكليف والقدرة مما يقع في هذا الموضوع .

<sup>1</sup> ــ القاضي عبد الجبار: شرح الأصول الحمسة، ج1، ص 40 – 41.

 $<sup>^{2}</sup>$  نغس المرجع، ص 41.

 <sup>3 -</sup> عبد القاهر البغدادي: أصول الدين، ص 14 - 15.

<sup>4</sup> ـــ أبو المعالي الجويين: الشامل في أصول الدين، ج1، ص 31، و166.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ـــ الجويني: الإرشاد، ص228، و301- 302.

ونلاحظ هنا أن الدليل السمعي عند الجويني لم ينفرد إذ يشاركه الدليل العقلي في السمعيات.

كما نحد فكرة الدور عند تلميذه أبو حامد الغزالي، الذي يقول: «إن ما يعلم بالضرورة ينقسم إلى ما يعلم بدليل العقل يعلم بدليل العقل دون الشرع وإلى ما يعلم بدليل العقل دون الشرع فهو حدوث العالم ووجوب المحدث وقدرته وعلمه وإرادته فإن كل ذلك ما لم يثبت بالشرع إذ الشرع مبني على الكلام فإن لم يثبت كلام النفس لم يثبت الشرع» أ.

أما الفخر الرازي فقد زاد على فكرة الدور فكرة «المعارض العقلي»، وأعلن صراحة أن العقل مقدم على النقل وأن النقل لا بد وأن يخضع للعقل لأن الدليل السمعي لا يفيد العلم إلا إذا عرف صدقه بالعقل، إذ يقول في المحصل أنه: «أما السمعي المحض فمحال لأن خبر الغير ما لم يعرف بالعقل صدقه لم يفد»، ثم يقول: «الدليل اللفظي لا يفيد اليقين إلا عند تبين أمور عشرة: عصمة رواة مفردات تلك الألفاظ وإعرابها وتصريفها وعدم الاشتراك والمجاز والنقل والتخصيص بالأشخاص والأزمة وعدم الإضمار والتأخير والتقدير والنسخ، وعدم المعارض العقلي الذي لو كان لرجح عليه، إذ ترجيح النقل على العقل يقتضي القدح في العقل المستلزم القدح في النقل لافتقاره إليه وإذا كان المنتج ظنيا فما ظنك بالنتيجة»، ويضيف أن: «النقليات بأسرها مستندة إلى صدق الرسول، فكل ما يتوقف العلم بصدق الرسول على العلم به لا يمكن إثباته بالنقل وإلا لزم الدور».

ويؤكد موقفه هذا في أساس التقديس حيث يقول: « ... أن القدح في العقل لتصحيح النقل، يفظى إلى القدح في العقل والنقل معا وإنه باطل، ولما بطلت الأقسام الأربعة لم يبق إلا أن يقطع بمقتضى الدلائل العقلية القاطعة، بأن هذه الدلائل النقلية إما أن يقال إنحا غير صحيحة، أو يقال: إنحا صحيحة إلا أن المراد منها غير ظواهرها، ثم إن جوزنا التأويل: اشتغلنا على سبيل التبرع بذكر تلك التأويلات على التفصيل وإن لم بحوز التأويل فوضنا العلم بما إلى الله تعالى، فهذا هو القانون الكلي المرجوع إليه في جميع الشبهات» ألم بحوز التأويل فوضنا العلم بما إلى الله تعالى، فهذا هو القانون الكلي المرجوع إليه في جميع الشبهات» ألم بحوز التأويل فوضنا العلم بما إلى الله تعالى، فهذا هو القانون الكلي المرجوع إليه في جميع الشبهات» ألم أعوز التأويل فوضنا العلم بما إلى الله تعالى، فهذا هو القانون الكلي المرجوع إليه في جميع الشبهات» ألم أعوز التأويل فوضنا العلم بما إلى الله تعالى، فهذا هو القانون الكلي المرجوع إليه في جميع الشبهات العلم بما إلى الله تعالى، فهذا هو القانون الكلي المرجوع إليه في جميع الشبهات الله الله المؤلمة المؤ

وعليه فالاستدلال بالسمع عند الرازي مشروط بألا يعارضه قاطع عقلي، والعلم بانتفاء المعارض العقلي متعذر أي لا يمكن الجزم والقطع<sup>4</sup>.

أ ـــ الغزالي (أبو حامد): الاقتصاد في الاعتقاد، ص 102.

أرازي (فخر الدين): المحصل، ص 51.

<sup>221 - 220</sup> س الرازي: أساس التقديس، ص 220 - 221.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> -- ابن نيمية: الفرقان، ص 163، 165.

وهذا الموقف يبين لنا أن المنهج الأشعري انتهى إلى قبول فكرة الدور الاعتزالية التي تقسم المسائل الكلامية إلى تلك الأقسام الثلاث، كما هو جلى عند الرازي 2.

فما مدى صحة هذه الفكرة؟ وما مدى تأثيرها في صور الاستدلال الكلامية؟

نخلص من مسألة الدور إلى عدة قضايا نجملها في ثلاث، تبين مدى صحتها وخطورة أثرها في أدلتهم.

أولا \_ أن الموضوعات الأساسية في العقيدة عند المتكلمين يستدل عليها بالأدلة العقلية، ولا تنظم إليها الأدلة النقلية \_ للنعارض المتوهم بين العقل والنقل \_ إلا على سبيل الموافقة لا الاستدلال، أي أن دورها مجرد التأييد لا غير 3، ولهذا خلت حل أدلتهم من الأدلة النقلية وإن وردت فورودها لاحق وعلى سبيل الموافقة، وهذا ما يفسر لنا الخطأ الذي وقع فيه المتكلمون في استعمال دليل التمانع الذي استدلوا به على توحيد الربوبية وأيدوا دليلهم العقلي في ذلك، بالآيات القرآنية الدالة والمثبتة لتوحيد الألوهية وليس لتوحيد الربوبية؛ ومن هنا كانت أدلتهم تلك بعيدة كل البعد عن منهج القرآن الكريم في الاستدلال على العقائد.

- ثانيا ـــ ألهم وقعوا في الدور الفاسد الذي اجتهدوا تجنبه.
- ــ إذ تتوقف المعرفة بالله ــ عندهم ــ على المعرفة العقلية النظرية.
  - وتتوقف المعرفة العقلية النظرية على العلوم الضرورية.
    - ـــ والعلوم الضرورية يخلقها الله.
  - ـــ إذن تتوقف الثقة في العلوم الضرورية على معرفة الله.
  - ـــ فمعرفة الله تتوقف على معرفة الله، وهذا دور فاسد.

«ومن هنا يقع البنيان العقلي لعلم الكلام في جملته في الدور الذي هرب منه ما نم يقبل أن تكون معرفة الله عن طريق السمع وذهب يقيم بنيانه العقلي لذلك» ، والوقوع في هذا الدور «أشد خطورة مما يوجه إليها من كونما من حيث النتائج متضاربة، أو صعبة أو ظنية، أو مؤدية

<sup>1</sup> ـــ فرغل (يحي هشام حسن): الأسس المنهجية، ص 165.

 <sup>2</sup> ـــ انظر: فتح الله خليف، المرجع السابق، ص 69، ومحمد العربي، المنطلقات الفكرية عند الإمام فخر الدين الراري، ص 80.
 3 ـــ انظر: الإيجى: المواقف، ج1، ص 52.

<sup>4 -</sup> فرغل (يعي هشام حسن): الأسس المنهجية، ص 273.

إلى محضورات؛ ذلك لأن المتكلمين يمكنهم هناك الدفاع بأنه لم يكن إلاَّ نتيجة عدم الالترام الدقيق بالأصول العلمية لعلم الكلام» أ؛ ومن ثم تنهدم أحد أسسه المنهجية (فكرة الدور).

ثالثا ... إن الدور الذي زعمه المتكلمون لا محل له، إذا عرفنا أن الاستدلال على وجود الله تعالى يتم بطريقين ... طريق التدرج من الأعلى وهو التحقيق في وجود الله أولا ومباشرة، والثاني طريق الصعود من الأدنى، وهو البدأ بالنظر في صدق الخبر أو النبوءة وأن القرآن وحي أو كلام الله أ ... وعرفنا أنه ليس من الضرروة للناظر في أمور الدين أن يبدأ بإثبات وجود الله تعالى مباشرة، فمن الممكن له أن يبدأ بإثبات النبوءة أولا ويترك البحث في ذات الله، فإن تبين له صدق الرسول في ... بدلالة أنواع الإعجاز في القرآن والسنة ... وهي الاستدلال بالنقل والعقل معا ... تبعه في كل ما جاء به، سواء في الإهيات التي اعتبرواها أو أكثرها عقليات محضة، أم في غيرها من السمعيات والأحكام العملية التي قبلوا فيها الدليل الشرعي.

ومن هنا يتبيَّن لنا أن الأدلة النقلية هي أدلة عقلية، بل أحل الأدلة العقلية وأفضلها التي بيَّنها القرآن الكريم وأرشد إليها الرسول الكريم لأنها يقينية قطعية وخاصة بعدما بيَّنه اليوم الإعجاز العلمي في القرآن والسنة، بينما ما زعمه المتكلمون أدلة عقلية لا نقلية هو في غالبه أفكار وأقوال منقول من كتب شيوخهم أو مروية عن فلاسفة قدماء، وليس محل اتفاق بينهم، إذ اختلف المناطقة والمتكلمون مئلا في معرفة الدليل القاطع وشروطه ، فما الذي سوغ الاعتماد عليها والإعراض عن أدلة الكتاب والسنة بحجة أنها نقلية أو لفظية أو سمعية، فهي خذا ظنية لا تصلح للقطعيات؟ أ.

ئم إن التطور العلمي بيَّن ظنية وبطلان كثير من الأصول التي اعتبروها عُقلية يقينية وأثبت صحة وقطعية النص (النقل) مثلما بيَّنا بالنسبة لدليل الجوهر الفرد.

والحق أن مسألة الدور هذه، التي أدت إلى ظن التعارض بين العقل والنقل، وتقديم الأول على الثاني، «قد حرَّت إلى كثير من المفاسد، فإن المتكلمين قد ذهبوا إلى القول بوجوب تأويل النصوص السمعية عند هذا التعارض المزعوم، فحرت تأويلاتهم في العقيدة بحرى السوس في العظام وجلبت من الخلاف والتعادي

أ ـــ فرغل (يعي هشام حسن): الأسس النهجية، ص 272.

<sup>2 - 77</sup> البوطي (محمد سعيد رمضان): كبرى البقينيات الكونية، ص2 - 77

 <sup>3 -</sup> ابن الوزير اليمني: إيثار الحق على الخلق، ص 117.

<sup>4</sup> ــ الشافعي (حسن محمود): المدخل إلى دراسة علم الكلام، ص 167.

والابتداع ما لا يزال أثره باقيا إلى اليوم» أ، كما هو متحل في أطروحات أصحاب فكرة تاريخية النص القرآني اليوم، وهو ما أدى بابن تيمية إلى تأليف كتابيه: «موافقة صريح المعقول لصحيح المنقول»، و«درء تعارض العقل والنقل»، حيث أشار فيهما وفي غيرهما إلى خطأ المؤولين بما فيهم المتكلمون إذ يسلبون لفظ القرآن ما دل عليه من معنى تارة، أو يحملونه دلالات لا يطيقها وضعه الأصلي، فيكون خطؤهم في الدليل والمدلول معا<sup>2</sup>، وهذا يجعل النص تابعا للمؤول، أي أن عملية التبليغ قد انقلبت في اتجاه معاكس، فبدل أن يتجه المعنى من النص إلى القارئ، فإنه أصبح يتجه من القارئ (المؤول) المزود برؤى قلبية ومعان حاهزة، مما أدى إلى عد القرآن مصدرا رمزيا تستند إليه كل فرقة في دفاعها عن أفكارها وتصوراتا عدمية، في فرقان عنها أدى إلى هذا الاتجاه الذي تطور إلى آراء وتصورات عدمية، في عصرنا هذا تؤكد قبول النص لكل التأويلات حتى المتناقضة منها أ.

كما أثبت ابن تيمية أن الأدلة السمعية تفيد اليقين ومن ثم أبطل القول يتعارض العقل والنقل وأن المدليلين القطعيين لا يجوز تعارضهما، وهو الاتجاه الذي ظهر في كتابات ودعوات المفكرين المسلمين المحدثين والمعاصرين التي تسعى إلى تأكيد توافق العقل والنقل والعلم والدين.

# 2 ـ مقدمة: «بطلان الدليل يؤذن ببطلان المدلول»

ومعناها ما لا دليل عليه يجب نفيه، ذلك أن الدليل يكون مطردا ومنعكسا، وهذه مقدمة باطلة في المباحث العقدية، لأنه يجوز أن يكون المدلول متحققا، وإن لم يخلق الله تعالى دليلا عليه 5.

فلقد جعل المتكلمون كل ما يسهم في تدعيم عقيدة الألوهية من علوم وأفكار جزءا منها، مما أدى بعضهم إلى أن يرى أن تلك القضايا العلمية، كإثبات الجوهر الفرد، أو تلازم الجواهر والأعراض، وكل القضايا الطبيعية، مقدمة ضرورية للعقيدة، فكل مساس بما هو مساس بالعقيدة ذاتها، أي أن بطلان الدليل يؤذن ببطلان المدلول <sup>6</sup>.

<sup>1</sup> ـــ انظر: رزق الحجر: ابن الوزير اليمين ومنهجه الكلامي، ص 162 – 163.

<sup>2 -</sup> ابن تيمية: مقدمة في أصول التفسير، ص 54 – 55، وانظر: ابن رشد: مناهج الأدلة: ص 100.

<sup>3 ...</sup> مثل ما ذهب إليه محمد شحرور في كتابه «الكتاب والقرآل ... قراعة معاصرة» وحسن حنفي في كتاباته ومنها «من العقيدة إلى النورة»، ومحمد أوكون، ونصر حامد أبو زيد وغيرهم.

<sup>4</sup> ــ انظر: مصطفى تاج الدين: «النص القرآني ومشكل التأويل»، ص 17 - 22.

<sup>5</sup> ـــ حسن الشافعي: الآمدي وآراؤه الكلامية، ص 150.

<sup>6</sup> ــــ ابن خلدون: المقدمة، ص 45، وانظر: على سامي النشار: مناهج البحث عند مفكري الإسلام، ص 139.

ومن ثم فرض الأشاعرة ــ كما بيَّنا سابقا ــ الإيمان بنظرية الجوهر الفرد، وحصروا الدليل بها، بحيث أن عدم الإيمان بما يعني اختلال الإيمان العقلي بوجود الله تعالى، كما كفَّر بعض المعتزلة (النظام) لإبطاله الجزء الذي لا يتجزأ، فضيقوا بذلك على الناس، «و لم يوغلوا في الدين برفق، ولبت شعري ــ كما يقول محقق كتاب الإرشاد ــ ماذا يرون في إيمانهم أنفسهم قبل ذلك، وفي إيمان الصحابة وعامة المسلمين الذين يجهلون هذه الأدلة من قبل ومن بعد» أ.

وقد بيَّنا أن نظرية الجوهر الفرد مثلا ـــ قد الهارت، وتجزأ الجزء الذي لا يتجزأ إلى طاقة، حين فحرت الذرة، فكان ذلك الهيارا للبناء المنهجي لعلم الكلام القائم على تلك النظرية، وهذه المقدمة.

فلقد انتقد هذه المقدمة ورفضها كثير من المتكلمين المتأخرين وعدلوا عنها حين اكتشفوا واقتنعوا بضعفها وبطلانها، فقد قال الفحر الرازي: «اعلم أنه لا يلزم من عدم الدليل على الشيء عدم مدلوله ألا ترى أن في الأزل لم يوجد ما يدل على وجود الله تعالى، فلو لزم من عدم الدليل عدم المدلول لزم الحكم بكون الله تعالى حادثا وهذا محال» 2، وقال الآمدي: «لا يلزم من انتفاء الدليل انتفاء المدلول في نفسه وإن انتفى العالم بوجوده» 3، وذلك أن دلالة الآية الكونية (في الآفاق والأنفس) على خالقها يلزم من وجودها وجوده، ولكن لا يلزم من عدمها عدمه، ولهذا فإن وجود المخلوقات علامة وآية على وجود خالقها الباري سبحانه وتعالى، ولكن لا يلزم من عدم هذه المخلوقات عدم خالقها؛ لأن كل دليل مستلزم مدلوله فإنه يجب طرده ولا يجب عكسه، بخلاف الحد الأوسط في المنطق الأرسطي ودلائل الفلاسقة، فإن مدلوله الزم ضا طرده ولا يجب عكسه، بخلاف الحد الأوسط في المنطق الأرسطي ودلائل الفلاسقة، فإن مدلوله المنازم خاطره وعكسا، وهو ما وجدناه في دئيل الممكن والواجب ودليل الجوهر الفرد.

## 3 ــ المنطق الأرسطى والترعة التجريدية

إن المتقدمين من علماء الكلام لم يلتفت أي واحد منهم إلى المنطق اليوناني إذ «لم يكن أحد من نظار المسلمين يلتفتون إلى طريق المنطقيين، بل الأشعرية والمعتزلة والكرامية والشيعة وسائر الطوائف كانوا يعيبونها ويثبتون فسادها، وإنما أنشأوا منطقا كلاميا مستمدا بعض قواعده وأسسه من قواعد أصول الفقه وتناولوها بالزيادة والتعديل، في الوقت الذي نقدوا فيه المنطق ورفضوا كثيرا من مباحثه، كمبحث الحد، ومبحث القياس.

ا ــ عمد يوسف موسى: مقدمة كتاب الإرشاد للبعويين، ص: ف.

<sup>2</sup> ـــ الرازي: معالم أصول الدين، ص 66.

 <sup>3 -</sup> الآمدي: غاية المرام، ص 136.

ولكن هذا الموقف لم يحفظهم من تأثير المنهج الفلسفي التحريدي في مناهجهم، إذ ليس التأثير وتوصل المعرفة للكتب المترجمة وحدها بل للاختلاط في المحالس دخل في هذا التأثير والصلة العلمية أ، فالمتكلمون المتأخرون لما وضعوا ثقتهم في النظر العقلي، وتوجهوا إلى نقد مناهجهم التقليدية، لتقوية ما ضعف منها وتجاوز ما بطل منها، والتصدي للرد على الفلاسفة وغيرهم ممن يستخدمون المنهج الأرسطي ويستدلون به، ارتضوا المنطق الأرسطي سبيلا إلى المعرفة العقلية الميقينية واستخدموا أساليبه الصورية وتعاملوا معها كمسلمات أساسية في البحث الكلامي، وركزوا على المسائل العقائدية والآراء، على القياس الأرسطي وأشكاله كقوالب أساسية في الاستدلال على المسائل العقائدية والآراء، فأصبحت البرهنة العقلية في نظرهم يجب أن تسلك طريق المنطق الأرسطي الصوري الذي يمكن أن يحفظ صور الفكر من الخطأ والاضطراب في نظرهم.

وهذا ما جعل علم الكلام يزيد إيغالا في التجريد والصورية ويبتعد أكثر عن المنهج القرآني الذي يضع أبنية الاستدلال على أساس «الشواهد الطبيعية»، وقد بخلى هذا الأمر أكثر بعد الإمام الغزالي الذي يعد أول من مزج المنطق بعلم الكلام بصفة «رسمية» حيث حاول رد أشكال المنطق الصوري إلى القرآن الكريم في كتابه القسطاس ، ومقدمة المستصفى ومعيار العلم ومحك النظر؛ وتطور استعمال المنطق في علم الكلام على يد الفحر الرازي، ومن أتى بعده إلى درجة أصبحت المباحث المنطقية كقدمات ضرورية لدعم بحوثهم العقدية، وارتضى الأشاعرة التأخرون المنهج المشائي الأرسطي طريقا إلى المطالب الإلهية بديلا لقياس الغائب على الشاهد.

مع العلم أن الاستدلال القياسي صوري خالص يتهم بالعلاقات بين القضايا من حيث الشكل لا من حيث المشكل لا من حيث المضمون ـــ وذلك لأن المنطق الصوري يعتني بالكشف عن القواعد والعمليات العقلية التي تتبع في التفكير القياسي، بغض النظر عن الموضوعات التي يمكن تطبيق هذه العمليات أو القواعد عليها أ، أي دون البحث عن الموضوعات التي ينصب عليها بحسب الواقع.

كما «أن العملية القياسية ليست عملية استنتاج نتيجة من مقدمتين وإنما هي عملية تمتم بلزوء النتيجة

أـــ عمد اليهي:الجانب الإلمي في التفكير الإسلامي،ص179،وراجع صاخ بعمان: القياس بين النَّطق وعنم أصول القفه، ص29- 34.

<sup>2</sup> ــ جلال الدين السيوطي: صون النطق والكلام، ج 1، ص 46.

أبو حامد الغزالي: الفسطاس المستقيم، ص 42 وما بعدها.

<sup>4 -</sup> محمود قاسم: المنطق الحديث والمنهج العلمي،ص 26.

عن المقدمتين، وذلك لأن مهمة القياس المنطقي هي التأكيد والبرهنة على علاقة بين طرفين إثباتا أو نفيا، وليست اكتشاف حقائق حديدة، وذلك لأن العلاقات في العمليات القياسية علاقات تحليلية، لأنحا تعبر عن القضايا التحليلية التي يتكون منها القياس، والقضايا التحليلية \_ Propositions \_ لا يضيف المحمول في أحكامها التحليلية إلى معرفتنا بالموضوع حديدا» أ، وهذا يعني أن القياس لا يؤدي إلى معلوم حديد لأن النتيجة متضمنة في المقدمات، والعلم بالمقدمات علم بالنتيجة في نفس الوقت.

واستعمل المتكلمون القياس التمثيلي الذي يستوي فيه الأصل والفرع، وهو قياس لا يصلح في الأحكام الإلهية لأن الله تعالى ليس كمثله شيء، ومن ثم لا يجوز أن يمثل بغيره، ولا يجوز أن يدخل هو وغيره تحت قضية كلية يستوي فيها الأصل والفرع، كما أن هذا القياس الأرسطي لم يكن طريقا إنى اليقين كما كان يطمع المتكلمون، لأن طريق العلم بالمقدمة الكبرى ظني وهو الاستقراء، فالاستقراء التام غير ممكن، والاستقراء الناقص ترد عليه الاحتمالات العقلية، وما دامت مقدمات القياس ظنية فنتائجه ظنية؛ وإذا فشل القياسان كطريقين إلى المطالب الإذبية فإن قياس الأولى الذي ارتضاه التيميون

أ ــ صالح نعمان: المرجع السابق، ص 60.

<sup>2</sup> سد القياس الشعري: «هو قياس مقدماته قضايا مخيلة، إذا أوردت عنى انتفس أثرت فيها تأثيرا عجبها من فيض أو بسط. والغرض منه انفعال النفس بالترغيب والترهيب، ويروجه الوزن والصوت انطيب».

<sup>3 -</sup> الطباطبائي (السيد محمد حسين): الميزان في تفسير القرآن: ج5. ص 286.

كبديل عنهما لم يكن أكثر حظا من سلفيه فقد حمل في طياته التشبيه .

ثم إن القضية الكلية هي كلية في الذهن لا في الوجود<sup>2</sup>، و «الكليات إنما هي كليات في الأذهان لا في الأعيان، وعلى هذا التقدير لا يغير البرهان القياسي العلم بشيء موجود بل بأمور مقدرة في الأذهان لا يعلم تحققها في الأعيان، وإذا لم يكن في هذا علم بشيء موجود لم يكن في البرهان علم بموجود، فيكون علم المنفعة» أي أي أن القضية الكلية أو العامة ــ كما يسميها المناقطة المحدثون ــ لا تتضمن أي تقرير وجودي واقعي لأفراد الموضوع.

وهذا يعني أن ما أثبته المتكلمون بالمنهج القياسي لا حقيقة لوجوده في الخارج الحسي مطلقا، وأن هذا الوجود الذي أثبتوه لا يختص بذات الباري حل حلاله، لأن تصوُّرَه لا يمنع من وقوع الشركة فيه .

وهو ما لاحظناه ولمسناه في دليل الجوهر الفرد ودئيل الممكن والواحب ودليل التمانع، إذ لم يثبت المتكلمون بدليلهم «ربا خالقا للعالم ولا إلها معبودا يقصده المسلمون في عبادتهم وإنما أثبتوا واحبا عقليا، أو جوهرا قائما بنفسه، وهذا لا وجود له إلا في العقل فقط فيكون وجود الله حسب دليلهم قاصرا على وحدان العقل وله فقط» أن هذا من جهة، ومن جهة أخرى أمست مهمتهم التفتيش عن حلول وإلزامات في عوامل أخرى غير الحياة البشرية وعوانها، والتدقيق في مسائل افتراضية ترتكز على محاحجات منطقية من دون أن يكون لها ارتباط بالواقع الذي قد تخالفه وتناقضه، وهذا نتيجة استقصائهم في البحث لكافة وجوه الاحتمالات الممكنة وغير المكنة، والتدقيق في تفصيلات لا طائل تحتها ولا فائدة عملية من ورائها.

إن صياغة العقيدة صياغة منطقية مجردة تشويه خَقَائق الإيمان التي تعد أمورا قلبية تعني التصديق والتسليم، قد تعلوا أحيانا فوق مناقشات العقل ومناقضاته وحججه، وليس معنى ذلك أنما ضد العقل، كما أدى هذا الأمر إلى تمسك كل فريق بما يرتضيه من صياغة معينة وينكر على غيره، ويرى أنه وحده

<sup>1</sup> ــ هشام حسن فرغل: الأسس المنهجية لبناء العقيدة الإسلامية. ص 281.

أ ابن قدامة (لمقدسي): روضة الناظر وجشفة المناظر، ص 194.

 <sup>3 -</sup> ابن تیمیة: کتاب الرد علی المنطقیین، ص 116، راجع نصار عبد الستار: المدرسة السلفیة، ص 369.

المحليند (محمد السيد): منهج القرآن في تأسيس اليقين، ص 78.

 <sup>5</sup> ـــ نفس المرجع، ص 72.

الذي أصاب الحق<sup>1</sup>، فدل هذا التعصب والخلاف على فشل مناهج المتكلمين العقلية وعدم تحقيقهم لمقصود علم العقيدة.

وهذا ما أجمله أبو حامد الغزالي في المنقذ قائلا: «وخاضوا (المتكلمون) في البحث عن الجوهر والأعراض وأحكامها، ولكن لم يكن ذلك مقصود علمهم، لم يبلغ كلامهم فيه الغاية القصوى، فلم يحصل منه ما يمحو بالكلية ظلمات الحيرة في اختلافات الخلق» 2 وهو ما لم يسلم منه الغزالي نفسه.

وقد امتد أثر هذه الترعة التحريدية الإلهية إلى بقية العلوم الإسلامية الأخرى كالفقه ومازالت عند الكثير من المفكرين المسلمين، إذ يكاد يكون الخطاب الفكري الإسلامي اليوم محكوما بهذد التحريدية في الخطاب.

وهذا ما نتج عنه كذلك انفصال الفقه عن علم الكلام وسائر العلوم الإسلامية، التي انفصلت أيضا عن العلوم الكونية والعلوم الإنسانية الاحتماعية، مما أدى إلى فصل العمل عن النظر وتغليب هذا الأحير عن الأول.

وبناء على ما تقدم نخلص إلى أن المناهج التي أبدعها العقل الإنساني وقفت تعلن فشله في الوصول إلى اليقين فيما يتعلق بالجانب الإلهي.

كما «كانت مادة الدلالة التي قدمها هذا العقل هي الأخرى إعلانا جديدا على فشل العقل الإنساني في محيط ما وراء الطبيعة إذ اختلف المتكلمون عقليون ونصيون حول الضروريات في مادة الدلالة فما رآد المعتزلة ضروريا وبنوا عليه قضاياهم في العدل الإلهي رآد الأشاعرة والمشاؤون من قبيل القضايا المشهورة، وما رآد التيميون ضروريا في باب التوحيد وأثبتوا به ما ذهبوا إليه من علو الله على خلقه واستوائه على عرشه فقد اعتبره الأشاعرة والمشاؤون من قبيل الوهميات، وبذلك كانت المناهج العقلية صورة ومادة إعلانا صريحا عن فشل مناهج العقل فيما وراء الطبيعة» أ.

وما المواقف الأخيرة لبعض المتكلمين (من ندم وتراجع) إلاَّ دليلا على فشل مناهجهم في بلوغ اليقين في علم العقيدة (الدعوة والنصرة)، ومدى ابتعادهم عن منهج القرآن الكريم والخرافهم

<sup>1</sup> ـــ المغربي (على بن عبد الفتاح): حقيقة الخلاف بين المتكلمين، ص 158.

<sup>2</sup> ـــ الغزالي (أبو حامد): المنقذ من الضلال، ص 91.

ق عبد المجيد النجار: مباحث في منهجية المفكر الإسلامي، ص 152.

<sup>4</sup> ــ عماد خفاجي سالم: مناهج التفكير في العقيدة، نقلا عن حسن فرغل، الأسس المعرفية، ص 282.

عنه مما أوقعهم في الحيرة والاضطراب والتناقض، إذ يقول أبو حامد الغزالي: «حتى شفى الله من ذلك المرض، وعادت النفس إلى الصحة والاعتدال ورجعت الضروريات العقلية مقبولة موثوقا بها على أمن ويقين، ولم يكن ذلك بنظم دليل وترتيب كلام بل بنور قذفه الله تعالى في الصدر وذلك النور هو مفتاح أكثر المعارف، فمن ظن أن الكشف موقوف على الأدلة انحررة فقد ضيق رحمة الله الواسعة» أ، ويقول في فشل علم الكلام في تحقيق فائدة المرجوة «وأما منفعته، فقد ظن أن فائدته كشف الحقائق ومعرفتها على ما هي عليه، وهيهات، فليس في الكلام وفاء بهذا المطلب الشريف، ولعل التخبط والتضليل فيه أكثر من الكشف والتعريف، وهذا إذا سمعته من محدّث أو حشوي ربما خطر ببالك أن الناس أعداء ما جهلوا، فاسمع هذا ممن خير الكلام ثم قلاه بعد حقيقة الخبرة، وبعد انتغلغل فيه إلى منتهى درجة المتكلمين، وحاوز ذلك إلى التعمق في علوم أخر تناسب نوع الكلام، وتحقق أن الطريق إلى حقائق المعرفة من هذا الوجه مسدود» .

أما الإمام الرازي الذي كان أكثر المتكلمين الأشاعرة إيغالا في العقليات، فقد قال في مرضه الذي توفي فيه: «لقد اختبرت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية فما وجدت فيها فائدة تساوي الفائدة التي وجدتما في القرآن، لأنه يسعى في تسليم العظمة والجلال الله ويمنع عن التعمق في إيراد المعارضات والمناقضات، وما ذلك إلا لأن العقول البشرية تتلاشي في تلك المضايق العميقة والمناهج الحقية» في وقال في مقام آخر: «لقد تأملت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية فما رأيتها تنفي عليلا و لا تروي غليلا، ورأيت أقرب الطرق طريقة القرآن، إقرأ في الإثبات قوله تعانى: ﴿الرَّحْمَانُ عَلَى الْحَرْشِ اسْتَوَى ﴾، ﴿إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلْمُ الطَّرِق الْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ ﴿ وَاقَرْ فِي النفي قوله تعالى: ﴿الْمُسَ كَمثُلِهِ شَيْءً ﴾، ﴿ وَالْمَ يَعْلُمُ لَهُ سَمَيًا ﴾ ، ومن حرب مثل تحربتي عرف مثل معرفتي » أ.

وهذا يدل على مدى قصور أدلة المتكلمين القديمة، وضرورة تجاوز صورها أو مادتها أو صورها ومادتها معا، لتقوية الضعيف منها، وتطوير الصالح والاستبدال بالباطل منها أدلة حديدة قوية تناسب العقلية المعاصرة وتصمد أمام التحديات المستجدة ، وتصل عقول ونفوس كل المستويات وأنواع المحاطبين.

فما هي هذه التحديات الجديدة الدافعة إلى تحديد مناهج المتكلمين؟

أبو حامد الغزائي: النقذ من الضلال، ص 85.

<sup>2</sup> ـــ أبو حامد الغزالي: إحياء علوم الدين، ج1، ص 168.

 <sup>3</sup> السبكي: طبقات الشافعية، ج5، ص 37.

<sup>4</sup> سداين تيمية: درء تعارض العقل والنقل، ج1، ص 93، قارن أساس انتقديس لبرازي، ص 30- 39، وراجع، المطالب العليا. للرازي، ج1، ص 10 –21.

## المطلب الثاني: التحديات العقدية المعاسرة

يواجه الإسلام بصفة عامة والعقيدة الإسلامية (أصول هذا الدين) على الخصوص تحديات فكرية ــ سلوكية (حضارية) أكثر حدة وشمولية من أي وقت مضى تعمل على اختراقها، أو تحريف مضمولها أو تقويضها.

ومن أهم هذه التحديات، من حيث خطورتما في ذاتما وأثرها على المسلمين وعلى البشرية جمعاء في الحاضر والمستقبل (وظيفة ومصيرا): التلوث البيئي، والعولمة، وتفكك المجتمع، وعقيدة الخلود الإنساني في الحياة الدنيا، الناتجة عن تحريف مفهوم حقيقة الألوهية ونقلها من الله تعالى إلى الإنسان، فأصبح هذا الأخير إلها متجليا من خلال ثلاثة مظاهر:

- l ـــ «مسيطرا» على الطبيعة قاهرا «بعلمه» وتقنيته بعد ما كان خاضعا عابدا لها.
- 2 مهيمنا بقوانينه على الكون بما فيه الإنسان نفسه، حين أحل شريعته محل الوحي.
- 3 ــ مغترا «بخلوده وأبديته الدنيوية» بتحويله غريزة البقاء، عقيدة ثابتة، متناسيا حقيقة الموت والفناء، بناء على ما أوصله إليه «علمه».

فأدى المظهر الأول إلى كارثة التلوث البيئي ومخاصره (الاحتباس الحراري، ظاهرتي النينيو والنينيا...)، وأدى الثاني إلى اختلاق فكرة العولمة وجعلها حتمية لا مفر منها لتحقيق السلام العالمي والحرية الإنسانية ووحدة الشعوب، بمحو الفوارق الثقافية والدينية ونفي الآخر، أي (أمركة العالم).

وأدى المظهر الثالث إلى إنكار البعث وتضييق، الحنل والحياة والجزاء، في المفهوم الزمني المكابي، فأفسد في الكون وسفك الدماء، وأخرج نفسه من سعة الدنيا والآخرة إلى ضيق الدنيا، ومن عدل الإسلام إلى حور الفلسفات والأديان.

ولا يمكن للإنسان أن يصلح الكون ويتجنب هذه الأزمات ويحقق سعادته ما داء في غفلته عن منهيج خالقه (الله سبحانه) ألا وهو الإسلام دين التوحيد، وقال اخق تعانى: فَإِوَّاتَقُوا اللَّهَ وَيُعَلِّمُكُمُّ اللَّهُو ۚ.

وإلى هذا المعنى يشير ابن عطاء الله السكندري يقوله: «كيف يُشرق قلب صوَّر الأكوان منطبعة فيه؟ أم كيف يرحل إلى الله وهو كليل وهو مكبل بشهواته؟ أم كيف يطمع أن يدخل حضرة الله وهو لم يتطهر من جنابة غفلاته؟ أم كيف يرجو أن يفهم دقائق الأسرار وهو لم يتب من هفواته؟» ثَـ.

أ ــــ سورة البقرة: الآية 282.

<sup>2</sup> ـــ ابن عطاء الله السكندري: الحكم العطانية، الحكمة 13، شرح ابن عباد النفزي الرندي، ص 122.

وما سبب ذلك في الحقيقة إلا لتزييفه لما تعلمه من الأسماء: ﴿وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاءَ كُلَّهَا﴾ أ، ولإخلافه العهد: ﴿أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدُنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِبَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا عَالِهِ الْعَهْدِ: ﴿ أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدُنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِبَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا عَالِينَ ﴾ والمحادة عن وظيفته.

ولذلك حدد الإسلام علاقة الإنسان بالله تعالى، وهي العبادة، لتحقيق العبودية، علاقة الإنسان بالكون وهي التسخير، لتحقيق العمارة، وبالغايتين يحقق وظيفته الوجودية وهي الاستخلاف وفق منهج التوحيد؛ فتقويم الإنسان المسلم للفكر (التصور) وللسلوك، يُطهِّرُ البيئة الثقافية من التلوث الفكري والبيئة الكونية من التلوث المادي، ويهيمن على الكون بالتمكين الإلهي فيستبدل بالعولمة العالمية ويغرس عقيدة البعث ويوجه غريزة الخلود البشري إنى الحياة الآخرة، ثمرة الحياة الدنيا، مصداقا لقوله تعالى: ﴿وَعَدَ اللّهُ الّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمُ وَعَملُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتُحُلفَنَهُم في االأَرْضِ كَما اسْتَخلَفَ الّذِينَ مِنْ قَبْلهِمْ وَلَيُمَكُنُنَّ لَهُمْ دِينَهُمْ الّذي ارْتُضَى لَهُمْ وَلَيُكَدُّلُهُمْ مِنْ بَعْدِ حَوْفِهِمْ أَمْنَا اسْتَخلَفَ اللّذِينَ مِنْ قَبْلهِمْ وَلَيُمَكُنُنَّ لَهُمْ دِينَهُمْ اللّذي ارْتُضَى لَهُمْ وَلَيُكَدُّلُكُهُمْ مِنْ بَعْدِ حَوْفِهِمْ أَمْنَا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَتِكُ هُمْ الْفَاسِقُونَ وَدُ.

ولا يمكن مواجهة تلك التحديات وصدها إلاً إذا استعاد علم العقيدة عناصر قوته الطبيعية ومنهجه القرآني ، وأهمها: الواقعية والحيوية والحركية والوعى.

فبمنهج واقعي بعيد عن التحريد وبأسلوب بسيط مرن واع تستوعبها العقلية المعاصرة العقلية العلمية، يعالج علم العقيدة تلك القضايا والتحديات العقدية الحية في النفوس وتمثل مشاكل حقيقة يحياها السلمون بل البشرية جمعاء.

فما هي حقيقة وأصول هذه التحديات؟ وما مدى خطور تما؟ وما هي العلاقة بين مستوياتما؟ فمعرفة الواقع الفكري للخصماء من حيث الأفكار ومن حيث المنهج والأسلوب والوسائل، ومن حيث المخاطر ومآلات، يعرفنا خقيقة التحديثات ومدى خطورتما، وهذا يمثل أحد أهم أبعاد التحرر من منهج علم العقيدة القديم أو تطويره.

والتحديات الفكرية المعاصرة تتعلق بمصدرية المعرفة الإلهية، والوحي والنبوة، ومصير الإنسان وحقيقته

ا \_ سورة البقرة: 31.

<sup>2</sup> ــ سورة الأعراف: 172.

 <sup>3</sup> سورة النور: 55.

<sup>4</sup> ـــ انظر وحيد الدين خان، قضية البعث الإسلامي، ص 102، وما معد.

الوجودية، وما آلت إليه هذه القضايا من تحديات واقعية عملية كالتلوث البيثي والتفكك الاحتماعي وغيرهما من التحديات.

ومن أهم وأبرز القضايا العقدية السائدة في الفكر المعاصر والتي تمثل تحديات فكرية للعقيدة الإسلامية، وأسس نظرية وأسباب فكرية لتلك التحديات الحضارية الواقعية، لما لها من تأثيرات عميقة في فكر الإنسان المعاصر وحياته وفي توجيه سلوكه الحضاري في علاقته بغيره (الله، الكون، الإنسان، (المجتمع)).

#### أ ــ طبيعة المعرفة ومصدريتها

إن ما يطبع الفكر المعاصر بصفة عامة بل غير الإسلامي بالتحديد هو أن المعرفة ذات طابع مادي ومتغيرة متطورة، فهي معرفة مادية لكونها تعتمد على الملاحظات والتجربة حيث حصرت حركة العقل في مجال ضيق هو مجال الطبيعة أو عالم الشهادة فقط، وهذا يعني أن مصدر المعرفة هو الخبرة الحسية التي يقوم بما العقل على أشياء عالم الشهادة منتهيا إلى قوانينها وتطبيقاتها العملية أ، وهذا إنقاص لدور العقل وإلغاء لدور الوحي، وهما المصدران الأساسيان في نظرية المعرفة الإسلامية.

فليس للوحي وفق هذه الرؤية أية قيمة معرفية علمية لأنه أمر غيبي لا صلة له بعالم الظواهر الطبيعية وليس خاضعا للتحربة، فهو أمر غير عقلاني ولا تجريبي.

وبناء على ذلك كان مفهوم العلم عندهم هو: «جملة المعارف اليقينية التي أنتجها دستور البحث الجديد في الوجود وكائناته من جعل الشك أساسا للبحث والاستناد إلى القاطع الذي يؤيده الحس دون سواه»<sup>2</sup>. ولهذا قال زكي نجيب محمود في المرحلة الثانية من فكره : «إن الأمور لتستقيم أمامنا إذا جعلنا للعلوم الطبيعية منهجا، ولما يتصل بالحقيقة منهجا آخر، أما منهج العلوم فقائم على مشاهدة الحواس وإجراء

<sup>476-476</sup> عبد الرحمان بن زيد الزبيدي: مناهج البحث في العقيدة الإسلامية، ص 476-478

<sup>2</sup> ــ محمد عبد العظيم الزرقاني: مناهل العرفان، ح1 ص 58.

قد مرت حياة زكى محمود الفكرية بثلاث مراحل أساسية: المرحلة الأولى: المرحلة العلمية التي ظهر فيها أعده بالعلم ومناهجه، وتمثلت في مؤلفاته منها (المنطق الوضعي، حرافة الميتافيزيقا، ونظرية المعرفة..الح)، والثانية: هي التي ظهر فيها الوحدان إلى حانب العلم، مثلتها مجموعة من المؤلفات (الشرق الغنان، تجديد الفكر العربي، والمعقول واللامعقول في تراثنا العربي)، ثم المرحلة الأخيرة التي اتخذ فيها الجانب الوحداني والتي يمثل الدين حيزا كبيرا فيه ــ مكانة أكبر من ذي فيل، وهي مرحلة الشيخوخة من عمره جمعت بين العلم والدين تمثلت في مؤلفاته الأخيرة من أهمها: (أفكار ومواقف، قيم من التراث، رؤية إسلامية، وبذور وحذور... الح)، انظر مني أبو زيد، الدين والعلم في فكر زكي بحيب محمود، ص 103.

التجارب وسلامة التطبيق، وأما منهج ما وراء الوقائع الصماء من حقائق ـــ كالقيم الأخلاقية مثلا ـــ فنلجأ فيه إلى إدراك البصيرة، أو إملاء الوحي، أو ما يسري بين الناس من عرف وتقليد» أ.

ولقد كان محمد أركون أكثر جرأة حين طبق هذا المنهج المعرفي ونفى الوحي مصدرا للمعرفة حين قال: «ضمن هذا المنظور راحت الفكرة الإسلامية تنغرس في النفوس، مستندة في ذلك على الظاهرة القرآنية المعتبرة كظاهرة للوحي، نقول ذلك دون أن ندخل في متاهات اللاهوت، ودون أن نعتبر القرآن كلاما آتيا من فوق، وإنما — فقط — كحدث واقعي تماما كوقائع الفيزياء والبيولوجيا التي تكلم عنها العلماء...»<sup>2</sup>.

ويقول: في كتاب آخر: «أما التمييز بين "القرآن الكريم" والظاهرة القرآنية، فأقصد به الفرق بين تغدية الروح الإسلامية بكلام الله تعالى ودراسة النصوص كما تدرس الظاهرة الفيزيائية أو البيولوجية أو الاجتماعية أو الأدبية...»<sup>3</sup>.

وأما أن المعرفة متغيرة متطورة، فذلك لكونما تعتمد على الظواهر الطبيعية المتغيرة بناء على نظرية التطور العضوي الدارونية التي تنفي في انجال المعرفي وجود الحقائق الشمولية، لمعرفة متطورة متغيرة لا تثبت على حال.

وهو الاتجاد الذي تمثله النسبية الفلسفية التي ترفض القول بوجود حقيقية كلية إذ ليس هناك حقائق عالمية عن العالم، والوجود، وليست هناك معارف عامة، بل كل ما هناك تفسيرات محتلفة للعالم، وقد وصلت بعض اتجاهات الفلسفة النسبية إلى درجة الشك الفكري والمعرفي فكارل بور K. Poper يرى فيما يتعلق بالنظريات العلمية "أن كل قضية قابلة للتكذيب"، ويعمم الفيلسوف كواين Quine شكه ليقول إنه: «ليست هناك قضية يمكن أن تكون ها حصانة حتى ولو كانت قضية رياضية أو منطقية، أي أن كل ما تعارفنا على تسميته بالقضايا التحليلية يمكن أن يراجع فليس هناك فرق عنده بين القضايا التحليلية والقضايا التركيبية أ، ومن ثم لا يمكن تحديد المعاني فهي نسبية بل ذهب البعض إلى درجة القول بنسبية النظريات والمناهج العلمية.

<sup>1</sup> ـــ زكي نجيب محمود: تجديد الفكر العربي، ص 262.

<sup>2 -</sup> عمد أركون: تاريخية الفكر العربي الإسلامي، ص 284.

<sup>3</sup> ــ محمد أركون: الفكر العربي، ص 19.

<sup>4</sup> ــ عبد الله حسن زُرُوق: "منهج الدراسات الفلسفية" ص 65.

ومن الاتجاهات النسبية الشكية فلسفة التفكيك التي تعتمد على المنهج التفكيكي Déconstructionisme في دراسة النصوص والآراء والمواقف الفلسفية لكشف عدم اتساقها وسلب خصوصية مفاهيمها، حيث يرى أصحاب هذا المنهج أن معنى النص غير محدد ونسبي كما يقول دريدا Derrida ويقول ميشال دو فوكو M. Defoco: «إن المعرفة عبارة عن إدارة القوة».

كما تقول الذرائعية العملية المحدثة: Pragmatisme بنسبية المعارف مع كل من رورتي Rorty وبُتنام Putnam، ذلك أن منهجهما يعد معنى القضية وصدقها مرتبطان بالنتائج العلمية وما يترتب عليها من مصلحة وفائدة ونجاح، ومن ثم كلما تغيرت المصلحة أو الفائدة أو كان تحقيقها ضئيلا كلما تغير معنى وصدق القضية أ.

ولا يخرج عن هذا الاتجاه أصحاب مذهب التاريخية الذين ينفون القوانين العامة والكلية في العلوم الإنسانية ذلك أنها مرتبطة بأحداث تاريخية محددة زمانا ومكانا ومن ثم لا يمكن تعميمها على كل المجتمعات البشرية وتطبيقها في كل زمان، فالقوانين الاجتماعية والتشريعات نتاج العقل الجمعي ومن ثم فهي تتصف بالنسبية التاريخية<sup>2</sup>.

فأدى تطبيق مناهج هذه المذاهب والاتجاهات إلى رفض الوحي كمرجعية معرفية أساسية في كل مجالات الخياة الإسلامية والإنسانية بصفة عامة.

وبناء على ذلك يستحيل بناء أي منهج معرفي موحد يقوم أساسه نظام تربوي أو أخلاقي أو اقتصادي من شأنه تمكين الإنسان من تحقيق غايته من الوجود التي تكون بناء على ذلك ثابتة محددة، ولا يمكن اكتشاف السنة الكونية الثابتة التي تيسر له تسخير الكون، فيتيه الإنسان في متاهة الزمن (الماضي والحاضر والمستقبل) مما يدفعه إلى القعود والسلبية مذهولا، أو إلى مصارعة الواقع، كونا ومجتمعا، بالتدمير والتحريب غرورا.

أي الانفصام بين معطيات الوحي ونتائج المعرفة الكونية الموضوعية.

من هنا تتبين لنا خطورة هذه القضية العقدية في المجال المعرفي والسلوكي، وهو ما نتج عنه التلوث البيئي الفكري العلماني اللذين أديا إلى عدم الاستقرار الأمني والاحتماعي، حيث قال الله تعالى: ﴿وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَتَهُم فِي الأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَأَيْمَكُنْنَ لَهُمْ الشَّخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَأَيْمَكُنْنَ لَهُمْ

أ ــ عبد الله حسن بروق: "منهج الدراسات الفلسفية" ص 57 – 67.

<sup>2</sup> ـــ محمد عمارة: النص الديني بن الاجتهاد والجمود والتاريخية، ص 17.

دينَهُمْ الَّذي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيْبَدُّلَّنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبَدُونَنِي لاَ يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا ﴾ [.

كما ندرك مدى تأثير هذا الفكر المادي على المسلمين فكرا وسلوكا، حيث استبدلوا العقل الحسي في نظرية المعرفة بالوحي الإلهي، فحرموا أنفسهم ومجتمعهم وأساتذتهم الغربيين والحضارة الإنسانية مما بينه الوحي وأثبته، مما يعجز العقل الحسي عن إثباته في عالم الغيب وحتى في عالم الشهادة، وأضاعوا الوقت والجهد في ما كان يغنيهم عنه الوحي مما يستعصي عن عقولهم الحسية في عالم الشهادة، كما خدعوا أنفسهم ومجتمعهم والحضارة الإنسانية، فساهموا في ما تسير إليه من دمار وانتحار.

بينما القرآن الكريم حرص على تثبيت وتنفيذ بين النافذ والوسائل المعرفية المتمثلة في الوحي والعقل والحس والبصيرة، وتحقيق التكامل في وظائفها للوصول إلى الحقائق، ذلك أن مجال المعرفة في الإسلام يتمثل في عالمي الشهادة والغيب، إذ عالم الغيب لا يمكن معرفته إلا عن طريق الوحي مصدر المعرفة، الأوثق والأول، وعالم الشهادة وسيلة معرفة العقل المصدر الثاني مستعينا بملكاته وبحواس الإنسان المتعددة التي تعد قوات إيصال المادة المعرفية الخام للإنسان من عالم الشهادة، كما يمثل العقل وسيلة الإنسان لمعرفة ما جاء به الوحي من تعاليم عقدية وتشريعية في انسجام تكاملي بينهما (الوحي والعقل)، ومن ثم كان دور العقل فهم وتتريل الوحي في الواقع الإنساني.

وبالتائي كان هذا المنهج المعرفي طريقا للترقي في سبيل التعبد والتعمير، مما يمكّن الإنسان المؤمن من العمل على تحقيق الغاية في وجوده بناء على حقائق وليس على أوهام وفرضيات تجعل منه وحشا جبارا مدمرا للكون لا معمرا فيه، لقصور معرفته وسطحيتها متجاوزا ضوابطها، فالمعرفة نخقة لا تتم: «إلا بالتكامل بين أنواع المعارف تكاملا يفضي إلى التوازن الذي يبلغ به الإنسان إلى تعمير مثمر يرشده في الاتجاه المبتغى به وجه الله تعانى» وهذا التكامل يتحقق بالجمع بين القراءتين قراءة كتاب الكون المتحرك المتطور الذي يتضمن ظواهر الوجود كافة، فالقرآن يقود إلى الكون يقود إلى القرآن.

#### ب \_ إنكار الغيب:

بناء على هذه الرؤية المعرفة المادية والمنهجية النقدية القائمة على التحربة الحسية، طغت

أ ــ سورة النور: 55.

<sup>2</sup> ــ عبد أنجيد السعار: «الاستخلاف في فقه التحصر الإسلامي». ص 98 – 100؛ وراجع المعهد العالمي للفكر الإسلامي: إسلامية المعرفة: ص 89 – 112.

في الثقافة الغربية ــ وخاصة فلسفتها الإلحادية ــ موجة من الرفض الشديد لكل ما هو ما وراء عالم المادة المدرك بالخبرة الحسية ومن ثم لا حقيقة ولا موجود إلا ما يدرك بالحواس ويشبت بالتجربة وما سوى ذلك يعد ضربا من الخرافة والوهم مما جعل البعض يسميه (حرافة الميتافيزيقا). وعليه انبهارا بما أنجزه العلم من تطور تكنولوجي وما حققه من مصالح ورفاهية، نبذ الإنسان الغربي كل ما هو غيبي، وأقام حربا على الغيب والعقلية «الغيبية الخرافية» بحجة تنوير هذه العقول وتطوير مجتمعاها.

فاقتنع بذلك كثير من المسلمين المقلدين المستغربين ورؤوا ـــ كما يقول مصطفى صبري ـــ أنه لا مناص أمام المسلمين إلا أن يتبنوا العقلية الغربية ويطاردونها في كل مكان حتى تستوي لهم عقلية علمية من هذا الطراز الذي نشاهده في معامل العلماء!.

وإنكار الغيب هو إنكار لأصول الدين الإسلامي وأهمها وجود الله تعالى ووحدانيته، والوحي، واليوم الآخر، وما يتعلق بما من بقية أركان الإيمان كالجن والملائكة والبعث والجزاء الأخروي، وغيرها.

وقد تباين هذا الموقف المنكر للوحي عند السلمين وغير المسلمين بين الإنكار الصريح بالنفي القطعي عند الملحدين منهم، وبين الإنكار المبطن بالتأويل للنصوص وتطويعها للتفسير المادي، وإثارة الشبهات الطاعنة في العقيدة، كما فعل ذلك المستشرقون والمستغربون، اعتمادا على التطور العلمي المعاصر وما استحدثه التكنولوجية في مجالات علاة من العنوم الكونية والإنسانية والاجتماعية، كعلم الوراثة، وعلم الأحياء، وعلم الفلك والفيزياء والأنثربولوجيا، والمسانيات الحديثة وغيرها من العلوم، وقد تحلت تحدياتهم في ثلاث مجالات عقدية أساسية هي: (الألوهية، والوحي، واليوم الآخر).

#### 1 \_ إنكار الألوهية:

قضية الألوهية من أهم القضايا وأسها، فهي قضية كل وقت وعصر ومجتمع، حتى أن انعالم لينقسم معها إلى شطرين، ملحد ومؤمن، ورغم التقدم العلمي الهائل الذي أصبح يدعو للإيمان فإن قضية الإيمان بوحود الله تعالى ما زالت تحت وطأة الهزة العنيفة التي هزت اللهين منذ منتصف القرن التاسع عشر (19)، معتبرة أن الله قد (مات) بل المتافيزيقا قد انتهت، مع كل من نتشه وماركس وفرويد وهيدجر، وسارتر وغيرهم أصحاب الفلسفات الماركسية والوجودية والوضعية في

<sup>1</sup> ـــ مصطفى صبري: موقف العقل والعلم والعالم من رب العالمين وعباده المرسلين، ج1، صـ 186.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> —Claude Tresmontant: Sciences de l'univers et problèmes métaphysiques, p 07.

بل يحاول البعض استغلال منجزات العلم ونتائجه لتجريد الله تعالى من كمال صفاته وأفعاله كالعلم والقدرة والحاكمية والحلق وغيرها، إذ اعتبر البعض الاستنساخ محاكاة لخلق الله تعالى وبحاراة لإرادته وأن التعرف على جنس الجنين لتحسين النسل وتطويره هو إسقاط لحجب الغيب التي استأثر بما الله، فأصبح الإنسان عالما كالله كما تقول أسطورة يروموثيوس اليونانية، وبالتعرف على "جينات الخلود" في إطار الخارطة الجينية (الجينوم البشري) التي تيسر التحكم الوراثي في "عمر الإنسان"، يكون الإنسان قلد خطى خطوة عملاقة نحو محو كلمة "الموت" من قاموسه البشري، وتعويضها بكلمة البقاء والخلود فيصبح مثل الله باقيا خالدا، تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا.

وهي دعوة معاصرة إلى سوبرمان نيتشه انحسد في أفلام الخيال العلمي ويسعى إلى تحسيده أصحاب هذه الدعوة في الواقع الإنسان، الذين إن لم ينفوا وجود الله كلية فإنهم يعترفون به ولكنه اعتراف مجرد من حالة التعظيم والإكبار والإحلال.

أما "المؤمنون" بوجود الله المناهضون لهذه الدعوة فهم مؤمنون بربوبيته دون الإيمان بألوهيته والخضوع له بالعبادة.

كما أن كثيرا من هذه النماذج من الاعتراف بوجود الله تعانى تنكر وجدانيته وتعمل على طمس دلائلها وآياتها في الكون والمصادر الإسلامية بكل ما أوتيت من قوة ووسائل، وهي ما نلاحظه من مظاهر الشرك في المجتمعات الإنسانية، وما تقوم به الإرساليات التنصيرية المعاصرة ومنارسها من تنصير السلمين بالقضاء على التوحيد ونشر السيحية عقيدة الشرك خاصة بعدما على هم المجال إثر سقوط المعسكر الشرقي الشيوعي في الثمانينات، حيث أصدر البابا يوحنا بولس الثاني وثيقتيه "روعة الحقيقة" و"الأحلوا في الرحاء"، إذ قال في الثانية متحدثا عن القرآن: «إن أي شخص يقرأ القرآن وهو على دراسة مسبقة بالعهد القديم والجديد سيلحظ بوضوح سياق الاختزال الذي تعرض له انتزيل المسيحي، ومن انحال ألا يصدم المرء من عدم الفهم الذي يظهر بوضوح في القرآن لما قاله الله عن نفسه... إن الله القرآني تطلق عليه أجمل الأسماء المعروفة في اللغة الإنسانية، لكنه في نحاية المطاف مجرد إله يظل غريبا عن العالم، إنه عبارة عن "إله حلالة" فحسب، وليس

ا ـــ راجع على سبيل الثال مجموعة من المؤلفين: الاستنساخ في حدل العلم والدين والأخلاق، وعبد الهادي مصباح: الاستنساخ بين العلم والدين؛ ومحمد فتحي: الجينوم الورائي.

أبدا عمانويل» أ، أي الله معنا، إنها الحرب على عقيدة التوحيد لترسيخ عقيدة التثليت على الرغم مما وصلت إليه الدراسات المعاصرة في الغرب نفسه من إنكار لعقيدة التثليث وإنكار لصلب المسيح.

فكان لزاما على علم العقيدة المعاصر أن يحارب هذه الدعوات بسلاح التطور العلمي ليعلى عقيدة التوحيد بإثبات وحدانية الباري تعالى وهداية البشرية إلى عبادته سبحانه حل حلاله، وحده لا شريك له.

## 2 ــ دعوة بشرية وتاريخية القرآن الكريم

لما كان الوحي هو المصدر الأساسي للمعرفة عند المسلمين، معرفة الغيب وشؤون العقيدة وأحكام التشريع، بل هو منبع يقينهم وإيماهم بما جاء به محمد على من عند الله تعالى، وبه يتحقق معنى النبوة والرسالة، وهو الفيصل الوحيد عن ربه دون أن يغير أو ينقص أو يزيد»2.

لما كانت هذه حقيقة الوحي حرص أعداء الإسلام على التلبيس عليها، فشككوا في مصدر القرآن الكريم على أنه ليس وحيا وإنما من تأليف محمد فله مستعينا برهبان النصارى وأحبار اليهود وقدحوا في صحته ورموه بالتناقض والاضطراب والتحريف، وما هو إلا مجموعة من الأساطير والأحكام المرتبطة بتاريخ ومكان حدوثها ليس لها علاقة بأحداثنا المعاصرة، وهذا معنى تاريخية القرآن ، فالأحكام التشريعية والمفاهيم والأحكام العقدية نسبية غير صالحة لمجتمعنا المعاصر وفي ذلك يقول حسن حنفي: «الوحي ذاته مجموعة من الآبات، نزلت إبان ثلاثة وعشرين عاما، كل آية أو مجموعة من الآبات، نزلت إبان ثلاثة وعشرين عاما، كل نصوص الوحي ليست كتابا أنزل مرة واحدة مفروضا من عقل إلهي ليتقبله جميع البشر، بل مجموعة من الخلول لبعض المشكلات اليومية التي تزخر بها حياة الفرد والجماعة، وكثير من هذه الحلول قد تغيرت وتبدلت كذلك حسب التحربة على مقدار الإنسان وقدرته على التحمل، وكثير من الحلول لم تكن كذلك في بادئ الأمر معطاة من الوحي، بل كانت متترحات من الفرد أو الجماعة، ثم أيدها الوحي وفرضها» أ.

ومن ألدُّ هؤلاء الأعداء المستشرقون التقليديون والمحددون المعاصرون الذين لم يكتفوا بما أثاروه

<sup>1</sup> ــ تقارير اللحان العلمية لرابطة الجامعات الإسلامية: «التحديات التي تواحه الأمة الإسلامية في القرن للقبل»، ص 50.

<sup>2 ...</sup> محمد سعيد رمضان البوطى: كبرى البقينيات الكونية، ص 186.

<sup>3</sup> ــ حسن حنفي: التراث والتحديد، ص 115.

من شبهات وتشويهات، بل استماتوا في تربية أذيال لهم من المسلمين السذج الأغرار الذين تبنوا أطروحات وأفكار أساتذهم وروجوها في مجتمعاهم الإسلامية بدعوى التحديد والتقدمية والحداثة وما بعد الحداثة، وهم الذين قال في أمثالهم اللورد كرومر: «إلهم مسلمون وليس فيهم خواص المسلمين، وأوربيون وليس فيهم خواص أروبية» أ.

ورغم جهود المستشرقين المنصفين للإسلام ودعوهم إلى تدمير آليات الاستشراق التقليدي، فإن التحدي بنفي نبوة محمد على ونفي ربانية القرآن الكريم ما زال قائما وعلى أشده، ذلك أن هؤلاء المنصفين يمثلون ظاهرة هامشية في الفكر الغربي<sup>2</sup>، كما أن بعض الدراسات الاستشراقية المعاصرة، مثل كتاب أرنالديز: "رسل ثلاث لإله واحد"<sup>3</sup>، وكتاب حاك بيرك "إعادة قراءة القرآن"، دراسة ملحقة بترجمة للقرآن الكريم، جعلتنا مع كثير من المفكرين المسلمين نشك في الأطروحة التي تقول بأن الاستشراق المعاصر بدأ ينحو منحى اعتدائيا واضحا في تناوله العالم الإسلامي وقضاياد، وذلك يرجع لسبين أساسيين:

أولهما: يتصل بطبيعة منهجهم الاستشراقي الذي يعتمد في مادة بحثه على الصحيح والسقيم ولا يميز بينهما، وقد يرجحون السقيم نحرد التوهم والظن.

والثاني: يرجع إلى تعصبهم الذي يظهر من خلال تأثرهم بخلفيتهم الدينية، وجهل غالبيتهم العظمى باللسان العربي<sup>5</sup>.

ومن أهم أسلحة المواجهة التي يمتلكها علم الكلاء المعاصر سلاح العلم وما أثبته من حقائق تدل على الإعجاز العلمي للقرآن.

## 3 ــ دعوة الخلود وإنكار البعث

تعد عقيدة البعث من أهم وأخطر العقائد الإيمانية في الإسلام، فكما قال العلامة شبلي النعماني: «مهما قيل، فإن روح الدين هي عقيدة المعاد، فإن كل ما يمتمتع به الدين من تأثير، وكل ما للدين من أثر على أفعال الإنسان يرجع إلى قوة هذه العقيدة، وبقدر ما هي عظيمة الشأن بقدر ما هي

<sup>1</sup> ـــ هوئروب ستووراد: حاضر العالم الإسلامي، نقالا عن محمد زيراهيم الفيرمي، الاستشراق رسالة استعمار، ص 5.

<sup>2</sup> ـ عمد إبراهيم الفيومي: الاستراق رسالة استعمار، ص 186.

<sup>3</sup> ــ روحيه أرنالديز: رسل ثلاث لإله واحد.

<sup>4</sup> ـــ حاك بيرك: إعادة قراءة القرآن.

 <sup>5 -</sup> عبد الرزاق بن إسماعيل هرماس: مطاعن المستشرقين في ربانية القرآن، ص 99.

عسيرة التصور، يقول عربي شاعر بدوي:

أموت ثم بعث ثم نشـــر حديث خرافة، يا أم عمرو! $^{1}$ .

والإيمان باليوم الآخر والبعث يعني الإيمان بالفناء والخلود في نفس الوقت، والفناء والموت بعد انقضاء أهل الحياة الدنيا، والخلود في الآخرة بعد البعث، التي هي امتداد للحياة الدنيا لأنها حزاء والأولى عمل وابتلاء، وبالتالي يعلم المؤمن باليوم الآخر علم اليقين أنه آيل إلى الزوال والفناء، وأن كل ما عليها فان إلا الباري سبحانه وتعالى، ومن ثم يدرك بنفس ذلك اليقين أنه مهما تطورت علومه ومعارفه وتقنياته، ومهما حقق من رفاهية وسعادة في حياته الدنيا، لن يستطيع أن يحقق حلم الخلود في الحياة الدنيا.

فالاعتقاد الوهمي بخلود الإنسان وإنكار الموت والبعث عند الإنسان المعاصر غير المؤمن، سببه تحريف غريزة الخلود التي أودعها الله في الإنسان عن اعتقاد الخلود المطلق (بعد البعث والجزاء) إلى اعتقاد الخلود في الحياة الدنيا، إذ لا حياة في نظره إلا الحياة الدنيا؛ ورغم حتمية الموت التي يعمل على تجاوزها، ظل يعتقد بالخلود بالعود الأبدي إلى الحياة الدنيا.

الحياة الدنيا، ورغم حتمية الموت التي تواجهه وما زال يعمل على تجاوزها ومقاومتها، ظل يؤمن بالخلود الذي أسماه بالعود الأبدي إلى نفس الحياة الدنيا<sup>2</sup>،

.3 (l'éternel retour, et l'éternel répétition, cyclique du même)

وهذا الاعتقاد ناتج بدوره عن اعتقاده أنه حر حرية مطلقة كم أوهمته الفلسفات العدمية(نيتشه Nietzche) والوجودية وغيرها، فتمرد عن الله وشرعه، والمحتمع وتقاليده وأعرافه وقوانينه، والكون وسننه، فوقع في اللامبالات والأنانية الطاغية، فقال: «الغير هو الجحيم»، و (مَا أُرِيكُمْ إِلاَ مَا أَرَى) 4، وغفل عن الفطرة ونسي العهد واتبع هواه وغواية الشيطان رغبة في تحقيق دوام الراحة وانتظام المعيشة ولكن بالمقايس والمعايير الإبليسية وليس بالمعايير والمقايس الإلهية، قال الله تعالى على لسان إبليس: (يَاآدَمُ هَلُ أَدُلُكَ عَلَى شَحَرَة الْخُلُد

ا \_ وحيد الدين خان: الدين في مواجهة العلم، ص 42.  $^{\rm L}$ 

 <sup>2</sup> ـــ ويل ديورانت: قصة الفلسفة، ص 522 -- 523.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> \_C, Tresmontant: op, cit; p 13.

فعلى مستوى البيوكيمياء، لجح العلماء في تجميد الأعضاء المستأصلة لحفظها أطول مدة ممكنة قبل غرسها في حسم آخر، كتحميد المواد الغذائية والبيكتيريا، ويعملون الآن على تجميد حسم الإنسان الحي عن طريق سائل النيتروحين (الأزوت) حيث تتوقف جميع الوظائف الحيانية (البيولوجية) للأعضاء عند حرارة (196° -) وهي درجة الأزوت السائل<sup>5</sup>.

وبناء على ذلك حجز كثير من الأغنياء في فرنسا والولايات المتحدة أماكن أو أحواضا، ودفعوا أموالا طائلة تتراوح بين خمسين (50) أو عشرين (20) ألف دولار لشركات متخصصة في صناعة التبريد وحفظ اخياة، كشركة (ألكور Alcor) الأمريكية لتجميد أحسامهم أملا في بعثهم من سباقم عند اكتشاف علاج لأمراضهم النزمنة والشفاء منها، ولو دام ذلك السبات (التجميد) عشرات السنين كما بينته أحد أفلام الخيال العلمي (Démolition man) لسيلفستر ستالون .6(Sylvestre Stallone)

وعلى مستوى علم الوراثة توصل العلماء إلى استنساخ النباتات والحيوانات، ويحاولون استنساخ الإنسان قبل نهاية سنة 2002، لعلمة دوافع من بينها الخلود رغم الموانع العلمية والأحلاقية

ا ــ سورة طه: 120.

<sup>2</sup> \_ سورة الأعراف: 20.

<sup>3</sup> ــ سورة ص: 82 = 83.

<sup>4</sup> ـــ وحيد الدين خان، الإسلام يتحدى، ص 111.

<sup>5 —</sup>Voir Encyclopidia Universalis, T., p 891, et voir Mimo Larousse encyclopédie, p.

b —Voir Science Illustrée. Lorsque la science rattrape la fiction, 4 p 14.

والقانونية، إذ استنساخ شخص معين إلى نسخة أو عدَّة نسخ طبق الأصل يعد ضربا من الامتداد لحياة ذلك الفرد المستنسخ في الحياة وبعد الموت ــ التي ليست في تصورهم واعتقادهم سوى تحلل كيمائي للحسم أ ــ كاستنساخ الأمراء ورجال الأعمال والزعماء والأبطال.

لقد توصل العلماء إلى عدة اكتشافات تساهم كثيرا في علاج العديد من أمراض الجهاز العصبي وأمراض الخلايا وتأجيل الشيخوخة، عن طريق التحكم في المادة الوراثية الكامنة في نواة الخلية (A.D.N)، عدَّما كثير من العلماء والفلاسفة محاولة لإطالة عمر الإنسان ومقاومة الموت ومن ثم فتح أبواب الخلود أو تكريس عقيدة البقاء الأبدي.

ففي إطار رسم الخريطة الحاصة بموروثات خلية الإنسان (الجينوم) بتوالي اكتشاف الموروثات التي يتوقع الدارسون أنما تقوم بإتلاف الخلايا وإحداث الشيخوخة ومن ثم موت الكائن الحي.

وعلى هذا الطريق اكتشف فريق من العلماء الكنديين حينا يوحد في جميع الخلايا البشرية يدعى (سوبر أكسيد ديسميوتيز Super Oxyde desmiotise) يقوم بدور تأجيل الشيخوخة، حيث «يقلل من تأجيل بحموعة الذرات الحرة المتخلفة عن العمليات الحيوية في الجسم والتي يعتقد العلماء أن خا دورا كبيرا في الإسراع بالشيخوخة لقدرتما الفائقة على التفاعل بطريقة تدميرية مع كل خلايا الجسم التي تصادفها» أو يعتقد هذا الفريق أن أهم وظائف الجين في صورته الطبيعية هي حماية الجهاز العصبي.

وفي جامعة ماك ماستر بكندا استطاع فريق من العلماء الكنديين والأمريكيين بقيادة الدكتور (كالفين هارلي) الذين يعملون في الهندسة الوراثية من تحديد ومعرفة الأسلوب الوراثي والجين المسؤول عن إحداث الشيخوخة في الكائنات البشرية، وذلك من خلال تحديد أجزاء معينة في هايات الكروموسومات، تسمى "تيلو ميرز- Telomerze) وتكرر نفس الشفرة الوراثية الموجودة عليها مرات عديدة.

وعندما تنقسم الخلية كي تتكاثر، فإلها تفقد ما بين خمسة إلى عشرين من هذا "التيلوميرز" أو هذه القطع من الحامض النووي، وبالتالي فإن العدد الذي تحمله كل خلية من هذا التيلوميرز

أ ــ عادل الأمين: «الاستنساخ الجيني من تجربة لتطوير العداد إلى إنتاج السوبرمان !!» حر 32 - 33، وانتظر د. عمتار الظواهري: «ليس في الاستنساخ محلق حديد» في مجلة التقدم العلمي، ص 33 - 35.

<sup>2</sup> ــ توبي باركز وفريقه: مجلة (نيتشير حينيتكس)، نقلا عن حريدة العالم السياسي، ص 12.

هو الذي يحدد عمر الخلية، وكم من الوقت تستطيع أن تحيا وتنقسم وتفقد تيلوميرز، وكان هذا التيلوميرز أو أحزاء الحامض النووي الموجود في لهايات الكروموسومات هي التي تمثل الميقات أو التوقيت الذي سوف يصبح عليه عمر كل حلية قبل أن تصيبها الشيخوخة» أ.

وفي جامعة كاليفورنيا اكتشف الدكتور (ميشيل روز) أستاذ علم الأحياء التطوري في أواخر شهر جوان 1999: «أنه استطاع من خلال التجارب على ذباب الفاكهة تحديد المرورثات (الجينات) القادرة على إصلاح ما يحدث في الخلية الحية من خلل إلى ما لا نهاية.

وأن عمل موروثات الخلود هذه ارتفع بعمر أحيال من هذه الذباب إلى 130 يوما أي (ثلاثة أضعاف العمر النوعي الذي كان معروفا له)، وقال: «أنا مؤمن أن موروثات الخلود موجودة في الإنسان، كما هي موجودة في الذباب، والناس يحتاجون إلى الاستفادة من هذه الموروثات في عمر مبكر، قبل أن تعاني أحسادهم من أعطاب كثيرة» وهي أعراض الشيخوخة.

وعليه أكد العالِم ومجموعة من العلماء الآخرين أنه بتحديد المركبات الكيمائية التي تنتجها هذه الموروثات يستطيع الأطباء بعد عشر سنوات أن يقدموا دواء يطيل العمر، ويحفظ للإنسان شبابه الدائم حيث يصون خلايا الإنسان ويصحح ما يُعدث فيها من خلل.

وهذا يعني أنه ــ عندما يحدث ذلك كما يتوقع بعض العلماء ــ يمكن أن يضاف إلى عمر الإنسان مئات من سنوات الصبا والشباب، حيث يمكن أحفادنا من الحياة لأعمار تتراوح ما بين 400 و700 عام وربما الخلود كلية بحيث أن يعرف الموت أبدا.

ولكن نسي هؤلاء غرورا أن طول عمر الإنسان وقصره بمشيئة الله تعالى القائل: ﴿وَمَا يُعَمَّرُ مِنْ مُنَا عَلَيْهَا مُعَمَّرٍ وَلَا يُنْقَصُ مِنْ عُمُرِهِ إِلاَ فِي كِتَابِ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرٌ ﴿ قُ، والقائل: ﴿كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانَ، وَيَنْقَى وَجُهُ رَبِّكَ ذُو الْحَلاَلُ وَالْإِكْرَامَ ﴾ .

#### ج ساغتراب الإنسان وشعوره بالإهمال

إن المذاهب والمناهج السابقة الذكر أدت إلى اغتراب الإنسان وضياعه (Aliénation) حيث

<sup>1</sup> ـــ عبد الهادي مصباح: الاستنساخ بين العلم والدين. ص 105 – 106.

<sup>2</sup> ــ محمد فتحي: التحكم الوراثي في الإنسان (الجينوم البشري)، ص 63.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ـــ سورة فاطر: 11.

<sup>4</sup> ــ سورة الرحمن: 26 – 27.

ضيع حقيقته وإنسانيته ففقد عبوديته لله تعالى ووقع عبدا لأهوائه وشهواته والمادة، بل أدت إلى موته مع البنيوية أو موت الجنس الإنساني وتأليه الفرد.

فعدت الإنسان الموجود المشكل L'être problématique بأعلى درجات الإشكال، لأنه أكثر الموجودات شقاء وأعمقها ألما في نظرهم وأرهفها حساسية، لأن الذات الإنسانية لا تستطيع مطلقا أن تبلغ مرحلة الاتزان المطلق أو التطابق التام مع الذات ولا الانسجام مع الغير.

ولأنه الموجود الذي كان ومازال لا يعرف مكانه في الطبيعة، فهو ينظر ويتأمل ويبحث، ويتردد ويتعثر، ولكنه لا يكاد يعثر لوجوده على قرار طبيعي يطمئن إليه أ، ولا يستطيع الانسحام معها، إنه في الطبيعة لكنه غريب عنها أو غريبة عنه، وينظر إليها نظرة العدو والخصم الذي يهدد وجوده.

كما تناقض الفلاسفة والمفكرون في تعريفه فلم يعرف من هو، أهو حيوان متميز (ناطق، اجتماعي، ضاحك،...) أم كائن بشري خارق أو إله سامي؟ أهو خيّر أم شرير ذئب لأخيه الإنسان؟

ومضى بعض الوحوديين إلى حد أبعد من ذلك في تصوير "عبث" الموحود البشري إذ يقول زعيمهم سارتر في كتابه "الوحود والعدم": «إن الإنسان هو الموجود الذي يشعر بأنه قد وحد حزافا، أعني أنه يدرك ذاته بوصفه عبثا لا طائل تحته، ويعرف دائما أنه زائد عن الحاحة "de trop"»2.

كما يجهل أصله ومصيره، أو بالأحرى لم يستقر على حقيقة يطمئن إليها، بسبب تغير النظريات وتطورها وتسارع المعلومات وتناقضها بين المذاهب الفلسفية والدينية المتعصب لآرائها، أصله المادة والطبيعة خاضع لقانوني النشوء والارتقاء والانتخاب الطبيعي مع التطوريين، فليس إلا حلقة من حلقات التطور الميكانيكي للمادة في الكون، لا يتميز عن غيره من الموجودات إلا بدرجة التطور والتعقيد.

كما أنه في الجهة المناقضة هو الإنسان الخارق (السوبرمان) الذي يتحكم في وحود الإنسان عن طريق المعالجة الوراثية أو العبث بالموروثات، فيكون عبدا مملوكا لصانعه في المخبر، وسبب وحوده وولي نعمته، أو منعزلا عن البشر والكون، لا يعرف عنها إلاَّ ما يسمح بتعريفه إياه أو ما برمج عليه.

فهو إنسان متوحد في عالم غريب عنه يشعر بالحرية المطلقة لا تحكمه أية قيود أخلاقية أو دينية «فكل فرد عالم قائم بذاته يصنع بذاته لنفسه أخلاقه وآدابه وعقائده وآراءه، فيختار الإباحة إن شاء،

<sup>1 ...</sup> زكرياء إبراهيم: مشكلة الإنسان، ص 6 -7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> \_ نفس المرجع، ص 07.

وهو المسؤول عما يصيبه من جراء إباحته أو جراء نسكه، وزهده» أ، إلا أن حريته هذه تجعله يعيش التناقض بين المسؤولية واللامبالات، ومع خواء النفس من الإيمان عصف به القلق واليأس.

وقد وصف هيدجر أحسن وصف الحالة النفسية التي آل إليها الإنسان المعاصر الملحد ويؤول إليها في كل مكان وزمان: «حينما يستولي على أنفسنا الشعور بالقلق، فهنالك لا بد من أن ندرك أنه قد قذف بنا إلى هذا العالم على الرغم منا، وأنه قد خلي بيننا وبين أدواتنا، وأننا (مهجورون) لا نحد خلفنا أية دعامة نستند إليها، ولا نلمح أمامنا أي هدف نترع إليه، ولا نرى فوقنا أية قوة عليا تعيننا على التحكم في مصيرنا»<sup>2</sup>.

وهذا الإحساس بالإهمال Le Délaissement يرجع أساسا لعدم وجود الألوهية، فالإنسان مهمل في هذا الوجود لأنه لا يجد في باطنه ولا في خارجه قيما يحتكم إليها، وبالتاني لا توجد هنا حتمية سُلوكية، أي لا مبررات ومعاذير لأفعاله فيفعل ما يشاء ".

وأمام قيم المحتمع التي يصطدم بما ينتابه الخوف التدميري لنفسه ومحتمعه وللكون كله.

لكن الخوف الحقيقي الذي يشعر به المؤمن هو الخوف من الله مقرونا بالرجاء، إذ الحوف من الله يؤدي في نحاية الأمر إلى تحقيق الأمن النفسي، إذ يغمر المؤمن شعور الرجاء

في عفو الله تعالى ورضوانه 4 ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبَّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمْ الْمَلاَئِكَةُ أَلاَ تَحَافُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالْحَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ [.

فما عساد أن يفعل مثل هذا الإنسان المستنب الميمال الضائع إلا أن يتمرد عن القيم والأخلاق والمحتمع كله ويعيث فسادا في الكون محاولا التغلب على الطبيعة والسيطرة عليها في صراعه الوهمي معها، ويستعبد أخاد الإنسان ويقتله بتحريب أسلحة الدمار الشامل، التي يتباها بما ترهيبا وترغيبا، والهيمنة عليه بالعولمة التي تسلبه خصوصياته.

<sup>1</sup> ــ سارتر: الوجودية مذهب إنسان، صـ 25.

<sup>2</sup> ـــ زكريا إبراهيم: دراسات في الفلسفة المعاصرة، ص 434 – 435.

<sup>3</sup> ــ محمد ثابت الفندي: مع الفيلسوف، ص 231.

<sup>4</sup> ــ محمد عثمان أحاق: القرآن وعلم النفس، ص71.

<sup>5</sup> ــ فصلت: 30.

فكانت النتيجة أن ﴿ ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ ﴾ على كل المستويات الفكرية والعملية أغرقت الإنسان في أزمات لا يحصيها إلا الله ولا يعلم عواقبها إلا هو العلمي العليم، لقد اغتر بعلمه المنفصل عن الوحي وعمله المجرد من الإيمان ففسد وأفسد، وضاع وأضاع في الدنيا والآخرة.

فكان على علم العقيدة اليوم مسلحا بالنهج العدمي المعاصر، أن يتصدى فذا التحدي بتبيان حقيقة الإنسان في العقيدة الإسلامية من حيث الأصل والمصدر والغاية والوظيفة ليبعث فيه الأمن والأمان والأمل والطمأنينة، لينقذه وينقذ العالم كله.

### د ــ الانعكاسات العملية للتحديات الفكرية (التحدي على المستوى الواقعي)

ومن أهم مظاهر الانعكاسات العلمية لتلك التحديات الفكرية وأخطرها "التلوث البيئي"، نكونه أكثر التحديات شمولية للأزمات الإنسانية المحتلفة (إنسانية وطبيعية) وأسباها، وأكثرها ظهورا من حيث النتائج الملموسة.

وذلك للانفصام الذي حدث بين السلوك النفسي للإنسان المعاصر والقوانين الكونية، فالأزمة البيئية الحالية كشفت عن الأزمة النفسية التي تعاني منها خضارة المعاصرة، وهي عدم التحانس في تطورها الصناعي والتكنولوجي مع السنن الإلهية في الكون، لأن التكنولوجيا المركبة على نفسية مرضية – متكونة من الغرور والصراع والأنانية، ولا ترى في انحتمع والكون والله إلا خصوما لابله أن تنفصل عنهم لتحقق وجودها ومرعان ما تؤدي إلى إشاعة النفسية الفردانية التي تحدف إلى تحقيق المنفعة الخاصة، فلا يكون الإنتاج إلا لغاية الاستهلاك، وتنمية قوى الطغيان وإحكام

<sup>41:(0,0)=1</sup> 

<sup>2</sup> \_ غافر: 81 = 85.

<sup>3</sup> \_ زكريا ايراهيم: مشكلة الإنسان، ص135.

السيطرة وتوسيع مناطق النفود وتنمية الأموال.

وتكون القيم الأخلاقية والتشريعات محققة لتلك الأهداف، ومعاكسة لمبادئ الوجود أو الحق الذي أودعه الباري الحق في الكون<sup>1</sup>، وهو التسخير المادي والتسخير المعرفي، وهدى إليه عباده (البشر) عن طريق رسله.

وبناء على هذا التصور المنحرف عن الفطرة والرؤية التوحيدية الكونية خصت عملية اقتحام الكون واستغلاله (وخاصة الأرض) على أولية علبا تحقيقا للمصلحة الشخصية، والربح السريع والمنفعة و"السعادة الأبدية" من خلال التصنيع والاستزراع واستهلاك الثروات المختلفة (النباتية والحيوانية والمعدنية) بل استزافها، حيث كان هذا النشاط على حساب الحفاظ على البيئة وإزالة التلوث<sup>2</sup>.

فكان من عواقب ذلك أن تلوث الغلاف الجوي، وارتفعت درجة حرارة كوكب الأرض وتغير مناحه، كما تدهورت الموارد الطبيعية بتلوث المياد والبحار والتربة وأصبح العالم مهددا بخسارة التنوع البيولوجي.

ويعد الاحتباس الحراري وظاهرة النينيو (NINIO) المترتبة عنه ظاهرة النينيا (NINIA) المترتبة عنه ظاهرة النينيا (NINIA) المترتبة عنهما الصورة الواضحة المجملة للتلوث البيثي أو النتيجة المباشرة له في كثير من المجالات.

وقد انعكس ذلك على حياة الإنسان فردا وجماعة من الناحية البيولوجية والفيزيوجية والنفسية والاحتماعية والاقتصادية، وأصبحنا نعيش اليوم — كما قال اشفلتزر – في ظل الهيار الحضارة<sup>3</sup>.

فلقد أدى النشاط الإنساني اللامسؤول إنى تلوث الهواه بصورة سريعة حدا حيث ازداد انبعاث الغازات الدفيئة (CO2) (gaz a effet de serre. G.E.S.) وهمي: (ثاني أكسيد الكربون (CH4) والميثان (CH4) وأكسيد النترات (N20) إلى حانب بخار الماء والأزون الأسترانسفيري (O3) والميثان (CH4) وأكسيد النترات (CFC) وهمي غازات قليلة في الطبيعة أنه التي لو استمرت في الزيادة بالمعدل الحالي فإن كمية ثاني أكسيد الكربون (CO2) المتضاعفة في الجو تصل إلى ثلاث أضعاف منذ اليوم وحتى عام 2100.

<sup>1-</sup> مرتضى مطهري: الرؤية التوحيدية الكونية، ص 21 - 22، وانظر حسين نصر: مقدمة إني العقائد الكونية الإسلامية، ص 13 - 18.

<sup>2</sup> ــ عبد انجيد النجار: قضايا البيئة من منظور إسلامي، ص 65 - 71.

<sup>3</sup> ــ أنييرت اشفلتزر: فلسفة الحضارة، ص.19.

<sup>4</sup> ــ فرانس بيكيت: " التغير في المناخ: الحوار الكبير"، ص40.

<sup>5</sup> ــ مصطفى كمال طلبة: إنقاذ كوكبنا: التحديات والآمال، برنامج الأمم المتحدة للبيئة، ص 19.

مما أدى إلى مجموعة من النتائج الحطيرة وهي تغير توازن الغازات في الجو، وضعف تأثير الدفيئة الطبيعي أ، وضعف قدرة الكوكب الطبيعية على امتصاص ثاني أكسيد الكربون (خاصة بعد قطع نسبة كبيرة من الغابات مثل غابات الأمزون في البرازيل)، وارتفاع درجة حرارة الأرض بانبعاث أكسيد النيتروجين من محركات الطائرات النفاثة والانفجارات النووية، وانبعاث مركبات الكربون الكلورية الفلورية C.F.C التي تدخل في صناعة المبردات والمطهرات والمبيدات، والمتسبب الأول في ذلك الدول الصناعية الكبرى<sup>2</sup> (انظر الشكل رقم 03).

فأدى مجموع هذه النتائج وأسباكها إلى استنفاه وتدمير غاز الأوزون الاستراتوسفيري للمنافري (L'ozone stratosphérique) الذي يقي الأرض من الأشعة الفوق البنفسجية المضرة بالحياة وحاصة في القطب الجنوبي مما جعل الباحثين يتنبؤون بارتفاع متوسط درجات الحرارة بين 1,4° و5,8° (درجة مئوية) في أفق عام 2100 (انظر شكل رقم4 (1-2-3) مما يؤدي إلى ذوبان الجبال الجليدية بالقطبين الذي يؤدي بدوره إلى ارتفاع مستوى الحيطات الذي يقفز إلى 80 سم ارتفاعا وكثير من المناطق على الكرة الأرضية تصبح مهددة بالغرق الارتفاع مستوى البحار بين 30, م ومتر واحد، تزداد نسبة الأعاصير والعواصف في مناطق ويصيب الجفاف مناطق أحرى من كوكبنا مما يمنعه من "التنفس".

وسرعان ما بدأت تتحقق كثير من هذه التنبؤات وتتجلى تلك الحقائق فيما يسمى بظاهرة النينيو التي تحسدت في الكوارث الطبيعية كالأعاصير المتكاثرة، والأمطار الغزيرة والفياضانات والحفاف والحرائق، إلى حانب الزلازل والانفحارات البركانية والانحيالات والتسونامي أو الزلازل البحرية كم، ولهذا التلوث

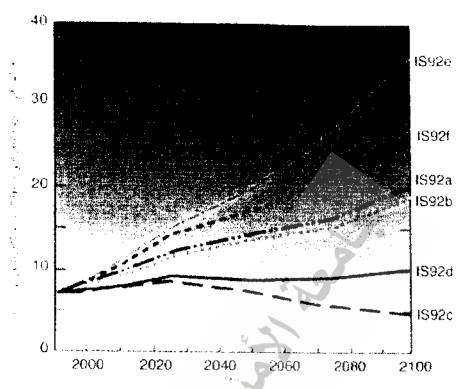
السنة النفيتة الطبيعي effet de serre: يتمثل في امتصاص الأرض لأشعة الشمس، وتعبد إرسالها في شكل أشعة لحت الخمراء التي يختبسها غلاف غازات الدفيقة في طبقة الترويسفير stroposphere، مما يؤدي إلى التدفية الطبيعية لمكرة الأرضية، وبدون تأثير الدفيقة الطبيعي تتحفظ درجة حرارة الأرض إلى (- 18°) وتكون الأرض غير قابلة للنجاة، وبما ينعم كوكنا بدرجة حرارة متوسط (15°)، ( انظر:

Science et vie: Nov.1996. p50. et voir Abdelazize Barrouhi: "Climat: demain il sera trop tard".p 46 وانظر: مصطفى كمال طبية: إنقاذ الكوكب ص 50 وانظر:

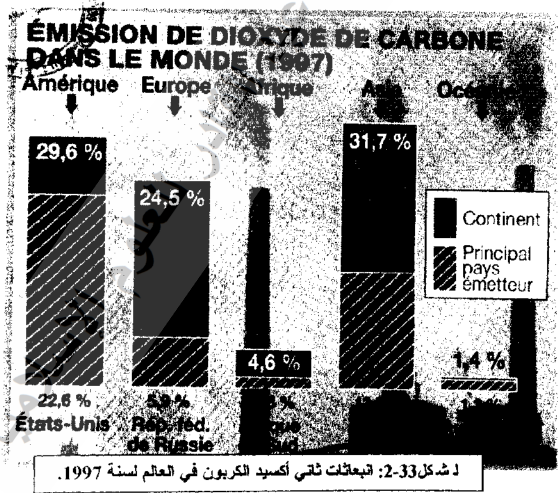
Abdelazize Barrouhi, ibid : p.p 42,53 ; et Science et vie, ibid ; p.p 48-50

<sup>3 —</sup> RENNES. P « Menaces sur l'antaractique », p21, et voir MEGIE. G et Stalarski p. « la disparition de l'ozone antaractique », p26-30 et voir jeune Afric, op cit. p 42-43, et Science et vie « op cit. p48-50.

 <sup>4</sup> \_\_ (يخدث على الأرض = حسب تقرير الأمم المتحدة = كل عام 100 ألف عاصفة رعدية و10 آلاف فيضان وآلاف من الأعاصير الأوضية أو الانحيارات، أكثر من 100 زلزال تتسبب في أضرار، منات من الحرائق الهائلة، عند لا يحصى من الأعاصير الحلزونية الاستوائية، عشرات من الانفجارات البركانية والتسونامي، ونوبات الحفاف) (رسانة اليوبسكو، أكتوبر1997، ص 10).



الشكليكية [الانبوابات ميرانوه أولى أرابي القابية الكربون في الجور وقفا للمنفور بوهاك المسمة أمني وجمعها عام الا الموارق الدول الكونلان الرعاد القول الدام منه عنه أنها البدان سماسيان نتيبه الإسمالان

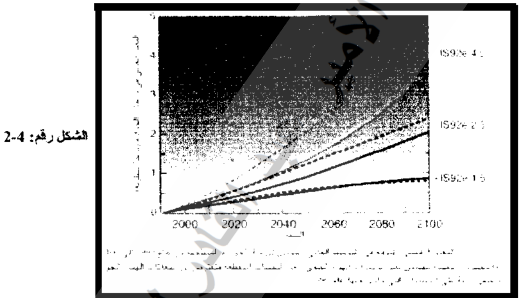


الشكل رقم: 3



الأرض تمتص اشعة الشمس التي ترجعها في شكل اشعة تحت حمراء ولكن هذه الأخيرة يتحتجزها في الجو غلاف غنزات الدفينة إثنى اكسيد الكربون الميتان. ) مما يؤدي إلى التنفنة الشاملة للكوكب. هذه العملية الطبيعية الضرورية للعياة على الأرض, بعنايته و فضله سبحانه و تعالى, قد تصبح يوما ما, بسبب التوارث جمة لا يعلم عواقبها إلا الله اللطيف العلى.

الشكل رقم : 4-1



1892e.hgt

80

40

40

200

2000

2020

2040

2060

2080

2100

1892c.iow

الشكل رقم: 4-3

البيثي والكوارث الطبيعية المترتبة عنه آثار سلبية على الإنسان من عدة جوانب، صحية واحتماعية واقتصادية.

فعلى المستوى الصحي ظهرت عدة أمراض جلدية وتنفسية أ، وفقدان المناعة، والضعف الجنسي والعقم في بعض الحالات، وازدياد حالات الإصابة بالأمراض المعدية كالملاريا وأمراض العيون، وارتفاع حالات الإصابة بالسرطان بأنواعه وعدة أمراض أخرى مازال الإنسان عاجزا عن معرفة ماهيتها، منها مرض الالتهاب غير النمطي (السارس) الذي بدأ يجتاح قارة آسيا وكندا منذ شهر أفريل 2003.

وعلى المستوى الاجتماعي أدى التلوث البيئي إلى التمزق الاجتماعي بسبب التشرد الناتج عن الكوارث الطبيعية والبحث عن الأماكن الصالحة للعيش، وارتفاع نسبة الوفيات، فرملت نساء ويتمت أطفال وفقد آخرون من الرحال والنساء والأطفال.

أما على المستوى الاقتصادي فتعاني كثير من الدول الفقر وانجاعة، والهيار اقتصادياتها، بسبب تناقص مصادر الغداء عندها الناتج عن تلوث البحار والجيطات والمياد والأمطار الحمضية، والتصحر، وتقلص الأراضي الصالحة للزراعة بسبب تلوث التربة والالهيارات، أو زحف المباني، كما أن الأعاصير والعواصف والفياضانات، وارتفاع درجات الحرارة المتسببة في الحرائق، أدت إلى إتلاف المحاصيل الزراعية والشروات الحيوانية.

تلك هي الأسباب المادية للمشكلة البيئية التي تحددها انعلاقة المادية بين الإنسان والبيئة غافلة عن الأسباب العقدية التي تحددها العلاقة الروحية بينهما، وهذه هي النتائج التي يجنيها الإنسان.

إنها لصورة مفزعة ومرعبة يعيشها الإنسان في نهاية هذا القرن، تذكرنا بأهوال يوم القيامة تكما وصفها لنا القرآن الكريم وأحاديث رسول الله على كلما رأينا مشاهدها على شاشات التلفزيون في النشرات الإحبارية اليومية والتقارير العلمية. والعلم الإنساني يقف عاجزا أمام التنبؤ

 <sup>1</sup> \_\_ وذكرت تقارير الأمم المتحدة؛ أن أربعة ملايين طفل أقل من 5 سنوات مصاب بالتهابات صدرية حادة بسبب الدخال المترني عير المعانج، ويقتل التيلوث البيتي 11 مليون طفل سنويا – سموم، مياه الشرب، الهواء، (تقرير منظمة الصحة العالمية 071998 - 10).

أطفال إفريقيا، عن طريق بعوضة المستنقعات الناقلة للطفيلي، انظر:
 أطفال إفريقيا، عن طريق بعوضة المستنقعات الناقلة للطفيلي)، انظر:

Robert Walgate, « paludisme: le séquençage, et après?», la recherche N° 361, Février 2003, p55-59.

بسلوكات الإنسان وسلوكيات الظواهر الطبيعية لأنما لم تعد عادية لما أحدثه بنشاطه من خلل في الكون وفي نظام حياته وأنماط معاشه، ولم يعد كوكبنا ذلك البيت الآمن، المنظم الغني والقوي المتين، بل أصبح وهنا كبيت العنكبوت يوشك على الانميار إن لم يسعفه الإنسان ويسعف نفسه بالعودة إلى منهج الله تعالى (الإيمان) لتحقيق التوحيد، قال تعالى: ﴿مَثَلُ الَّذِينَ اتَّحَذُوا مِنْ دُونِ اللّهِ أَوْلِيَا وَإِنَّ أَوْهَنَ النَّبُوتِ لَبَيْتُ الْعَنْكُبُوتِ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ أوْلِيَاءً كَمَثَلِ الْعَنْكُبُوتِ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ أوْلِيَاءً وَإِنَّ أَوْهَنَ النَّبُوتِ لَبَيْتُ الْعَنْكُبُوتِ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ أوْلَيَاءً كَمَثُلِ الْعَنْكُبُوتِ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ أوْلِياءً كَمَثُلِ الْعَنْكُبُوتِ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ أوْلَيْ أَوْلَى الْبُيُوتِ لَبَيْتُ الْعَنْكُبُوتِ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ أوْلَيْ أَوْلَى الْبُيْوتِ لَبَيْتُ الْعَنْكُبُوتِ لَوْلَا لَهُ الْعَنْكُبُوتِ اللّهِ اللّهَ اللّهُ الْعَنْكُبُوتِ اللّهُ الْعَنْكُبُوتِ اللّهِ اللّهُ عَنْ الْعَنْكُبُوتِ اللّهِ الْعَلْمُونَ الْمُؤْلِقُونَ لَهُمْ اللّهُ الْعَنْكُبُوتِ اللّهُ اللّهُ الْعَنْكُبُوتِ اللّهُ الْعَالَ الْعَنْكُبُوتِ اللّهُ الْعَنْكُبُوتِ اللّهِ الْمُؤْلِقُونَ الْبُيْتُ اللّهِ الْعَنْكُبُوتِ اللّهِ الْعَنْكُبُوتِ اللّهُ الْعَنْكُونَ الْعَنْفُلُهُ الْعُنْكُ الْعَالَى الْعَنْكُونِ اللّهِ اللّهُ الْعَالَ الْعَنْكُونَ اللّهُ الْعَنْكُونَ الْعَنْدُونَ اللّهُ الْعَنْكُونَ الْعَنْدُ اللّهُ الْعَنْكُونَ الْعُلْعَالَ الْعَنْكُونَ الْعَنْكُونَ الْمُؤْلِقُونَ الْعَنْكُونَ الْعَنْكُونَ الْعَنْكُونَ الْعَلْمُونَ الْعَنْكُونَ الْعَنْدَالَاقِهُ الْعَنْ الْعَنْتُ الْعَنْكُونَ الْعَلْمُ الْعَالِمُ الْعَنْكُونَ الْعَالِمُ الْعَنْكُونِ الْعَلْمُ الْعَالَالَةُ الْعَالَى الْعَنْكُونَ الْعَلْمُ الْعَالَاقُونَ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلَامُ الْعَالَ الْعَلَامُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْع

ولم يصل الإنسان إلى هذه التحديات إلا لاخراف تصوره عن التصور القرآبي الذي يحدد علاقة الإنسان بالكون علاقة مادية وروحية؛ فلقد أحذ بكل أسباب العمارة واخضارة والسنن الكونية والاجتماعية التي علمها وتوصل إليها، ولكن متعربة عن الإيمان بالله تعالى، لأن الإيمان هو الواقي والحافظ للحضارة والعمارة من غضب الله وسحطه، وانتفاؤه هو الذي أدى إلى سقوط الحضارات واندثار الأقوام من قال الحق تبارك وتعالى: ﴿ أَو لَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الّذِينَ كَانُوا مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا هُمْ أَشَدً مِنْهُمْ قُوَّةً وَآثَارًا فِي الأَرْضِ فَأَخَذَهُمْ اللّهُ بِذُنُوبِهِمْ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنْ اللّهِ مِنْ وَاقِ ذَلِكَ بَائَهُمْ كَانَتُ تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيْنَاتِ فَكَفَرُوا فَأَخَذَهُمْ اللّهُ بِذُنُوبِهِمْ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنْ اللّهِ مِنْ وَاقِ ذَلِكَ بَائَهُمْ كَانَتُ تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيْنَاتِ فَكَفَرُوا فَأَخَذَهُمْ اللّهُ إِنّهُ قَوِيٌّ شَدِيدُ الْعَقَابِ } فَلَا اللّهُ بِلا لَهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّه

وقال أيضا: ﴿ أَفَلُمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنظُّرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ فَيْلَهِمْ كَانُوا أَكْثَرَ مِنْهُمْ وَأَشَدَّ قُوَّةً وَآثَارًا فِي الأَرْضِ فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ فَلَمَّا حَاءَثُهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَرَحُوا بِمَا عِنْدَهُمْ مِنْ الْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ فَلَمَّا رَأُوا بَأْسَنَا قَالُوا آمَنَا بِاللّهِ فَرَحُوا بِمَا عَنْدَهُمْ مِنْ الْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ فَلَمَّا رَأُوا بَأْسَنَا قَالُوا آمَنَا بِاللّهِ وَحُدَهُ وَكَفَرُكُا بِمَا كُنَّا بِهِ مُشْرِكِينَ فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إِيْنَانُهُمْ لَمَّا رَأُوا بَأْسَنَا سُنَةَ اللّهِ الَّتِي قَدْ حَلَتُ فِي عَبَادِه وَخَسَرَ هُنَالِكَ الْكَافِرُونَ ﴾ .

لقد أدرك اليوم كثير من الناس قوة هذا التحدي وأنحم كانوا في خسران حين كانوا يظنون أنحم يحسنون صنعا: ﴿ قُلْ هَلْ نُنَبِّكُمُ ۚ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَالًا الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الذَّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمُ يُحْسِنُونَ صُنْعًا أُولَٰعِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ وَلِقَائِهِ فَحَبِظَتْ أَعْمَالُهُمْ فَلاَ نُقِيمُ لَئِهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَزُنَّا ﴾ ق.

العنكبوت: 41.

<sup>2</sup> ـــ انظر: الطاهر بن عاشور: النحرير والتنوير، ج24. ص 219 -223. و284 = 285.

<sup>3</sup> \_ غافر: 21 - 22.

<sup>4</sup> ـــ غافر: 82 – 85.

<sup>5</sup> ـــ الكهف: 103 - 105.

وكانوا يظنون ألهم في مأمن من التعرض لأدنى خطر من أزمة قد تقوض البناء الحضاري بأسره، لثقتهم العمياء بالعلم إذ اعتقدوا: "أن من مزايا العلم الأبدية أنه استطاع بتأثيره في العقل البشري أن يتغلب على شعور الإنسان بالخوف من نفسه ومن الطبيعة"!.

فاقتحموا الكون استغلالا إلى درجة الاستراف حتى وقعوا في الأزمة البيئية هذه التي تكاد تقوض البناء بأسره، وصدق فيهم قوله تعالى: ﴿ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ لِيُذِيقَهُمْ بَعْضَ الَّذِي عَملُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ قُلْ سِيرُوا فِي الأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ النَّاسِ لِيُذِيقَهُمْ بَعْضَ الَّذِي عَملُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ قُلْ سِيرُوا فِي الأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ النَّذِينَ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ يَوْمٌ لاَ مَرَدًّ لَهُ مَنْ اللَّهِ يَوْمَعُذُ كَانَ عَاقِبَةً اللَّهِ يَوْمَعُذُ يَصَدَّعُونَ مَنْ كَفَرَ فَعَلَيْه كُفْرُهُ وَمَنْ عَملَ صَالِحًا فَلْأَنفُسِهِمْ يَمْهَدُونَ لِيَحْزِيَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالِحَاتِ مِنْ فَضْلُه إِنَّهُ لاَ يُحبُّ الْكَافِرِينَ وَعَملُوا الْصَالِحَاتِ مِنْ فَضْلُه إِنَّهُ لاَ يُحبُّ الْكَافِرِينَ وَعَلَى اللَّهُ لَلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَوْ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ ال

إنها إذن أزمة إيمان أكثر من كونما أزمة معرفة، لأن العلم البشري قاصر ومحدود في الزمان والمكان بقصور قدرات الإنسان، كما أنه اليوم بتقنيته يفرض العلم نفسه قوة مسيطرة، نافيا القيم الأخلاقية والتاريخ أو تجارب الحياة والأمم<sup>3</sup>.

<sup>1</sup> ـــ أدرين كوخ: آراء فلسفية في أزمة العصر، ص 106.

<sup>2 = 10</sup> الروح: 41 = 45.

<sup>3</sup> \_ انظر:

Marcel Blanc: "la science, ni bonne ni mauvaise?" Enjeux éthiques, l'état des sciences et des techniques, p.p 135,136

<sup>4</sup> ـــ الروم : 07.

<sup>5</sup> ــ النور: 55.

فَقُلُنَا يَاآدَمُ إِنَّ هَذَا عَدُوَّ لَكَ وَلِزَوْجِكَ فَلاَ يُخْرِجَنَّكُمَا مِنْ الْجَنَّة فَتَشْقَى إِنَّ لَكَ أَلاَ تَجُوعَ فِيهَا وَلاَ تَعْمَى فَوَسُوسَ إِلَيْهِ النَّيْطَانُ قَالَ يَاآدَمُ هَلْ أَدُلُكَ عَلَى شَجَرَةِ الْخُلْدِ وَمُلْكَ لاَ يَبْلَى فَأَكَلاَ مِنْهَا فَبَدَتْ لَهُمَا سَوْآتُهُمَا وَطَفِقَا يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِنْ وَرَقِ الْجَنَّةِ وَعَصَى وَمُلْكَ لاَ يَبْلَى فَأَكَلاَ مِنْهَا فَبَدَتْ لَهُمَا سَوْآتُهُمَا وَطَفِقَا يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِنْ وَرَقِ الْجَنَّةِ وَعَصَى آدَمُ رَبَّهُ فَعَوَى ثُمَّ اجْتَبَاهُ رَبَّهُ فَتَابَ عَلَيْهِ وَهَدَى قَالَ اهْبِطَا مِنْهَا مَنْهَا بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُونِ فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً يَعْضَى عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً يَاتَعَلَى وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً وَمَنَى أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً عَنْكُمْ وَنَصْ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً وَمَنَاكًا وَنَحْشُومُ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً عَنْكًا وَنَحْشُومُ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً فَيَاكُمُ وَنَعْمَ الْقَيَامَة أَعْمَى ﴾ الْقَيَامَة أَعْمَى ﴾ الله في المُعْلَى وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً فَا وَمُنْ أَوْنَامَة أَعْمَى ﴾ الشَيَامَة أَعْمَى ﴾ الْقَيَامَة أَعْمَى ﴾ الله المُنْهَا وَلَهُ الله وَلَهُ اللهَ وَلَا لَهُ عَلَى الْعَلَيْهِ وَلَا لَوْنَ اللّهُ وَلَا لَعَنَى اللّهُ الْعَلَى الْمَالُولُ اللّهُ الْعَلَى الْعَلَمَة أَعْمَى اللّهُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَيْهِ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْتَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَى الْهَالَالُهُ الْعَلَى اللّهُ الْعُلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

ودور علم العقيدة هنا يتمثل في التبشير بالحل الإسلامي لأزمة البيئة عبر التعريف بالأبعاد العقدية للكون وحقيقة العلاقة بين الإنسان والله والكون وما يجب أن تكون عليه، للحفاظ على البيئة وصيانتها والاستزادة منها بارتقائها ونبذ محاربتها، تلك اخرب والصراع الذي ولده وغرسه في الأذهان التصور المادي الإلحادي.

السبطة: 115 - 124 انظر فخر الدين الرازي: مفاتيح الغيب، ج 11، ج22. ص 123 - 124.

## المبحث الثاني

# التطور العلمي وأسس المنهج الجديد

نشهد في هذا العصر طفرة علمية وفيضا من التطور العلمي التحريبي الذي يكشف لنا كل يوم بل كل ساعة عن كثير من النظريات والقوانين، ويخطو خطوات هائلة نحو انتقدم، ويقرر كثير من الباحثين في هذا العلم أن المنجزات التي حققها في العقود الثلاثة الأخيرة من القرن العشرين يمكن أن تتحاوز في كمنها وكيفها كل منجزات المعلم في سابق الزمان، ويتحلى ذلك من خلال التغير الكبير الذي يحدثه هذا التطور في جانبه العملي التطبيقي من تطور تكنولوجي مذهل، ذلك أن التقدم التكنولوجي يركز على منجزات العلوم الكونية الطبيعية، كالفيزياء والكيمياء وعلم الفلك بالدرجة الرئيسية.

وهذا التقدم العلمي المطرد والانتشار الواسع للعلوم أديا بدورهما إلى تغيرات ثورية في أسس ومبادئ المعرفة، مما نتج عنه ثورة وانقلابا في كثير من المفاهيم والتصورات عن الإنسان والكون والوجود بصفة عامة وتركا أثرا عميقا في المعتقدات الدينية، فقد ضاعفت العلوم معلوماتنا العلمية عن العالم في مجالات عدة ولكنها في نفس الوقت أوجدت شبهات وتساؤلات ومشكلات حديدة حول الدين.

كما أوحدت في تطورها من ناحية أخرى عددا كبيرا ومتكاثرا من منكري الدين وانحاربين له بسلاح العلم، حتى ظن هؤلاء أن العلم قد حل كل شيء وأن عصر الإيمان قد ولى.

فهل حقيقة انتهى عصر الإيمان مع ميلاد عصر العلم والتكنولوجيا؟ هل العلم والدين متعارضان ينفي أحدهما الآخر؟ ولماذا؟ وما هي حقيقة كل من العلم والإيمان؟ وما هي طبيعة العلاقة بينهما ومن ثم ما مدى صلة علم العقيدة بالعلوم الكونية إذا كانت هناك صلة بينهما؟

للرد على تلك الشبهات وضع دعاة تجديد منهج علم العقيدة أسسا للمنهج الجديد يقوم على نتائج ومعطيات التطور العلمي المعاصر، فما هي أسس منهج علم العقيدة على ضوء هذا التطور العلمي وتلك الصلة بينهما؟

## المطلب الأول: التطور العلمي المعاصر وسلته بالدين (العلم والإيمان)

مازال الكثير من الناس يتصور – وقد اكتسب العلم باستقلاله قوة ونجاحا واهتماما متزايدا – أن عالم الحقائق بأسره وبحميع أجزائه أصبح مفتوحا لبحوث العلم، وأن العلم باطراده وتطوره، قد حل كل أسرار الكون ولم يعد للدين مكان بعد ذلك، ويخيل إليهم أن كثيرا من القضايا التي كانت تعزى إلى الدين من حيث تعليلها وتفسيرها، أصبح العلم كفيلا بها يعللها ويفسرها، أي أن العلم أصبح يكفي نفسه في نموه وتطوره، وذلك لاعتقادهم أن أول سمة للروح العلمية هي عدم التسليم بأي مبدأ للبحث وأي مصدر للمعرفة سوى التحربة وأنه لا حقائق ولا يقين إلا ما تبينه التحربة، ومازال لسان حالهم يكرر ما قاله من قبل أحد المفكرين "إميل بوترو، E.Boutroux" في كتابه ( العلم والدين) : "لم يكن مجديا أن خاول العقائد الدينية تسخير العلم، فقد خرر العلم من هذا الرق وكأنما انعكست الآية منذ ذلك وأحذ العلم ينذر بفناء الأديان"!

ويصرح كثير من الفلاسفة المعاصرين في انغرب أن "رؤية الإنسان الحديث حول الفهم الأسطوري للعالم ولمفاهيم كالمعاد والنجاة كلها تتعلق بالماضي وقد انتهى وقتها وزمانها...

كما يعتبر حركة العالم تابعة للقانون العالمي، أي القانون الطبيعي الذي يستطيع العقل البشري اكتشافه، من هذا المنطلق يعتبر الإنسان الحديث الظواهر الواقعية هي القابلة للفهم في إطار النظام العالمي العقلاني، فلا يقبل المعجزات لأنه لا مكان ها في النظاء القانوني، فعندما تقع صدفة غريبة أو خارقة للعادة لا يهدأ باله إلا بمعرفة سببها العقلاني".

ولكن هل حقيقة الظواهر الواقعية قابلة للفهم؟ أي هل الحقيقة في آخر صورها تخضع للمشاهدة؟ وهل يعني ذلك أن حقائق الدين غير معقولة؟ وهل موقف وأدلة معارضي الدين تستند إلى المشاهدة والتحربة نفسها التي يؤمنون بما أم إلى خلفيات عقدية وفلسفية أو منفعية؟

إن من أسباب محاربة الدين باسم العلم وصمود موجة الإلحاد في عصرنا هذا ترجع إلى عدة أسباب أخص بالذكر ثلاثة منها، أولها وثانيها يلخصهما الذكتور (وولتر أوسكار لندريرج).

أ ـــ عمد رضا كاشفى : "قلسفة الدين والكلام الجديد"، ص 48-49.

<sup>2-</sup> مصطفى عبد الرازق:الدين والوحي والإسلام،ص 7-8، نقار عن توفيق الطويق، قصة الصراع بين الدين والفلسفة، ص255. 3 ــ عالم الفيزيولوجيا والكيمياء الحيوية، أستاذ الكيمياء الفيزيولوجيا والكيمياء الحيوية الزراعية بحامعة مبسوتا بالولايات المتحدة الأمريكية.

«أولا: يرجع إنكار وجود الله في بعض الأحيان إلى ما تتبعه بعض الجماعات أو المنظومات الإلحادية أو الدولة من سياسة معينة ترمي إلى شيوع الإلحاد ومحاربة الإيمان بالله بسبب تعارض هذه العقيدة مع مصالح هذه الجماعات أو مبادئها.

ثانيا: وحتى عندما تتحرر عقول الناس من الخوف فليس من السهل أن تتحرر من التعصب والأهواء، ففي جميع المنظمات الدينية المسيحية تبذل محاولات لجعل الناس يعتقدون منذ طفولتهم في إله هو على صورة إنسان، بدلا من الاعتقاد بأن الإنسان قد خلق خليفة لله على الأرض. وعندما تنمو العقول بعد ذلك وتتدرب على استخدام الطريقة العلمية فإن تلك الصورة التي تعلموها منذ الصغر لا يمكن أن تنسجم مع أسلوبهم في التفكير أو مع أي منطق مقبول.

وأخيرا عندما تفشل جميع المجاولات في التوفيق بين تلك الأفكار الدينية القديمة وبين مقتضيات المنطق والتفكير العلمي، نجد هؤلاء المفكرين يتخلصون من الصراع بنبذ فكرة الله كلية.

وعندما يصلون إلى هذه المُرحلة ويظنون ألهم قد تخلصوا من أوهام الدين وما ترتب عليها من نتائج نفسية، لا يحبون العودة إلى التفكير في هذه المُوضوعات، بل يقاومون قبول أية فكرة حديدة تتصل بهذا المُوضوع وتدور حول وجود الله» أ.

ثالثا: ولو فرضنا أن تلك الأفكار الدينية القديمة صحيحة كما هو الشأن في الدين الإسلامي الذي ينسجم مع أسلوب التفكير العلمي والمنطق الصحيح، فإن أولئك المفكرين سيصرّون على إنكار وجود الله تعالى ووحدانيته وكل مقتضيات الإيمان، لأن البدأ عندهم هو - كما بينت من قبل أن الحقيقة ليست إلا نتاج المشاهدة والتحربة العلمية، فلا قيمة في نظرهم لأي فكرة إذا لم تكن تعبيرا مباشرا عن وقائع وقد أثبت المنطق وتطور المنهج العلمي خطأ هذا الوهم - كما سنبين لاحقا-.

وهذا البدأ إذا طبق في كل المجالات واتخذ مقياسا لإثبات الدعاوي والقضايا «لن تستقيم قضية معارضي الدين إلا إذا توصلوا بالمشاهدة والتحربة نفسها، إلى أن الدين في حقيقته النهائية باطل. فيجب أن تعسل مشاهدةم ودراستهم إلى الحد الذي يسمح لهم بالمجاهرة بأنهم قد شاهدوا وجربوا كل شيء داخل الكون وخارجه، في أقصى مداد، وأقمم بناء على ذلك - يعلنون أنه ليس هناك إله ولا ملائكة ولا جنة ولا جحيم، بنفس التقة التي يتمتع بما رجل بصير يدير عينيه في حجرة مقياسها 10×10 من الأمتار ثم يعذن

أ ــ حون كلوفر مونسما: الله يتجلى في عصر العلم، ص50-51.

أنه لا توجد في هذه الحجرة فيل ولا أسد!! ومن الواضح أن معارضي الدين لا يتمتعون بهذا الموقف....إنهم لم يشاهدوا مبادئ الدين و لم يجربوها في معاملهم، وإنما هم يفسرون بعض مشاهداتهم على أنها أبطلت حقيقة الدين، فمثلا نراهم قد ادعوا بعد اكتشاف نظام الجاذبية في علم الفلك أنه لا وجود للإله الذي كانوا يظنون في الماضى أنه يمسك بالكون. فقانون الجاذبية يكفي الآن في رأيهم لتفسير ذلك الواقع.

والجلي كل الجلاء أن هذا الدليل المستند على المشاهدة لا ينهض – على الإطلاق – دليلا على عدم وجود الله، ذلك لأن منظارا ما لم يخبرنا حتى هذه اللحظة، أنه لا وجود للإله في الكون الفسيح، وإنما غاية ما هناك أن بعض العلماء بناء على المشاهدات زعموا أنه لا ضرورة للإله في حالة وجد قوانين محكمة ثابتة. فالمشاهدة أو التجربة لا تتعلق ولو من بعيد، بعدم وجود الله وإنما تتعلق بواقع آخر أقاموا في ضوئه زعمهم بأنه «لا ضرورة للإله» أ.

كما أننا من جهة أخرى لا ندري شيئا عن ماهية وطبيعة وكنه ومصدر الجاذبية أو المغناطيسية أو الكهرباء أو الطاقة مثلا، إذ ينحصر سعي العلم في التوصل لقانون رياضي محكم يعطي وصفا دقيقا للكيفية التي تتحرك بها الجسيمات تحت قوة الجاذبية أو التي تعمل بما القوى الكونية، أي أن العلم لا يفسر الظواهر ولا يعللها، ومن ثم من غير الممكن أن تجدي الوسائل التحريبية في هذا الجانب، لأنه ضور قوق إدراكه، هو طور الإيمان بالله تعالى الذي به يمكن تعليل تلك الظواهر.

ومن هنا يمكننا أن ندرك حقيقتين أساسيتين من أهم خصائص العلم، أثبتتهما الدراسات الحديثة والمعاصرة في فلسفة العلوم:

أولهما: أن الوجود لا يقتصر على المشاهدة، فالأجهزة التجريبية مهما تطورت لن تستطيع رصد كل شيء. ولا معرفة كنه وحقيقة كل ما ترصده، لذا استنجد العلماء بالمنهج الاستنباطي الذي يعد مصدر القوة في العلم الحديث بعد تطور الفاهيم بتطور العلوم الطبيعية وتطبيقاتما، وهو المنهج الذي يضع تفسيرا في صورة فرض رياضي يمكن استنباط الوقائع الملاحظة منه أ، فنحن لا نستطيع أن نشاهد الحقائق في عالم الشهادة أو عالم الغيب، بل حل ما نستطيعه هو استنباط الخقائق الكامنة بدراسة ومشاهدة الأشياء الظاهرة، وذلك بطريقتين:

أ- الضرورة المنطقية اللازمة لتفسير الوقائع المشاهدة وفي ذلك يقول الدكتور جون كمني:

أ ـــ وحيد الدين خان: الدين في مواجهة العلم، ص10.

<sup>2</sup> سحائز ريشنباخ:نشأة الفلسفة العلمية، ص97، وراجع: عبد القادر ماهر: فلسفة العلوم، ج2ص42 وما بعدها. وص137 وما بعدها.

«نحن نعتقد بوجود أجسام أصغر من الذرة لا لأننا رأيناها – ولو بشكل غير مباشر – ولكن لأن افتراض وجودها يشكل أسهل أرضية بمكن لها تعليل الوقائع المشاهدة» .

ب- والطريق الثاني الذي تعرف به الحقائق «غيبيات المادة وغيبيات الغيب»، آثارها، إذ يقول الأستاذ حيمس كولمان: «إننا لا نستطيع رؤية الذرة فضلا عن الإلكترون، ولكن ليس من الضروري أن نرى الإلكترون فعلا وهو يدور لكن نحدد شكل مساره، إذ أنه لحسن الحظ ينتج عن مساره آثار معينة يمكن اختبارها تجريبيا»، ويقول فيرنر هيزنبيرج: «إنه يمكن ملاحظة المادة في ظواهرها عن طريق التقدم الرائع في الطرق التجريبية إلا أنما لا تخضع لإحساساتنا» ، فبيئة علم الإنسان التي تشمل كل ما نراد وتحسه أجهزتنا: ليست كل الكون، وليست نظاما معينا واحدا (حراريا أو جاذبية) بل هي جزء ضئيل مما لا يدرك أبعاده إلا الله سبحانه وتعالى؛ فعالم الشهادة نفسه مغلق على الإنسان فما بالك بعالم الغيب. وهذا يؤكد مدى محدودية ونسبية علم الإنسان المحدود بقصور قدراته ووسائله المعرفية ونسبية الزمان والمكان الذين يعيش فيهما، وفي ذلك يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿وَمَا أُوتِيتُمْ مَنْ الْعَلْمِ إِلاَّ قَلْيالاً ۚ أَ وَقَالَ: ﴿وَقُلْ رَبِّ زَدْنَى عَلْمَا ﴾ أ، وقال: ﴿ يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِنْ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمُ عَنْ الْآحِرَةِ هُمْ غَافلُونَ ﴾ قَالَ لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مذادًا لكَلْمَات رَبِّي نَنْفذَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كُلْمَاتُ رَبِّي وَلَوْ حِثْنَا بَمِثْلُه مَذَدًا٪ ۚ ، ﴿وَلُو أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ منْ شَجَرَة أَقْلَامٌ وَالْبَحْرُ يَمُدُّهُ مَنْ بَعْدَه سَبْعَةُ أَبْحُر مَا نَفَدَتْ كَلَمَاتُ اللّه إنّ اللّه عَزيزٌ حَكيمٌ﴾ ` . وهو ما أكده الإمام الشاطبي في كتابه الاعتصاء قائلا: «إن الله جعل للعقول في إدراكها حدا تنتهي إنيه لا تتعداه و لم يجعل لها سبيلا إلى الإدراك في كل مطلوب، ولو كانت كذلك لاستوت مع الباري تعالى في إدراك جميع ما كان وما يكون وما لا يكون، وقد دخل في هذه الكلية

<sup>1</sup> ـــ يحي حسن فرغن: « غيبيات المادة». ص 1161.

<sup>2</sup> ـــ يخي حسن فرغل: « غيبيات المادة»، ص 1161. وانظر وحيد تدين حان : تحديد علوء الدين، ص 68.

 <sup>3 -</sup> سورة الإسراء:85.

<sup>4</sup> \_ طه:114.

<sup>5</sup> ـــ المروم: 07.

<sup>6</sup> \_ الكهف: 109.

<sup>7</sup> \_ لقمان: 27.

ذوات الأشياء جملة وتفصيلا، وصفاتها وأحوالها وأفعالها وأحكامها جملة وتفصيلا.... » بخلاف العبد فإن علمه بالشيء الواحد قاصر ناقص !.

ويقول كارل ياسبرس: «في عصرنا الذي يتميز بالتشكيك وعدم الاستقرار، اتجه الناس نحو العلم وظنوه أساسا ثابتا ووضعوا ثقتهم فيما أسموه نتائج البحث العلمي، وأخضعوا أنفسهم خضوعا أعمى لمن افترضوا أنهم خبراء، واعتقدوا أن الدنيا ككل يمكن أن تنتظم بالتخطيط العلمي، وتوقعوا من العلم أن يمدهم بأهداف الحياة – وهو ما لا يطبقه العلم بتاتا – وتوقعوا معرفة الوجود ككل، وهو ما يخرج عن دائرة العلم» أ، ويقول (نيوتن): «لقد كنت أشبه بالصبي الذي يلهو على شاطئ البحر أتسلى بين الحين والحين بالتقاط حصوة ناعمة أو صدفة جميلة عما حولها بينما محيط الحقيقة العظيم أمامي غامضا» أ.

فالراسخون في العلم يشعرون بضعف علمهم وضآلة فهمهم ويخشون ربحم، يقول اخمّ تبارك وتعالى:

- ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ منْ عبَاده الْعُلَمَاءُ﴾ أ.
- ﴿ قُلُ آمِنُوا بِهِ أَوْ لَا تُؤْمِنُوا إِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا الْعَلْمَ مِنْ قَبْلِهِ إِذَا يُتْلَى عَلَيْهِمْ يَحِرُّونَ لِلْأَذْقَانِ سُجَّدًا؛ \* 5.
- ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِحُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلٌّ مِنْ عِنْدِ رَبَّنَا وَمَا يَذَكُّرُ إِلَّا أُولُوا الْأَلْبَابِ ﴾ \* .

وعليه لم يعد لدعوة الإلحاد أي أساس تقوم عليه بعد تطور مفهوم المادة والطاقة والوجود، وتطور المناهج العلمية.

ثانيهما: إن البحث العلمي كان دائما مقترنا بفرضيات فلسفية أو مواقف عقدية لا تقتضيها بالضرورة التجارب العلمية فقد قدمت تلك الفرضيات والمواقف إسهاما معينا للعلم، إذ يقول (كارل بوبر) في كتاب منطق الكشف العلمي: «إنه من الحقائق السلم بما أن الأفكار الميتافيزيقية

ا \_ أبو إسحاق الشاطي: الاعتصام: ج2، ص 216.

<sup>2</sup> ــ كارل ياسيرس:« المحال الدائم للفلسفة » نقلا عن أدريين كرخ. آراء فلسفية في أزمة العصر، ص367.

<sup>3</sup> سد محمود فرج الدمرداش، وعلم أدم الأسماء كلها، ص50.

<sup>4</sup> ـــ فاطر:28.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ـــ الإسراء:107.

<sup>6</sup> \_ آل عمران:07.

البحتة - ومن ثم الأفكار الفلسفية - ذات أهمية قصوى للكوسمولوجيا، فمن طاليس إلى انشتاين، أو من الذرة القديمة إلى تأملات ديكارت عن المادة، ومن تأملات جلبرت ونيوتن وليبنتز وسيكوفيك عن القوى، أضاءت الأفكار الميتافيزيقية معالم الطريق» أ.

وهذا يعني أن الأفكار العلمية التي تؤدي إلى صدور نظريات علمية انطلقت من أفكار وآراء فلسفية ومواقف عقدية ذلك أن العالم الباحث يترع دائما لأن يعبر عن الفرضيات العامة بعبارات تمكن من تطبيقها على أوسع نطاق ممكن، ثم هو يمتحن صحتها على هذا المدى الافتراضي بمواجهتها بمزيد من التجربة فيعدلها أو يقلص من نطاق صحتها متى اضطر لذلك وأجبر عليه .

فالاعتقاد بأن ذكاء الإنسان وفكره وتدبيره أعلى مراتب الذكاء والتدبير في الوجود وأنه لا يخفى عليه أي شيء في هذا الكون، كان من المواقف الفلسفية العقدية التي انطلقت منها عدة صياغات علمية، كالمبدأ الكوني العام في علم الفلك القائل «إن الكون يبدو منتظما ومتحانسا من أي موضع في أي وقت» ومن ثم فإن الأشياء والظواهر الجديرة باهتمامنا هي تلك التي رصدقها مراصدنا، وأن ما وراءها لا يخفي سرا ولا يحجب بحهولا، ومن ثم تكون المعرفة البشرية شاملة للكون كله ولا يخفى على الإنسان من الوجود شيء ذو بال، فالعلم البشري قادر على معرفة كل شيء في هذا الوجود.

ويتناسى هؤلاء أن العالم غير المشاهد قد لا يكون بالضرورة امتدادا فاترا للعالم المشاهد أو صورة مطابقة له، وقد أثبتت التجارب عدم صحة ذلك الاعتقاد المغتر، فما رصده الإنسان وأثبته بالتجربة مقتصر على العالم المشاهد من الوجود وليس له امتداد لا تحائي نستنج منه خصائص الخلفية حيثما شئنا 3 ثم أن المنهج المعتمد هو الاستقراء الذي قد يأتي بنتيجة كاذبة لعمومية القضايا الكلية، واستحالة القيام باستقراء تام لكل الجزيئات.

بينما الإنسان المؤمن ينطلق من عقيدة أن الكون خلقه الله تعالى في نظام وانسجام وأنه في توافق مع وجوده الإنساني مسخر له بما فضله الله تعالى به وأكرمه، وهذا ما جعله يدرك أن العالم

أ ــ كارل بوبر: منطق الكشف العلمي، نقلا عن عبد القادر ماهر: فنسفة العلوم، ج2، ص 35-36.

عبد الوهاب الحيرئ وآخرون: إشكالية التحيز(محور العلوم الطبيعية)، ص31.

<sup>3</sup> ــ نفس المرجع ص 35-36.

المشاهد هو حزء ضئيل بالنسبة للعالم غير المشاهد، وأن دراسته لبيئته انطلاقا من التجانس التقريبي في الرقعة المشاهدة والعالم الغيبي الذي أمده به الوحي، لهو دافع قوى نحو الإبداع والاكتشاف مما يزيده معرفة بسنن الله في خلقه ويعمق إدراكه لروعة خلق الله تعالى في تلك البيئة وهو ما أشار إليه ابن خلدون في مقارنته بين منهج الفلسفة ومنهج علم الكلام قائلا: «واعلم أن المتكلمين لما كانوا يستدلون في أكثر أحوالهم بالكائنات وأحوالها على وجود الباري وصفاته وهو نوع استدلالهم غالبا، والجسم الطبيعي ينظر فيه الفيلسوف في الطبيعيات وهو بعض من هذه الكائنات إلا أن نظره فيها مخالف لنظر المتكلم، وهو ينظر في الجسم من حيث يتحرك ويسكن والمتكلم ينظر فيه من حيث يدل على الفاعل، وكذلك نظر الفيلسوف في الإفيات إنما هو نظر في الوجود المطلق حيث يدل على الفاعل، وكذلك نظر الفيلسوف في الإفيات إنما هو نظر في الوجود المطلق وما يقتضيه لذاته، ونظر المتكلم في الوجود من حيث إنه يدل على الموجد، وبالجملة فموضوع علم الكلام عند أهله إنما هو العقائد الإيمانية بعد فرضها صحيحة من الشرع» أ.

فالباحث «لا يقبل على عمله خاليا من الأحاسيس والمحتوى الفكري، وإنما يقبل عليه بطموح وتصور وتوقع في إطار فلسفة عقدية أصبحت من خصائص كيانه وشخصيته» 2.

فذلك الانحراف الفكري العقدي عند العلماء الذي أدى بهم إلى الغرور والإلحاد سببه الابتعاد عن الالتزام بحدود المنهج العلمي أصولا وقواعد مما جعلهم يتحيزون لأفكارهم وآرائهم الإلحادية في الصياغة النهائية للقوانين المكتشفة.

فالعلم والدين الصحيحان لا يتنافيان ولا يتعارضان وإنما يتكاملان خدمة للحقيقة، وهذا ما عبر عنه الفيلسوف الإنجليزي (هربرت سبنسر) في كتابه التربية قائلا: «إن العلم الطبيعي لا يناقض الدين ... متى اتفق العلم والدين نموا نموا صحيحا. فالدين ينمو باهتداد حذوره وتغدية أصوله في رياض العلم الصحيح. والعلم الصحيح يؤيد الدين ويشد أزره، فيكون قويا متينا... فمن ذا الذي يرى منافاة الدين للعلم؟ ألا إنما المنافي للدين هو ترك انعنه، وبما أحاط بنا من المنحلوقات...لذلك أكرر القول بأن مخالفة الدين ليست هي في دراسة العلم الطبيعي، بل هي في تركه والانصراف عنه! ألا إن التوجيه للعلم الطبيعي عبادة صامتة، وتسبيح عملي.... إن العلم الطبيعي موافق للدين

أ ــ عبد الرحمان بن خلدون: المقدمة، ص 466.

<sup>2 ...</sup> عبد الوهاب المسيرى: إشكالية التحيز، ص37.

وهو مقوله ومؤيد من جهات كثير، إنه يرى الإنسان عالما منظما بحركات ثابتة جارية على نظام لا تتحطاه، وناموس لا تتعداه. وهذا النظام يدل على قوة وراءه، وحكمة ابتدعته وسوته أحسن تسوية. العلم الطبيعي يعرفنا بسبب الكائنات معرفة صحيحة، ويعلمنا أن الثواب والعقاب مرتبطان بالأعمال ارتباط المتسببات بأسبابها. فيوقن الطالب حينئذ إيقانا تاما بمما، وأن ذلك ارتقاء في معارج الكمال والسعادة العليا. والعلم الطبيعي يعرفنا أن لنا حدا محدودا لا تتجاوزه في العلم، فلا تتخطاه إلى معرفة السبب الأول - صانع الكائنات- وحقيقته. لكنه يهدينا إلى الحدود التي نقف دونها ولا نتجاوزها، فلا إلى كنهه ومعرفة حقيقته ... إياك أن تظن أن العالم الطبيعي هو من يعرف التحليل الكيميائي، أو يقرأ الهندسة، وإنما نعني به ذلك العالم الذي يتخذ أسافل الحقائق سلما لأعاليها، حتى يبلغ الحقيقة العليا. ومن سواه يعرف الهوة السحيقة الفاصلة ما بين ذلك الصاتع الحكيم-الذي جعل الطبيعة والحياة والعقل من مظاهر ذاته~ وبين العقل الآدمي والفكر الإنسان؟ إن الفرق عظيم» أ. وقال الأستاذ (هكسلي): «إن العلم الطبيعي الصحيح والدين الصحيح توأمان، إذا انفصل أحدهما عن الآخر خرا صريعين، وماتا حتف أنفسهما» "، والدين الإسلامي هو الدين الحق لأنه هو الدين الصحيح بشهادة العلم الصحيح"، حيث يعلمنا ديننا أن نؤمن بما يقوله العلم الصحيح الحق ولا نزري عليه ونؤمن بما جاء به اللدين الحق على لسان نبيه الحق وفي كتابه المترل، حيث يعتقد أنه ليس فيه من الآيات القطعية الدلالة ما يتعارض مع قطعيات العلم.

ومن هنا تتحلى لنا حقيقة العلاقة بين العلم والإيمان في النسق المعرفي الإسلامي أخصها في النقاط التالية:

1- أن موضوعات العلم هي أيضا موضوعات الإيمان وإنما يكون الفرق في أن هذه الموضوعات شاهدة في حالة العلم وغائبة في حالة الإيمان، ولذا فمفهوم العلم ومفهوم الإيمان متداخلان وغير متقابلين، ومن ثم فالقصل بينهما لا ينبع من العقل السليم (العقل المسلم) الذي يدرك طبيعة العلم والدين أ.

2- ومن ثم فإن العلم هو إدراك الشاهد والإيمان هو إدراك الغائب.

الساهريوت سينسر، كتاب التربية، نقلا عن الشيخ مصطفى انغلاييني : الدين والعلم، ص 16-17.

<sup>2</sup> ــ نفس المرجع، ص18.

<sup>3</sup> مند راجع موريس بوكاي: التوراة والإلجيل والقرآن والعلم. وحون كلوفر مونما: الله يتجلى في عصر العنه: وغيرهما.

<sup>4</sup> مد طه حاير العلواني: تصدير كتاب، العلم والإيمان، للدكتورابراهيم أحمد عمر، ص50.

3- وبناء على ذلك، العلم مدخل للإيمان ومقدمة ضرورية له، ووسيلة لمعرفة الله سبحانه. فالإيمان مترتب على العلم وإلا كان تقليدا، ومن جحد الشاهد (العلم) فقد قطع طريقه إلى الغائب (الإيمان)،كما أن الإيمان هو لجام العلم الذي يصونه ويحميه من الزلل.

غذا كان العلم والإيمان مكملين الواحد للآخر متلازمين يحتم أحدهما الآخر أ، تلازم "دوران" كما يقول الأصوليون- ( اطرادا وانعكاسا) لو انفصل أحدهما عن الآخر يفقد كل منهما معناه ومفهومه الحقيقي كما ذكر هكسلي.

فالعلم لابد أن يؤدي إلى الإيمان الذي علامته حشية الله تعالى، الذي قال: ﴿ إِنَّمَا يَحْشَى اللَّهَ مِنْ عَبَاده الْعُلَمَاءُ ﴾ فالإيمان لا يتحقق ولا يكتمل إلا بالعلم.

والإيمان هو التصديق بالعقائد الإيمانية (الغيبية) والعمل بمقتضباتها، وهذا العمل هو عمل الجوارح (وسائل الإدراك) والعقل، هو النظر في الكون والبحث لمعرفة واكتشاف أسرار الكون ومن ثم العمل وفقها لعمارته وتحقيق الأمن والسعادة، لذا قال الحق سبحانه: ﴿وَلَا تَقْفُ مَا لَكُونَ وَمَن ثُم العمل وفقها لعمارته وتحقيق الأمن والسعادة، لذا قال الحق سبحانه: ﴿وَلَا تَقْفُ مَا لَكُن بِهُ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولِيَكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا ﴾ وقال كذلك: ﴿...وَالَّقُوا اللَّهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ... ﴾ وقال العليم الحكيم: ﴿ ...وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ ﴾ فدل هذا أن العلم الحق لا يتحقق إلا بالإيمان، وإذا انفصل أي منهما عن الآخر أدى إلى تشويه المفاهيم وفساد التصورات ومن ثم يؤدي إلى الحراف السلوكات والأعمال المؤدية بدورها إلى الإنسانية.

وقد حنت البشرية اليوم في نهاية هذا القرن 20 ومنذ منتصفه – نتائج ذلك الفصل والمفهوم الخاطيء عن الدين والعلم الذي افتعل الصراع بينهما-، فأدى «العلم الأعور»، في معزل عن الإيمان إلى كثير من الكوارث البشرية والكونية كالحروب والأمراض (الجنسية) كالإيدز والتلوث البيئي.

وأدى «الإيمان المغشوش» في معزل عن العلم، إلى ظاهرة التعصب الديني الذي تطور إلى ظاهرة العنف والإرهاب والتطهير العرقي.

<sup>1</sup> ـــ زيغريد هونكه: العقيدة والمعرفة، ترجمة عمر قطفي العالم، ص. 242.

<sup>2</sup> ــ الإسراء:36.

<sup>3</sup> \_ البغرة: 282.

<sup>4</sup> ــ البقرة: 255.

وهو ما أشار إليه قوله تعالى: ﴿ ظَهَرَ الْفَسَاهُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ لِيُدِيقَهُمْ بَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجَعُونَ قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةً اللَّذِينَ مِنْ قَبْلُ كَانَ أَكْثَرُهُمُ مُشْرِكِينَ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِللَّيْنِ الْقَيِّمِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِي يَوْمٌ لَا مَرَدَّ لَهُ مِنْ اللَّهِ يَوْمَعَذِي يَصَّدُّعُونَ ﴾ لَمُ مَنْ اللَّهِ يَوْمَعَذِي يَصَّدَّعُونَ ﴾ لَمُ مَنْ اللَّهِ يَوْمَعَذِي يَصَّدَّعُونَ ﴾ لَـ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا مُونَ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مُنْ إِلِيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَالِهُ عَلَيْهِ عَلَى الْعَلَقَلِهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَ

ومن ثم أمكننا القول أن الذنب في الأزمات التي يعيشها الإنسان اليوم، ليس ذنب العلم ولا اللدين كما يتهمهما أحادي النظر وإنما الذنب هو ذنب الفصل بين العلم والإيمان، هو ذنب الكفر والمحدد والإلحاد، إنه أكبر خطإ ارتكبه الإنسان في تاريخه وهو يدخل القرن الواحد والعشرين، قرن العلم والإيمان وإنسانية الإنسان.

ا ــ الروم: 41-42-43.

### المطلب الثاني: حلة علم العقيدة بالعلوم الكونية

حتى تتبين حقيقة هذه الصلة بين علم العقيدة والعلوم الكونية إلى جانب ما بينته سابقا لابد أن نميز بين الموقف العقدي الشامل الذي يكون سابقا للعمل البحثي ومهيمنا عليه وهو ما أشرت إليه من قبل بالخلفية العقدية والفلسفية للنظريات وللنتائج العلمية، وبين التأمل الفكري العقدي والفلسفي، بل الاحتماعي والأخلاقي، الذي قد يبني على - أو يكون بوحي من - نتائج العلوم الكونية أ.

فكثير من الاعتقادات والعادات والأفكار والقضايا الفلسفية تعدل وتبدل بتأثير العمل التجريبي والحقائق التي اكتشفها العلم في تطوّره، ذلك أن العلوم من أهم خصائصها التغير السريع في النتائج كلما تقدمت وارتقت أدوات البحث التجريبي، وتعددت طرائقه واختلفت وسائل تحصيله: وإلى ذلك يلفت الفاراي نظرنا مبينا أهمية العلم ودوره في تغيير الآراء والمعتقدات «الإنسان من قبل أن يتأدب ويتحنك يستنكر أشياء كثيرة، ويستبشعها ويخيل إنيه فيها أنما محالة، فإذا تأدب بالعلوم واحتنك بالتجارب، زالت عنه تلك الظنون فيها، وانقلبت الأشياء التي كانت عنده محالة فصارت هي الواجبة، وصارت عنده ما كان يتعجب منه في حد ما يتعجب من ضده».

وبما أن حقائق العقيدة الإسلامية عقيدة صحيحة ثابتة يقينا بثبات ويقينية مصدرها الوحي، فإنحا لا تتغير ولا تتبدل بتغير وتبدل نتائج العلم، وإنحا تأخد بالصحيح اليقيني منها (أي الحقائق) في تطوير طرق استدلالاتما وتنويعها لتثبيت الإيمان وترقيته وتصحيح وتقريم ما ألفه الناس من الأفكار والعادات الخاطئة المنحرفة، ذلك أن علم العقيدة يستثمر قواعد وحقائق العلم وفق ضوابط التعامل مع نتائجه المتغيرة تحصيلا وتوظيفا ليستخدمها في الاستدلال على حقائقه، فأي حقيقة من حقائق العلوم الكونية تصلح لأن تنصر العقيدة الإسلامية بإثبات مفرداتما أو برد شبهة عنها، فإنما تكون مادة صالحة لأن يستخدمها علم العقيدة في الاستدلال أن بل كما يقول وحيد الدين، العلم كله يصبح «علم كلام قرآني» لأن كل ما يعثر عليه العلم إنما هو نفحة من أعمال خانق هذا الكون أ.

وهذا ما يثبت الصلة الوطيدة بينه والعلم الذي يعد بمثابة الآلة أو الأداة التي تساهم في فهم

<sup>1</sup> \_ عبد الوهاب السيري: إشكالية التحيز (محور العلوم الطبيعية)، صـ 38.

<sup>2</sup> ــ الغاران: إحصاء العلوم، ص. 134.

<sup>3</sup> ـ عبد انجيد النجار: الإيمان بالله وأثره في اخياة، ص 16-17.

<sup>4</sup> ـــ وحيد الدين خان: قضية البعث الإسلامي، ص99 وما بعدها.

القرآن والوقوف على آيات الله في الآفاق والأنفس، مما يضيف إلى المفكر المسلم المعاصر المزيد من الأدلة العلمية والبراهين التجريبية، وهو ما يشكل ويكون كذلك العقلية العلمية والنظر العقلي العلمي لدى المفكر المسلم المعاصر.

وهذا ما حدث بالفعل مع العلماء والمفكرين المسلمين الأوائل حين تحكموا في هذا الجانب التوظيفي للعلم بوعي وحكمة، أمثال الراغب الأصفهاني(502هـ)، أبو حامد الغزالي(505هـ)، وفخر الدين الرازي (606هـ)، والزركشي (794هـ) وحلال الدين اسيوطي(ت 911 هـ)، وأبو الوليد ابن رشد وابن القيم وابن تيمية(728هـ) وغيرهم.

وتتجلى حقيقة هذه الصلة وأهميتها بالحديث عن كيفية التعامل مع علوم العصر وكيفية الاستفادة منها في مجال علم أصول الدين من خلال معرفة النماذج التاريخية والحديثة.

والقرآن الكريم المصدر الأول والأساسي لعلم انعقيدة يبين لنا هذه الصلة الوطيدة بين العلوم الكونية والعقيدة، وكيفية استعمالها في الاستدلال إثباتا ونفيا، ففي الآيتين 27 و28 من سورة فاطر مثلا، يذكر الله تعالى مجموعة من العلوم الكونية الحديثة الكاشفة لآيات الله تعالى في خلقه مما أدى إلى إدراك حقيقة وجوده ووحدانته من خلال عظيم صنعه ونظمه وهدايته وعنايته، ومن هذه العلوم (علوم الأرض، والبيئة والوراثة والنبات والحيوان والأجناس البشرية، قال تعالى: « .....»

فحشية الله تعالى لم تأت هنا – وهي غاية علم العقيدة – إلا بعد ذكر تلك العلوم، فكانت العلوم الكونية خادمة لعلم الإيمان أو علم العقيدة، بهذا المفهوم القرآني - الذي فهمه العلماء المسلمون الأوائل ووظفوها أحسن توظيف في التدليل على مسائل العقيدة ومقاومة الإنحاد ودفع الشبه.

وهذا المزج والتكامل بين العلوم الكونية وعلم العقيدة يرجع إلى كون الأبحاث في العلوم الكونية (في الآفاق والأنفس) يؤدي إلى معرفة الله سبحانه وتعالى، وإلى وحدة الهدف بينهما الذي هو عدمة الحقيقة الدينية بصفة عامة كما بينت في المبحث الأول من الفصل الأول.

#### أ-عند المتقدمين:

#### 1- ابن حزم :(ت 456 هـ)

لذا حرص ابن حزم الأندلسي على إبراز أهمية النظر في الآفاق والأنفس، وإثارة الانتباه إلى ارتباط ذلك بالدليل على وحدانية الله تعالى والقضايا العقدية، وذلك وفق أسس وضوابط لتوظيف

العلم التجربي تعتمد على قاعدة أساسية هي (نقل وسند جيد مع نظر وتأمل محكم) أ. حتى يمنع عن تفسير القضايا العقدية والخرافات الموضوعات والأكذوبات المفتعلات التي يولدها الزنادقة تدليسا على الإسلام وأهله، وضعاف العقول الجهال تحريها للعلم التجربي وإخلاصا للعلم الديني !؟ معتمدا في ذلك على منهج القرآن الكريم في الاستدلال بالآيات الكونية في الآفاق والأنفس، إذ يقول: «لقد نص تعالى في غير ما آية من كتابه على أصول البراهين وقد برهنا عليها في غير ما موضع من كتابنا هذا، وحض تعالى على التفكير في خلق السماوات والأرض، ولا يصح الاعتبار في حلقهما إلا يمعرفة هيئاتهما وانتقال الكواكب في أفلاكهما واختلاف حركاتها...» مفقد ضمن كتابه: «الفصل» العديد من القضايا العلمية موظفا إياها توظيفا حيدا في تثبيت دلائل التوحيد، والاستفادة منها، في رد مزاعم الأعداء وشبههم، وإبطال الخرافات والإسرائليات والوضوعات، وفي زيادة الإيمان واليقين المعرفي لدى الإنسان.

### 2 - الراغب الأصفهاني: (ت.502هـ)

و حمل لواء هذا المنهج الراغب الأصفهائي الذي دعى إلى الأخذ هذه العلوم وانتقد الرافضين والمنكرين لأهميتها، بل رماهم بالجهل والعمى، فقال هم الصم البكم العمى الذين لم يجعل الله لهم نورا قلم أن من أهم فوائد استحدام العلوم الكونية: «الشهود والتحقق بالتجريب» فمن لم يشهد ويتحقق كذب وإن كان ما يشهد به على ما شهد به، ألا ترى أن الله تعالى كذّب المنافقين حين قانوا: «إنك لرسول الله وإن كان هو رسول الله» .

### 3- أبو حامد الغزالي(ت565 هــ 111 م)

لقد أكد تلميذه أبو حامد الغزالي هذه الدعوة في "الرسالة اللّذنية" مبينا مدى أهمية العلوم الكونية في بناء أدلة التوحيد قائلا: «وهذا العلم (علم التوحيد) وإن كان شريفا في ذاته كاملا في نفسه لا ينفي سائر العلوم، بل لا يحصل إلا بمقدمات كثيرة، وتنك المقدمات لا تنتظم إلا من علوم

<sup>£</sup> ــــــ ابن حزم الأندلسي: الفصل في الأهواء والملل والغصل، ج2. ص93 .

<sup>2</sup> ـــ ابن حزم الأندنسي: الغصل في الأهواء والملل والفصل، ص94.

<sup>3</sup> ــ الراغب الأصفهاني: الفريعة إلى مكارم الشريعة، ص203.

<sup>. 4</sup> ـــ نفس المرجع،ص203 ، والآية المقصودة قوله تعالى: ﴿ إِذَا جَاءَكُ الْمُنَافِقُونَ فَالُوا لَسُهَدُ إِنْكَ لَرَسُولُ اللَّهِ وَاللَّهُ يَفْنَمُ إِنْكَ لَرَسُولُ اللَّهِ وَاللَّهُ يَفْنَمُ إِنْكَ لَرَسُولُ اللَّهِ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَادَبُونَكِي، (المنافقون-1).

شتى مثل علم السماوات والأفلاك وعلم جميع المصنوعات، ويتولد من علم التوحيد علوم أحر...».

بل يرى أن من جملة معرفة الله تعالى معرفة أفعاله، ومن أفعاله تعالى مثلا الشفاء والمرض كما قال ابراهيم الله: ﴿ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُو يَشْفِينِي ﴾ أَ، وهذا لا يعرفه إلا من عرف الطب بكامله، ومن أفعاله تقدير الشمس والقمر ومنازلهما بحسبان: ﴿ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ بِحُسْبَانِ ﴾ أَ ﴿ وَحَسَفَ الْقَمَرُ وَعَلَمُ اللَّهُمْسُ وَالْقَمَرُ نُورًا وَقَدَّرَهُ مَنَازِلَ لَتَعْلَمُوا عَدَدَ وَجُمِعَ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالْتَعْمُ وَالْقَمَرُ وَاللَّهُ وَلَكَ إِلَّا بِالْحَقِّ يُفَصَّلُ الْآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ أَ ﴿ وَلَكَ بِأَنَ اللَّه يُولِجُ السَّيْنَ وَالْحَسَابَ مَا خَلَقَ اللَّهُ ذَلِكَ إِلَّا بِالْحَقِّ يُفَصَّلُ الْآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ أَ اللَّه يُولِجُ اللَّهُ يُولِجُ اللَّهُ لَو اللَّهُ يُولِجُ اللَّهُ لَو اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَن وَالْحَلَقُ اللَّهُ مَن اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ

ولا يعرف حقيقة هذه الأفعال إلا من عرف هيئات تركيب السماوات والأرض وهو علم برأسه ولا يعرف كمال معنى قوله تعالى: ﴿يَاأَيُّهَا الْإِنسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ الْكَرِيمِ الَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّاكَ فَعَدَلَكَ فِي أَيِّ صُورَةٍ مَا شَاءَ رَكَبَكَ أَنَّ الإ من عرف تشريح الأعراض من الإنسان ظاهرا وباطنا وعددها وأنواعها وحكمتها ومنافعها، وقد أشار في القرآن إلى مواضع إليها، وهي من علوم الأولين والآخرين ألى مؤلخة في القرآن تشتمل على هذه التفاصيل الذي في العلوم.

<sup>1</sup> ـــ أبو حامد الغزائي: الرسالة اللَّدنية. ص 99.

<sup>2</sup> ــ الشعراء: 80.

<sup>3</sup> ـــ الرحمان: 5.

<sup>4</sup> ـــ القيامة: 8 ــ9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ـــ يونس: 5.

<sup>6</sup> ــ الحج: 61.

<sup>7</sup> \_ لقمان:29.

<sup>8</sup> \_ يس: 38.

<sup>9</sup> ـ الانفطار: 6 - 8.

<sup>10</sup>\_ أبو حامد الغزالي:جواهر القرآن، ص46.

### 4- فخر الدين الرازي (543، 606 هــ/11491210م)

وإذا كانت دعوة الراغب والغزالي (إلى استحدام العلوم الكونية كعامل مساعد في إثبات العقائد الإيمانية) لم تتجاوز الموقف النظري، فإن دعوة فحر الدين الرازي كانت تطبيقا عمليا بصفة أوسع من ابن حزم في مؤلفاته المتأخرة خاصة تفسير مفاتيح الغيب والمطالب العليا في علم الكلام، مستخدما العلم التجريبي مستعينا بمعارف عصره، من خلال علم الفلك والهيئة وعلوم الأرض والطب وعلم التشريح وعلم الأجنة وعلم الحيوان، مستدلا في ذلك على وجود الله تعالى ووحدانيته وكمال صفاته خاصة صفة العلم والقدرة (الخلق)، بمنهج علمي واقعي رصين يتحاوز فيه في بعض استدلالاته وتحليلاته معارف عصره.

وذلك لأنه كان في قياساته العلمية في تفسيره متطورا مع تطور علوم عصره، حيث جاءت تفسيراته في الأجزاء الأحيرة من تفسيره مصححة لما ورد في بدايته . ذلك أن تأليفه لمفاتيح الغيب استغرق فترة زمنية لا تقل عن عشر (10) سنوات، وعلى فترات متقطعة وفي أماكن مختلفة .

ففي تفسير مثلا يستخرج من الآيات الكونية العديد من الأدلة الفلكية والنباتية والجيولوجية، وما يتعلق بالظواهر الجغرافية والمناخ كمعرفة صفات وخصائص الرياح والسحب وأنواع الأمطار، والرعد والبرق، وكذلك ما يتصل بالحيوان والإنسان وخاصة ما يتعلق ببداية خلق الإنسان وكيفية تولده من النطقة متقلبا في أطواره الجنينية والطب موظفا ذلك كله في التدليل على وجود الله الواحد الحكيم القدير 3. وفي كتابه "المطالب العليا" عقد مباحث كاملة عن خلق الإنسان وعلم الفلك 4، جمع فيها الدلائل العلمية مستنبطة من القرآن الكريم من خلال النظر في ملكوت الله تعالى.

وهو في كل ذلك لا يتردد في الأخذ بحقائق الأشياء التي تثبتها التجربة وتدعمها المشاهدة وتفسرها حقائق العلم، «لأن ها النوع من الدلائل أوقع في القلوب، وأكثر تأثيرا

<sup>1</sup> ي محسن عبد الحميد: الرازي مفسرا، ص273.

<sup>2</sup> ـــ راجع هند شيلي: «مشاكل الألوهية من خلال تفسير الرازي». ص 48 - 50، ومحمد العربيي: النطلقات الفكرية عند الإمام الفخر الرازي، ص 48.

<sup>3</sup> ـ الرازي: مفاتيح الغيب. ج4، ص 178 - 203.

<sup>4</sup> ـــ الفخر الرازي: المطالب العليا، ج1، ص 218 - 232.

في العقول، وأبعد عن جهات الشبهات» .

وتمثل هذه الأدلة العلمية عند الرازي دليله الرابع على وجود الصانع حل حلاله، وهو دليل حدوث الأعراض أو الصفات المتفرع إلى دليل الآفاق ودليل الأنفس والذين يعتبرهما قسما دلائل التوحيد 2.

حيث أولاهما اهتماما كبيرا لأنهما أقرب إلى أفهام الخلق وأشدها التصاقا بالعقول، ولذلك خص الله تعالى هذا النوع من الدلالة في سائر كتبه المترلة، وذلك مصداقا لقوله تعالى: ﴿سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقِّ﴾ : (أي نريهم الدلائل مرة بعد الأحرى إلى أن تزول الشبهات، ويُعصل الجزم والقطع بوجود الإله القادر الحكيم العليم المتره عن المثل والضد .

ولقد عدد فحر الرازي خمس فوائد وأسرار تبين مدى أهمية هذا المنهج العلمي التجريبي في إثبات القضايا العقدية من خلال رده على من عاب أو سيعيب عليه هذا المنهج قائلا: «وربما جاء بعض الجهال والحمقى وقال: إنك أكثرت في تفسير كتاب الله تعالى من علم الهيئة والنجوم، وذلك على خلاف المعتاد، فيقال لهذا المسكين: إنك لو تأملت في كتاب الله تعالى حق التأمل لعرفت فساد ما ذكرته.

الأول: إن الله تعالى ملأ كتابه بمثل تلك الاستدلالات الكونية، فلو لم يكن البحث عنها والتأمل في أحوالها حائزا لما ملأ الله كتابه منها.

الثاني: إنه تعالى قال: ﴿ أَفَلَمْ يَنْظُرُوا إِلَىٰ السَّمَاءِ فَرْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَزَيَّنَاهَا وَمَا لَهَا مِنْ فُرُوجٍ ﴾ ، فهو قد حث على التأمل في كيفية بنائها، ولا معنى لعلم الهيئة إلا هذا.

الثالث: إن الله تعالى رغب التأمل في أبدان الإنسان بقوله: ﴿وَفِي أَنفُسِكُمْ أَفَلَا تُبْصِرُونَ﴾ أَ،فما كان أعلى شأنا وأعظم برهانا منها أولى بأن يجيب التأمل في أحوالها ومعرفة ما أودع الله فيها من العجائب والغرائب.

أ ـــ نفس المرجع، ص 216.

<sup>2</sup> ـــ الفخر الرازي: معانم أصول الدين. ص40 ، ومفاتيح الغيب. ج 9. ص 142.

<sup>3</sup> ب مفاتيح الغيب، ج.1،ص 210.

<sup>4</sup> \_ فصلت: 53.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ـــ الرازي: مفاتيح الغيب، ج27ص 139 – 140، و(راجع أهمية هذين الدليلين عند عمر التريكي: "نشرجع السابق، ص 151و ما بعدها، وهند شبلي:«مشاكل الألوهية من خلال تفسير الرازي». ص 59 ــ 64.

<sup>6</sup> \_ سورة ق: 6.

<sup>7</sup> ـ سورة الذاريات: 21.

الرابع: إن الله تعالى مدح المتفكرين في خلق السماوات والأرض: ﴿الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلًا سُبْحَانَكَ فَقَنَا عَذَابَ النَّارِ﴾ أَ، ولو كان ذلك ممنوعا منه لما فعل.

الخامس: إن الناس في ذلك التفكير على درجتين: منهم من يكتفي بالاستدلال الإجمالي، ومنهم من يسمو إلى الاستدلال التفصيلي، وإن لكثرة الدلائل وتواليها أثرا في تقوية اليقين وإزالة الشبهات. فإذا كان الأمر كذلك ظهر أنه تعالى إنما أنزل هذا الكتاب لهذه الفوائد والأسرار لا لتكثير النحو الغريب والاشتقاقات الخالية عن الفوائد والحكايات الفاسدة ونسأل الله العون والعصمة»<sup>2</sup>.

وبناء على هذا المنهج الكلامي العلمي الجديد كانت أدلة الرازي على وحود الله تعالى وكمال صفاته والإعجاز العلمي في القرآن الكريم، أدلة لا تترك بحالا للنقاش ما دامت مستقاة من الواقع المحسوس أو العالم المشهود، الذي لا يستطيع دفعه أحد، فلم يبق للإنسان إلا أن يؤمن بحذا الخالق.

كما «أن الغرض من الدلائل القرآنية ليس المحادلة بل الغرض منها تحصيل العقائد الحقة في القلوب» أن الأن مسألة وجود الله تعالى ليست محلا للقبول والرفض عنده؛ لهذا نجده يرجح هذا المنهج على سائر المناهج وهذا النوع من الأدلة على بقية الأدلة الكلامية، وما أسماد وحيد الدين خان بد« علم الكلام القرآني» هو بعينه ما قصده الرازي «بالدلائل القرآنية» و هي البراهين الاستدلالية على العقيدة المعتمدة على العلوم الكونية من القرآن الكريم.

### 5- ابن تيمية وابن القيم الجوزية

وابن تيمية (ت729هـــ) لم يعارض استعمال العلوم الكونية في الاستدلال على العقائد، بل وظف علم الهيئة في إيضاح أحد أهم وأعوص مسائل العقيدة وهي صفات الله تعالى، فبعد حديثه المطول حول بيان قوله تعالى: ﴿الرَّحْمَانُ عَلَى انْعَرُشِ استوَى ﴿ وسرده اثني عشر دليلا عن أبطال من تأول (استوى) بمعنى (استولى)، أحال الباحث عن الحقيقة، ومريد اليقين، إلى النظر في علم الهيئة، فقال: «ومن أراد أن يزداد في هذه القاعدة نورا فلينظر في شيء من الهيئة وهي الإحاطة

<sup>1</sup> ــ سورة أل عمران: 191.

<sup>2</sup> ــ الفحر الرازي: مفاتيح الغيب، ج. 14. ص122.

<sup>3</sup> \_ مفائيح الغيب، ج 2، ص59.

<sup>4</sup> \_ طه: 05.

والكرية، ولا بد من ذكر الإحاطة ليعلم ذلك» أ، ثم تحدث بعد ذالك عن كروية الأرض والأفلاك ووصف موقع الأرض من الأفلاك .

أما ابن القيم الجوزية (691-751 هـ الكناس منه وسعا في توظيف علوم عصره في الاستدلال على وجود الله تعالى ووحدانيته، حيث عرض منهجه بأسلوب مفصل ربط فيه بين الآيات المسموعة والمرئية مبينا حقيقة العلاقة بين صفات الله تعالى وأسمائه وبين المظاهر الكونية المختلفة الباهرة وعجائب حلق الله، فالنظر في السماوات والأرض والإنسان والحيوان والنبات والجماد والقوى المعنوية والأخلاقية والنفسية التي أودعت في الإنسان، يوقع الإنسان على العلم بالله سبحانه وتعالى ووحدانيته ورحمته وبرد ولطفه وإحسانه وقيوميته وعدله وثوابه وعقابه.

فهو منهج يقوم على أصلين أو ركيزتين: أولهما: بيان الآيات والعجائب في هذا الكون وثانيهما: ربط ذلك وبيان علاقته يخالقه وعظيم قدرته .

وبناءا على ما تقدم تبين لنا ثلاث نقاط:

1- أهمية توظيف العلوم وجعلها سندا للعقيدة.

2- أن هذا الأمر ليس بدعا ولا مستحدثًا في القرنين الأخيرين وإنما فطن إليه العلماء المسلمون (المتكلمون) المتقدمون قبلهم وفق ضوابط وقواعد وأهداف وغايات تعصمهم قدر الإمكان عن العضور في هذا المجال.

3- ليس هناك ثمة صراع بين العلم الصحيح والدين الإسلامي، ولا هناك فجوة بين العلم والقرآن أو بين الدين والعلم يحاول المسلمون ردمها أو تقريبها أو تجاوزها كما يزعم أعداء الإسلام من المستشرقين والمستغربين، وادعائهم أن (العلم) في القرآن المقصود به هو العلم الديني فحسب وليس المقصود به العلم المطلق والحث على تعلمه وتعليمه ، فقد أبطل هذا الزعم والادعاء هؤلاء المسلمون الأوائل بمناهجهم الواقعية في هذا المجال.

<sup>1</sup> ــ ابن تيمية: محموع الفتاوي، ج5، ص 149.

<sup>2</sup> ـــ ابن تيمية.نفس المرجع، ص150و ما بعدها.

<sup>3</sup> ـــ ابن القيم الجوزية: مفتتاح دار السعادة: ج.1، ص 187 وما بعدها، و214.

<sup>4</sup> ـــ انظر مثلاً: حولد تسيهر؛ موقف أهل السنة القدماء بإزاء علوم الأوائل. في التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية، نعمد الرحمان بدوي، ص123 - 167.

#### ب-عند المحدثين والمعاصرين

لقد أدرج العلماء المسلمون المحدثون والمعاصرون (المتكلمون) المنهج العلمي في سياق المناهج المعتمدة لإثبات أصول العقيدة، حيث استخدموا هذا المنهج الاستدلالي على وحود الباريء سبحانه وتعالى والنبوة، واليوم الآخر، وصلاحية الشريعة للبشرية..إلخ.

كما استخدموها لربط المؤمن بربه وإذكاء حيوية مشاعر التعظيم والحب والخوف والرجاء، إدراكا منهم أن المناهج الكلامية التقليدية لم تعد تنسجم مع أنماط التفكير والعقلية السائدة في عالم اليوم في ظل التطورات العلمية والتحولات التي طبعت أذهان البشر، كما بينت في المبحث الأول من هذا الفصل – مما جعل التزام الخطاب العلمي ضرورة واقعية لتوعية المسلمين ودعوة غيرهم ولرد شبهات الخصوم.

ويركز أصحاب هذا الاتجاه المنهجي على قضيتين: الأولى الاستدلالات المنهجية للعلم التجريبي بوضع ضوابط وأسس لتوظيفها وما يتفق مع العقيدة الإسلامية والأسس القرآنية في الاستدلال.

والثانية توظيف مكتشفات العلم من أجل البرهنة على صدق الحقائق العقدية التي جاء بما الإسلام، وذلك إيمانا منهم بوحوب مواجهة التحديات المعاصرة التي يواجهها الإسلام والمسلمون بنفس المصطلحات والأساليب والوسائل التي يستخدمها الأعداء أ.

ومن أهم ممثلي هذا الاتجاه أذكر بعض العلماء : حسين الجسر، بديع الزمان النورسي، وحيد الدين خان، عبد المجيد الزنداني وهيئات الإعجاز العلمي في القرآن والسنة.

#### 1- حسين الجسر (1261 - 1327هــ/1845 - 1909م)

لقد عمل الجسر على عرض العقيدة الإسلامية ببراهينها العقلية العلمية التي تناسب عصره، حيث اعتمدت الفلسفة على أصول الرياضيات والطبيعيات في إثارة الشبه وإيراد الكثير من الاعتراضات على الدين الإسلامي عقيدة وشريعة، واتبع في ذلك منهجا ذو شقين.

أما الشق الأول: فتناول فيه عرضا مسهبا لمسائل العقيدة المختلفة من الإلهيات والنبوات وماهية الإنسان وبداية وجوده، وكل ذلك بأسلوب تقريري دون مناقشة.

أ ــ عبد الرحمان الزيندي: مناهج البحث في العقيدة الإسلامية. ص127.

والشق الثاني: خصصه لعرض شبهات الخصوم وتفنيدها دفاعا وصيانة وحصانة للدين الإسلامي موظفا العقائد العلمية المناسبة لذلك.

وجاء ذلك في كتابيه: كتاب (الرسالة الحميدية في حقيقة الديانة الإسلامية وحقيقة الشريعة المحمدية) . المحمدية) وكتاب (الحصون الحميدية لمحافظة العقائد الإسلامية) .

وقد حصن منهجه بمجموعة من المقدمات والضوابط التوظيفية لنتائج العلوم من أهمها:

1- الغاية من توظيف العلوم: إن التعامل مع هذه العلوم الكونية ليس مقصودا لذاته، كالحديث عن السماء والأرض وكيفية الخلق والتدبير وما يتعلق بنظام العالم وجماله، وإنما المقصد الأساسي لهذا التوظيف فلأحل أن تكون : «دليلا عقليا للناس على وجود إله العالم، وعلى اتصافه بالعلم والقدرة والحكمة» ثم كما أن تعلمها والتعامل معها يخفظ على أحيال المسلمين القادمين إيمالها واعتقادها في وجه الأخطار الماثلة في العلوم الحديثة كما يوظفها الملحدون.

2- قاعدة التأويل: لما كان المعتمد في العقائد الإسلامية الدليل العقلي القاطع لا الدليل العقلي الظني ومصطلح "عقلي" مرادف "علمي" عند الجسر وضع قاعدة كلية يرجع إليها مع كل دليل وبرهان مفادها أنه: لا يسوغ لنا تأويل النص «وصرفه إلى معني آخر غير متبادر. إلا إذا قام دليل عقلي قطعي يناقض معناه الظاهر، فحينئذ يكون قيام ذلك الدليل العقلي قرينة دالة لنا على أن معناد الظاهر غير مراد الشارع، بل مراده معنلي آخر غير ما يتبادر منه فؤول النص حينئذ» فالأدلة العلمية هي أدلة عقلية تأخذ حكم الدليل العقلي، والدليل الظني هو نتيجة النظرية العلمية والدليل القطعي هو ثمرة الحقيقة العلمية أله العلمية ألى المليل القطعي هو ثمرة الحقيقة العلمية ألى العلمية العل

ومن ثم فلا بد من التحرز في الاستدلال من هذا الفرق والاعتماد على الحقيقة العلمية أو الفعل موضوع الملاحظة لأن هذا الأخير غير قابل للتعديل أو التغيير مع مرور الزمن، وتطور قدرات الإنسان العقلية ووسائل البحث العلمية.

وقاد حرص على تطبيق منهجه هذا في مناقشة الاتجاهات المادية الإلحادية التي كانت سائدة في

<sup>1</sup> ــ فهمي حدمان: أسس التقدم عند مفكري الإسلام ص210.

<sup>2 -</sup> حسين الجسر: الحصون الحميدية للمحافظة على العقائد الإسلامية، ص162 - 163.

 <sup>3 -</sup> نفس المرجع، ص 157 - 158.

<sup>4</sup> ــ انظر نديم الجسر: قصة الإيمان بين الفلسفة والعلم والقرآن، ص209 - 210.

عصره كنظرية النشوء والارتقاء ورد شبهاتهم التي من أهمها إنكار القضايا العقدية الغيبية في الإسلام كاليوم الآخر ومتعلقاته والجن والملائكة ووجود الله تعالى وكمال صفاته، وغيرها لأنه لا دليل عليها في علومه وما يبدو منها خارقا لنواميس الطبيعة كالمعجزات، يرفضه الماديون ويرونه ممتنعا، وفي حقيقة الأمر أن العلماء الذين يطلعون على تفاصيل المحلوقات: «وتظهر لهم أسرارها ودقائقها وحكمها، هم الجديرون بأن يكونوا من أقوى الناس إيمانا بوجود الإله الخالق الحكيم المدبر العليم، بل لو قيل إلحم جديرون بذلك أكثر من بعض علماء انكلام الذين يقيمون الأدلة الإجمالية لكان حقا» أ.

لذا نحد الحسر يتجه إلى الاستدلال بدليل النظام والإتقان والأحكام، موظفا الحقائق العلمية في الإشارة إلى ما في الأشياء من خواص وطبائع ووظائف جعلت فيها بتخصيص قادر عليم حكيم، لولاه ما كان لها أن تخص نفسها بنفسها. فهو يلفت الأنظار إلى كثير مما في هذا العالم من آيات الإبداع والإحكام في الآفاق والأنفس<sup>2</sup>.

## 2- بديع الزمان سعيد ميرزا النورسي: (1877 - 1960م)

#### أ ــ نظرية المعرفة:

يعتبر النورسي في هذه القضية امتدادا لأستاذه أبي حامد الغزالي، إلا أنه لم يتوقف عند حدود كلام الغزالي – الذي أشرت إليه سابقا-، فلقد طور بعض الأفكار، ودلل على بعض الحقائق، وأسند كلام الغزالي إلى دعامات قوية، أتيحت له من حيث اطلاعه على العلوم الكونية، واستفادته من الدراسات القرآنية السابقة عليه. ويتجلى اتجاهه التأصيلي في الاستعانة بالعلوم الكونية، (في الآفاق والأنفس) في علم العقيدة، في دعوته الملحة إلى الجمع بين العلوم الكونية الحديثة والعلوم الشرعية، لأن : «ضياء القلب هو العلوم الدينية، ونور العقل هو العلوم نخديثة، وبامتزاحهما تتجلى الحقيقة، فتتربى همة الطالب وتعلو بكلا الجناحين. وبافتراقهما يتولد التعصب في الأولى، والحيل الشبهات في الثانية» أ. وهو ما تجاوز القول والفكرة إلى العمل الفعلي في واقع حياته وجهاده في سبيل إصلاح المجتمع الإسلامي منهجا وموضوعا.

ا \_ نفس المرجع، ص204.

<sup>2</sup> ــ حسين الحسر: الحصون الحميدية، ص 163 وما بعدها.

 <sup>3 -</sup> النورسي: صيقل الإسلام، ص 428.

فقد طالب من السلطان عبد الحميد بفتح المدارس التي تعلم العلوم الكونية الحديثة، بجانب العلوم الإسلامية، وسعى إلى تأسيس مدرسة الزهراء التي تقوم على مزج العلوم الكونية الحديثة ودرجها مع العلوم الدينية أ.

وهي محاولة لربط العلوم بمصدرها وهو الوحي، إذ أن جميعها تدل في انتظام واتفاق على وحدانية الخالق سبحانه وتعالى، وعلى دليل عنايته سبحانه بالخلق، وانتظام هذا الخلق واتساقه على درجة الكمال والشمول. ومن هنا أمكن الاستعانة بمذه العلوم والاستفادة بما في بناء الأدلة على وجود البارىء سبحانه ووحدانيته وسائر أركان الإيمان ومسائله فلا تعارض بين العلم والدين عنده بل يرى أن علم الكلام في حاجة إلى مقدمات علمية للوصول إلى تلك الغاية المنشودة والمقصد أساسي وهذه المقدمات لا تتماشى ولا تتحقق إلا من خلال النظر في ملكوت الله سبحانه وتعالى.

### ب ــ منهجه في الاستدلال على العقيدة الإسلامية بشمرات العلوم

سعى النورسي من استعماله لهذا المنهج إلى تحقيق غاية عظمى وهي لإثبات الحقيقة الكبرى (معرفة الله سبحانه وتعالى) من أجل تحقيق العبودية الكاملة له جل حلاله.

وكان الدافع إلى ذلك منطلقه في التسلح بسلاح العلوم الكونية الحديثة في علم العقيدة، أربعة دوافع ومنطلقات:

أولها: تحديات المدنية الغربية ضد الإسلام وعبتها بالعلوم.

ثانيها: تطور العلوم الكونية الحديثة وإنجازاتما الرائعة.

تَالثها: دعوة القرآن الكريم إلى معرفة الله تعانى بالمعرفة الكونية ومعرفة الكون بمداية الوحي وذلك على أول ما نزل من القرآن الكريم بقوله تعالى : ﴿ اقْرَأُ بالسُّم رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ﴾ 2.

- ورابعها أن الفطرة أو الوجدان مستند الأدلة العلمية إذ الوجدان لا ينسي الخالق مهما عطل العقل نفسه وأهمل عمله. فالوجدان يبصر الخالق ويراه ويتأمل فيه ويتوجه إليه فكل مولود يولند على الفطرة وبن التوحيد : ﴿ إِلَنَّ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَا

 <sup>1</sup> لـ انظر، محسن عبد الحميد: النورسي متكلم العصر الحديث، ص13.

<sup>2</sup> ــ العلق: 1.

لَهُمْ مِنْ نَاصِرِينَ ﴾ أ. ومن الكون يستمد الأنوار الإلهية وتجليات الكمالات الربانية بنور معرفة الخالق الكريم التينشرها ويثها في وجدان كل إنسان المتيقض المتفتح دائما مهما غفل العقل .

وتتجلى معالم منهجه هذا من تقريره لجواب على سؤال طرحه بعض تلاميذه فقد سألوه أن يعرفهم بخالقهم لأن مدرسيهم لا يذكرون الله لهم، فكان حوابه "إن كل علم من العلوم التي تقرأونها يبحث عن الله دوما، ويعرف بالخالق الكريم بلغته الخاصة فاصغوا إلى تلك العلوم دون المدرسين.

فمثلا لو كانت هناك صيلاية ضخمة في كل قنينة من قنانيها أدوية ومستحضرات حيوية وضعت فيها بموازين حساسة وبمقادير دقيقة كما أنها ترينا أن وراءها صيدليا حكيما وكميائيا ماهرا، كذلك صيدلية الكرة الأرضية التي تضم أكثر من أربعمائة ألف نوع من الأحياء - نباتا وحيوانا - وكل واحد منها في الحقيقة بمثابة زجاحة مستحضرات كيمياوية دقيقة، وقنينة مخاليط حيوية عجيبة فهذه الصيدلية الكيرى ترى حتى للعميان صيدليها الحكيم ذا الجلال، وتعرف خالقها الكريم سبحانه بدرجة كمالها وعظمتها، قياسا على تلك الصيدلية التي في السوق، على وفق مقاييس علم الطب الذي تقرأونه.

ومثلا هب أن ملايين المصابيح الكهربائية تتجول في مدينة عجيبة دون نفاد للوقود لا انطفاء؛ ألا ترى بإعجاب وتقدير أن هناك مهندسا حاذقا، وكهربائيا بارعا لمصنع الكهرباء، ولتلك المصابيح؟ فمصابيح النجوم المتدلية من سقف قصر الأرض وهي أكبر من الكرة الأرضية نفسها بألوف المرات – حسب علم الفلك – وتسير أسرع من انطلاق القذيفة من دون أن تخل بنظامها أو تتصادم مع بعضها مطلقا ومن دون انطفاء، ولا نفاد وقود على وفق ما تقرأونه في علم الفلك. هذه المصابيح تشير بأصابع من نور إلى قدرة خالقها غير المحلودة ... ( واللانحائية ) فهذا الكون العظيم وما فيه من مصابيح مضيئة، وقناديل متدلية يبن بوضوح – سلطان هذا المعرض العظيم والمهرجان الكبير، ويعرف منوره ومدبره البديع وصانعه الحليل، بشهادة هذه النجوم المتلألفة، ويجبه إلى الجميع بالتحميد والتسبيح والتقديس بل يسوقهم إلى عبادته سبحانه» ق، فهدف العفوم الكونية النهائي هو تحقيق العبودية الكاملة الله تعالى، بتحقيق الأبعاد المعرفية والعملية للعقيدة الإسلامية من حيث تصورها الصادق للكون والحياة والإنسان.

<sup>1</sup> ـــ الروم: 29.

<sup>2</sup> ـــ النورسي: المثنوي العربي النوري، 430 – 431.

 <sup>3</sup> \_\_ النورسي: الشعاعات، ص 257.

وعليه فمنهجه العلمي في الاستدلال على العقيدة يقوم على ركيزتين أساسيتين:

الأولى الجمع بين العلوم الكونية والعلوم الدينية، والثانية الاعتصام بالمنهج القرآني، فكانت العلوم الكونية بتوجيه وترشيد من القرآن الكريم خادمة لعلم الكلام بإمداده بمادة أدلته الكونية على العقائد تثبيتا للإيمان ودفعا للشبه.

وهذا يعنى أن عملية الاستدلال والدعوة الإسلامية تقوم على تأصيل العلوم وتوجيهها إسلاميا في قالب علم عقيدة حديد يتناسب والعقلية المعاصرة الجديدة.

# ج- الأدلة (أو تطبيق المنهج)

ومن أهم الأدلة التي استخدمها النورسي في منهجه العلمي هذا دليل العناية والغاية ودليل الاختراع والنظام، على وجود الله تعالى ووحدانيته، وله أدلة على كمال صفات الباري تعالى وبحلى أسمائه الحسنى، كما استدل على اليوم الآخر والنبوة.

فدليل العناية والغاية مثلا يقول فيه: «فجميع الآيات الكريمة التي تعد منافع الأشياء وتذكر حكمها، إنما هي نساجة لهذا الدليل، ومظاهر لتجلي هذا البرهان، وزبدة هذا الدليل هي:

إتقان الصنع في النظام الأكمل في الكائنات وما فيه من رعاية المصالح والحكم، يدل على قصد الخالق الحكيم وحكمته المعجزة، وينفى نفيا قاطعا وهم المصادقة والاتفاق.

... إذ كما أن القرآن يأمرنا بالتفكير في المخلوقات، فإنه يقرر في الأذهان هذا الدليل- دليل العناية - بتعداده الفوائد والنعم، ومن بعد ذلك الإحالة إلى العقل في خواتيم الآيات وفواصلها، فينبه العقل ويحرك الوحدان في أمثال هذه الآيات فأولا يعقلون)، فأفلا تتذكرون)، فاعتبروا أو أو إحالة العقل إلى إدراك عظمة الحق سبحانه وتعالى.

فمثلاً يقول النورسي- رحمه الله - في تفسيره لقوله تعالى: ﴿لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكَتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ وَأَنْزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ مَنْ يَتْصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴾ ت لا يريد القرآن أن يبين استخراج الحديد تدريجيا من المخزن الصغير - الأرض - بل يريد أن يبين أن تلك النعمة العظمى قد أنزلت من

l ـــ النورسي: المثنوي العربي التوري، ص429.

<sup>2</sup> \_ سورة الحديد 25.

الحزينة الكبرى للكون مع كرة الأرض، وذلك لإظهار أن الحديد أكثر ضرورة لحزينة الأرض، يحيث أن الحالق الجليل عندما فصل الأرض من الشمس أنزل معها الحديد ليحقق أكثر حاجات البشر ويضمنها أ، وهو عينه ما عبر عنه أبو الوليد ابن رشد في تعريفه لدليل العناية بقوله: «إن جميع الموجودات التي هنا موافقة لوجود الإنسان» أ، وإننا كلما تعمقنا في معرفة منافع الموجودات ازددنا معرفة بالله تعالى أ.

- وأما دليل الاختراع والنظام فكما يستدل به على وجود الله تعالى يستدل به على وحدانيته تعالى كذلك، بالإشارة إلى نظام الوحدة الذي تنتظم به موجودات الكون، فكل أنواع الموجودات على اختلافها يحكمها نظام قائم على التعاون والتساند والتجاوب والتعانق، تكامل كلي بين مهام كل جزء منها، بحيث تمثل بمجموعها وأجزائها وحدة واحدة كوحدة أجزاء جسم الإنسان التي يصعب انقسامها وتفككها «إن هذه السمات الواضحة على وجه الكون إنما هي أحكام كبرى، وبصمات ساطعة للتوحيد» أ.

- وأما أسماء الله الحسنى فيستدل عليها من خلال كمال العلوم نفسها، ذلك أن كل علم من العلوم يستند إلى اسم من أسماء الله الحسنى، وفي هذا الاستناد يجد كل منها كماله، ويصبح حقيقة فعلا، وإلا فهو ظل باهت ناقص مبتور ومشوش ودليله على ذلك قوله سلحانه وتعالى: ﴿وَعَلَّمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلُّهَا ثُمّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلَائِكَةِ فَقَالَ أَنْبِتُونِي بِأَسْمَاءِ هَوُلُاء إِنْ كُنتُمْ صَادِقِبنَ ﴾ وهذه الأسماء هي أسماء الأشياء مخلوقات الله تعالى، وحقيقتها تستند إلى الأسماء الإلهية الحسنى، والإتقان الموجود في الأشياء يستند إلى اسم من الأسماء، بل يمكن مشاهدة آثار تجلى عشرين اسم من الأسماء على ظاهر كل ذي حياة فحسب ، وكل علم هو تكشيف وتعريف لهذه الكائنات بها يسمى

<sup>1</sup> \_ النورسي: اللمعات، ص 423 - 424.

<sup>2</sup> \_ أبو الوليد ابن رشد: مناهج الأدلة، ص18 ِ

<sup>3</sup> \_ نفس المرجع، ص448 \_

<sup>4</sup> \_ النورسي: اللمعات، ص540 - 552.

<sup>5</sup> ــ النورسي: الكلمات، ص290.

<sup>6</sup> ــ البقرة: 31.

<sup>7 ...</sup> النورسى: الكلمات، ص 749.

ويكتمل فكان بدوره مستند إلى اسم أو أكثر من اسماء الله الحسني.

فعلم الطب مهارة ومهنة، وحقيقته الاستناد إلى اسمه تعالى «الشافي»، فيصل الطب إلى كماله، ويصبح حقيقة فعلا بمشاهدة التجليات الرحيمة لاسم «الشافي» في الأدوية المبثوثة على سطح الأرض الذي يمثل صيدلية عظمى.

والعلوم التي تبحث في حقيقة الموجودات كالفيزياء والكيمياء والنبات والحيوان، هذه العلوم التي هي حكمة الأشياء يمكن أن تكون حكمة حقيقية بمشاهدة التجليات الكبرى لاسمه تعالى «الحكيم» حل حلاله في الأشياء. وهي تجليات تدبير، وتربية، ورعاية، وبرؤية هذه التجليات في منافع الأشياء ومصالحها تصبح تلك الحكمة حكمة حقا.أي باستنادها إلى ذلك الاسم وإلى ذلك الظهير تصبح حكمة فعلا أ.

هذا هو منهج الدفاع الاستراتيجي للنورسي من خلال التأمل في الطبيعة، به يحيا الدور الأساسي والوظيفة المفصلة لعلم التوحيد بعدما فقدها في عصور الانحطاط، من خلال استثمار منتجات العلوم الكونية وإنحازاتها التكنولوجية، والممثل في وقف تحقيق العدو للمزيد من الأهداف وإيقاف مسلسل الهزيمة عند هذا الحد الذي وصلت إليه تمهيدا للهجوم المضاد ... عليه حول الشيخ النورسي علم التوحيد الإسلامي من مجرد مناقشات وعرض أدلة فلسفية بجردة حافة، إلى منهج علمي يعتمد على حقائق العلم وبساطة الأسلوب واحترائه على الحركة والحياة، بحيث يصبح تيارا الجتماعيا عارما يلائم مختلف المستويات الثقافية والفكرية وليست قاصرة على طلاب العلوم الفلسفية وحدهم. إنه منهج قرآني واقعي أصيل .

#### 3- وحيد الدين خان

تبنّى وحيد الدين خان منهجا تقريريا تقديريا مبنيًّا على منجزات العلم الحديث والأدلة الطبيعية، أو الشواهد العلمية الكونية، تماشيا مع قوله تعالى: ﴿سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ﴾ 3. ويهدف إلى بيان تمافت الفكر المادي من قضية الإيمان، وأن العلم يقوي

أ ــ نفس المرجع، ص 290-291، وانظر، زياد دغامين: «إسلامية المعرفة في ضوء إعجاز القرآن الكريم كما يصورها النورسي»، ص 63-65، وانظر كذلك، عماد الدين خليل: الموضوع الجمائي الطبيعة والعالم والكون، ص 155.
 أ ــ انظر حسين عاشور «الأستاذ سعيد النورسي والدفاع الاستراتيجي من خلال التأمل في الطبيعة، ص 181.

<sup>3 -</sup> سورة فصلت: 53.

ويدعم الإيمان. وهو منهج موحّه إلى منكري الدين، والذين يرون عدم أحقية الإسلام في أن يكون دينا عامًّا خاتمًا للأديان. كما يطلبه ويستفيد منه كثير من المسلمين، الراسخي العقيدة من باب (ليطمئن قلبي)، حتى يجدوا حوابا علميا مقنعا للكثير من التساؤلات، ولا يعتريهم شعور بالنقص في صحة عقيدهم في هذا العصر عصر العلم والتفكير العلمي القائم على المشاهدة والتجربة أ.

وعليه دعا إلى تحديد علم التوحيد، الذي يقصد به استجلاء حقائق الدين بالأدلة التي تطمئن الذهن الجديد والعقلية الجديدة، وتوصل التعاليم الإسلامية بأحدث أساليب الاستدلال الملائمة للعقل الجديد<sup>2</sup>.

والعقلية الجديد، تعني العقلية العلمية، التي تحمها الحقائق، وتتمثل في تقديم علم التوحيد على أساس التجربة والمشاهدة، لا على أساس التخمينات أو القياسات المنطقية التحريدية، لذا لم يعد الإنسان المعاصر يقبل فكرا إلا إذا كان يطابق الحقائق العلمية.

والحقائق العلمية هي سنن الله في خلقه، فهو جل حلاله - يجري إرادته في الكون بواسطة هذه القوانين التي اكتشفت علومنا الحديثة بعض أجزائها فقط حتى الآن ، ولا يمكن اعتبار تلك القوانين والاكتشافات بديلا للإله كما يزعم معارضو الدين.

فكان بذلك نمط الاستدلال عنده، الذي عبر عنه بالاستدلال بالحقائق الطبيعية هو نفس نمط الاستدلال القرآني ألذي يتجلى في كثير من الآيات مثل قوله سبحانه: ﴿ أَفَلاَ يَنْظُرُونَ إِلَى الإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتُ وَإِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتُ وَإِلَى الْحِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ وَإِلَى الأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتُ) 5.

وذلك النمط من الاستدلال تبناه الأنبياء والرسل عليهم السلام. فمثلا يذكر لنا القرآن الكريم أنه لما دعا إبراهيم نقيم قومه المشركين إلى التوحيد أقام الدليل على دعوته بمشاهدة الشمس والقمر والنجوم والكواكب، إذ قال الحق تعالى في ذلك: ﴿وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُونَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلِيَكُونَ

<sup>1 –</sup> وحيد الدين خان: الدين في مواحهة العلم، ص4.

<sup>2 -</sup> وحيد الدين خان: قضية البعث الإسلامي، ص105.

 <sup>3</sup> وحيد الدين خان: الدين في مواحهة العلم، ص 54.

 <sup>4</sup> وحيد الدين خاذ: قضية البعث الإسلامي، ص104.

<sup>5 -</sup> سورة الغاشية:17-20.

منْ الْمُوقنينَ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَأَى كَوْكَبًا قَالَ هَذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَا أَحبُ الْآفِلِينَ فَلَمَّا رَأَى الشَّمْسَ الْقَوْمِ الضَّالَّينَ فَلَمَّا رَأَى الشَّمْسَ الْقَوْمِ الضَّالِينَ فَلَمَّا رَأَى الشَّمْسَ بَازِعَةً قَالَ هَذَا رَبِّي هَذَا أَكْبَرُ فَلَمَّا أَفَلَتُ قَالَ يَاقَوْمٍ إِنِّي بَرِيءٌ مِمَّا تُشْرِكُونَ اللهُ تعالى على بَازِعَةً قَالَ هَذَا رَبِّي هَذَا أَكْبَرُ فَلَمَّا أَفَلَتُ قَالَ يَاقَوْمٍ إِنِّي بَرِيءٌ مِمَّا تُشْرِكُونَ اللهُ تعالى على حجة إبراهيم قائلا: ﴿ وَتِلْكَ حُجَّنَنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَى قَوْمِه ﴾ ث. فكانت الحجة الإلهية هي الاستدلال من الحقائق المعلومة المشاهدة لهذا الكون، (أي المعلومة في عالم الشهادة).

وبناء على هذا يبدو لنا أن القرآن الكريم والكون كليهما إظهارٌ للمشيئة الربانية، وهو إظهار بصورة كلامية في مكان، وإظهار بصورة عملية في مكان آخر أفي نظر وحيد الدين خان.

## أ - منهجه الكلامي:

يقوم منهج علم الكلام عند وحيد الدين خان على ركيزتين أساسيتين، تعدّ الأولى مدخلا للثانية، بالنسبة لمنكري الدين عموما، وهما:

1- عرض قضية معارضي الدين ونقدها.

2 \_ طريقة الاستدلال العلمي، أو مبادئ علم الكلام الجديد.

وقد عرض لهاتين الركيزتين في أربعة كتب له هي: الإسلام يتحدى، الدين في مواجهة العلم، قضية البعث الإسلامي، والإسلام والعصر الحديث.

## 1 \_ عرض قضية معارضي الدين ونقدها:

هذه الركيزة أساسية لتحطيم الحواجز التي أفامها الملحدون بين العلم والدين، فلا يمكن دعوقمم إلى الإسلام في هذه العصر والاستدلال على العقائد الإسلامية دون إبطال دعوة معارضي الدين وحججهم، وإثبات حقيقة الإيمان وأحقية الدين الإسلامي.

وهذا النهج يتبع وحيد الدين خان منهج الرسول في مع أصحابه، إذ كان "يفرغهم ثم بملأهم". فكان من الضرورة إفراغ المتشبعين بالمعتقدات والأفكار المعادية للإسلام من هذه الأفكار، حتى يمكن ملؤها بالعقيدة الإسلامية.

انظر سورة الأنعام: 74-78.

 <sup>2 -</sup> سورة الأنعام: 83.

إلى وحيد الدين خاذ: قضية البعث الإسلامي، ص 104.

لهذا عرض قضية معارضي الدين الإسلامي التي قامت عليها المعارضة بكل أمانة، من واقع وجودها لدى زعمائها. وهي ثلاثة أسس:

الأساس الأول في ميدان الدراسات البيولوجية والطبيعية، والثاني في ميدان علم النفس، والأساس الثالث في ميدان التاريخ .

وقد اعتمد معارضو الدين على أربعة معايير ومقاييس للاستدلال العلمي استغلها وحيد الدين خان في نقد ادعائهم.

أن يكون الأمر المراد مشاهدته أو تحربته في متناول أيدينا مباشرة .

ألا تكون الدّعوَة قابلة كليا للمشاهدة، بل يمكن مشاهدة بعض أجزائها، وعلى سبيل المثال، فإن دعوى "الأرض كروية" لا يمكن أن يشاهدها الإنسان في صورتما الكاملة، لأنه يستطيع أن يشاهد أجزاء مختلفة تؤكد حقيقة أن الارض كروية ألى يواسطة الطيران مثلا، أو من الفضاء.

إن الاستدلال يعتبر مقياسا علميا سليما إذا شوهدت بعض حوانب التحربة التي تؤكد وحود حقيقة ما، وذلك بالرغم من عجزنا عن مشاهدة تلك الحقيقة بكامل حوانبها في تلك التحربة . ومثال ذلك الإلكترون في الذرة الذي لا يخضع للمشاهدة نظرا لتناهي وحوده في الصغر. ولكن بالرغم من ذلك يعتمد العلماء بأن الإلكترون حقيقة علمية والسر، في ذلك أن له آثارا نشاهدها

<sup>1 -</sup> وحيد الدين حان: الإسلاء يتحدى، ص35-40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – تفس المرجع، ص23.

<sup>3 –</sup> وحيد الدين خان: الدين في مواجهة العلم، ص 10.

أو حيد الدين خان: الدين في مواجهة العلم، ص6.

<sup>5 –</sup> وحيد الدين خان: الدين في مواحهة العلم، ص 70.

٥ – وحيد الدين خان: الدين في مواجهة العلم، ص70.

في صورة تحارب قابلة للتكرار والإعادة.

فبالاستناد إلى التجربة غير المباشرة يسلم العلماء بوجود الإلكترون مع أنه في ذاته فرض .

المقياس الرابع: هو الاستدلال بـــ"القرينة الجائزة"، «فالمشاهدات والتحارب، وإن لم تكن مرتبطة بالقضية المطروحة، بالمعنى العلمي التكنيكي البحت، إلا أنه إذا كانت هناك قرينة حائزة لتأييد تلك القضية، وذلك في حالة عدم وجود نظرية أقوى لتفسير تلك المشاهدات، فإن ذلك الاستدلال بالقرينة الجائزة على القضية المطروحة سيكون مقبولا وسليما».

فالتطبيق الصحيح لهذه المقاييس التي توصل إليها العقل الحديث توصلنا إلى نتيجة مهمة، وهي «أن العقل الحديث لا يُحصر دائرة العلم في تلك الوقائع التي يمكننا تجربتها مباشرة، وإنما يعتبر أن أية قرينة منطقية تستند إلى تجارب ومشاهدات غير مباشرة، يمكنها أيضا أن تصبح حقيقية علمية بنفس درجة الحقائق العلمية التي يمكن مشاهدتها مباشرة» .

وهذا يعني أن الدين في حقيقته يتعلق بميدان يقبل الأدلة العلمية، فهو ليس باطلا. والعقيدة الإسلامية بناء على ذلك حقيقة لا يمكن إنكارها. والإلحاد أصبح مستحيلا.

## 2 \_ طريقة الاستدلال العلمي (أو تطبق المنهج)

يستدل الأستاذ وحيد الدين خان على حقائق العقيدة بطريقين.

الأولى: الاستدلال على الحقائق بالطرق الطبيعية

فكما ورد في القرآن الكريم: ﴿سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ﴾ \* قد أورد وحيد الدين خان أمثلة توضح هذا المبدأ تتمثل فيما يأتي:

## الإيمان بوجود الله تعالى:

لقد أقام القرآن الكريم أدلة المشاهدة على الدّعوَة إلى الإيمان بالله تعالى الذي خلق هذا الكون، في حين أقام المتكلمون القدامي أدلة قياسية تحت ضغظ عليتهم الفلسفية فبين القرآن الكريم «أن هذا الكون الواسع الذي ترونه رأي العين ولا تنكرونه، إنما هو في حد ذاته دليل على خالق

<sup>1 -</sup> Tremntant.C. op, cit, pp50-64.

<sup>2 -</sup> وحيد الدين خان، الدين في مواحهة العلم، ص 80.

<sup>3 –</sup> وُحيد الدينُ خان: الإسلام يتحدي، ص15.

 <sup>4 ~</sup> سورة فصلت، الآية 53.

الكون» ﴿أُولَمْ يَرَى الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ كَانَتَا رَثْقًا فَفَتَقْنَاهُمَا وَجَعَلْنَا مِنْ الْمَاءِ كُلُّ شَيْءٍ حَيٍّ أَفَلاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ . ففي هذه الآية إشارة إلى حادث كوني يسمى بنظرية الانفحار الكبير (Bin-Bang) في العصر الحديث ، وهذا يعني نفي الصدفة في خلق الكون، كما تفيد نظرية "الانفجار الكبير" أن هذا الكون ليس أزليا إذ هو بدأ في وقت معين لا نعرفه، وإننا نعيش في عالم يزيد حجما باستمرار 3. فهي دليل على وجود الله بالقوانين الطبيعية، لأن الكرة المادية الحامدة، لا يمكن أن تتحرك إلى اتجاه الخارج بصفة منتظمة بدون محرك خارجي. وأن كل شيء ذي بداية لا يمكن أن يبتدئ بذاته، ولا بد أن يحتاج إلى من يرجحه للوجود، وهذا المرجح هو الخالق الإله، كما يقول الأستاذ إدوارد لوتر كسيل، العالم الأمريكي في علم الحيوان، في كتابه " The "

# الإيمان باليوم الآخر

من أهم الحقائق التي يدعونا الإسلام إلى الإيمان بها قضية اليوم الآخر، إذ يخبرنا القرآن الكريم أن هذا العالم ليس بعالم نهائي، بل يعقبه عالم آخر، ولو أنه في الغيب، لكنه حقيقة واقعة.

ولتأكيد هذا الخبر يقدم الأدلة بالعلم التجريبي أن يقول المولى على: ﴿وَمِنْ كُلِّ شَيْءِ خَلَقْنَا وَلِتَأْكِيد هذا الحبر يقدم الأدلة بالعلم التجريبي أن إذ كان الكل شيء زوجه، - كما يقول وحيد الدين خان-الذي يستكمل به نفسه، فلابد أن يكون هذه الدنيا زوج، وزوج الدنيا هي الآجرة أ.

فقد أعلمنا العلم الحديث أن سائر الذرات الكائنة في الخليقة توجد بأشكال أزواج، فهناك حسيمات مضادة للحسيمة، وذرة مضادة لذرة، ومتر مضاد للمتر، وعالم مضاد للعالم. ولكن لا

 <sup>1 -</sup> سورة الأنبياء: 30.

<sup>2 –</sup> وحيد الدين حان: قضية البعث الإسلامي، ص 108.

<sup>3-</sup> Ahmed Abdu - Salam: "L'Islam et l'Occident devant les conquêtes de la science concordance au conflit", pp16-17-18.

<sup>+ -</sup> وحيد الدين خان: الإسلام بتحدي، ص74.

<sup>&</sup>lt;sup>5 --</sup> نفس المرجع، ص110-194.

<sup>6 -</sup> سورة الذاريات: 49.

<sup>7 –</sup> وحيد الدين خان: قضية البعث الإسلامي، ص 110.

يمكن الإخبار تفصيلا عن ذلك العالم المضاد بالقوانين المعلومة للطبيعة .

الثاني: إبراز القرآن الكريم لجانب من هذا الكون الذي قرره الله لنا ميزانا نحتكم إليه

فالقرآن يدعونا لأن نعبد الله وحده لا شريك له، ويسلم نفسه خالقه ذليلا وخاشعا، ولتأكيد هذه المطالبة لم يستخدم الأدلة الفلسفية، بل استخدم أدلة الطبيعة، إذ تبيّن لنا أن الأحكام الإلهية لتتمثل لنا في الكون من خلال نماذج متعددة، منها عبادة الله في ظل الاتصال بقوانين الطبيعة، ومثل انسلوك الممتاز القوي المتمثل في الحديد، فو أنزلنا المحديد فيه بأس شديد ومنافع للنّاس وليعلم الله من يَنْصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ اللّه قويي عزيزة ألا ومثل سفر الحياة دون اصطدام مع الكواكب الأحرى في مداراتما، كما بينه الله تعالى: فإلا الشَّمْسُ يَنْبغي لَهَا أَنْ تُدْرِكَ الْقَمَر وَلا اللّهُلُ سَابِقُ النّبارِ وَكُلِّ فِي فَلك يَسْبَحُونَ الله تعالى: فرلا الشَّمْسُ اللهوتا ومن الشَّجر ومما النحل، إذ يقول الله تعالى: ﴿ وَالْوَحَى رَبُكُ إِلَى النَّحْلِ أَن التَحذي مِنَ الْحِبَال اللهوتا ومِنَ الشَّجرِ وَمِما يَعْرِشُونَ لَمُ مَنْ الْحَبَال اللهوتا ومِنَ الشَّجرِ وَمِما يَعْرِشُونَ لَمُ مَنْ المُولِي الشَّمْسُ والتعاصد كما في أعمال النحل، إذ يُمَّ كُني مِنْ كُلُ الشَّمْراتِ فَاسْلُكي سَنَبُلَ رَبِّكَ ذُلُلاً يَخْرُجُ مِنْ الْعَلْمُ الله الله الله الله الله على الناس دون أي تمييز كما تفعل شَفَاء للنّاسِ إِنَّ فِي ذَلكَ لَاكَةً لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ الله أَل ومثل الإفاضة على الناس دون أي تمييز كما تفعل أشعة الشمس. والأمثلة كثيرة.

فهذا الأسنوب للدعوة إلى التوحيد والطاعة الإلهية إنما هو أسلوب طبيعي يقوم على الاستدلال الكوني الذي هو إرهاص لازدهار علم الإنسان وعمله.

وإذا ما أخذنا هذا الأسلوب واستعملناه بطريق مؤثر، فسنجد قلوبا واعية وآذانا صاغية للإنسان في المختمع البشري. وهذا يعني أن القرآن يجعل الأخلاقيات الكونية تموذحا لأخلاق الإنسان وسلوكه، ويدعوه إلى ذلك حتى لا يتخذ الكون مقياسا له في المحالات المادية فقط، دون أن يتخذ الكون مقياسا أخلاقيا له كذلك.

أ - وحيد الذين خان: قضية البعث الإسلامي، ص 111.

 <sup>2</sup> سورة الحديد: 35.

<sup>3 -</sup> سورة يس: 40.

<sup>· -</sup> سورة النحل: 69.

<sup>5 –</sup> وحيد الدين خان: قضية البعث الإسلامي، ص 116.

ومن هنا يبيّن لنا وحيد الدين خان أن منهج علم الكلام الجديد هو منهج القرآن الكريم في الاستدلال على العقائد الإسلامية. فكانت دعوته إلى تجديد علم الكلام وتجاوز صور الاستدلال القليمة في حقيقتها بحرد الدّعوة إلى العودة إلى منهج القرآن الكريم أو "الكلاميات القرآنية" كما أسماه.

وعليه كان من الضروري اتباع المنهج الجديد في عرض العقيدة والاستدلال عليها وفهم قضاياها المترتبة والمتفرعة عنها، والتي تعد موضوع النقاش والجدل في هذا العصر، مثل "موضوع الإنسان وقيمته" وقضايا الشريعة.

## 4 \_ عبد المجيد الزنداني:

عالم إسلامي معاصر من علماء اليمن، ومن أشهر المتخصصين في الإعجاز العلمي في هذه الأيام، كان رئيسا لهيئة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة التابعة لرابطة العالم الإسلامي، بمكة المكرمة، لقد ألقى عددا من المحاضرات وأجرى عدة مناظرات وحضر كثيرا من الموتمرات حول الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة الشريفة في عدد من الموسسات العلمية والعامة في أماكن مختلفة من العالم، كما له العديد من البرامج التلفزيونية حول هذا الموضوع من أشهرها «حتى يتبين لهم أنه الحق» كما أصدر عددا من المؤلفات تبين إعجاز القرآن الكريم والسنة النبوية كتحدي للإلحاد المعاصر. ومن أشهر مؤلفاته كتاب «توجيد الحالق» ثلاثة أجزاء من مجلد واحد في طليعة سنة 1978، والكتاب الثاني «علم الإيمان» صدر أول مرة بالجزائر سنة 2002 وألفه صاحبه سنة 1978هـ – 2000م، ويتمثل منهجه في الكتابين في توظيف مكتشفات العلم التحريبي من أحل البرهنة على صدق الحقائق العقدية التي جاء بها الإسلام، ومن أهم ما يعتمد عليه في ذلك الإعجاز العلمي في القرآن الكريم والسنة الذي يؤيد به قضايا العقيدة الإسلامية من وجود الله ووحدانيته العلمي في القرآن الكريم والسنة الذي يؤيد به قضايا العقيدة الإسلامية من وجود الله ووحدانيته بالرسوم والصور الاستشهاد بها أ.

وهو في ذلك كله يتمثل «المنهج القرآني والنبوي الذي يقدم القضية بأدلتها المقنعة ويهيج القلب بمواعظه المؤثرة، ويجعل من الغيب صورة حسية مشاهدة، لأن القرآن الكريم يعرفنا بربنا بمخاطبة العقول، ودعوتما للنظر في آيات الله تعالى... كما يدل القرآن على الإيمان يالله بمنهج

ا ــ عبد المحيد الزندائي : توحيد الخالق، ص 3.

عملي محسوس يعرفه المؤمنون، ويراه المستغيثون به سبحانه والمتمثل في إجابة الله لدعائهم، ...

وهذا المنهج هو منهج الرسل جميعا فرؤية آيات الله في الكون هي طريق لليقين والإيمان به سبحانه» .

ويذكر الشيخ الزنداني عدة أهداف هذا المنهج وفوائد للمحاطبين به من المسلمين وغير المسلمين، من أهمها:

1- عرض آيات الله تعالى في الكون ليشاهد الناس بأعينهم أدلة الإيمان بالله ربهم وخالقهم، ويروا آثار صفاته ذات الكمال والجلال.

2- تحريك العقول لتتعرف على خالقها، وتستدل على الإيمان به سبحانه بمناهج عقلية سليمة.

3- إيقاظ الفطرة، وتذكيرها بخالقها، ونعمه التي لا تحصى.

4- تركز الضوء على معجزات وبينات رسالة محمد 囊، في عصر الاكتشافات العلمية في الآفاق والأنفس.

5- التعريف بأركان الإيمان وأدلتها وأثرها في حياتنا بالأدلة العلمية الواضحة والموعظة المؤثرة.

6- تحرير العلوم الكونية مما ألبسها الملاحدة من أثواب الإلحاد والكفر ووضعها في مسارها الصحيح دليلا على الإيمان وبرهانا عليه.

7- الرد على شبهات الكافرين والمشركين والمنافقين والملحدين وفضح دعواتهم الباطلة.

8- ربط اليقين بالقول والشهادة وبالسلوك المستقيم والخلق القويم.

9- تسليح الطلاب والدعاة وسائر المؤمنين بالأدلة العلمية القطعية التي تكشف الزيف، وتحلي الحق أمام العقول .

وفي تطبيقه لذلك المنهج ولتحقيق هذه الأهداف سلك الشيخ الزندافي مسلكين طبعا أسلوبه في الاستدلال والعرض، هما:

1- الأخذ من نتائج العلم التجريبي أمثله للاستشهاد بها على قضايا العقيدة، ففي معرض الاستدلال على وجود الله تعالى وكمال صفاته بأدلة الآفاق والأنفس بين أنه لابد لكل فعل من فاعل،

<sup>.75</sup> الأنعام: 75.

<sup>2</sup> \_ عبد الحيد الزنداني. علم الإيمان، ص 23-3

<sup>3 ....</sup> نفس المرجع، ص 4 - 5. وانظر : توحيد الخالق: ص 3 - 4.

ولابد لكل مصنوع من صانع ولا بد لكل مخلوق من خالق ولا يمكن أن يكون شيء في الفعل ليس للفاعل قدرة على فعله وحكمة فيه، وهو أسلوب استعمله كثيرا في حواراته ومناظراته مع الملحدين. وخلاصته أن التفكير في أي مصنوع أو فعل، يوصلنا إلى معرفة بعض صفات صانعه أو فاعله وبعض قدرته، لأن المصنوع كالمرآة يدل على بعض صفات الذي صنعه، فلا يكون شيء في المصنوع إلا وعند الصانع صنعة أو قدرة أوحد بها ذلك الشيء الذي نراد، وكذلك إن التفكر في المخلوقات يعرفنا ببعض صفات الخالق وبعض قدرته سبحانه وتعالى أ.

2- الحديث عن بعض عناصر الطبيعة وتكونها وربط الحديث بالآيات القرآنية والأحاديث النبوية الشريفة، مستعينا بالصور الموضحة.

مثلا في حواره مع الدكتور عالم الجيولوجيا والفلك السلم فاروق الباز<sup>2</sup>. يدعونا الشيخ الزفداني للتفكر في خلق الشمس والنجوم بنظرة مقارنة بين حقائق علم الفلك والحديث النبوي الشريف الذي رواه أبو هريرة على عن النبي في قال: «أوقد على النار ألف عام حتى احمرَت ثم أوقد عليها ألف عام حتى اسودّت فهي سوداء مظلمة» أن فالنار إذا كانت حمراء فدرجة حرارها أقل وإذا كانت تشع ضوءا أبيض فهي أشد حرارة وإذا كانت سوداء فقد وصلت إلى هذه الحرارة، وهذا ما يخدث في حالة النجوم، إنه سواد ظلام النجوم التي تكدست وماتت والتي تسمى بالتقوب السوداء لا يشع منها الضوء وإذا جاء بما النور يختفي أن إنه الدلالة على نبوة محمد في أله النور يختفي أن إنه الدلالة على نبوة محمد في أله النور يختفي أن إنه الدلالة على نبوة محمد في أله النور يختفي أنه الدلالة على نبوة محمد في أله النور يختفي أنه الدلالة على نبوة محمد في أله النور يختفي أنه الدلالة على نبوة محمد في أله النور يختفي أنه الدلالة على نبوة محمد في أله النور يختفي أنه الدلالة على نبوة محمد الله أله النور يختفي أنه الدلالة على نبوة محمد الله أله النور يختفي أنه الدلالة على نبوة محمد الله أله النور يختفي أنه الدلالة على نبوة محمد الله أله النور يختفي أنه الدلالة على نبوة مده الله أله النور يختفي أنه الدلالة على نبوة المحمد الله الدلالة على نبوة المحمد الله النور يختفي أنه الدلالة على نبوة المحمد الله أله النور يختفي أنه الدلالة على نبوة المحمد الله المدون الله الدلالة على نبوة المحمد الله الدليلة على النور يغتفي أنه الدلالة على الدلالة على نبوة المحمد الله الدلالة على الدلالة الدلالة على الله الدلالة الدلالة على الدلالة على النور المحمد الله الدلالة على الدلالة الدلالة المحمد الله الدلالة الدلال

. كما يدعو إلى التفكير في حلق الإنسان في أطواره الحنينية من التراب إلى النطفة إلى الولادة .

أليد الوندان: علم الإعان: ص 72 - 73.

<sup>2</sup> فاروق الباز: عالم فلك وجيولوجيا مسلم مصري، احتارته الولايات متحدة الأمريكية لتحديد مواقع هبوط سفل الفصاء الأمريكية على سطح القمر سنة 1967، وسنة 1969 كلفوه بتدريب رواد مضاء. في مشروع (أبولو) ، وفي سنة 1973 النفل إلى والمنطن ليشرف ويدير بحثا في هراسة الأرض والكواكب وهو الآن مدير معهد الاستشعار عن بعد اتنابع لوكانة العصاء الأمريكية NASA وما زال حيا يرزق إلى حين كتابة هذه الأسط.

<sup>3</sup> ـــ أخرجه، الترمذي وابن ماجه والبيهقي ورواه الإمام مالك في الموطأ موقوف ومختصر.

 <sup>4</sup> عبد المحيد الزنداني وقاروق الباز: الإعجاز العلمي في القرآن. محاورة عسية بينهما. ص 36 – 39.

<sup>5 - 3</sup> سورة النجم 3 - 5.

 <sup>6</sup> ـــ انظر مثلاً: الزنداني ومجموعة من علماء الأحنة في ضوء القرآن والسنة، هيئة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة، مكة المكرمة، بدون تاريخ، ص 51 - 54.

والتفكر في الطعام كيف يتكون عبر مراحل ووفق عناصر معينة من التربة والماء والهواء والضوء إلى مختلف المواد الغدائية إلى حسم الإنسان عبر الجهاز الهضمي مرورا ببقية الأجهزة الأخرى في حسم الإنسان التي تستفيد منه لصالح الجسم إلى أن تنتهي بالجهاز الإخراجي. بإشراف كلي لهذه العملية من الجهاز العصبي مراقبة وتنظيما. مما يدل على قدرة الخالق وحكمته وعنايته سبحانه وتعالى أ.

## 5- هيئة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة

لشدة إقبال الباحثين المعاصرين على دراسة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة، وكثرة البحوث والمقالات وانحاضرات والمؤتمرات والكتب، مما نال إعجاب المخاطبين والدعاة، المعاصرين بما قدمه لهم أولئك الباحثون، شكلت هيئة خاصة بالإعجاز العلمي لتأطير تلك البحوث وتوجيهها شرعيا وعلميا، رفعا للخلافات وتوجيدا للجهود، فترشد الدعوة وتنظم البحوث والمناهج التربوية التعليمية.

1- انتعریف: وهیئة الإعجاز العلمي هیئة علمیة ذات شخصیة اعتباریة مستقلة تسعی لإظهار و تحقیق و نشر أوجه الإعجاز العلمي في القرآن والسنة، تأسست سنة 1406هـــ1986م بناء علی قرار انجلس الأعلى العالمي للمساجد برابطة العالم الإسلامي في دورته التاسعة بمكة المكرمة، وأقامت لها فروعا أخرى في داخل المملكة وخارجها تحقیقا لأهدافها، ویضم انجلس التأسیسي للهیئة ثمانیة عشر عضوا من مختلف بلدان العالم الإسلامی، ترأسه أمانة عامة.

وينظر في البحوث المقدمة للهيئة بمحلس علمي يدعى (اللحنة الاستشارية لهيئة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة) ومن مهامها كذلك وضع الإطار العام لخطط العمل، وإجازة الكتب في الإعجاز العلمي ...ا الح

#### 2- أهداف الهيئة:

وللهيئة عدة أهداف تسعى لتحقيقها من خلال نشاطاتما الكثيرة المتنوعة في مجال دراسة الآيات الكونية والأحاديث النبوية في الأفاق والأنفس، من أهمها:

العلمي في القرآن والسنة.

<sup>1</sup> ــــ الزندان، توحيد الخالق، ص 31 - 46.

<sup>2</sup> \_ انظر محلة الإعجاز، العدد الثان جماد الأول1417هـ سبتمبر1996م ص5 وانظر العدد 03، 1418 هـ ص 07.

- 2- إعداد حيل من العلماء والباحثين لدراسة المسائل العلمية والحقائق الكونية في ضوء
   ما جاء في القرآن والسنة.
- 3- صبغ العلوم الكونية بالصبغة الإيمانية وإدخال مضامين الأبحاث المعتمدة في مناهج التعليم في شيئ مؤسساته ومراحله.
- 4- الكشف عن دقائق معاني الآيات القرآنية الكريمة والأحاديث النبوية الشريفة المتعلقة بالعلوم الكونية
   في ضوء الكشوف العلمية الحديثة ووجود الدلالة اللغوية ومقاصد الشريعة الإسلامية دون تكلف.
- 5 امداد الدعاة والإعلاميين في العالم وأفراد مؤسسات بالأبحاث المعتمدة للانتفاع بما كل في محاله.
- 6- نشر هذه الأبحاث بين الناس بصورة متناسبة مع مستوياتهم العلمية والثقافية وترجمة ذلك إلى لغات المسلمين المشهورة واللغات الحية في العالم» .
- 3- وسائل الهيئة في تحقيق أهدافها: ولتحقيق هذه الأهداف حندت الهيئة عدة وسائل معاصرة متطورة لمواكبة العصر والوصول إلى كافة مستويات المخاطبين من المسلمين وغير المسلمين، ومن أهم هذه الوسائل:
  - ١- جمع جهود الباحثين العاملين في بحال الإعجاز العلمي و تنظيمها.
- 2- تشجيع البحث الفردي والجماعي في هذه المحالات والتنسيق مع الجامعات والمؤسسات العلمية لإقامة دراسات عليا متخصصة وتمحيص الأبحاث في بحال الإعجاز العلمي في القرآن والسنة ووضع الضوابط اللازمة لذلك.
- 3- مناقشة خوث الإعجاز العلمي في القرآن والسنة والتدقيق فيها من النواحي الشرعية والكونية وإجازتها.
  - 4- دراسة الآيات القرآنية والأحاديث النبوية المتعلقة بموضوع الإعجاز العلمي.
- 5- تتبع ما يتوصل إليه علماء الكون وما يكتبون وما ينشرون من حقائق علمية مما له صلة بالقرآن والسنة ودراستها وتمحيصها على المستوى العالمي وابتعاث المتخصصين من المسلمين للمشاركة في المؤتمرات العلمية العالمية.
- 6- الاستعانة بالعلماء الشرعيين والعلماء الكونيين من المسلمين وغيرهم وتوثيق الصلة

أ ... دليل هيئة الإعجاز العلمي، ص 29 - 30.

- بالمختصين من الهيئات والعلماء، بالاستشارة وتبادل المعلومات، في سبيل تحقيق أهداف الهيئة.
- 7- إقناع العلماء الكونيين بوضع الإضافات الإسلامية في كتبهم أسوة بما حدث في كتاب علم الأجنة للدكتور الكندي كيث مور.
  - 8- عقد المؤتمرات والندوات والتعاون مع الجامعات والهيئات العلمية.
    - 9- تحنيد الباحثين وإعداد المتخصصين في هذا المحال.
- 10- تقديم المنح الدراسية في مجال أبحاث الإعجاز العلمي وحث الجامعات على إتاحة الفرصة
   لتسجيل دراسات عليا في هذا المجال.
  - 11- إنشاء مراكز وفروع للهيئة في داخل المملكة وخارجها.
    - 12-توفير الأجهزة الفنية لتغطية متطلبات الأبحاث والنشر.
- 13- السعى لدى المسؤولين عن التعليم العام والخاص في العالم الإسلامي لإدخال الأبحاث المعتمدة ضمن المناهج التعليمية في المراحل الدراسية المناسبة.
- 14- عقد اجتماعات ولقاءات علمية بين العاملين في المؤسسات ذات الاهتمام بموضوع الإعجاز العلمي في القرآن والسنة لتحقيق التعاون في هذا المجال.
- 15-الاستفادة من الحاسب الآلي في جمع ما نشر من بحوث حول الإعجاز العلمي وتطويرها حسب المواضيع العلمية المتعلقة بما وحصر ما قائه المفسرون وشراح الحديث وكافة ما يتعلق بما من بيانات ومعلومات.
- 16-إصدار مجلة دورية متخصصة بأبحاث الإعجاز العلمي وفق أدق المقاييس العلمية لعرض البحوث وإيجاد الصلة بين الباحثين وإمداد المهتمين بها والراغبين في الإطلاع عليها عند توفر الإمكانية.
  - 17- إعداد أفلام و برامج تلفزيونية لعرض حقائق الإعجاز من حلاهًا بصورة مشوقة.
- 18- تتبع الشبهات التي يثيرها أعداء الإسلام ويلبسونها أثوابا علمية للرد عليها بأسلوب علمي مقنع.
- 19- إقامة دورات تدريبية للراغبين في المحاضرة وانبحث في مجال الإعجاز العلمي وتزويدهم بما يحتاجون إليه من الأفلام و الشرائح العلمية المصورة.
  - 20-إصدار أبحاث الإعجاز العلمي في كتيبات و إمداد الخطباء وأساتذة المدارس بما.
- 21-إقامة محاورات علمية مع كبار علماء العالم الكونيين يدعى الناس لحضورها مع دعوة الصحفيين والإعلاميين لتغطيتها ليسمعوا شهادة العلم بصدق ما ورد في الكتاب والسنة. ومن ثم

يؤدون دورهم في إيصالها للحماهير» .

4 - من منجزات الهيئة: لقد حققت الهيئة منجزات جليلة على عدة أصعدة ترجمت تلك الأهداف وبينت حسن استثمار الوسائل المتاحة لها، ومن أبرز هذه المنجزات:

1- على صعيد المؤتمرات عقدت الهيئة بين سنتين 1986-1997 أكثر من ثمانية مؤتمرات ندوات وفي كل من باكستان وروسيا والسنغال ومصر والسعودية وأندونيسيا وإسبانيا بمشاركة كبار العلماء في جميع التخصصات العلمية الكونية والشرعية في أقطار العالم.

2 ــ وعلى صعيد الأبحاث والإصدارات، أصدرت في نفس الفترة الزمنية أكثر من 22 كتابا في مختلف المحالات العلمية من طب وفلك وحيولوجيا وعلوم الأرض ونبات وأرصاد وبحار، وغير ذلك ترجع الكثير منها إلى أكبر لغات العالم ولغات الدول الإسلامية.

كما قامت في نفس المحال بعمل إضافات إسلامية لبعض الكتب في العلوم الكونية المشهورة مثل كتاب "علم الأجنة" لمؤلفه د. كيث مور، رئيس قسم التشريح بجامعة تورنتو بكندا.

3- على صعيد التسجيل الوثائقي والأفلام أعدت الهيئة عدة أشرطة فيديو كاسيت وأقراص مضغوطة (سيدي روم) عن وقائع المؤتمرات العالمية العلمية التي عقدتها بعدة لغات وإعداد شريط فيديو وترجمته، بعنوان "إنه الحق" يضم عدة لقاءات ومحاورات علمية مع 14 من رواد العلوم المعاصرة من أنحاء العالم وغيرها كثير<sup>2</sup>.

## 5- هيئات عامة في حقل الإعجاز العلمى:

وتأسيا بحيئة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة بمكة، تأسست عدة هيئات علمية في بحال الإعجاز تعمل بالتعاون والتكاثف مع بعضها البعض لترقية الأعمال العلمية في الإعجاز وتكثيفها وتوسيع انتشارها في كافة أنحاء العالم، باعتبار العلم لغة القرآن ولغة الإنسان المعاصر، والسلاح الفتاك للبناء الشامل للعقول والتدمير الشامل للفوس الضعيفة والعقول الضالة الشبه المضللة. ومن أبرز هذه الميئات، جمعية الإعجاز العلمي في القرآن والسنة بمصر (1988)، الأكادمية الإسلامية للبحث العلمي بالينوى – الولايات المتحدة الأمريكية (1992)، جمعية الإعجاز العلمي في القرآن والسنة العلمي في القرآن والسنة العلمي في القرآن والسنة العلمي في القرآن والسنة بمعية الإعجاز العلمي في القرآن والسنة العلمي القرآن والسنة العلمي العلمي في القرآن والسنة العلمي العلمي في القرآن والسنة العلمي العلمي

أ ـــ دليل هيئة الإعجاز العلمي، ص 30 -36.

<sup>2</sup> \_ انظر مجلة الإعجاز، عدد 2، ص 05.

 <sup>3 -</sup> العام الأول، 1955 ص 18 - 19.

بكاليفورنيا، وجمعيات أخرى أكثر تخصصا مثل الجمعيات الفلكية والطبية وغيرها في كثير من أنحاء العالم الإسلامي والعالم بصفة عامة والتي توجد في الدول المتطورة علميا كالولايات المتحدة الأمريكية لها أهمية عظمى لكونها دول يسهل من خلالها الإحاطة والإلمام بأحداث المكتشفات العلمية، ويسير الاتصال بالباحثين والمتخصصين بغرض الاستشارات العلمية أو إجراء الأبحاث المشتركة أو تصحيح معارفهم ومفاهيمهم العلمية بنقل أبحاث الإعجاز إليهم ولفت أنظارهم إلى هذا اللون الهام من المعرفة.

وذلك لإيمان القائمين على هذه الهيئات بمحموعة من القواعد التصديقية العملية الإيمانية اليقينية، وهي:

- ــ أنه لا يمكن أن يقع صدام بين قطعي من الوحي وقطعي من العلم.
  - ـــ لا يجوز تفسير القرآن إلا بالحقائق العلمية الثابتة.
  - ــ الحقائق القرآنية هي المعيارية التي يجب أن يحتكم إليها العلم.
- ـــ وبناء عليه بإمكان المسلمين عبر أبحاث الإعجاز العلمي تصحيح كثير من المفاهيم العلمية، وتصحيح مسيرة العلم وجعله طريقا إلى الإيمان بالله.
  - ـــ إيمانهم أن التفكر في معاني الآيات الكونية عبادة وتقديمها إلى الناس دعوة.

وفي حقيقة الأمر أن هذه المسلمات هي قناعات كل العلماء المسلمين الذين اتخذوا هذا المنهج وسيلة لترقية الإيمان والدفاع عن الإسلام، كما تجلى في أعمال من ذكرت سالفا، وهم يمثلون الاتجاه التأصيلي في توظيف العلم التجريبي.

إلا أنه هناك من غالى في استعمال العلوم الكونية الحديثة دون مراعاة الضوابط الشرعية والأسس العلمية في أعمالهم، حيث حملوا جميع النظريات العلمية والاكتشافات الحديثة والمعاصرة وأسندوها إلى القرآن والسنة وألهما احتواياها، وذهبوا يوفقون بينها وبين القرآن والسنة بأي دليل اتفق الموهذا تكليف بما لم نكلف به وخروج بالقرآن عما أنزل له، بل أدى الأمر ببعضهم إلى التلفيق والخطأ في التأويل، فوقعوا فيما وقع فيه المتكلمون المتقدمون، فكانوا مثل المعتولة حين شطوا وغلوا في استعمال العقل، حين استعمل هؤلاء النظريات العلمية دون تحقق وتميز بينها والحقائق العلمية، ووقعوا منهجيا فيما وقع فيه الأشاعرة الأوائل حين قالوا "إن بطلان الدليل يؤذن ببطلان المدلول"، وخاصة أن النظريات العلمية متغيرة ومتطورة والعلم بصفة عامة نسيى النتائج.

<sup>1</sup> ـــ وحيد الدين خان: الإسلام يتحدى، ص 25 - 26.

من أهم من مثّل هذا الاتجاه من المحدثين والمعاصرين محمد عبدو ومحمد إقبال في موقفه من نظرية التطور وعلاقتها بفناء النار<sup>1</sup>، ومحمد فريد وجدي وبشير التركي وموقفهما من نظرية التطور والتلفيق بينها والقرآن، وطنطاوي حوهري وحنفي أحمد في تفسيرهما العلمي للآيات الكونية بمغالات وغيرهم، ولكن ذلك كله مع حسن الظن وطيب القصد وهو خدمة الإسلام والمسلمين.

# المطلب الثالث: أسس المنمج البديد (المنمج العلمي المعاسر)

بناء على عدم ملاءمة معظم صور الاستدلال القديمة لروح هذا العصر (العلمية العملية) لصبغتها التجريدية، وابتعادها عن المنهج القرآني، وتصدع كثير من أسس البناء العقلي لعلم العقيدة الذي تفطن إليه علماء الكلام المتأخرون قبل المعاصرين، مما جعلها أدلة غير برهانية.

والتطور العلمي المعاصر واطراده الذي أدى إلى تغيير انعقلية القليمة واختلافها عن العقلية (العلمية العملية)، التي تحتم بتقليم الكلام على أساس التجربة والمشاهدة حيث تممها الحقائق؛ وتغير وتجدد التحديات الواردة على الدين الإسلامي عقيدة وشريعة؛ وغيرها من الأسباب الدافعة إلى تجديد علم العقيدة — التي كانت موضوع المباحث السابقة — وحد انتكلم المسلم المعاصر نفسه مضطرا لتطوير أسلحته الدفاعية وتحصين مواقعه ومواكبة التطورات عن طريق تجديد مناهج علم العقيدة وطرقه، ذلك أن مناهج النصرة إنما هي مرتبطة بالمخاطبين من المسلمين وغير المسلمين، وعليه كانت عقلية هؤلاء المخاطبين المعاصرين عقلية علمية، مما يجعل عنصر المنطق العلمي العملي من بين أهم عناصر المنتهج في علم العقيدة اليوم الذي يسعى إلى استنمار حقائق العلوم الكونية لاستخدامها في الاستدلال، وإلى إبراز الفوائد العملية للعقيدة الإسلامية وصلاحية هذا الدين لكافة الناس.

ومن أهم المناهج الجديدة لعلم العقيدة " منهج العلم التجريبي – الاستنباطي المعاصر "والذي من أبرز أسسه العناصر التالية:

## أ ـــ المعرفية والعلمية في المنهج

## 1- المعرفية في المنهج (أو نسبية العلم الإنسابي)

القرآن الكريم بتقسيمه للآيات القرآنية إلى قسمين محكمات ومتشابحات يؤكد حقيقة نسبية العلم الإنساني، حيث قال عَلَى (هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكَتَابِ وَأَخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ ﴾ 2.

<sup>1</sup> ـــ محمد إقبال، تجديد الفكر الديني في الإسلام، ص 139 - 141.

<sup>2</sup> \_ آل عمران:07.

أما المحكمات فعرفها الجرجاني بقوله: "المحكم ما أحكم المراد به عن التبديل والتغيير، أي التحصيص والتأويل والنسخ"، فهي تتصل بدنيانا المعلومة ونستطيع فهم مدلولاتها، مثل قوله تعالى: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا﴾ والسعي لفهم مدلولاتها أو مفاهيمها أمر مفيد، أما المتشابهات فقد عرفها الجرحاني بقوله: «المتشابه ما حفى بنفس اللفظ ولا يرجى دركه أصلا، كالمقتطعات في أوائل السور» والحم تختص بأمور الغيب وقد بين الله تعالى هذه الأمور بأسلوب رمزي مثل: ﴿ثُمَّ استوَى عَلَى الْعَرْشِ﴾ وبين أن السعي لتعيين مدلولاتها سيعود بالضرر والحسران على المسلمين، فقال تعالى: ﴿فَأَمَّا اللَّهُ وبين أن السعي لتعيين مدلولاتها سيعود بالضرر والحسران على المسلمين، فقال تعالى: ﴿فَأَمَّا اللَّهُ وبين أن السعي لتعيين مدلولاتها شيعود بالضرر والحسران على المسلمين، فقال تعالى: ﴿فَأَمَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وبي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِه كُلُّ مِنْ عِنْدُ رَبَّنَا وَمَا يَذْكُرُ إِلَّا أُولُوا الْأَلْبَابِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُولِلُهُ إِلَّا اللَّهُ والرَّاسِحُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِه كُلُّ مِنْ عِنْدُ رَبَّنَا وَمَا يَذْكُرُ إِلَّا أُولُوا الْأَلْبَابِ وَمَا يَعْلَمُ مَا يَسْابَهُ مِنْهُ الْبَعْاءَ الْفِئْدَة وَالْبَعَاءَ تَأُولِلُهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُولِلُهُ إِلَّا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وما تنافر وتصادم الفرق الكلامية إلا بسبب خوضها في هذه الآيات، وابتغاثها تأويله إلى درجة الفتنة، مثلما وقع في قضية خلق القرآن، لهذا حذر القرآن الكريم والسنة النبوية من الأخذ بالمسالك المنهجية الفاسدة في العقيدة الغافلة عن مرجعية الوحي، كتعقل الذات والصفات الإلهية وأمور أخرى، إذ نحى الحق تبارك وتعالى عن اعتماد قياس الغائب عن على الشاهد في المباحث الإلهية، لأن الله ليس كمثله شيء فقال: ﴿ فَلَا تَصْرُبُوا لِلّهِ اللّهُ ثُلُ مَنْ الله اللهُ اللّهُ اللهُ عَلَم همة السائل حتى لا يثير مثل تلك الأسئلة المتعلقة بالأمور الغيبية الأخرى كالروح والساعة، وإنما يثبط همة السائل حتى لا يثير مثل تلك الأسئلة لأن أحوبتها الحقيقية الكاملة توجد خارج حدود إدراك الإنسان، فلا يستطيع أن يفهمها أن

فَمَثَلَا يَقُولُ الحَقَ حَلَ حَلَالُهُ عَنِ الرَّوْحِ: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنْ الرُّوحِ قُلُ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أُوتِيتُهُ مِنْ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ <sup>8</sup>، ويقول عن الساعة (يوم القيامة): ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنْ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا قُلُ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي لَا يُحَلِّيهَا لِوَقْتِهَا إِلَّا هُوَ ثَقُلُتُ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ لَا تَأْتِيكُمْ إِلَّا بَغْتَةً قُلُ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي لَا يُحَلِّيهَا لِوَقْتِهَا إِلَّا هُوَ ثَقُلُتُ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ لَا تَأْتِيكُمْ إِلَّا بَغْتَةً

ا ـــ الحرجاني: التعريفات، ص363.

<sup>2</sup> ـــ سورة المائدة:38.

<sup>3</sup> \_ الجرحان : التعريفات، ص253.

<sup>4</sup> ــ سورة الأعراف:54.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ــ سورة آل عمران:07.

<sup>6</sup> \_ سورة النحل:74.

<sup>7</sup> ـــ وحيد الدين خاذ: قضية البعث الإسلامي، ص 106.

 <sup>8 —</sup> سورة الإسراء:85.

يَسْأَلُونَكَ كَأَنَّكَ حَفِيٌّ عَنْهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ اللَّهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾ ، وهو ما أسميته بروح التهيب.

فهناك حقيقة بشرية أقرها القرآن الكريم هي "محدودية العلم البشري"، لهذا كان ذلك التقسيم القرآني للعلم (المحكم والمتشابه) يتلاءم مع الطبيعة البشرية، كما أقر القرآن الكريم حقيقة ثانية وهي أن ما هو فوق طاقة العقل المحدود أو ما هو خارج محال التعقل فمرجعيته المعرفية هي الوحي، وحقيقة ثالثة هي الغاية من هتين الحقيقتين وهي تحقيق البعد الواقعي للمنهج أو الضرورة العملية الدافعة إلى السلوك وفق الإنذار الإلهي، وتصديق الرسول على الني (الضرورة العملية) تكتمل بنوافق قوى الإنسان العقلية والوجدانية والحسية.

وتتجلى لنا هذه الحقيقة المعرفية من المعطيات العلمية الحديثة، حيث أثبت العلم المعاصر أن الحقيقة ليست محصورة فيما علمناه من التجربة المباشرة، كما بينت سابقا، إذ يعترف الأستاذ (ماندير Monder) «أن الحقيقة التي نعرفها مباشرة تسمى الحقائق المحسوسة، بيد أن الحقائق التي توصلنا إلى معرفتها لا تنحصر في الحقائق المحسوسة، فهناك حقائق أخرى كثيرة لم نتعرف عليها مباشرة، ولكننا عثر نا عليها على كل حال، ووسيلتنا في هذا السبيل هي الاستنباط، فهذا النوع من الحقائق هو ما نسميه بالحقائق المستبطة، والمهم هنا أن نفهم أنه لا فرق بين الحقيقتين، وإنما الفرق هو في النسبة من حيث تعرفنا على الأولى مباشرة. وعلى الثانية بالواسطة، والحقيقة دائما هي الحقيقة سواء عرفناها بالاستنباط أو بالملاحظة» ، وهذا يعني أنه قد أصبح من المسلم الآن أن الإنسان غير قادر على الاستدلال بالمشاهدة بكفاياته ووسائله المحلودة، وأنه لا يقدر إلا على الاستدلال الاستنباطي، فنحن لا نستطيع أن نشاهد الحقائق، بل حل ما نستطيعه هو استنباط الحقائق الكامنة بدراسة ومشاهدة الأشياء الظاهرة أ، وهذا يدل على أن البناء المعرفي لعلم العقيدة يقوم على الجمع بين منافذ معرفية ثلاث هي: (التحربة والعقل والوحي) في توازن وتكامل في وظائفها للوصول إلى الحقائق وإدراكها ثلاث هي: (التحربة والعقل والوحي) في توازن وتكامل في وظائفها للوصول إلى الحقائق وإدراكها ثلاث هي: (التحربة والعقل والوحي) في توازن وتكامل في وظائفها للوصول إلى الحقائق وإدراكها

ا \_\_ الأعراف:187.

<sup>2</sup> \_\_ انظر، الواقعية في المنهج م 244 \_

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – A.E.Monder: dearer thinking. P41.

وتحقيق الدليل أو البرهان والمعرفة اليقينين، فتحاوز بذلك الإشكالية المتعلقة بالبناء المعرفي لعلم الكلام التقليدي حيث تشتت والهار بتشتت وافتراق المذاهب الكلامية، العقلية والذوقية والحسية (معتزلة وصوفية وأشاعرة وحشوية... إلخ)، كما يتحاوز بذلك من جهة أخرى الإشكاليات المتعلقة بالنظريات المعرفية السائدة في الغرب والتي تتوزع على المذاهب العقلية والتحريبية والشكية، وهي الإشكاليات التي أدت إلى تجزئة المعرفة واختلاف المواقف وظنية الأدلة.

بينما هذا البناء المعرفي المتكامل يهدف إلى تحقيق شمولية المعرفة التي تتحقق بها شمولية النظرية الكونية في الآفاق والأنفس وشمولية المعرفة الوحودية (الله – الإنسان – الكون) في الجمع بين القراءتين القرآن والكون، مما يجعل الاستدلال على حقائق العقيدة والدين الإسلامي بصفة عامة، يعتمد على أدلة برهانية عقلية نقلية في آن واحد.

ذلك أن التعليم الذي أعطاه الله في كتابه بصورة عامة، جعل الكون بأسره دليلا علميا لتأييده وتأكيده.

فالاعتراف بمحدودية العلم البشري القائم على المنهج التجريبي الاستنباطي. يدل على مدى تطابق هذه الحقيقة مع الحقيقة العلمية القرآنية (المحكم والمتشابه) ومن ثم كان أسلوب الاستدلال القرآني هو الاستدلال العلمي عينه، أي اعتماد هذه الحقيقة المعرفية المنهجية يعني بناء منهج كلامي علمي صحيح، يقوم على العقل العملي والضرورة العملية.

## 2- العلمية في المنهج

أما العلمية في المنهج فهي الاستدلال على الحقائن العقدية بالطريقة الطبيعية، لكون القرآن الكريم والكون كليهما إظهار للمشيئة الربانية، وهو إظهار بصورة كلامية في مكان وإظهار بصورة عملية في مكان آخر، مصداقا لقوله تعالى: ﴿سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيْنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقِّ؟ أَنْهُ الْحَقِّ؟ أَنْهُ الْحَقِّ؟

ويتم تحقيق ذلك باستثمار حقائق العلم التجريبي لاستخدامها في الاستدلال، لأن التقدم العلمي المعاصر أعطى تأييدات جديدة لأصول وفروع الإسلام، حيث يمكن الاستفادة منها في بحث البراهين العقدية، كبرهان النظم والاختراع وبرهان العناية والغاية على وجود الله تعالى وصفاته، وبراهين اليوم الآخر والنبوة، والبراهين التشريعية في الاستدلال على صلاحية المسائل العملية في كل محالات الحياة.

ولذا أكد العلماء المسلمون المعاصرون – كما بينا في المبحث السابق – على الدور التأييدي لمثل هذه الإنجازات العلمية لمسائل الدين الإسلامي عامة والعقيدة خاصة، وتنقسم هذه المؤيدات العلمية إلى قسمين، الأول: الشواهد العلمية على معرفة الله تعالى والقضايا العقدية، والشواهد العلمية الدالة على الإعجاز العلمي للقرآن والسنة.

فيما يتعلق بالقسم الأول يقول الأستاذ مرتضى مطهري حول دور العلم التأييدي في برهان النظم في إثبات وجود الله تعالى ومعرفته: «هنا يكون العلم لنا عونا، فإنا عندما نقول: بأن العلم — علم التجربة والاختبار — كلما يتطور يساعدنا أكثر، كان المقصود من ذلك هذه المواطن، فإن العلم كلما أخضع تلك الموجودات للتجربة والاختبار كلما توصل إلى معرفة النظام الداخلي فيها أكثر، (فمثلا تمكن علم التشريع القلم من الوصول إلى معرفة بعض أنسجة العين، لكنه لم يصل إلى ما وصلت إليه المعرفة الدقيقة للعلم الحديث في هذا المجال)، فالعلم كلما تقدم كلما توصل لكشف أسرار نظام الطبيعة أكثر، ذلك النظام الحاكي على الاختيار للأفضل، وعن حسن التدبير والإدارة في الخلق والإيجاد» أ.

ومن الأمثلة على ذلك استعمال «نظرية الانفجار الكبير وتمدد الكون» في الاستدلال على وجود الله تعالى، إذ تدل هذه النظرية على أن الكون له بداية وغاية، وما له بداية ليس أزليا وله نحاية ومن ثم كان مفتقرا إلى موجد أوجده من العدم، وما له غاية لا بد له من حكيم أوجده وهداه لغاية مصالح للإنسان، وهو ما أسماه الأستاذ مطهري «برهان الهداية» وابن رشد من قبله «دليل العناية» وعبر عنه أحد علماء الفلك المعاصرين وهو الأستاذ تران تيون (Trinh Thuan) في حديثه عن نظرية تمدد الكون بقوله: «إن كثير من الفلكيين يؤمنون بأن الكون خلق من أجل الإنسان، أي أنه كان مبريحا»<sup>2</sup>.

ومن الشواهد العلمية الدالة على الإعجاز العلمي للقرآن والسنة، ما أثبته العلم من سبق واكتشاف قرآني في علم الأجنة والجبال والبحار والأمطار والرياح والطب الوقائي وعلم التشريح ووظائف الأعضاء وغيرها من الحقائق العلمية في مختلف العلوم - كما سنبينه في الفصل القادم بحول الله تعالى - مما يثبت ربانية القرآن الكريم وصدق نبوة محمد في وأنه لا ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى. يتم التأسيس للإيمان الإيمان وخاصة الإيمان بالبعث والجزاء. ومقتضياته السلوكية المتحسدة

ا ... مرتضي مطهري: التوحيد، ص70-71.

<sup>2 —</sup> Michel Leclerq: "Dieu revient très fort" un débat métaphisique avec l'astronome Trinh, Thuan, P.8.

في صفات المؤمن. كما بينته بداية سورة (المؤمنون) إذ قال تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ وَالَّذِينَ هُمْ لِلرَّكَاةِ فَاعِلُونَ وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ عَنْ اللَّغُو مُعْرِضُونَ وَالَّذِينَ هُمْ لِلرَّكَاةِ فَاعِلُونَ وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ إِلَّا عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتُ أَيْمَانَهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ فَمَنْ ابْتَغَى وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمْ الْوَارِثُونَ الْعَادُونَ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ أُولَئِكَ هُمْ الْوَارِثُونَ اللّذِينَ مُمْ عَلَى صَلَوَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ أُولَئِكَ هُمْ الْوَارِثُونَ اللّذِينَ مُمْ عَلَى صَلَوَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ أُولَئِكَ هُمْ الْوَارِثُونَ اللّذِينَ يَرَثُونَ الْفَرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَاللّدُونَ ﴾ أ

ولا يتسين تحسيد هذا المبدأ (العلمية) إلا بتحقيق عملين أساسيين، هما:

1- تدوين «آيات الآفاق»: إن القرآن الكريم «بستخدم الآيات الكونية لتدعيم دعوته، إلا أن هذه الإشارات إجمالية، والحكمة في إجمالها هي أن الإنسان القنيم في يكن ليفهمها لو فصلت له، ولكان قد دخل في متاهات تبعده عن الهدف الحقيقي للوحي، ألا وهو هداية البشر وإنذاره من يوم الحساب القادم (واليوم قد تجمعت لدينا مواد مفصلة عن كثير من تلك الإشارات القرآنية بفضل تطور العلوم الطبيعية) وليس من المبالغة أن أقول إن العلوم الطبيعية الحديثة قد أصبحت علم الكلام الإسلامي، و لم يبق علينا إلا تدوينها، والحاجة تقتضي تدوين آيات الله الكامنة في حلقه وكونه. باستحدام الاكتشافات العلمية الحديثة» .

2- تدوين: «آيات الأنفس»: مصداقا لقوله تعلى: ﴿ وَ فِي أَنفسهم ﴾ وقوله: ﴿ وَفِي أَنفسكم أَفلا تَبْصُرُونَ ﴾ وتشمل آيات الله المتعلقة بالذات الإنسانية (المادية) (بداية الوجود أو (الأصل) والتعلق لحنيني، ووظائف الأعضاء، ووظيفة الإنسان الوجودية ... إلح ) كما تشمل من جهة أحرى آيات الله الكامنة في النفس البشرية (الجانب النفسي لمعنوي)، وهذا الجانب كان مجهولا إلى حد كبير في القديم وما كتبه الصوفية في هذا المجال من بحوث قيمة كثير منها اعتمدوا فيها على القياس أكثر مما اعتمدوا على الخقائق العلمية والجزء الآحر من كتاباته فقد بعضه مغزاه ووظيفته في عصرنا هذا.

ويعتمد النوع الأول من آيات الأنفس على العنوم الكولية الطبيعية والنوع الثاني يعتمد على «علم النفس الحديث الذي وفر لنا معلومات كثيرة تستعدنا على تفصيل إشارات القرآل إلى حد كبير؛ ولو أنجز هذا العلم على المستوى العلمي العصري لأصبح تصديقا نفسيا عظيما لحقائق القرآن»، على مستوى النوع الثاني وتصديقا ماديا فزيولوجيا حضاريا على مستوى النوع الأول.

ا ـــ نفومتون: ١١-١١.

<sup>2</sup> \_ وحيد الدين خان: نحديد علوم الدين، ص70.

 <sup>3 - 70</sup> من المرجع، ص 70-71.

وعليه يتبين لنا أن هذا المبدأ (العلمية) هو الذي يعيد للنقل مكانته الحقيقية وللعقل دوره ووظيفته المشمرة في منهج علم العقيدة، فتتكامل في توافق العلاقة بين العقل والوحي والوحدان عن طريق العلم التجريبي، وتتوحد المعرفية والعملية في منهج علم العقيدة المعاصر بعدما انفصلتا وتضادتا في علم الكلام القديم في صوره الأخيرة.

## ب ــ المرجعية النصية (القرآن والسنة) والتراثية

والمقصود بمذا الأساس، أن الارتكاز على حقائق الدين الإسلامي مبني على النهج القرآني في النظر والبحث والاستدلال والخطاب حيث توصّل العقيدة الإسلامية إلى النفوس والعقول بأقصر الطرق وأسهلها، لأنه المرجع الأول والأصل لكل المعارف البشرية في الدين والحياة، ومصدر يقين الأمة ويقينية هذه المعارف ومطلق نتائجها.

وهذا ما يجعلنا لا نضفي الصبغة القدسية على تراثنا الكلامي باعتباره اجتهادات بشرية تخطئ وتصيب وتبلى مع مرور الزمن وتتغير بتغير التحديات فتحتاج إلى تجديد وإحياء وعناية.

وعليه كان لابد من تجاوز السلبيات التي سقط فيها علم الكلام في عصور انحطاطه وجموده، التي من أهمها، الانشغال عن مواجهة الخصوم الخارجيين بالخصومات الداخلية التي أدت-مع الأسف-إلى تصدع جبهة علماء الكلام وضعف شوكتهم بل ضعف قوى كل السلمين بصفة عامة أماه أعدائهم وخصومهم، الذين أتبحت لهم الفرصة لممارسة أنشطتهم الهدامة المتواصلة إلى يومنا هذا، كالتنصير والإلحاد، هذا من جهة.

ومن جهة أخرى استخدام المنهج الجدلي العقيم الذي كثيرا ما يؤدي إلى إثارة الشبه والشكوك دون أن يقضى إلى الإقناع واليقين !.

ولا يعني هذا إلغاء التراث الكلامي القليم من مجال البحث والدرس المتخصص. لأننا لا يمكن أن لجحد ونلغي الجهود العظيمة التي بذلها أسلافنا في بناء علم العقيدة للدفاع عن الدين الإسلامي والدعوة إليه، وعليه يكون التعامل معه «بالإضافة إليه وإثراؤه في المادة وفي الأسنوب بما يستطيع أن يجابه المستحدات من مطالب الفهم والإقناع، ومن عوادي المطاعن الطارئة، وذلك مع الحفاظ على المنجزات الماضية فيه كمحزون تراثي ثري، تقع العودة إليه عند الحاجة، إما على سبيل

أ ـــ محمد الأنور السنهوق: مدحل نقدي لدراسة علم الكلام. طر255.

الاستفادة في التوظيف لمحابمة ما يطرأ من الأحداث التي قد يعود منها ما حدث قديمًا، أو يعود ما هو مشابه له، وإما على سبيل الدرس للتثقيف بالتاريخ الزآهر للفكر الإسلامي» .

## ج- الواقعية في المنهج

والمراد بهذا المبدأ تثمير واستخدام ما أمكن من المعطيات العلمية والوقائع التي تحيط بحياة الإنسان والمستمدة منها، وقولبتها في إطار منهجي، وتوظيفها من أجل إثبات حقائق العقيدة والدفاع عن الدين الإسلامي، وإبراز الفوائد العملية للعقيدة الإسلامية التي من شألها أن تحل المشاكل الحياتية لأفراد وبحتمعات البوم التي تعاني منها الإنسانية المعاصرة، فيكون المنهج أكثر حدوى في الإقناع والتصديق نظرا لتقبل الناس اليوم لمثل هذه المنهجيات الإثباتية، لأن عقليتهم هي العقلية العلمية العملية، ويخرج بذلك منهج علم العقيدة من دائرته التجريدية ليدخل من حديد – كما نشأ أول مرة – في صميم الحياة اليومية، فيسعى إلى تجسيد الضرورة انعملية في حياة المسلمين موظفا الإنذار الإلمي بالعذاب الأخروي وتصديق الرسول في فيتجلى البعد الواقعي في المنهج في كل عمل وسلوك يقوم به عالم الكلام أو الداعية، لذا كان أول ما نرل من القرآن الدعوة إلى التأسيس المعرفي بالمنهج الإلمي للإيمان والسلوك فقال تعالى: ﴿ إِلَّا أَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ خَلَقَ خَلَقَ الْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ \* ، وكان أول ما نزل من القرآن الدعوة إلى التأسيس المعرفي بالمنهج الول ما نزل بعد فتور الوحي قوله تعالى: ﴿ إِلَّا أَيْهُا الْمُنْشُرُ فَهُ فَأَنْ إِلَى خَلَقَ خَلَقَ البداية في المدعوة المينان من عَلَقٍ الله المعرف المدون والموكا في المختصه لله الإسلام، والالتزام به تصورا وسلوكا في المختصه لله المالة في المعرف الملام، والالتزام به تصورا وسلوكا في المختصة لله المالة المناس المعرف المدون المناس المعرف المناس المعرف المناس المعرف المناس المناس المعرف المناس المنا

وخير نموذج في ذلك المنهج القرآني الذي جمع في سياقه آياته الإقناعية والاستدلالية بين الواقعين الكوني والإنساني والكشف عن العلاقات المعقدية القائمة بينهما والعلاقات المترتبة عنها الاحتماعية والسلوكية والنفسية، والسياسية والاقتصادية، كما بينها في قصص الأنبياء والأمم السابقة، وضرب الأمثال، وإبراز الحكمة من كل حكم تشريعي.

فلا يعود التوحيد بمحرد اعتقاد نظري فحسب مؤداد و جب الوجود واحد لا أكثر، أو هو التعدد في مظاهره (الربوبية والإلهية والصفات)، بل لابد للتوحيد أن يتجلى في السلوكات الفردية والسلوكيات

أ ـــ عبد المحيد النجار: الإنجال بالله والره في الحياه، في 28-29.

 <sup>2 -</sup> سورة العلق: 1-2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ـــ سورة المدثر: 1 -2.

<sup>4</sup> سـ راجع هشام فرغل: الأسس المنهجية لبناء العقيدة الإسلامية. صـ 302-306.

الاجتماعية العامة ويستشعر خلالها الإنسان، فردا وبحتمعا، معية الله تعالى الباري ومراقبته الدائمة، ويدرك ويعرف علم اليقين وعين اليقين ربا خالقا وإلها معبودا يتصف بكل صفات الكمال المتجلية في مخلوقاته آفاقا وأنفسا أ.

و هذا الأمر يقتضي ثلاثة أعمال بنائية منهجية:

1- تدوين علم الآثار القرآن، فالقرآن يشير إلى الأنبياء والحضارات القديمة، وهذا الجزء من القرآن يسمى (بأيام الله) فقال تعالى: ﴿وَذَكَّرُهُمْ بِأَيَّامِ اللهِ ﴾ فهذه الأحداث والوقائع التاريخية حد هامة، إذ تكشف لنا السنن الاجتماعية والإنسانية في قيام الحضارات وتداولها على التمكين، وتثبت أن للكون إلها أرسل رسله في كل العصور وهو الذي يحدد مصير الشعوب وأقدار الحضارات بناء على قوانينه وسننه الثابتة، فعرف المتكلم والداعية سبل تتبع مستجدات الواقع الإيجابية والسلبية، وهذا الموضوع على الرغم من كونه تاريخي إلا أن القرآن الكريم لا يتناوله بالأسلوب التاريخي، بل يتناوله بأسلوب إجمالي لأغراض الدعوة والإنذار والتبشير والاعتبار والاستدلان.

والعلم الحديث في تطوره واكتشافاته أمدنا بمادة علمية غزيرة تمكننا اليوم من شرح وفهم الإشارات القرآنية حول أيام الله وتوثيقها تاريخيا وبائتاني تدوين الدعوة القرآنية بلغة التاريخ، واستخراج القوانين والسنن والحقائق وتوثيقها علميا وبائتاني تدوين الحقائق العقدية حول بداية الخلق (الانسان والكون) وسنن الحضارات، وفهم المستحدات فتدون قواعد الدعوة القرآنية بلغة العلوم الكونية والاحتماعية.

2-كما يقتضي الأمر التوجه إلى المسائل التشريعية ذات الصلة العملية بعدما حدث من انقسام بين الشريعة والعقيدة لهداية سلوك المسلم أو توجيهه أو إصلاحه أو الرد على مطاعن الخصوم التي تمدف إلى التشكيك فيها أو إبطالها. وهذا يعني إنكار أص من أصول الدين والتشكيك في أحقية هذا الدين وصلاحيته للبشرية.

3- وعليه كان لا بد من استخدام مصطلحات ومفاهيم ذات الدلالة العلمية والعملية الواقعية حتى تكون متحققة في الواقع وقابلة للإدراك المباشر والمعاينة، سهلة الفهم والاستيعاب من كن

أ ــ انظر الفصل الأول من البحث.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ــد سورة ابراهيم:05.

 <sup>3 -</sup> وحيد الدين خان: تحديد علوم الدين، ص 69-70.

المخاطبين، حتى نتجاوز المصطلحات والمفاهيم الكلامية المفرطة في التجريد والمستعصية على الفهم والاستيعاب من قبل أهل الاختصاص، قبل العامة.

## د- اتخاذ الأسلوب السلس البسيط الواضح للكلام

هذا الأسلوب البسيط هو الأسلوب الذي فيه سذاجة حسب الحقيقة، وسير الطبيعة، وهو يخلو من الزخرفة، والمتمثل فيما قاله عربي يعيش على فطرته، ونطق على سجيته، دون أن يكون قد ألم بشيء من منطق أرسطو: «البعرة تدل على البعير، والأثر يدل على المسير، فسماء ذات أبراج وأرض ذات فجاج، وبحار ذات أمواج، ألا يدل كله على الله النطيف الخبير؟»، فهذه الكلمات ألصق بالمنهج التجريبي، انقائم على الملاحظة، وأقرب إلى التأثير في النفس وأقدر على إقناع العقل من أي صبغة قياسية أو ذلك لأن الله تعالى خلق الإنسان على فطرة بسيطة، وإذا كان الكلام بسيطا سهلا خلوا من التعقيد، سيسترعي طبيعة الإنسان وينفذ إلى أعماقه، ويسيطر على وجوده، بخلاف الكلام الصناعي المعقد الذي لا تتشربه طبيعة الإنسان، ولا تستطيع أن قضمه هضما صحيحا، أو لا يستسيغه كلية أو وهو الأسلوب الذي آل إليه علم الكلام القنع، حين أصبح يخاطب الناس بكلام معقد بحرد لا يقنع الخاصة، ولا تفهمه العامة من الناس.

ولكن الأسلوب الأقوى في عصرنا هو ذلك الأسنوب الذي يقدم الكلام بصورة واقعية وحقيقية، وهو الأسلوب العلمي، الذي يعدّ نتاج القوة العنمية، ولكنه في الحقيقة أسلوب قرآني أساسا، إذ يعد القرآن الكريم أول كتاب قام على الموضوعية والحقيقة التاريخية.

وبناء على ذلك كان لزاما علينا العودة إلى أسلوب القرآن والإعراض عن الأسلوب الصناعي القائم على الصيغ المنطقية، والنثر المنظوم والشعر المنثور أ.

وحتى لا تضيع الغاية والهدف من هذا المنهج العسي في الاستدلال بالأسلوب البسيط الواضح لا يجب الإطالة والتفصيل والتدقيق في المعطيات العسية ويمّا نتخذ نتائج هذه العلوم مقدمات لاستدلالاتنا أو شواهد برهانية على القضايا المطروحة. جيث يكفي ذكر القوانين والقضايا العلمية القريبة المأخذ سهلة التصور دون الدخول في أعماق تنك لمسائل، فنقدم تلك الحقائق بأسلوب

أ – عبد الصبور شاهين، تقديمه لكتاب " الإسلام يتحدي ". ص.14.

<sup>2-</sup> وحيد الدين خان، قضية البعث الإسلامي، ص 116.

 <sup>3 -</sup> نفس المرجع، ص 117.

يسير بفكر القارئ أو المحتمع عبر الحقائق ليجعل تركيزه على النتائج الإيمانية لتلك الحقائق.

ولا بد أن نعرف أن الأمر ليس محصورا عند حد الإثبات، بل من أهداف هذا المنهج ربط المؤمن بربه وإذكاء حيوية مشاعر التعظيم والحب والخوف والرجاء، والشكر، وهو منهج القرآن الكريم - كما بينت في الفصل الثاني- إذ يقول الحق تعالى مبينا هدف الإثبات: ﴿أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْء مَم الْخَالِقُونَ ﴾ أ، ﴿ سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أُولَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ ثَم الْحَالِقُونَ ﴾ أنه الْحَقُ أُولَمْ يَكُف بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ ثَم اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

وفي آيات الامتنان الإله على الانسان لتحقيق الهدف الثاني يقول جل جلاله: ﴿ حَلَقَ الْإِنسَانَ مِنْ نَطْفَة فَإِذَا هُوَ حَصِيمٌ مُبِينٌ وَالْأَنْعَامَ حَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَا دَفْ، وَمَنافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ وَلَكُمْ فِيهَا حَمَالٌ حِينَ تُسْرَحُونَ وَتَحْمِلُ الْقَالَكُمْ إِلَى بَلَد نَمْ تَكُونُوا بَالِغِيه إِلَّا بِشِقِّ الْأَنفُسِ إِنَّ رَبَّكُمْ لَرَهُوفَ لَرَحِيمٌ وَالْحَيْلُ وَالْبَعَالَ وَالْحَمِيرُ لَتَرْكُبُوهَا وَزِينَةً وَيَخْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ وَعَلَى اللّه قَصْدُ السَّبِيلِ وَمِنْهَا حَاثِرٌ وَحِيمٌ وَالْحَيْلُ وَالْبَعْلِ وَالنَّهَالِ وَمِنْهَا مَا لَا تَعْلَمُونَ وَعَلَى اللّه قَصْدُ السَّبِيلِ وَمِنْهَ مَا وَزِينَةً وَيَخْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ وَعَلَى اللّه قَصْدُ السَّبِيلِ وَمِنْهَا حَاثِرٌ وَلَوْ شَاءَ لَهَوْمُ وَالنَّهُ وَاللَّهُ السَّمَاء مَاءً لَكُمْ مِنْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَيَعَرُ فِيهِ تُسِيمُونَ يُشِيتُ لَكُمْ اللّهُ لَلَا لَا يَعْلَمُ وَالنَّهُ اللّهُ وَالنَّهُ وَاللّهُ وَالنَّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ إِنْ فِي ذَلِكَ لَاتَهُ وَمَ يَدُونُ وَهُو اللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَالِهُ وَلِيلًا وَلَاللّهُ وَلَا مَنْهُ لَلْكُونَ وَهُو اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا مَنْ فَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَا مَنْ فَصْلُهُ وَلَعَلّهُ وَلَا مُؤْلًا وَاللّهُ وَلَا مُؤْلًا وَاللّهُ وَلَا مُؤَلّا مَنْ فَاللّهُ وَلَا مُؤْلُولُ وَاللّهُ وَلَا مُؤْلِقُونُ وَا مَنْ فَاللّهُ وَلَا مُؤْلُولُ وَلَا اللّهُ وَلِلْكُونَ اللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِلْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَا مَنْ فَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلِلْكُولُولُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

ومن هنا يتبين لنا من خلال هذه الأسس أن منهج علم العقيدة الجديدة هو منهج القرآن الكريم في الاستدلال على العقائد الإيمانية، فكانت دعوة العلماء إلى تجديد علم الكلام وتجاوز صور الاستدلال القديمة، في حقيقتها مجرد الدعوة إلى العودة إلى القرآن الكريم أو "الكلاميات القرآنية" كما أسماه الأستاذ وحيد الدين حان.

ثم أن الواقع المعاصر بين لنا أن المشكلات التي تعرض لها المتكلمون، وحادلوا خصومهم فيها، وردوا على آرائهم، مما لا يتوافق مع طبيعة التحديات المعاصرة التي تواجهها أمتنا وفكرنا الإسلامي في العصر الراهن، فقد تبدلت الظروف وتغيرت الأحوال وتباينت معها صور التحديات المصيرية وأساليب الاستحابة لها؛ وعليه لسنا اليوم معنيين بالبحث في كثير من المشكلات الكلامية التقليدية.

ا ـــ سورة الطور: 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ــ سورة فصلت: 53 .

<sup>3</sup> ــ سورة النحل:4 - 14.

# الفصل الرابع الاستدلال العلمي على مقائق الدين الإسلامي

تمهيد: أهمية الاستحلال العلمي

المدخل: مفسوء الإعداز العلمي

المبعث الأول: الاستحلال على حدق الخبر الإلميي المبعث الثاني: الاستحلال على عدل الأمر الإلميي

#### تمهيد

# أهمية الاستحلال العلمي

يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ آيَاتَنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَهُ الْحَقُّ أُولَمْ يَكُف بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ أَ، ورؤية هذه الآيات في الآفاق والأنفس للتحقق من حقائق الدين الإسلامي الحق على أنه الحق الذي يستلزم الاعتراف به والالتزام بتعاليمه، هذه الرؤية، تتم بالدليل البرهاني، ولا يمكن إدراك هذا الدليل وتحصيله إلا بالنظر والبحث في آياته سبحانه وتعالى، وهذا الأحير لا يتحقق إلا بنور المعرفة المنبثة في خلقه حل جلاله، قال حل جلاله: ﴿ إِيَاأَتُهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ بُوهَانَ مَنْ رَبِّكُمْ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا مُبِينًا ﴾ .

وقد ألحق المولى فلل حقائق الدين الإسلامي بعدد لا يحصى من النتائج العلمية التي يسهل التثبت من صحتها في ضوء المعارف والنظريات والحقائق العلمية الحديثة وبالتالي إعطاء البرهان الكافي على صحة الدين الإسلامي.

إلا أن هذا النص الإلهي غير المباشر يتسم بالتطور اللامحدود نظرا لارتباط هذا التطور وعدد

ا \_\_ فصلت: 53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> -- سورة النساء: 174.

<sup>3</sup> \_ الشع اء:132.

<sup>4</sup> \_ البقرة: 255.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ـــ العلق:05.

النتائج وتأويل معناها النهائي بنهاية التاريخ البشري أي إلى قيام الساعة، بينما النص الإلهي المباشر (النص الديني) يختلف عنه من حيث المنطلق وطبيعة ثبات النص (الإلهي) على مدى تطور حضارة الإنسان وتقدمه العلمي والعقلي، كما يرجع هذا الاختلاف إلى كون النص الإلهي يتواءم مع الاختلاف الواسع بين الثقافات المختلفة للأفراد المتلقين له على مستوى الحضارة الواحدة الدينية تتسم بالمعاني الكلية أ.

لذا قال الحق سبحانه: ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنْ الرُّوحِ قُلُ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أُوتِيتُمْ مِنْ الْعِلْمِ إِلاَ قَلِيلاً﴾ ثم هذه طبيعة البرهان الإلهي في صياغته البشرية متنامي ومتعدد ومرتقي إلى الحق لتحقيق الشهود فيطمئن القلب وتقر العين ويرتقى الإيمان فيتحقق الإحسان.

ومعنى هذا أن النظر في خلق الله تعالى واكتشاف أسرار الكون ومعرفة منافع الموجودات ليس لذاته، في عقيدتنا الإسلامية، ولكن لمعرفة الحق تبارك وتعالى وصدق هذا الدين الذي ارتضاه لعباده.

لذا يعتبر العلماء المسلمون: «أن دراسة الطبيعة هي ليست غاية بحد ذاتها، وإنما وسيلة لغاية أحرى، مثل المعرفة التي تؤدي حكمة بسبب الاستمرار في ممارستها ضمن حكمة تتواجد فوق مستوى عالم العقل الإنساني الصرف، فليس من الضروري دراسة الطبيعة إشباعا لحب الاستطلاع أو من أحل الدراسة فقط، ولا حتى باعتبارها غاية بحد ذاتما، بل إن قناعتهم بشرعية التعلق بدراسة العلوم الطبيعية تعود إلى غاية حياة الإنسان وشغفه بالمعرفة هي الحصول على معرفة الباري الذي تنعكس حكمته في خلقه بطريقة تجعل دراسة هذه الحكمة المنعكسة تؤدي إلى معرفة الباري نفسه» 3.

فإذا عرفنا طبيعة البرهان وغايته وحقيقة (الآفاق والأنفس)، كيف نحقق البرهان ونلتمس الغاية وندرك الوجود؟ إن ذلك لا يكون إلا بنور الله تعالى الذي نور به الكون والنفوس، فَد: ﴿اللّهُ نُورُ السَّمَاوَات وَالأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاة فِيهَا مِصْبَاحٌ الْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَة الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كُوكَبُّ السَّمَاوَات وَالأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاة فِيهَا مِصْبَاحٌ الْمُصْبَاحُ فِي زُجَاجَة الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كُوكَبُّ السَّمَاوَات وَالأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاة فِيهَا مِصْبَاحٌ الْمُصَادُ وَيَعَدِي وَلَا غَرْبِيَّةً يَكَادُ زَيَّتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ نَارٌ نُورٌ عَلَى نُورٍ يَهْدِي اللّهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَضَرِبُ اللّهُ الْأَمْثَالَ لِلنّاسِ وَاللّهُ بِكُلّ شَيْءٍ عَلِيمٌ فَيْ مُ

<sup>1 -</sup> محمد الحسيني إسماعيل: الدين والعلم وقصور الفكر البشري. ص 444.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ــ الإسراء:85.

<sup>3 –</sup> سيد حسين نصر: مقدمة إلى العقائد الكونية الإسلامية. ص197.

<sup>4</sup> \_ النور:35.

﴿ أَوْ كَظُلُمَاتٍ فِي بَحْرِ لُجِّيٍ يَغْشَاهُ مَوْجٌ مِنْ فَوْقِهِ مَوْجٌ مِنْ فَوْقِهِ سَحَابٌ ظُلُمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ مَوْجٌ مِنْ فَوْقِهِ مَوْجُ مِنْ فَوْقِهِ مَوْتِهِ بَعْضُهَا وَمَنْ لَمْ يَجْعَلْ اللّهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ ﴾ أ. وما هي مراتب الناس في إدراك هذا النور وتنوير غيرهم به وهدايتهم إلى الحق؟ وعليه تتجلّى لنا الغاية من هذا الفصل الذي نستدل ڤيه بمؤيدات العلم على حقائق ديننا الحنيف.

وهذه الغاية يوضحها لنا العارف بالله ابن عطاء الله السكندري في حكمته الرابعة عشرة حيث يقول: «الكون كله ظلمة وإنما أناره ظهور الحق فيه، فمن رأى الكون ولم يشهده فيه أو عنده أو قبله أو بعده فقد أعوزه وجود الأنوار وحجبت عنه شموس المعارف بسحب الآثار».

وهذه الحكمة حصيلة مكثفة لقول الله سبحانه وتعالى: فَاللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِثْكَاة فِيهَا مِصْبَاحٌ الْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةِ الرُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبٌ دُرِّيٌّ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَة مُبَارَكَة زَيْتُونِةٍ لاَ شَرْقِيَّةً وَلاَ غَرْبِيَّةً يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ نَارٌ نُورٌ عَلَى نُورٍ يَهْدِي اللَّهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَضْرِبُ اللَّهُ الأَمْثَالَ لِلنَّاسِ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ أَنَّ ، «إن النور في هذه الآية منسوب كما ترى (بحكم الإضافة) إلى السماوات والأرض. فهل هذا يعني أنه منبثق من السماوات والأرض؟

لا. ليس هذا هو معنى الآية، بل هي تتضمن الدلالة على عكس ذلك. وبيان ذلك أن بين كلمتي النور والضياء أو النور والسراج، فرقا لغويا دقيقا. أما النور فمعناه الشعاع المثبت على جرم ما والمنعكس إليه من جرم آخر. وأما الضياء والسراج فهو الشعاع الذي يظهر على جرم ما منبثقا من داخله. ومن ثم فإنك تقول غرفة منيرة ولا تقول مضيئة. لأن نور الغرفة إنما ينعكس على جدرانها من المصباح المضيء في داخلها. وتقول شمس مضيئة ولا تقول منيرة، لأن شعاع الشمس إنما ينبثق من داخلها.

وانظر إلى دقة التعبير عن هذا في كتاب الله يَظْنَى، إذ يصف القمر بالإنارة ويصف الشمس بالضياء. فيقول: ﴿هُو اللّٰذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيَاءً وَالْقَمْرَ نُورًا وَقَدَّرَهُ مَنَازِلَ ... \* ، ويقول أيضا: ﴿تَبَارَكَ الَّذِي جَعَلَ فِي السَّمَاء بُرُوجًا وَجَعَلَ فيهَا سرَاجًا وَقَمَرًا مُنيرًا ﴾ .

ذلك لأن الضوء الذي يشع من الشمس منبثق من داخلها، إذن فيحب التعبير عنه بالضياء

ا ـــ النور:40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ـــ سورة النور:35.

<sup>3</sup> ــ يونس:5.

<sup>4</sup> ــ الفرقان: 61.

أو السراج، أما الذي يشع من القمر فمنعكس إليه من الشمس فيجب أن يعبر عنه بالنور، ومن ثم فهو منير لا مضيء.

فهل يخامرك شك مع هذا في أن القرآن ليس إلا كلام الخالق على، ذاك الذي خلق الشمس والقمر وعلم مصدر الضياء في كل منهما؟

عد بعد هذا معي إلى قول الله على: ﴿ اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ اللَّهُ وَانظر كيف جاء التعبير بالنور لا بالضياء، وقد علمت الفرق بينهما..جاء التعبير بالنور لتعلم أن ما ينبسط على مظهر الأشياء من الضياء وما تكتره المادة من ذلك في داخلها وضمن أصغر ذراتها، ليس منبثقا منها، وإنما هو متحه إليها ومتغلغل فيها، من لدن خالق المكونات كلها، وهو الله على.

ولو كان شيء من ذلك منبثقا من داخل ما يتجلى فيه، إذن لجاء التعبير عنه بالضياء لا بالنور، وإذن لما نسبه الله تعانى إليه بل لنسبه إلى السماوات والأرض والأفلاك ذاتها.

ألا فلتعلم إذن، أن سائر المكونات التي من حولك، وأنت واحد منها، إنما تتألف سداها ولحمتها من نور رباني هابط إليها متغلغل في أعماقها، وأن كل ما تراه عيناك منها أو يدركه عقلك من دخائلها، فبهذا النور الرباني تراه، وبهذا النور الرباني تدركه» 2.

فالنور هنا هو الله على المنور، الذي أضفى نوره سر الرجود على المكونات كلها، بعدما كانت ظلمة دامسة، «فالنور هو سر هذا الكون كله بل هو أداة وجوهد، إنه مادة المادة إن جاز التعبير وجوهر المكونات كلها بما فيها العين المبصرة والعقل المدرك» أن وعليه «من رأى الكون و لم يشهد أي بعين البصيرة، الحق سبحانه وتعالى، مؤثرا فيه. و لم يشهده أيضا عند نظره إلى المكونات التي من حوله، بأن تذكره بالله عند رؤيته لها وتأمله فيها، و لم يشهده أيضا قبل تأمله في هذه المخلوقات، بواسطة المنطق والأقيسة العقلية التي تنطق بوجود الله على شهده أيضا بعد تجاوزه مرحلة النظر في المخلوقات وانحسار غشاوة الأهواء وما تنطلع إليه الغرائز من المنتع الآنية والرعونات، إذن فهو ممن سلب الله عنه نور المحداية وكان ممن قال عنهم: ﴿ وَمَنْ لَمْ يَجْعَلُ اللّهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مَنْ نُورِ ﴾ .

ا ــ النور:35.

<sup>2 -</sup> محمد سعيد رمضان البوطي: الحكم العطائية، شرح وتحليل، ح.1. ص202 -204.

 <sup>3 -</sup> نفس المرجع، ص200.

<sup>4</sup> \_\_ النور:40.

كثيرون هم الذين يطيلون النظر إلى أنفسهم في المرآة، ويتتبعون ما يقوله علماء التشريح عن حسومهم و دخائلها ووظائف الأجهزة العجيبة الكامنة فيها، ثم يتحولون فيتأملون فيما يسمونه الطبيعة المترامية من حولهم بأنواعها المختلفة وأشكالها العجيبة، دون أن يدركوا في أثناء ذلك أو بعد ذلك، وجود مبدع يعود إليه خلق هذه الموجودات وإدارة شؤوها وتوزيع المهام والوظائف فيما بينها.

وتتفنن عباراتهم في تحليل المادة وجزيئاتها وإلكتروناتها ونواتها، وتنتهي عباراتهم إلى ما انتهينا إليه من أن المادة في حقيقتها طاقة تكثفت في هذا المظهر الذي يسمى مادة، دون أن تسوقهم هذه المعرفة إلى معرفة المصدر الذي شع منه إلى داخل المادة كل هذا التيار الحيوي المتحرك والمحرك. يقولون: إن المادة أيا كانت ومهما كان حجمها ليست أكثر من مجموعة نيترونات وإلكترونات تبعث فيها الحركة والتغير الدائبين.

إذن فالمادة كما قلنا، وعاء لنور يسري في داخله، ودعك من فنون العبارات والمصطلحات المحتلفة. فمن أين جاء هذا النور حتى تغلغل فيه أي في هذا الوعاء الذي تسميه مادة؟ وقد علمت أن ما يسمى نورا لا ينبثق من داخل الجرم الذي يبدو عليه أو يتغلغل فيه، بل ينعكس إليه من مصدر آخر، فما هو هذا المصدر الذي سرى منه إلى المادة هذا النور الذي أورثها وظائفها الخفية التي يطيل الحديث عنها علماء هذا الشأن؟

حقا إن الذين يشهدون هذا الكون بما فيه من الأجهزة الدقيقة الخفية وبما في جزيئات أجزائه وذرات تلك الجزيئات، من الأنشطة والحركات النبعثة من قوى حير تعبير عنها ألها النور الخفي أو المعنوي الذي يبعث في كل شيء من أشياء الكون وظيفته التي كلف بها- أقول: حقا إن الذين يشهدون هذا كله في المكونات، ثم لا يشهدون فيه تأثير المكون وسلطانه، عند دراستهم له وتأملهم فيه، ولا بعد احتيازهم لتلك الدراسة وذلك التأمل، ولا قبل النظر في ذلك كله، أناس أعوزتم أنوار المعرفة وحجبت عنهم شموس الحقائق بسحب النتائج والآثار التي سعنوا عقوهم فيها. فقصارى ما انتهوا إليه من المعارف ألهم وقفوا أماء هذه النتائج والآثار يصفونها ويستخرجون فيها. فواعد يزعمون ألها حصيلة الحقائق الكونية. فهم حقا كما قال الله عنهم: فيعلمون ظاهرًا من المحورة من المعارف أله عنهم غافلون أله المناس المعارف أله عنهم: في المناس ا

<sup>1 —</sup> الروم:7.

إن حال هؤلاء الناس الذين وصفهم الله بمذه المعرفة السطحية التي سجنوا أنفسهم فيها، أشبه ما يكون بمن نظر إلى حوض يفيض بماء عذب يتلألأ بأشعة انعكست عليه من مرآة كبيرة، تلقت تلك المرآة بدورها تلك الأشعة من الشمس التي تطل عليها من كبد السماء.

وقف هذا الناظر يحدق في الحوض الذي تتلألأ صفحته بنور تلك المرآة، دون أن يلتفت يمينا أو شمالا أو يرمق ببصره جهة السماء، فأخذ يصف هذا الذي تبصره عيناه وقد حبس عقله ومداركه بعد بصره في دنيا ذلك الحوض، موقنا أن هذا التألق منبعث من رقة الماء وصفائه ولم يكتف بذلك، بل أخذ يحلل ويعلل.. ويجعل مما قد حبس بصره وعقله فيه قانونا علميا يعلمه الناس ويلزمهم الإيمان الجازم به.

ولو أن الرجل حرر عينيه وعقله من سجن ذلك الحوض والتفت إلى صفحة المرآة التي تطل على الحوض، ثم تَخَاوِز المرآة إلى السماء حيث الشمس التي تسطع بضياتها وتبعث بأشعتها إلى الآفاق والدنيا كلها، إذن لعلم أن الحوض في أصله كتلة من الظلام المائج.. وأن المرآة هي الأخرى صفحة موحشة من السواد الذي لا بريق فيه. ولكن الشمس المشرقة هي التي حولت كل ظلام في طريقها إلى نور.

تلك هي قصة هذه الدنيا كلها، كانت كتلة ظلام دامس. ثم إن الله الخالق المبدع أمدها بنور من نورد، فتحول الظلام إلى نور مشع يبعث فيه الحركة والطاقة وينشر في أرجائه القوة والخياة.

ولكن ما الحيلة فيمن استلب الله من عقولهم نور الهداية، فلم تعد تبصرهم تلك العقول إلا بالمساحة التي أدركتها أبصارهم من قبل. صدق الله القائل: ﴿وَمَنْ لَمُ يَجُّعَلْ اللَّهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ منْ نُور﴾ أ.

تُم إن الذين متعهم الله بنور المعرفة فاهتدوا به إلى الله عَلَى ثلاث فئات:

الفئة الأولى: هي التي تعرف أفرادها على الله ﷺ قبل أن يتعرفوا على الأكوان وقبل أن يتأملوا فيما تحمله من الدلائل على وجود الله ووحدانيته ... هؤلاء لم يكونوا بحاجة إلى أكثر من أن يقفوا أمام مرآة الذات، فلما تأملوا في أنفسهم عرفوا عبوديتهم وأدركوا ألهم بغيرهم يعيشون ويتحركون ويتصرفون، ولما بحثوا عن ذلك الغير لم يجدوا أحدا غير الله أمامهم. فهؤلاء هم الذين تفاعلوا مع قول الله تعالى: ﴿وَفِي أَنفُسكُمْ أَفَلاَ تُبْصِرُونَ﴾ ثَمُ وهم الذين عاشوا مع قوله ﷺ: ﴿أَوَلَمْ يَكُف

ا \_ النور:40.

<sup>2</sup> \_ الذاريات: 21.

فهذه الفئة لم يحتج أفرادها إلى التأمل فيما حولهم من المكونات، بل كانت مرآة نقوسهم هي سبيل الهداية إلى رهم، ولا شك أن من عرف نفسه عرف ربه.

الفئة الثانية: هي التي توقفت هداية أفرادها على النظر في الآفاق وفي المكونات بعد النظر في أنفسهم، فاهتدوا بالأنوار المشرقة عليها والمتغلغلة في بواطنها إلى مصدر النور ومبعثه وهو الله على، فكان أن عرفوا المكون من خلال الأكوان. وهؤلاء هم الذين صدق عليهم قول الله على: ﴿ سَنُرِيهِمُ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِم حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُم أَنَّهُ الْحَقُّ ثَمَّ الله يُنشِئُ النَّشَأَةُ الْآخِرَة ﴾ وهم الذين تفاعلوا مع قول الله تعالى: ﴿ وَلَا سِيرُوا فِي الأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدَأً الْحَلْقَ ثُمَّ اللّه يُنشِئُ النَّشَاةُ الْآخِرَة ﴾ وهم كلما نظروا إلى الأكوان تذكروا المكون.

الفئة الثائثة: هي تلك التي يرى أفرادها المخلوقات المتنوعة ويرون آيات الله ودلائل وجوده ووحدانيته فيها، ولكنهم لا يشاهدون فيها المكون حل حلاله، مشاهدة اللازم للملزوم. حتى إذا فرغوا من النظر والتأمل في مختلف اللوحات الكونية، عادوا إلى عقولهم ليدرسوا بها دراسة تفكير ونظر عميقين وليتبينوا بها ما يمكن أن تدل عليه تلك المكونات بما تنطوي عليه من نظام وما تحققه من أهداف، فيصلون أخيرا إلى ما يقرره العقل من أن هذه المكونات كلها حادثة بدليل ما يعتورها من التغير المستمر، وكل حادث لا بد له من محدث. وهذا المحدث هو الله. كما يصلون أيضا إلى اليقين بأن هذه المكونات لو كانت قديمة لا أول لها يتوالد بعضها من بعض إلى ما لا نهاية، إذن لاستلزم ذلك تسلسل العلل غير الذاتية إلى ما لا نهاية وهو مستحيل.

والفرق بين هذه الفئة من المؤمنين والتي قبلها، أن أفراد هذه الفئة لا يستطيعون أن يشاهدوا الله على من خلال مخلوقاته، إلا بعد استحضار دلائل العلم وقواعده وطول التأمل فيها، ومن ثم فإلهم يستندون إليها ويعتمدون عليها، فيما يمكن أن ترصلهم إليه من حقائق الإيمان، فهم كالذي لا يستطيع أن يمشي إلا معتمدا على عكاز، أما الفئة الثانية فما يكادون ينظرون في شيء مما قد أبدعه الله ونسقه، حتى يتذكروا به الخالق، ويؤمنوا بوجوده ويستيقنوا عظيم حكمته، دون حاجة إلى

<sup>1</sup> \_ فصلت: 53.

<sup>-2</sup> فصلت: 53.

<sup>3</sup> \_\_ العنكبوت: 20.

استحضار قواعد العلم وموازينه والنظر فيه ثم استخراج النتائج منه، فهم لا يحتاجون إلى عكاز هذه القواعد والموازين قط.

رجال تلك الفئة الثانية يتمتعون بما يسمونه وحدة الشهود، إذ لا يرون الدنيا بكل ما فيها إلا كالمرآة الصافية تتلألأ على صفحتها صفات المكون حل حلاله، دون حاجة إلى استحضار البراهين والدلائل انظر فيها واستخراج النتائج منها.

وعلى الرغم من أن هذه الدرجة أرقى وأكمل، فإن الدرجة التي تليها، وهي التي يلتقي عليها اليوم أكثر المؤمنين والملتزمين من أمثالنا، مقبولة وسليمة، إذ الاعتماد على قواعد العلم وبراهينه وإن كان كاعتماد الأعرج أو الضعيف على العكاز الذي يعينه، إلا أنه أداة مفيدة وموصلة إلى الغاية في نهاية المطاف ...و لكن عليه أن يلتمس أسبابا أخرى لتقوية إيمانه وتحويله من يقين علمي إلى شهود عملي، بحيث يرقى إلى حال أصحاب وحدة الشهود، يرى الله بعين بصيرته دون حاجة إلى تلمس البراهين والمقدمات المنطقية: وذلك عن طريق الإكثار من ذكر الله على، وعن طريق ربط النعم بالمنعم دائما.

أي إن سلوك سبيل المقدمات المنطقية والعلمية إلى معرفة الله والإيمان به، سبيل قويم وصحيح، ولكن على أن لا يقف السالك عند حدود ما دلت عليه تلك البراهين والمقدمات. بل عليه أن يتخلص من قيود تلك انحاكمات ويتجاوز الدهاليز والمنعرجات ويلقي بعكاز المحاكمات المنطقية وراءه، جاعلا من شهوده المباشر لصفات الله الظاهرة والباهرة على صفحة المكونات برهانا على صحة تلك المقدمات والبراهين ... ويرحم الله تلك المرأة العجوز التي نظرت من خصاص نافذة بيتها في بغداد إلى الناس وقد ازدهموا في الأزقة والساحات لاستقبال الإمام فحر الدين الرازي، فالتفتت تسأل من حولها: ما الخبر؟ قالوا إنه الإمام الرازي الذي حشد في مؤلفاته مئات الأدلة العلمية على وحود الله ووحدانيته، فاستخفت بكلامهم قائلة: لو لم يكن قد ابتلي بمئات الشكوك العجوز فرفع يديه يدعو الله قائلا: «اللهم إيمانا كإيمان العجائز».

ليس معنى هذا الذي دعا به الرازي أن سبيل العلم لا حاجة إليه، بل هو سبيل لا بد منه، وإنما معناه أن على العالم أن لا يحبس عقله عند مقدمات الحجج والبراهين، بل عليه إذا استعملها وفرغ منها، أن يتجاوزها بحيث يرقى إلى درجة الشهود التي أوضحنا معناها. وإلا فيوشك أن يعود العالم

إلى جهله وحججه. والخطر الأشد بالنسبة إليه ساعات الموت وسكراته المقدمات والبراهين، وكيفية عرضها وأصول استعمالها، فإذا كانت عقائده الإيمانية لا تزال مربوطة بها متوقفة عليها، فلا بد أن تغيب هي الأخرى عن باله مع غياب تلك العُدد من المقدمات والبراهين، وما أيسر على الشيطان عندئذ أن ينسيه كل ما قد كان يردده ويبرهن عليه أيام عافيته وصحوه.

إذا تبين هذا، فلتعلم أن الفئة الأولى تتبوأ أعلى درجات الإيمان إذ ترقى إلى شهود الله قبل النظر في المكونات ودون حاجة إلى ذلك، تليها الفئة الثانية وهي التي تشهد المكون عند رؤية الأكوان والتأمل فيها، تليها الفئة الثالثة وهي التي لا تشهد المكون جل حلاله حتى تعتصر من تأملاتها في المكون وسننه دلائل وبراهين تنسقها ثم تستخرج منها النتائج والثمرات ...

كن واحدا من أي هذه الفئات الثلاث، لا حرج. وإن كان عليك أن لا تنسى بأن الاعتماد على العلم في الاستدلال ينبغي أن يكون سبيلا تجتازه لا غاية تحبس نفسك في أقطارها. كما أوضحت لك الآن.

و لكن إياك أن تكون من الفئة الرابعة.. تلك التي غاب عنها شهود الله على، فلم تره بعين بصيرتما، لا قبل التأمل في المكونات ولا عند التأمل فيها ولا بعد التأمل فيها. فتكون بذلك ممن قال الله عنهم: ﴿وَمَنْ لَمْ يَجْعَلُ اللَّهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مَنْ نُورَةٍ أَ.

المهم من هذا كله، والمراد الذي يقصده ابن عطاء الله من حكمته الرائعة هذه، أن تحرص على أن لا تجعل الأكوان سجنا لك عن المكون، بل احرص على أن يتعل من الأكوان مرآة ترى من خلالها المكون» 2؛ لذا قال الحق سبحانه وتعالى: ﴿وَمِنْ النَّاسِ وَالدَّوَابَّ وَالأَنْعَامِ مُخْتَلِفٌ أَلْوَاتُهُ كَذَلِكَ إِنَّمَا لَمُحْشَى الله مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ إِنَّ اللَّه عَزِيزٌ غَفُورٌ ﴾ فتحقق الحشية على قدر تحقق العلم والمعرفة لدى الإنسان، وكلما زاد العلم زاد الإيمان واكتمل، وكلما زاد الإيمان زاد العمل ودرجة الإحلاص فيه مصداقا لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي حَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَخَتَارَفِ اللَّيْلِ وَالتَّهَارِ لآياتِ لَأُولِي الأَلْبَابِ، اللهُ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكّرُونَ فِي خَلْقَ السَّمَاوَات وَالأَرْضِ وَجُنَارَفِ السَّمَاوَات وَالأَرْضِ وَجُنُوبِهُمْ وَيَتَفَكّرُونَ في خَلْقَ السَّمَاوَات وَالأَرْضِ وَيَتَفَكّرُونَ في خَلْقَ السَّمَاوَات وَالأَرْضَ وَيَتَفَكُرُونَ في خَلْقَ السَّمَاوَات وَالأَرْضَ وَيَتَفَكّرُونَ في خَلْقَ السَّمَاوَات وَالأَرْضَ وَيَتَفَكُمُونَ في خَلْقَ السَّمَاوَات وَالأَرْضَ وَيَتَفَكُمُونَ في خَلْقَ السَّمَاوَات وَالأَرْضَ وَيَتَفَكُمُونَ في خَلْقَ السَّمَاوَات وَالأَرْضَ وَيَتَفَكَرُونَ في خَلْقَ السَّمَاوَات وَالأَرْضَ وَيَتَفَا مَا خَلَقْتَ

<sup>1</sup> \_ النور:40.

<sup>2-</sup> محمد سعيد رمضان البوطي: الحكم العطائية، ص204-212.

<sup>3</sup> ـــ فاطر:28.

هَذَا بَاطِلاً سُبْحَانَكَ فَقَنَا عَذَابَ النَّالِ 1. (الشَّهْرُ الْحَرَامُ بالشَّهْرِ الْحَرَامِ وَالْحُرُمَاتُ قَصَاصٌ فَمَنْ اعْتَذَى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْه بمثْل مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ﴾2. وقال:﴿ أَمَّنْ هُوَ قَانتٌ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاحِدًا وَقَائمًا يَحْذَرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّه قُلْ هَلْ يَسْتَوي الّذينَ يَعْلَمُونَ وَالّذينَ لاّ يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُوْلُوا الأَلْبَابِ﴾ 3، ومن ثم قال: ﴿وَلكُلِّ دَرَجَاتٌ ممَّا عَملُوا وَمَا رَبُّكَ بغَافل عَمَّا يَعْمَلُونَ﴾ ، وقال: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمَنُونَ الَّذينَ إِذَا ذُكرَ اللَّهُ وَحلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُليَتْ عَلَيْهِمْ آياتُهُ زَادَتْهُمْ لِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكُّلُونَ﴾ <sup>5</sup> وقال كذلك: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمَنُونَ الَّذينَ آمَنُوا باللَّه وَرَسُولهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَحَاهَدُوا بِأُمُوالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَئِكَ هُمْ الصَّادقُونَ } 6.

هذا بالنسبة لآيات الله المشهودة في الآفاق والأنفس، وكذلك الأمر بالنسبة لآياته المسطورة المقروءة حيث يقول حل حلاله: ﴿وَبِالْحَقِّ أَنزَلْنَاهُ وَبِالْحَقِّ نَزَلَ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ مُبَشِّرًا وَنَذيرًا، وَقُوْآنًا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأُهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْت وَنَزَّلْنَاهُ تَتريلاً، قُلْ آمنُوا به أَوْ لاَ تُؤْمنُوا إنَّ الَّذينَ أُوتُوا الْعَلْمَ مَنْ قَبْلُه إِذَا يُتْلَى عَلَيْهِمْ يَحْرُونَ للْأَذْقَان سُجَّدًا، وَيَقُولُونَ سُبْحَانَ رَبُّنَا إِنْ كَانَ وَعْدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولاً، وَيَحرُّونَ للْأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزيدُهُمْ خُشُوعًا ۗ 7.

فالنتيجة النفسية واحدة بالنسبة لأصحاب الفئة الأولى أو الثانية أو الثالثة. لأن الخلق واحد والخالق واحد ومنهج القراءة واحد ﴿اقْرَأْ باللَّهُ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ، خَلَقَ الْإِنسَانَ مِنْ عَلَقِ، اقْرَأْ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ، الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ، عَلَّمَ الْإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ۗ .

فنلاحظ في هذه الآيات أنما أولا كلها آيات إخبار اختبارية قابلة للملاحظة والتدقيق والتحقيق، فهي تصف الجانب النفسي لما يمكن أن يكون عليه رد فعل الجانب النفسي للذين أوتوا العلم تجاه الآيات القرآنية عندما تتلي عليهم أو عند تلاوتهم للقرآن المجيد» أو تجاه الآيات الكونية عندما ينظرون إليها ويتفكرون فيها أو عندما تعرض حقائقها عليهم، وبديهي لا يمكن أن يقول بمثل هذا القول إلا الخالق المطلق سبحانه وتعالى، لأنه هو انحيط بما خلق. فالله يَجْتَقُ هو الخالق الذي ركب الطبيعة الفطرية لدى

ا \_ آل عمران:190، 191،

<sup>2</sup> \_ البقرة: 194.

الزمر:9.

<sup>4</sup> \_ الأنعام:132.

 <sup>5</sup> \_\_ الأنفال:2.

<sup>6</sup> \_ الحجرات:15.

<sup>7</sup> \_ الإسراء: 105-109.

<sup>8</sup> ــ العلق: 1 -5.

الإنسان و"رد الفعل التلقائي" في الجانب النفسي للإنسان عند مشاهدة هذا الكون وإدراك أسراره أو سماع النص القرآني وإدراك معانيه، وهذا ما يُحدث فعلا لكثير من العلماء والعامة والخاصة عند اكتشافهم لأسرار الكون أو سماعهم للنص القرآني أو عند حصولهما معا، فربما كان البكاء هو سمة رد الفعل الطبيعي لامتزاج معاني القرآن الجيد والكون البديع (القضية العقلية) بوجود الحضرة الإلهية (القضية العاطفية)، ليصل الإنسان بهذا المزج إلى الذروة في إدراكه لوجوده، وإلى الذروة في إدراكه لأحزانه وأفراحه، وإلى الذروة في إدراكه لأبديته وهو ما يؤدي إلى تلقائية سجود الإنسان لقدرة تتعالى عظمة وكبرياء على وجود متناه أ، ﴿ وَلَهُ الْكِبْرِيَاءُ في السَّمَاوَات وَالأَرْض وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ 2.

ونلاحظ ثانيا، أن الكون، وفق هذا المنظور، يقوم بتوفير الخلفية الضرورية والمعرفة اللازمة لرحلة العارف تلك وهو الوسيلة التي توصله إلى الانعتاق الروحان. 3.

قال تعالى مبينا هذه الحقيقة الروحية العاطفية المترتبة عن الحقيقة الكونية العقلية: ﴿إِذَا السَّمَاءُ انشَقُتْ، وَأَذِنَتْ لِرَبِّهَا وَحُقَّتْ، وَإِذَا الأَرْضُ مُدَّتْ، وَأَلْقَتْ مَا فِيهَا وَتَخَلَّتُ، وَأَذِنَتْ لِرَبِّهَا وَحُقَّتْ، يَاأَيُّهَا الْإِنسَانُ إِنَّكَ كَادحٌ إِلَى رَبِّكَ كَدْحًا فَمُلاَقِيهَ ۗ .

وعليه كان الاستدلال بالآفاق والأنفس أقرب الطرق إلى أفهام الخلق وأشدها التصاقا بالعقول، ولكثرة هذه الدلائل وتواليها أثر عظيم في تقوية اليقين وإزالة الشبهات، ولذلك خص الله تعالى هذا النوع من الأدلة في كتابه الكريم وجعل دلالة الأفاق والأنفس برهان كل الأحكام العقدية والتشريعية، النظرية والعملية، الغيبية والمشاهدة.

وتعد هذه الأدلة من مؤيدات حقائق هذا الدين وأكثرها أثر في العقلية المعاصرة وهي، قسمان كما بينت في الفصل السابق، الشواهد العلمية على معرفة الله تعالى والقضايا العقدية، والشواهد العلمية الدالة على الإعجاز العلمي في القرآن والسنة. ولما كانت هذه الأخيرة متضمنة للأولى اخترتها نموذجا للاستدلال.

وقسمت هذا الفصل إلى مدخل أتناول فيه مفهوم الإعجاز العلمي وأهميته، ومبحثين: الأولَّ عرضت فيه أدلة صدق الخبر الإلهي، بينما عرضت في الثاني أدلة عدل الأمر الإلهي.

فما هي هذه الأدلة وما هي دلالتها العقدية وآثارها العقدية والسلوكية؟!

<sup>1</sup> \_ عمد الحسيني إسماعيل: الدين والعلم وقصور الفكر البشري، ص432.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ــ الحاثية:37.

<sup>3</sup> ـ سيد حسين نصر: مقدمة إلى العقائد الكونية، ص197.

<sup>4</sup> \_ الانشقاق: 1-6.

# المدين مهموم الإعجاز العلميي

## أ ـ تعريفه

#### كلمة الإعجاز لغة:

مشتقة من العجز والعجز مصدر الفعل الثلاثي عجز يعجز فهو عاجز وهذا معناه الضعف أو عدم القدرة.

وهو (الإعجاز) مصدر الفعل الرباعي أعجز يعجز فهو معجز، وهذا معناه الفوت والسبق وأعجز الشيء فلانا أي فاته ولم يدركه أو غلبه وأعجزه أ.

وعند إمعان النظر في أصلي كلمة "العجز" نجد ألها تحمل معنيين متضادين هما العجز والقدرة، لهذا عندما يتحدى المتحدي الآخرين فإنه لا يتحدى إلا الأقوياء، ومن يظنون أن بمقدورهم غلبه وتعجيزه، إذ أنه لو تحدى الضعفاء فلا فضل له ولا فخر في غلبته لهم، بل ربما كان هذا مأخذا يؤخذ عليه، فهو لقوته يتحدى الأقوياء، لذلك كان التحدي بالقرآن موجها للأقوياء وليس للضعفاء سواء كانوا أرباب اللغة وأساطين البيان أو فطاحل العلم المعاصر في كل بحالاته، فكان معجزا لهم ولغيرهم من هم دونهم، فكان العجز إذن هو عجز القوي القادر المؤهل وضعفه عن المواجهة أو الغلبة.

#### والمعجزة في اصطلاح العلماء:

"أمر خارق للعادة مقرون بالتحدي سالم من المعارضة"، وإعجاز القرآن يقصد به إعجاز القرآن الناس أن يأتوا بمثله، أي نسبة العجز إلى الناس بسبب عدم قدرتهم على الإتيان بمثله.

ويوصف الإعجاز هنا بأنه علمي نسبة إلى العلم؛ والعلم هو إدراك الأشياء على حقائقها أو هو صفة ينكشف بما المطلوب انكشافا تاماً ، والمقصود بالعلم في هذا المقام العلم التجريبي المعاصر.

<sup>1</sup> ـــ انظر: ابن منظور: لسان العرب. مادة "عجز"، ج5، ص370. والمعجم الوسيط ج2، ص606.

<sup>2</sup> \_ صلاح عبد الفتاح الخالدي: البيان في إعجاز الغرآن، ص 20-21.

 <sup>3</sup> حلال الدين السيوطي: الإتقان في علوم القرآن، ج2 ، ص 314.

<sup>4</sup> ــ الراغب الأصفهاني: المفردات، ص3.55 .

وبناء على ذلك فإن "الإعجاز العلمي: هو إخبار القرآن الكريم أو السنة النبوية بحقيقة أثبتها العلم التجريبي، وثبت عدم إمكانية إدراكها بالوسائل البشرية في زمن الرسول ﷺ مما يظهر صدقه فيما أخبر به عن ربه سبحانه وتعالى"<sup>1</sup>.

ولهذا لا يجوز أن يوظف في الإعجاز العلمي في القرآن "إلا القطعي الثابت من الحقائق العلمية، وذلك لأن الإعجاز العلمي هو موقف تحد، والتحدي لابد أن يكون واقفا على أرضية صلبة، وذلك لأننا نقصد بالإعجاز العلمي للقرآن الكريم هو سبق هذا الكتاب الخالد، بالإشارة إلى عدد من حقائق الكون وظواهره لم تكن معروفة لأحد من البشر في زمن نزوله، ولا لقرون متطاولة من بعد نزوله، وإثبات أن القرآن الكريم، الذي أوحي به إلى نبي أمي ي أمة أمية قبل أربعة عشر قرنا، يحوي من حقائق هذا الكون ما لم يتمكن الإنسان من الوصول إليه إلا منذ عقود قليلة، وبعد محاهدات طويلة عبر عدد من القرون المتواصلة، وهذا لا يمكن لعاقل أن يتصور إمكانية حدوثه إلا بوحي من الله الحق البارئ المصور.

ويستثنى من هذه القاعدة آيات الخلق والإفناء والبعث بما في ذلك حلق الكون، وخلق الحياة، وحلق الجياة، وخلق الإنسان، وفي ذلك يقول الحق تبارك وتعالى: فَإِمَا أَشْهَدْتُهُمْ خَلْقَ السَّمَاوَات وَالأَرْض وَلاَ خَلْقَ أَنفُسهمْ وَمَا كُنتُ مُتَّحذَ الْمُضلِّينَ عَضُدًا﴾ .

وعلى ذلك فإن العلوم المكتسبة لا يمكن ها أن تتعدى في قضايا الخلق والإفناء والبعث مرحلة التنظير، وتتعدد النظريات بتعدد حلفية واضعيها، ويبقى للمسلم نور من الله الخالق متمثل في آية قرآنية صريحة أو حديث نبوي صحيح يعينه على أن يرتقي بإحدى هذه النظريات إلى مقام الحقيقة، فينتصر للعلم بالقرآن الكريم والحديث النبوي الشريف، وليس العكس، وهذا هو المقام الوحيد من مقامات الإعجاز العلمي في القرآن الكريم وفي السنة النبوية المطهرة الذي نضطر فيه إلى اللجوء للنظريات، لعدم توفر الحقيقة، والتي لا تتوفر إلا في وحي السماء".

## بب ـ أوجه الإعجاز العلميي وأحدافه

وتتمثل أوجه الإعجاز العلمي وأهدافه في القرآن والسنة فيما يلي:

<sup>1</sup> ــ عبد الجميد الزندان: "الإعجاز العلمي" محلة الإعجاز عددًا، سنة 1416 هـــ/1995م، ص 10.

<sup>2</sup> \_ الكهف: [5.

<sup>3</sup> ــ زغلول النجار: المفهوم العلمي للجبال في الفرآن الكريم، ص10-11.

التوافق الدقيق بين ما في نصوص الكتاب والسنة، وبين ما كشفه علماء الكون - كما سأبين بعض مظاهره في هذا المبحث - من حقائق وأسرار كونية لم يكن في إمكان بشر أن يعرفها وقت نزول القرآن.

2- تصحيح الكتاب والسنة لما شاع بين البشرية في أحيالها المختلفة، من أفكار باطلة حول أسرار الخلق مثل ما كان شائعا من خرافات حول مفهوم السحب والرعد والبرق في الحضارات القديمة وإلى بداية القرن 19 حين دخلت الأرصاد الجوية في بحال العلوم التطبيقية، وما كان شائعا بين علماء التشريح من أن الولد يتكون من دم الحيض واستمر ذلك الاعتقاد إلى أن اكتشف المجهر في القرن 16 الميلادي.

3- إذا جمعت نصوص الكتاب والسنة الصحيحة، وحدت بعضها يكمل بعضها الآخر، فتتجلى بها الحقيقة، مع أن هذه النصوص قد نزلت مفرقة في الزمن، وفي مواضيعها من الكتاب الكريم، وهذا لا يكون إلا من عند الله الذي يعلم السر في السماوات والأرض.

والحُكمة من عدم جمع هذه الآيات الكونية كلها في موضع واحد بالقرآن الكريم أو على الأقل حسب الموضوع الواحد، ترجع:

- «\* لاقتران هذه الآيات بعقيدة البعث والتوحيد فناسب أن تذكر معها في مواضعها.
  - \* أن العلم التفصيلي بما ليس من مقاصد الوحي الذاتية بل هو من كسب البشر.
- \* أنها لو جمعت في موضع واحد كبيان جميع أطوار التكوين لتعذر فهمها قبل تحصيل مقدماته بالبحث العلمي» .
- 4 التعرف على حكمة التشريعات التي سنها الله تعالى وقد خفيت على الناس وقت نزول القرآن وكشفتها أبحاث العلماء في شتى المحالات. مثلما كشفه العلم حديثا من الحكمة في الطهارة والصلاة وتحريم أكل لحم الحترير واعتزال النساء المقصور على الجماع في المحيض.
- 5- إبراز حقيقة عدم الصدام بين نصوص الوحي القاطعة التي تصف الكون وأسراره على كثرتها، وبين الحقائق العلمية المكتشفة على وفرتها، مع وجود الصناء الكثير، بين ما يقوله علماء الكون، من نظريات تتبدل مع تقدم الاكتشافات وتطور الأبحاث ووجود الصدام بين العلم وبين ما قررته

أ ــ كارم السيد غنيم: الإشارات العلمية في القرآن الكريم بين الدراسة والتطبيق. ص .

سائر الأديان المحرفة المبدلة السماوية أو الوضعية البشرية، مثلما أكده وبينه الدكتور موريس بوكاي في بحثه "التوراة والإنجيل والقرآن والعلم" حيث خلص في دراسته هذه إلى نتائج هامة حدا:

- 5- 1 التوراة والإنجيل أصابهما التحريف والتبديل.
- 5- 2- في التوراة والإنجيل المحرفتين تصادم مع العلم الحديث، ومعلومات علمية وتاريخية خاطئة.
  - 5- 3 القرآن الكريم لم ينله التحريف أو يغير أو يبدل، بل هو محفوظ.
    - 5- 4 ليس في القرآن ما يتصادم أو يتناقض مع العلم الحديث.
- 5- 5- ما في القرآن من آيات ذات مضامين علمية، منها ما لم يكشفه حتى العلم الحديث، فالقرآن فوق المستوى العلمي للعلماء فالقرآن فوق المستوى العلمي للعلماء في العصور اللاحقة وفي عصرنا هذا وكل الأزمان.
- 5- 6 هذه الحقائق المذهلة تدل على أن القرآن يستحيل أن يكون من كلام بشر وإنما هو كلام الله العليم الخبير 1.

## جـ- طريقا الاستحلال بالإعجاز العلميي

يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سَتَّة أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُغْشِي اللَّيْلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَثِيثًا وَالنَّمْسُ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومَ مُسَخَرَات بِأَمْرِهِ أَلاَ لَهُ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُغْشِي اللَّيْلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَثِيثًا وَالنَّمْسُ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومَ مُسَخَرَات بِأَمْرِهِ أَلاَ لَهُ الْحَلُقُ وَالنَّمُومُ مُسَخَرَات بِأَمْرِهِ أَلاَ لَهُ لَهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ

فآيات القرآن الكريم (وكذا السنة النبوية الشريفة) حبر وأمر فالخبر صدق لا كذب فيه، والأمر (فعلا وتركا) عدل لا ظلم فيه، لذا قال ﷺ: ﴿وَتُمَّتُ كَلِمَةُ رَبُّكَ صِدُقًا وَعَدُلاً لاَ مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِهِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ .

وآيات الخبر كآيات الأمر تشهد كنها بأن هذا القرآن؛ ﴿تُتَرِيلُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ﴾ قَ

أ - انظر موريس بوكاي: التوراة والإنجيل والقرآن والعمه.

<sup>2</sup> ــ الأعراف:54.

<sup>3</sup> ــ رشيد رضا: تفسير المنار، م08، ص454.

<sup>4</sup> ـــ الأنعام:115،

<sup>5</sup> \_ فصلت: 42.

وأنه (لاَ يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ خَلْفِهِ﴾ أ.

وقد جاء في القرآن الكريم الخبر عن خلقه في الآفاق والأنفس فكان صدقا، كما جاء فيه أحكام شرعية تستوعب كل مجالات الحياة فكانت عدلاً.

وقد تجلت حكمة الله تعالى في خلقه وصنعه كما تجلت في أمره وشرعه مما يدل بالحجة الدامغة البينة أن مترل القرآن هو خالق الكون وما فيه.

وعليه فإنه يمكن أن نقسم طرق الاستدلال بالإعجاز العلمي إلى طريقين: طريق الاستدلال على صدق الخبر الإلهي وطريق الاستدلال على عدل الأمر الإلهي.

والواقع التاريخي والاحتماعي للبشرية كلها، ثم الواقع الذي تشهد له الأبحاث العلمية في تطورها المستمر تؤكد أن أوامر القرآن وأحكامه تكشف لمن امتثلها ولمن خالفها على السواء أنه من عند الله، وأنه سبحانه وتعالى عدل رحمان رحيم بعباده حكيم عليم بخلقه 2.

كما يتبين لنا أن الشهادة التي أدهًا آيات الخبرية فيما أخبرت به عن خلق الله تعالى هي الشهادة التي تؤدى بما الآيات التشريعية التي عالجت مختلف شؤون الحياة.

كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَدُ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ، الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاَتِهِمْ خَاشِعُونَ، وَالَّذِينَ هُمْ عَنُ اللَّغُو مُعْرِضُونَ، وَالّذِينَ هُمْ لِلزَّكَاةَ فَاعِلُونَ، وَالّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافظُونَ، إِلاَ عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَعْرِضُونَ، وَالّذِينَ هُمْ مَلَكَتْ أَيْمَاتُهُمْ فَإِنّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ، فَمَنْ ابْتَغَى وَرَادَ ذَيْكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْعَادُونَ، وَالّذِينَ هُمْ لَأَمَانَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ، وَالّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ، أَوْلَئِكَ هُمْ الْوَارِثُونَ، الّذِينَ يَرِثُونَ الْمَانَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ، وَالّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ، أَوْلَئِكَ هُمْ الْوَارِثُونَ، الّذِينَ يَرِثُونَ الْمُالْمَةِ فَيَهَا خَالِدُونَ، وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِنْ سُكَلَةٍ مِنْ طِينٍ، ثُمَّ جَعَلْنَاهُ تُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَنْ مُنْ عَلَيْ وَلَا النّطْفَةَ عَلَقَةً فَحَلَقْنَا الْمُلْفَعَةَ فَحَلَقْنَا الْمُطَعَةَ عَظَمًا مَا فَكَسَوْنَا الْعِظَامِ لَحُمَّا ثُمَّ مَكِينٍ، ثُمَّ خَلَقْنَا النّطْفَةَ عَلَقَةً فَحَلَقْنَا الْمُعَلِقَةَ مَضْفَةً فَحَلَقْنَا الْمُضَعَة عَظَمًا مَا فَكَسَوْنَا الْعِظَامِ لَحُمَّا أَنْهُ مُنْ فَعَلَقُهُ اللّهُ أَحْسَنُ الْحَالِقِينَ ﴾ أَن وهذا مصداقا لقوله تعالى: ﴿ مِنْ عَلَيْهُ اللّهُ الْحُسَنُ الْحَالَقِينَ ﴾ أَن وهذا مصداقا لقوله تعالى: ﴿ مَنْهُمْ اللّهُ أَنْهُ الْحَقَّ أَولَهُ يَكُفُ بِرَبِنَ أَنْهُ عَلَى كُلُ شَيْء شَهِيدٌ ﴾ أَن الْمَقَ أُولَةُ يَكُف بِرَبْتُ أَنْهُ عَلَى كُلُ شَيْء شَهِمْ مَتَايَلُ فِي الْفَقِ وَفِي أَنْفُومِهُ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقَّ أَولَمُ يَكُف بِرَبِنَ أَنْهُ عَلَى كُلُ شَيْء شَهِمْ اللّهَ الْمُعْمَا عَلَى اللّهُ الْمُعْلَقُونَ اللّهُ الْعَلَقُ لَكُونُ الْمُولُونَ اللّهُ الْمُولِقُونَ الْمُعَلِّقُ الْمَالِقُونَ الْمُؤْلُونَ الْمُعْلَقِلَهُ الْمُولِ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْمِنَ الْمُعْتَلُونَ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِنَ اللّهُ الْمُؤْمُ الْعُلُولُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللّهُ الْمُومُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ ا

وعليه يهدف هذا الفصل إلى ترسيخ فكرة مهمة، وهي أن أوامر الشريعة وقوانين الطبيعة

<sup>1</sup> \_ فصلت:42.

<sup>2</sup> ــ محمد عز الدين توفيق: دليل الأنفس بين القرآن الكريم والعلم الحديث. مـ 373.

<sup>3</sup> ـــ المؤمنون:1-14.

<sup>4</sup> \_ فصلت: 53.

متناسقة متكاملة لا يمكن أن تتعارض، فمثلا عبادة الصلاة والصيام وتحريم الخمر والزنا تتماشى مع مصالح حسم الإنسان فيزيولوجيا وعضويا ونفسيا.

كما أن أحكام المعاملات المالية في التجارة والزراعة والصناعة مثلا تتماشى مع مصالح بيئة الإنسان الطبيعية.

لذلك فإن العبادات والمعاملات وغيرها من الأوامر تؤدي للطاعة، وفي نفس الوقت تفيد الإنسان في ذاته وخارج ذاته (في الأنفس والآفاق) فيحقق الفلاح والربح في الدنيا والآخرة.

وسأعرض من خلال هذين الطريقين لمجموعة من مظاهر الإعجاز العلمي في الآفاق والأنفس أدلة على صدق الخبر الإلهي وعدل الأمر الإلهي مستعينا ببعض الأبحاث والتقارير العلمية الكثيرة جدا والمتنوعة والمتحددة لعدم توقف البحث العلمي الذي يسير في ثبات إلى الإقرار في كل لحظة أن أي حبر أو أمر إلهي يشهد بأن هذا القرآن حق وأن ما جاء به خير وأن محمدا رسول الله.

## المبحث الأول

## الاستدلال على صدق النبر الإلمي

إن هذا الوجه من الاستدلال بالإعجاز العلمي تختص به الآيات والأحاديث التي أخبرت بأمور غيبية ماضية أو مقبلة سواء كانت على مستوى الآفاق أو على مستوى الأنفس، والتي لها إلى جانب دلالتها التي تشترك فيها مع سائر آيات القرآن والأحاديث النبوية دلالة أخرى فيما أخبرت به عن أمور لم تكن معلومة قبل الوحي، فكان الإخبار عنها في هذه النصوص إخبارا بالغيب، ثم حاءت الأبخاث العلمية لتكشف شيئا فشيئا بعض ما أشارت إليه تلك النصوص، والحجة التي تقوم بحذه النصوص حجة عظيمة، فإن أحدا من البشر لا يستطيع أن يتنبأ بأمور علمية دقيقة، وتأتي الأبخاث العلمية بعد مئات السنين فلا تكذبهما (القرآن والسنة) في شيء منها مما يدل على عدم التعارض بين نصوص الوحى والحقائق العلمية.

ثم أن إخبارات القرآن والسنة الصحيحة سبقت إلى ذكر حقائق علمية لم تكن معروفة قبل نزول الوحي أو أيام نزوله، وهو ما شهدته العلوم الحديثة عندما وقفت بقصد وغير قصد على حقائق أشارت إليها بعض تلك الإخبارات؛ ولذلك لا يمكن أن ننكر هذا السبق العلمي بحجة أن موضوع النصوص التي تضمنتها، جاءت في معرض تقرير حفائق أحرى.

نعم إنها دلالة ثانية في النص، بجانب دلالتها الأصلية، «أما القول بأن القرآن لم يقصد إليها و لم يقصد ظهورها في الوقت الذي ظهرت فيه، فهذا يتعارض مع علم بالضرورة من إحاطة الحق سبحانه بكل شيء علما» أ.

وقد عبر عن هذا المعنى المرحوم مصطفى صادق الرافعي بقوله: «من معجزات القرآن الكريم، أنه يدخر في الألفاظ المعروفة في كل زمن حقائق غير معروفة لكل زمن، فيجليها لوقتها، حين يضج الزمان العلمي في متاهته وحيرته، فيشغب على التاريخ وأهله مستخفا بالأدبان...» ثم كما يفعل أعداء الدين الملحدون في عصرنا هذا وهو ما نجده مثلا على الإنترنت من مواقع مضادة للدين وللإسلام بصفة خاصة ثم

<sup>1-</sup> محمد عز الدين توفيق: دليل الأنفس بين القرآن الكريم والعلم الحديث، ص 342-343.

<sup>2-</sup> مصطفى صادق الرافعي: وحي القلم ، ج.2، ص66.

<sup>3–</sup> من المواقع على الإنترنت المضادة للأديان: (islam et intolérance) <u>www.anti-religions.org</u>، يوحد اثنتا عشر ألفا وخمسمائة موقع مضاد للدين، وحوالي مائتان وواحد وسبعون موقعا ضد الإسلام خاصة.

وعليه سأبين في هذا المطلب أن نصوص الوحي لا تتعارض فيما طرقت من موضوعات الآفاق والأنفس مع أي حقيقة علمية قطعية، وأنها سبقت إلى ذكر حقائق علمية لم تكن معروفة أيام نزوهًا، وذلك من خلال نماذج من الحقائق العلمية في الآفاق والأنفس.

فأدلل من حلال هاتين النقطتين على أن القرآن الكريم منزل من الله تعالى ﴿قُلْ أَنزَلَهُ الَّذِي يَعْلَمُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ غَفُورًا رَحِيمًا ﴾ أَ ﴿لَكِنْ اللّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنزَلَ إِلَيْكَ أَنزَلَهُ بِعِلْمِهِ وَالْمَلاَئِكَةُ يَشْهَدُونَ وَكَفَى بِاللّهِ شَهِيدًا ﴾ أوأن محمدا بن عبد الله رسول الله حقا ﴿وَالنَّحْمِ إِذَا هَوَى، وَالْمَلاَئِكَةُ يَشْهَدُونَ وَكُنّى يَعْدَ الله وَحْيٌ يُوحَى، عَلَمَهُ شَدِيدُ الْقُورَى ﴾ أما ضَلُ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى، وَمَا يَنْطِقُ عَنْ الْهُوَى، إِنْ هُوَ إِلاَ وَحْيٌ يُوحَى، عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُورَى ﴾ أما ضَلُ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى، وَمَا يَنْطِقُ عَنْ الْهُوَى، إِنْ هُوَ إِلاَ وَحْيٌ يُوحَى، عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُورَى ﴾ وقال حل حلاله مقررا الحقيقتين ﴿وُسُلاً مُبَشِّرِينَ وَمُنذَرِينَ لِنَلاَ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى الله حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ وَكَانَ اللهُ عَزِيزًا حَكِيمًا، لَكِنْ اللّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنزَلَ إِلَيْكَ أَنزَلَهُ بِعَلْمِهِ وَالْمَلاَئِكَةُ يَشْهَدُونَ وَكَانَ اللّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا، لَكِنْ اللّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنزَلَ إِلَيْكَ أَنزَلَهُ بَعْلَمِهِ وَالْمَلاَئِكَةُ يَشْهَدُونَ وَكَانَ اللّهِ شَهِيدًا، إِنَّ اللّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا، لَكِنْ اللّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنزَلَ إِلَيْكَ أَنزَلَهُ بَعْلَمِهِ وَالْمَلاَئِكَةُ يَشْهَدُونَ وَكَانَ اللّهُ عَذِيزًا حَكِيمًا، لَكِنْ اللّهُ يَشْهَدُونَ إِللّهُ قَدْ ضَلّوا ضَلاَلاً بَعِيدًا ﴾ أَن اللهُ عَدْ ضَلّوا ضَلاً لاَ بَعْدَاهُ أَن اللّهُ عَدْ ضَلّوا ضَلاً لا أَنْ اللّهُ عَدْ ضَلّوا ضَلاً لا أَنْ وَلَا لَكُونَ لَا لِنْكُونَ لَا لَهُ وَلَا عَنْ سَبِيلِ اللّهِ قَدْ ضَلّوا ضَلاَلاً بَعْدُاهُ أَنْ اللّهُ عَلْمُ وَاللّهُ عَلَاهُ وَلَا لَهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَهُ وَاللّهُ عَلَمُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ عَلْمُ اللّهُ اللهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ لَنَا لَا لَهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَاهُ وَلَا لَلْهُ عَلَاهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ عَلَا اللهُ اللّهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

# المطلب الأول: فني الآفاق الموضوع الأول: حفظ الأرض

لما جعل الله تعالى الأرض للإنسان مستقرا ومركز معاشه وسعيه وجمال ممارسة وظيفته الوجودية (الاستخلاف)، ضمن له من مجموع ما ضمنه له موافق الموجودات لوجوده وحفظها له بحفاظه سبحانه على الكرة الأرضية بدرع مغناطيسي واق مما يأتيها من الفضاء الخارجي وأغلفة جوية وغازية تقيها المضار وتحفظ لها منافعها من التسرب والضياع. فقال حل حلاله: ﴿وَجَعَلْنَا السَّمَاءُ سَقْفًا مَحْفُوظًا وَهُمْ عَنْ آيَاتَهَا مُعْرضُونَ﴾ ق وقال: واوانستماء ذات الرَّجْعِ) .

1- فهو أولا سقف محفوظ من عند الله تعالى تمسكه قوى لا يعلمها إلا الله من أن ينهار

أ ــ الغرقان: 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ــ النساء: 166.

<sup>3</sup> ــ النحو: 2-5.

<sup>4</sup> \_ النساء: 165-167.

<sup>5</sup> ــ الأنياء: 32.

<sup>6</sup> ــ الطارق: 11.

أو ينتابه شيء من الحلل لشدة تماسك أجزاء السماء وترابطها مع بعضها البعض قال تعالى: ﴿الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَات طَبَاقًا مَا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْمَانِ مِنْ تَفَاوُتٍ فَارْجِعْ الْبَصَرَ هَلْ تَرَى مِنْ فُطُورٍ، ثُمَّ ارْجِعْ الْبُصَرَ كَرَّتَيْنِ يَنقَلِبُ إِلَيْكَ الْبَصَرُ خَاسِفًا وَهُوَ حَسِيرٌ﴾ .

ذلك أن السماء بناء: (والسَّمَاءِ وَمَا بَنَاهَا) 2، (اللَّهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ الأَرْضَ قَرَارًا والسَّمَاءَ بِنَاءً وَصَوَّرَكُمْ فَلَجُسَنَ صُورَكُمْ وَرَزَقَكُمْ مِنْ الطَّيْبَاتِ ذَلِكُمْ اللَّهُ رَبُّكُمْ فَتَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ) 3، (اللَّذِي جَعَلَ لَكُمْ الأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنْزَلَ مِنْ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنْ الشَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ فَلاَ تَجْعَلُوا للَّهُ أَندُادًا وَأَنشُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ .

وهذا البناء يعلوه سقف يتركز على أعمدة غير مركبة حيث يقول الحق تبارك وتعالى: ( وَجَعَلْنَا السَّمَاءَ سَقَفًا مَحْفُوظًا وَهُمْ عَنْ آيَاتِهَا مُعْرِضُونَ } ، (وَالسَّقْفِ الْمَرْفُوعِ) أَ، (أَفَلاَ يَنْظُرُونَ إِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ) أَ، وقال: (اللَّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَاوَات بغَيْرِ عَمَد الإبلِ كَيْفَ خُلِقَتْ وَإِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ) أَ، وقال: (اللَّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَاوَات بغَيْرِ عَمَد تَرَوْنَهَا ثُمَّ السَّمَاءِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلِّ يَجْرِي لِلْجَلِ مُسَمَّى يُدَبِّرُ الأَمْرَ يُفَصِّلُ الآيَاتِ لَعَلَّكُمْ بِلِقَاءِ رَبِّكُمْ تُوقِنُونَ ﴾ (خَلَقَ السَّمَاوَات بغَيْرِ عَمَد تَرَوْنَهَا وَالْقَى فِي الأَرْضِ رَوَاسِيَ الآيَاتِ لَعَلَّكُمْ بِلِقَاءِ رَبِّكُمْ تُوقِنُونَ ﴾ (خَلَقَ السَّمَاوَات بغَيْرِ عَمَد تَرَوْنَهَا وَالْقَى فِي الأَرْضِ رَوَاسِيَ الْكَاتُ بَعْدِ بَكُمْ وَبَتْ فِيهَا مِنْ كُلِّ ذَوْجٍ كَرِيمٍ ﴾ أَن تُعَيد بكُمْ وَبَتْ فِيهَا مِنْ كُلِّ ذَابَة وَأَنزَلْنَا مِنْ السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجٍ كَرِيمٍ ﴾ وَمَن قَيها مِنْ كُلِّ ذَابَة وَأَنزَلْنَا مِنْ السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلُّ زَوْجٍ كَرِيمٍ ﴾ أَن تُمِيدَ بِكُمْ وَبَتْ فِيهَا مِنْ كُلُّ ذَابَة وَأَنزَلْنَا مِنْ السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلُّ زَوْجٍ كَرِيمٍ ﴾

والسماء في اللغة:كل ما علاك فأظلك 10.

فالسماء إذا سقف وبناء محكم لا يتسرب إليه الخلل برغم أن الكون في اتساع مستمر،

<sup>1</sup> \_ الملك: 3-4.

<sup>2</sup> \_ الشمس: 5.

<sup>3</sup> ــ. غافر: 64.

<sup>4</sup> \_ البغرة: 22.

<sup>5</sup> \_ الأنبياء: 32.

<sup>6</sup> \_ الطور: 5.

<sup>7</sup> \_ الغاشية: 17-18.

<sup>8</sup> \_ الرعد: 2.

<sup>9</sup> \_ لقمان: 10.

<sup>10-</sup> انظر: لسان المعرب: مادة سماء، ج14، ص 397، وتفسير القرطبي: الجامع لأحكام القرآن، ج1، ص 260.

قال تعالى: ﴿وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْبِدِ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ﴾ .

أي أن المجرات تتباعد عن بعضها البعض بسرعات تكاد تقترب من سرعة الضوء (300 ألف مليون كم/ثا) وتتحلق المادة من حيث لا يعلم الناس لتملأ الفراغات الناتجة ين هذه المجرات المتباعدة ﴿وَيَخُلُقُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ لكي لا يكون في السماء فراغ، فالسماء ﴿سَقْفًا مَحْفُوظًا ﴾ قال تعالى: ﴿ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِي دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَللأَرْضِ اثْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا فَالَتَا أَتُينًا طَائِعِينَ، فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَات فِي يَوْمَيْنِ وَأُوْحَى فِي كُلَّ سَمَاء أَمْرَهَا وَزَيَّنَا السَّمَاء وَهِي أَدُنيًا بِمِينَة الْكُواكِب، وَقَالَ: ﴿إِنَّا زَيْنَا السَّمَاءَ الدُّنيَا بِزِينَة الْكُواكِب، وَحَفْظًا مَنْ كُلِّ شَيْطَان مَارِدَ ﴾ أَ

2 - وهو ثانيا سقف حافظ للأرض أيضا، وذلك بوسائل وطرق كثيرة ومتنوعة في غلافنا الغازي جعلها ربنا الرحمان الرحيم حماية للحياة على الأرض. فقال: ﴿وَبَنَيْنَا فَوْقَكُمْ سَبُعًا شِدَادًا﴾ أو من هذه السماوات السبع السماء الدنيا، التي تضم الغلاف الجوي حول الأرض والتي وصف الحق تبارك وتعالى عملية حمايتها للأرض في قوله: ﴿وَالسَّمَاء ذَات الرَّجْعِ﴾ 6.

في تفسير هذه الآية قال المفسرون المتقدمون: رجع السماء هو: المطر، أي الماء الذي يتبحر من المسطحات المائية إلى أعلى ثم يرجع إلى الأرض مطرا وهي دورة مستمرة متكورة تسمى بدورة المياه في الطبيعة.

إلا أن التطور العلمي بين لنا معاني أخرى لكلمة (الرجع) إلى جانب ذلك المعنى، هي تتفرع من المعنى اللغوي الواسع لكلمة (الرجع)، بمعنى الرجوع والعودة، مما يعتبره العلماء وجوها عديدة

 <sup>1</sup> ــ الذاريات: 47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> \_ النحل: 8.

<sup>3</sup> \_ فصلت: 11-12.

<sup>4</sup> ــ الصافات: 6-7.

<sup>5</sup> ــ النا: 12.

<sup>6</sup> ـــ الطارق: 11.

معجزة في دلالاتما وتفسيراتما العلمية أومن أهم هذه المعاني الدالة على نعمة الله تعالى وعنايته ولطفه بنا، ثلاث ظواهر كونية جوية محيطة بالأرض هي:

#### أ-دورة المياه في الطبيعة

يُحتوي الغلاف الجوي (السقف) على بخار الماء المتصاعد من داخل الأرض والذي بخرته الشمس من المسطحات المائية كالمحيطات والبحار والدفع إلى أعلى حيث تثير به الرياح \_ وهي التيارات الهوائية \_ السحب، فيتكانف إلى مطر يرجع إلى الأرض اليابسة فيحييها، قال تعالى: ﴿وَاللّهُ الّذِي الْمُسَلَ الرّيَاحَ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَسُقْنَاهُ إِلَى بَلَد مَيِّتٍ فَأَحْيَيْنَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَلِكَ النّشُورُ ﴾ أَرْسَلَ الرّيّاحَ فَتُعِيرُ سَحَابًا فَسُقْنَاهُ إِلَى بَلَد مَيِّتٍ فَأَحْيَيْنَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَلِكَ النّشُورُ ﴾ أَو وقال: ﴿وَاللّهُ بِحَازِنِينَ ﴾ أَنْ السّماء مَاءً فَأَسُقَيْنَاكُمُوهُ وَمَا أَنْتُمْ لَهُ بِحَازِنِينَ ﴾ أَنْ وقال: ﴿وَاللّهُ بِحَازِنِينَ ﴾ أَنْ السّماء مَاءً فَأَسُقَيْنَاكُمُوهُ وَمَا أَنْتُمْ لَهُ بِحَازِنِينَ ﴾ أَنْ السّماء مَاءً فَأَسُقَيْنَاكُمُوهُ وَمَا أَنْتُمْ لَهُ بِحَازِنِينَ ﴾ أَنْ السّماء مَاءً فَأَسْقَيْنَاكُمُوهُ وَمَا أَنْتُمْ لَهُ بِحَازِنِينَ ﴾ أَنْ السّماء مَاءً فَأَسْقَيْنَاكُمُوهُ وَمَا أَنْتُمْ لَهُ بِحَازِنِينَ ﴾ أَنْ اللّهُ اللّه الللّه الللّه اللّه الللّه اللّه الللللّه اللّه الللّه الل

ثم يعود الماء إلى البحار والمحيطات من خلال الأنمار والينابيع، فهو مصدر المياه العذبة على الأرض كلها وهو غير مخزون ولكنه دورة بين السماء والأرض، ذلك أن، الماء المخزن في الأرض مدة طويلة يذيب أملاحا فتنشرها فيصير مالحا أجاجا. قال تعالى: ﴿أَفَرَأَيْتُمْ الْمَاءَ الَّذِي تَشْرَبُونَ، أَأْنَتُمْ أَنزَلْتُمُوهُ مِنْ الْمُزْنَ أَمْ نَحْنُ الْمُتزلُونَ﴾ .

فالطبقة السفلى من الغلاف الجوي تعيد بخار الماء التصاعد إليها بشكل مطر، وبهذا فإن الآية الكريمة تشير إلى الدورة الهيدروليكية المستمرة المسخرة بين المحيطات والأنهار من جهة، وبين سحب الغلاف الجوي من سمائنا من جهة أخرى، فإذ تبخر جزء من مياه الأرض بحرارة الشمس فإنه يعود إليها من السماء على هيئة أمطار، وبهذا تستقر كمية الماء على الأرض ولا تزيد ولا تنقص بسبب استمرار هذه الدورة. قال تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا مِنْ السَّمَاءِ مَاءً بِقَدَرٍ فَأَسْكُنَاهُ فِي الأَرْضِ وَإِلَّا عَلَى ذَهَابِ بِهِ لَقَادِرُونَ ﴾ والتعبير القرآني "بقدر" إشارة صريحة إلى توازن توزيع الماء، فالأنهار مثلاً تنسأب بصفة دائمة طوال السنة رغم أن الأمطار موسمية ولبضعة شهور فقط، ولولا الثلج المتراكم على قمم الجبال العالية لجفت الأنجار وانقطع انسيابها المتواصل واختل التوازن.

<sup>1-</sup> داود سليمان السعدي:أسرار الكون في القرآن، ص114.

<sup>2</sup> \_ فاطر: 9.

<sup>3</sup> \_ الحجر: 22.

<sup>4</sup> ـــ الواقعة: 69-70.

<sup>5</sup> ـــ المؤمنون: 18.

وتغذية الأنهار وغيرها من مصادر المياه تتم بقدر وبكميات مقننة بقدرة الله \_ سبحانه وتعالى \_ والتوازن واضح أيضاً في تصريف المياه وعودها إلى البحار أو الهواء بشتى الطرق وتكوين الضباب والسحاب لتتكرر الدورة، ولولا هذا التصريف لاجتاحت الفيضانات والسيول الكرة الأرضية كما يحدث أحياناً حينما تتعطل مؤقتا \_ لحكمة إلهية \_ العمليات الطبيعية المذكورة في الدورة الهيدروليكية لتعطي للإنسان إنذارا وتجعله شاكرا لله على استمرار هذه الدورة في توازن مستمر تؤدي فيه السماء دوراً أساسياً بإعادة الأمطار من السحاب إلى الأرض أ. (انظر الشكل رقم 05).

كما أن هذه الدورة دورة منضبطة محكمة تدل على الحكيم الذي خلقها وسخرها للأنام ذلك لعدة أدلة:

\*- أن بخار الماء المندفع من داخل الأرض أو المتبخر من سطحها ما كان ليرجع إلينا أبدا، لو لم يخص الله تبارك وتعالى الغلاف الغازي المحيط بالأرض (نطاق المناخ) يتناقص في درجة الحرارة كلما ارتفعنا حتى نصل إلى ناقص60 د.م. على ارتفاع حوالي 10كم من سطح البحر حيث يتكثف بخار الماء عند اصطدامه بمذا النطاق، فيعود منه مطرا أو بردا أو ثلجا، فهذه إحدى صور الرجع وأحد مظاهر الحفاظ على الأرض وما فيها.

\*- كما أن البخر من أسطح البحار وانحيطات يفوق ما يسقط فوقها من مطر بحوالي 36000 كم مكعب، وأن المطر فوق اليابسة يزيد على البخر من سطحها، بنفس القيمة التي تفيض من اليابسة إلى البحار والمحيطات، ولولا هذه الدورة لفسد ماء الأرض كله في فترة زمنية وحيزة 2.

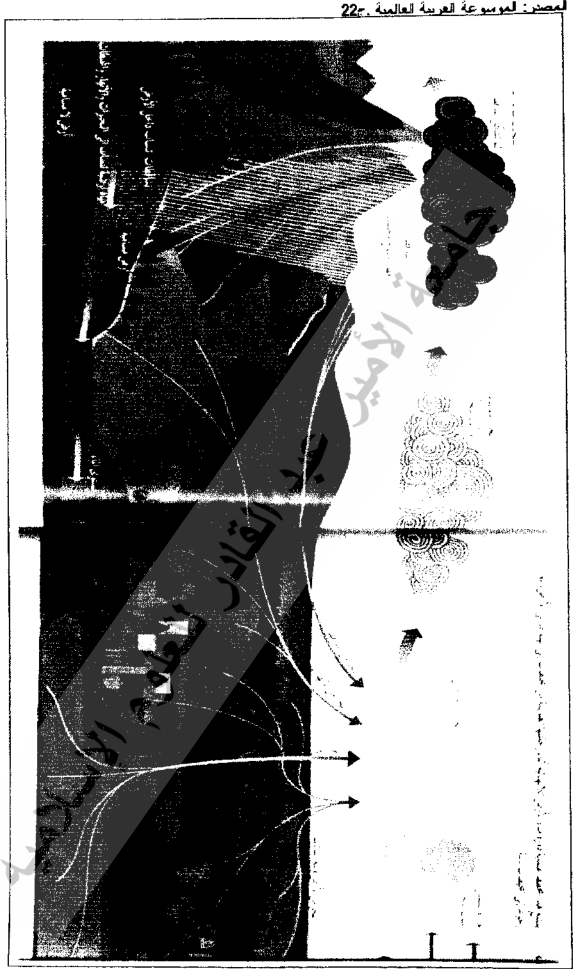
\*- وجعل الله على بخار الماء (السحب) سببا في منع معظم الأشعة الحرارية طويلة الموحة (تحت الحمراء) الوافدة إليها من الخارج (الكون والشمس خاصة) التي تمتصها صخور الأرض والمحيطات وتعيد إشعاعها في الجو بعد غياب الشمس، تمنعها من الحروج من جو الأرض وتردها إلينا، وهو ما يؤدي إلى احتجاز الطاقة الحرارية في الجزء السفلي من الغلاف الجوي وإحماء وجه الأرض وهو ما يعرف بــ: «تأثير الدفيقة» أو «ظاهرة البيت الزجاجي» (Effet de serre) (انظر الشكل رقم 03).

<sup>1- &</sup>quot;الدكتور أحمد فؤاد باشا:رحيق العلم والإيمان. في <u>isiammeracie وموقع موسوعة الإعجاز العلمي في</u> القرآن والسنة. :www.amaneena.com .

<sup>2 -</sup> زغلول النجار: الإعجاز العلمي في القرآن. ج3، ص13.

<sup>3 -</sup> نفس المرجع: ص14، وانظر: 42-41. 2003. p41-42. .La Recherche. n° 361.





ولولا هذا الدور الخطير للسحب (احتجاز الحرارة وإرجاعها إلى الأرض) لتشتت تلك الحرارة إلى طبقات الجو العليا، وتجمدت الحياة على الأرض بالليل وفي فصل الشتاء.

وقد أكدت الدراسات المعاصرة في علم المناخ أهمية السحب ودورها الخطير على تحقيق إحدى مظاهر الحفاظ على الأرض وصيانتها واكتشفت الانسجام والتوازن بين المحيطات والجو الذي يعود له الفضل في تشكل طقس الأرض .

إنما صورة من صور الرجع الحراري إلى الأرض لم تكن معروفة من قبل ومصداقا آخر لآية السماء ذات الرجع.

## ب-طيقات الغلاف الجوي

لقد جعل الله سبحانه وتعالى في الغلاف الجوي الغازي المحيط بالأرض عددا من نطق (طبقات الحماية) التي ترد إلى الأرض كل مفيد وترد عنها كل ضار ومهلك من مختلف صور المادة والطاقة، كما جعل سمكه يصل إلى حوالي 1000كم، وصممه بإحكام شديد وميزان دقيق و «يقدر العلماء وزن غاز الغلاف الجوي بحوالي 5مليون بليون طن، والضغط الجوي، ووزن الغاز هذا مقسوما على وحدة المساحة، ويبلغ (10طن: قدم المربع") في مستوى سطح البحر وهذا ما يساوي ضغط عمودي من الماء ارتفاعه 10 أمتار على كل قدم مربع من سطح الأرض.

إن هذه الدرجة من كثافة الغلاف الجوي تحول دون وصول الملايين من الشهب القاتلة إلينا منقصة بسرعة 50كم في الثانية» وهي إحدى معاني (السماء ذات الرجع).

ويتألف الغلاف الجوي من عدة طبقات أذكر منها أربع طبقات كيرى تتجلى فيها مظاهر الرجع السمائي هي:

#### 1 -الطبقة السفلي التروبوسفير:

وهي المنطقة الواقعة فوق سطح الأرض يبلغ سكها (ارتفاعها) 18كم عن سطح البحر وتنخفض الحرارة فيها إلى (70درجة تحت الصفر) وهي تضم معظم الهواء والغبار ورطوبة الغلاف الجوي، وفي هذا النطاق تربط الغيوم والتغيرات الحرارية السريعة ويسمى بنطاق المناخ.

ا- الكسندر دوروزتشكي: "عندما تمضي السحب"، ص112- 118، وانظر: نفس المرجع: La Recherche. "- الكسندر دوروزتشكي: "عندما تمضي السحب"، ص112- 118، وانظر: نفس المرجع: Roger Chesselet: "un Fragile Equilibre", p8-11.

<sup>3-</sup> داود سليمان السعدي: أسرار الكون في القرآن، ص116-117.

وخصائص هذه الطبقة:

- \* ألها ترجع بخار الماء المتصاعد من الأرض وتعبده بشكل مطر، فالماء يتبخر -كما بينت سابقا- من المحيطات والكائنات الحية وتنفس الإنسان، إذ يتبادل كل من الإنسان والحيوان مع النبات غازي الأكسجين وثاني أكسيد الكربون، وكل منهم يطلق بخار الماء على الغلاف الغازي، فيرتفع إلى السماء حيث يجد طبقة باردة فيتكاثف عندها ثم يعود إلى الأرض بشكل مطر أو يرد أو ثلج.
- \* كما أن هذه الطبقة السفلى ترجع الأشعة الحرارية تحت الحمراء المتصاعدة من الصخور والمحيطات التي يمتصها من الشمس في النهار، فتدفئ الأرض ليلا ويصبح متوسط درجة حرارة سطح الأرض حوالي 20 درجة منوية.
- \* ولهذه الطبقة في أجزائها السفلي من الكثافة ما يسمح لها بترجيع الصوت وانتقاله في الهواء فهي نعمة من الله سبحانه وتعالى علينا.

#### 2- طبقة الستراتوسفير Stratosphere:

في هذا النطاق يتوقف انخفاض الحرارة إلى درجة ثابتة تقريبا، وقد ترتفع فيه درجة الحرارة وتسخن الطبقة العليا مع امتصاص الأشعة فوق البنفسجية في طبقة الأوزون التي توجد في هذا النطاق، وطبقة الأوزون تسمح بمرور ضوء الشمس الأبيض والموجات تحت الحمراء إلى الأرض، وترد عنا ما يصاحب ذلك الضوء من إشعاعات من مثل الأشعة فوق البنفسجية المهلكة ولا تسمح إلا بمرور جزء قليل منها تحتاجه الحياة على الأرض أ.

لأنه لو زادت كمية هذه الأشعة المتسربة إلى الأرض لا يغد من الحياة على الأرض، مما يدل على أهمية طبقة الأوزون في المحافظة على الحياة على الكرة الأرضية، وهو ما أكده العلماء منذ أوائل الثمانينات عندما اكتشفوا وجود تآكل في طبقة الأوزون يدعى ثقب الأوزون على القطبين الشمالي والجنوبي الذي يسمح بتسرب كمبات زائدة غير مرغوب فيها من الأشعة فوق البنفسجية، الأمر الذي يضر بعملية التمثيل الضوئي التي تقوم بما النباتات، ويؤدي إلى ارتفاع درجة حرارة الجو مما يهدد تكوارث طبيعية رأينا حزد قليلا منها في ظاهرة النينيو ninio التي احتاحت العالم، ويهدد صحة الإنسان بأمراض حلدية والسرطان وغيرها.

ا- محمد سميح عافية: القرآن وعلوم الأرض. ص39.

<sup>2-</sup> راجع المطلب الثان في المبحث الأول من الفصل الثالث.

#### 3- طبقة الإيونوسفير ionosphere:

تمتد من 80 إلى 500كم فوق سطح الأرض، وهي طبقة مشحونة بالكهرباء حيث تؤدي إشعاعات الشمس إلى شحن ذرات هذه الطبقة بالكهرباء فتسمى حينئذ بالأيونات، وهذه الأخيرة تقوم بعمل ملايين من المرايا العاكسة في الغلاف الجوي، إذ ترد عن الأرض الجسيمات الكونية المتسارعة، وترد وتعكس إلى الأرض الموجات الإذاعية والتلفزية والاتصالات اللاسلكية التي تبث من أي مكان في الأرض. ويحوي هذا النطاق المتأين حزاما مغناطيسيا يحيط بالأرض يرجع عنها إلى الفضاء الخارجي الإشعاعات والجسيمات الكونية المتسارعة المنترة في السماء الدنيا والتي تصل إلى الأرض من الشمس وغيرها من النحوم والجرات.

#### 4- طبقة الإكسوسفير exosphere:

وهو النطاق الخارجي من الغلاف الجوي للأرض يمتد من 500كم إلى 700كم، يرد عن الأرض ويلات الجسيمات الكونية المتسارعة حيث تحترق فيه أغلب الأحسام السماوية الصلبة كالنيازك التي لا يبق منها إلا الرماد أو بعض الجسيمات الصغيرة التي تصل إلى الأرض .

فالغلاف الجوي كما رأينا يحمي الأرض من الإشعاعات الضارة والأحسام المدمرة كالنيازك والشهب الآتية من الفضاء الخارجي كما يحفظ ها الإشعاعات المفيدة للحياة.(انظر الشكل رقم 266.2) جـــ - المجال المغناطيسي للأرض

مما حفظ الله على به الأرض حزاما مغناطيسيا يحميها من الإشعاعات والجسيمات الكونية المدمرة والأشعة فوق البنفسجية وغيرها من الأشعة الضارة بالحياة.

وهو عبارة عن زوجين من الأزمة المغناطيسية تحيط بالأرض تتولد في قلب نواة الكرة الأرضية نتيجة التفاعلات التي تجري بين مكوناتها الفلزية الثقيلة على عمق 2200كلم حيث تخرج منها خطوط قوة من القطب الجنوبي المغناطيسي لتعود إلى الأرض من القطب الشمالي المغناطيسي فتشكل حزمة مغناطيسية تعرف بحزمة أشعة (فان ألن) Van Allen ذات كثافة عالية نسبيا من الجسيمات المشحونة (انظر شكل 70).

مما يجعل الأرض داخل تجويف مغناطيسي كبير تشكل بفعل التأثير بين حقل الأرض المغناطيسى

<sup>1-</sup> زغلول النجار: ج3، ص15، وداود سليمان السعدي: أسرار الكون، ص118.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - Science illustrée: «L'inversion des pôles et le chaos », p70.

Seated the Samuel of Market Control of the Samuel of the S

1 –الغلاف الجوى لا الكعية المطلوبة من الأنشعة للحياة على الأرض

فالاشعة الينفسجية



على سبيل المثلل تتعمل إلى العالم يشكل جزمي و بالمقدار الأسب الذي يسمع: اللنباتات أن تقوم بحطية

التركيب الضوني. و لكل التقلف الحية بالبقاء على فيد الحباة.



2 - هذه الصورة التوضيحية نظهر النبازك و هي على وشك الارتطاء بالأرض ككل الاجرام السعاوية التي تسبح في الفضاء و تشكل تهديدا خطيرا للارض. لكن انه الحافظ القدير جعل القلاف الجواي سققا حاميا لها. ويقضل هذه التعلية الخاصة فإن معظم تلك الاجراء لا تقاي الارض في القائدة في القلاف الجوايي.



3-هذه فجوة أخطتها سقوط احد التيازك في اريزونا في إو ١٨١٥ نولا وجود الغلاف الجواي لسقطت ملايين النيازك على الارض جاعلة منها مكانا غير ففل للعيش فيه. ولكن خاصية التحملية التي يتمشع بها الغلاف الجواي تسمح للكائنات بالبقاء امنة على قيد الحياق و هذا بالطبع من لطف الله و عناينه سيحاله بمخلوفاته و عنى رأسها الانسائل. و معجزة فرانية كشف عنها العبر الحديث



The state of the s

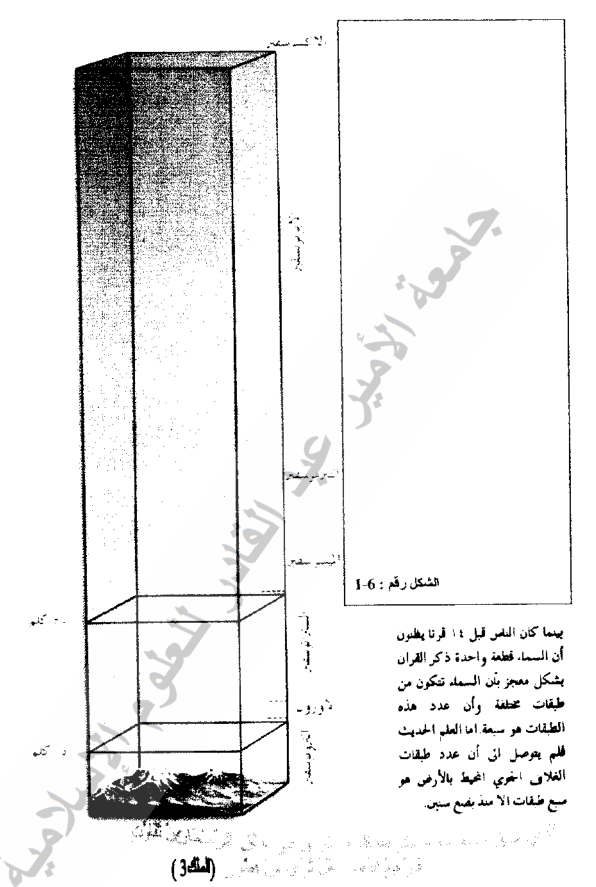
أن وجود المله هبروزي من أجل أخياة على الارض, وأحد العرامل المسية في تكون الامطار هي طبقة التعويوسغير يتمدى طيقات العلايل ألحري طبقة المتونوسفير فكن يخار الماء الصاحد من مطح الأرض من أن يعكفت ويعود موة اخرى الى الارض على شكل امطار



طَلِكَ الأوزود في الفلاق اللوي غنيب عن الأرفن الأشعة العي قاد تدمر الجياة طبهة فطبقة الاوزون تعيد الاشط الكولية الصارة كالافعة فرق البضنجية الي الطفيله مانط أيلطامن فلوصول ال الارض والاضرار ياخياه



كل طبقة من طفات الهلان الحوي فها مردودها الناقع على البشر، وطبقة الأيوتوسقورعلي سيبل المثأن تعكس موجات الراديو التي تيث من مركز معين الراالاوض تصميح بظلك وميل الت لي مُنكات



والمادة المؤينة للرياح الشمسية التي يفيض حول الطبقة المغناطيسية للأرض المقاومة لها، لدعم استطاعتها النفاذ عبر خطوط الحقل المغناطيسي، مشوهة إياه وحاذبة تلك الخطوط في شكل أسطواني متميز يدعى الذنب المغناطيسي للأرض أرانظر شكل رقم 08).

فالمحال المغناطيسي للأرض يعد درعا قويا يصد ويرجع عن الأرض الرياح الشمسية والأشعة والجسيمات الكونية ويقذفها إلى الفضاء الخارجي والجزيئات التي تتسرب إلى الغلاف الجوي عبر القطبين عندما تقوى الرياح الشمسية تحتجز في القفصين المغناطيسيين الذين تكوفهما أحزمة فان أن، مشكلة الشفق القطبي الشمالي l'aurore boreales (انظر شكل 09) والشفق القطبي الجنوبي أن، مشكلة الشفق القطبي الشمالي الخلاب، الذين كانت دراستهما سببا في الطبقة المغناطيسية الأرضية منذ بداية القرن العشرين فقط بفضل تضافر جهود العلماء وكنافة أبحائهم وتوفر الأجهزة التكنولوجية المتطورة المركبة في الأقمار الصناعية.

بل ــ سبحان الله تعالى ــ حتى الرياح الشمسية التي يغير اتجاهها الحقل المغناطيسي الأرضي تتحول إلى وسيلة واقية حيث تساهم في حفظ الأرض من الإشعاعات الكونية الآتية من الفضاء، إذ تولد الشمس غازا مغناطيسيا مؤينا يدعى البلازما الساخنة Plasma التي تنقل حقلا مغناطيسيا يغير اتجاه الإشعاعات الكونية الأولية قبل بلوغها جو الأرض.

هذه بعض صور رجع السماء التي أذن الله تعالى للإنسان بمعرفتها ومظاهر الحفاظ على الأرض من الرحمان الرحمان الرحمان الرحمان الحكيم العليم لم تكن معروفة للإنسان وقت نزول الوحي لقرون طويلة من بعد ذلك بل عرفت منذ بداية القرن 20 بأجهزة علمية جد متطورة لم تخطر على خيال الإنسان قبل عدة قرون.

فمن أحبر محمدا على بحذا الدرع الفضائي الواقي للأرض وأن السماء سقف محفوظ وحافظ: ﴿وَجَعَلْنَا السَّمَاءَ سَقَفًا مَحْفُوظًا﴾ ث، وما الذي جعل الله تعالى الواحد الغني يقسم بالسماء ذات الرجع؟! ونحن نعلم أن قسم الله تعالى بمحلوقاته في القرآن الكريم يدل على أهمية وعظمة المقسم به والظواهر الناتجة عنه: ﴿وَالسَّمَاءِ ذَاتِ الرَّجْعِ﴾ .

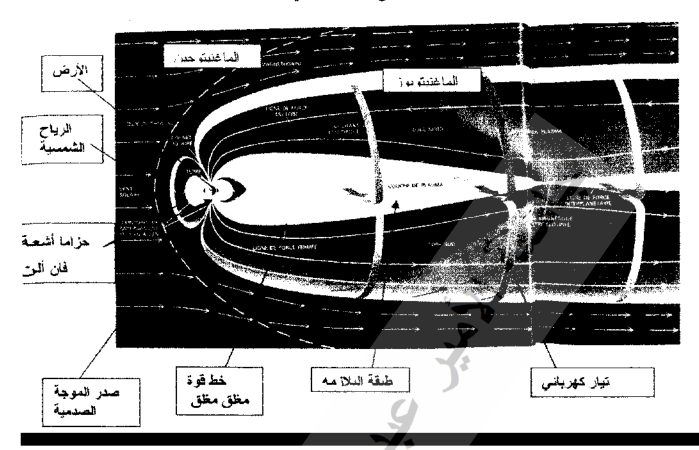
<sup>1 -</sup>Edward Hones: «La queue magnétique de la Terre », p46. et voir, Jean Luis Steinberg et Pierre Coutruier, «le vent solaire», p1494-1502.

وانظر: ألكسندر دوروزتشكي: عندما تمضي السحب، ص114- 115.

<sup>2</sup> \_ الأنبياء: 32.

 <sup>3 ---</sup> الطارق: 11.

الشكل رقم 8: الدرع المغناطيسي

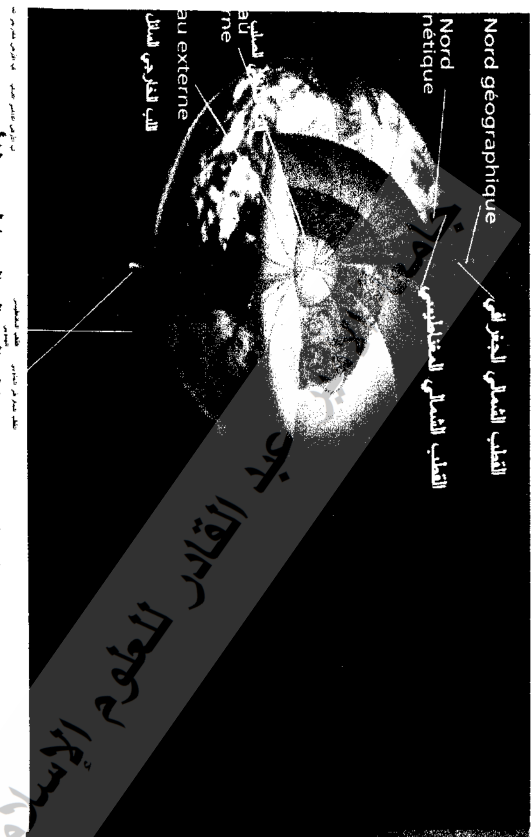


الشفق القطبي الشمالي المثلل رقمة Aurore boréale (Fairbanks, Alaska



دلك تقديرا العزيز العليم (الصنافات 12)

وزيتا الملعاد الثنيا بعصابيح



الشكل رقم 7: تشكل المجال المغناطيسي للأرض.

فالدرس العقدي في هذا المقام قسم بظاهرة كونية متنوعة لتحقيق غاية في الحياة الدنيا على الأرض تتصل بحياة الأحياء فيها، وهي حفظ الأرض لضمان تحقيق العبودية الله تعالى (التمكين والأمن) ولتحقيق غاية في الحياة الآخرة التي تتحقق فيها ثمرة الامتحان في الدنيا وهي الحساب وفصل القضاء وتنفيذ الجزاء .

كما تدل هذه الظاهرة الكونية على وجوده تعالى وكمال قدرته وعلمه على وحدانيته حل حلاله، إذ (لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَانَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ أَن أَيْلُةٌ مَعَ اللَّهِ (لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلَهَةٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَانَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ أَنه الخبر الصادق الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، فهذا التوافق بين الحقيقة العلمية الكونية والحقيقة القرآنية يدل على وحدة الحقيقة الإلهية.

فالله حق ونبوة محمد ﷺ حق والقرآن الكريم حق واليوم الآخر حق، لذا قال الحق تبارك وتعالى: (سَنُرِيهِمْ آيَاتُنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أُولَمْ يَكُفِ بِرَبُّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلْ شَيْء شَهِيدٌ) 5.

## الموضوع الثاني : لهاية الكون (الانقلاب الكوين)

قال الحق تبارك وتعالى: ﴿كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ، وَيَبْقَى وَجُهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ، فَبِأَيِّ آلَاءِ رَبِّكُمَا تُكَذَّبَان﴾ 6.

إن الكون وكل ما فيه من مخلوقات فان إلا وجه الله الكريم، فقد خلقه الله تعالى لرسالة مهمة محدودة ملتبسة بالحق ولأجل مسمى: (مَا حَلَقْنَا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَأَجَلٍ مُسَمَّى ﴾ ، تنتهي فيه رسالته، وقد بينتها آيات كثيرة في القرآن الكريم إنذارا للإنسان، في صورة ظواهر طبيعية خارقة للنظم الكونية التي ألفها، وقد ألف الإنسان نظاما كونيا منتظما غاية النظام والانسجام والتناسق، حفظه الله وأذن سبحانه أن يتوازن رحمة وعناية بعباده

ا \_\_ حسن حبنك لليداني: معارج التفكير، م3، ص274.

<sup>2</sup> \_ الأنياء: 22.

<sup>3</sup> ــ النمل: 60.

<sup>4</sup> \_ الرحمان: 13.

<sup>5</sup> \_ فصلت: 53.

<sup>6</sup> ــ الرحمن: 26-27.

<sup>7</sup>\_ الأحقاف: 03.

كما بينت في حفظ الأرض، التي بحفظها يحفظ الكون كله، وبخرابها وزوالها يدمر الكون كله. يقول المولى تعالى:

﴿إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ أَنْ تُزُولَا} أَ.

﴿ وَيُمْسِكُ السَّمَاءَ أَنْ تَقَعَ عَلَى الْأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ ٢٠٠

وحتى نفهم وندرك حقيقة نهاية الكون لابد أن نعرف قصة نشأته، لأن الله سبحانه كما بدأ خلق الكون يعيده إلى حالته الأولى ثم إلى العدم؛ كما أن سنن نشأته وحفظه تدل على فنائه؛ ومن جهة أخرى فإن كل ماله بداية له بالضرورة نهاية، مما يدل على عدم أزلية العالم وفناءه، و بالتالي لابد له من رب بارئ. يقول الله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَطْوِي السَّمَاءَ كَطَيِّ السِّجِلِّ لِلْكُتُبِ كَمَا بَدَأْنَا أُوَّلَ خُلْق نُعيدُهُ وَعْدًا عَلَيْنًا إِنَّا كُنَّا فَاعلينَ ﴾ (.

أولا: نشأة الكون (خلق الكون)

إذا كان مخترع السيارة قد حرص على أن يعرف العالم كله اسمه وتاريخه وقصة اختراعه، أيكون الذي أوجد الكواكب السيارة والمحرات غافلا عن أن يخبرنا أنه هو الذي خلقها، وإذا كانت هناك قوة أحرى قد أوحدتما أفلا تعلن عن نفسها؟

فقد بين القرآن الكريم مذكرا الإنسان أن خالق هذا الكون هو الله تعالى وحده لا شريك له، وهو وحده الذي زوده بقوانين كونية ليسير نظامه، وهو وحده كذلك المدبر له والكفيل بحفظه. قال تعالى:

﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا كَيْفَ يُبْدَئُ اللّهُ الْحَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرٌ، قُلْ سيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْحَلْقَ ثُمَّ اللّهُ يُنشئُ النَّشْأَةَ الْآخرَةَ إِنَّ اللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْء قديرٌ ﴾ .

﴿ لَبَارَكَ الَّذِي بِيدِهِ الْمُلْكُ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ، الّذِي خَلْقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيْكُمْ أَيْرَالُكُ أَيْكُمْ أَيْكُمْ أَيْ أَيْكُمْ أَيْتُكُمْ أَيْكُمْ أَيْكُولُونُ أَيْكُمْ أَيْكُمْ أَيْكُمْ أَيْكُمْ أَيْكُمْ أَيْكُمْ أَيْ

أ ... فاطر: 41.

<sup>.65 =</sup> الحين -2

<sup>3</sup> \_ الأنياء: 104.

 <sup>4</sup> ــ سورة العنكبوت: 19-20.

فَارْجِعْ الْبُصَرَ هَلْ تَرَى مِنْ فُطُورٍ، ثُمَّ ارْجِعْ الْبُصَرَ كَرَّتَيْنِ يَنقَلِبْ إِلَيْكَ الْبُصَرُ خَاسِفًا وَهُوَ حَسِيرٍ﴾ [.

فَالله سبحانه هو وحده الخالق بلا جدال بشهادة الكفار أنفسهم إذ يقول الحق تعالى: ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّا يُؤْفَكُونَ ﴾ وقال: ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ نَزَّلَ مِنْ السَّمَاءِ مَاءً فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلُ الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقُلُونَ ﴾ قَمْ وتحدى جل جلاله المعاندين والملحدين على أن يخلقوا ولو ذبابة، فقال: ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَاسْتَمِعُوا لَهُ إِنَّ اللَّهِ إِنَّ اللَّهُ الذَّبَابُ شَيْعًا لَنَّاسُ ضَرِبَ مَنْ دُونِ اللَّهِ لَنْ يَخْلُقُوا ذُبَابًا وَلَوْ احْتَمَعُوا لَهُ وَإِنْ يَسْلُبُهُمْ الذَّبَابُ شَيْعًا لَا يَسْتَنَقَذُوهُ مَنْهُ صَعْفَ الطَّالِ وَالْمَطْلُوبُ ﴾ فهو سبحانه وحده خالق كل شيء.

وما ذلك إلا كون الإنسان، بعلمه، ما هو إلا كاشف لقدرات الله في الكون وليس موحدا لشيء ويصدق هذا على الطبيعة الصماء من باب الأولى؛ لذلك يقول البارئ تعالى: ﴿ ذَلِكُمْ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ خَالِقُ كُلِّ شَيْء فَاعْبُدُوهُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ 5.

كما أنه تعلقت مشيئته تعالى بإيجاد الكون المادي فأوجده بقدرته تحقيقا لهذه المشيئة ولحكم ومصالح أرادها سبحانه وهو الحكيم العليم من أهمها تسخير الكون للإنسان، فلم يخلقه عبثا ولا باطلا. قال تعالى: (أَلَمْ تَرَوْا أَنَّ اللَّهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نَعَالَى اللَّهُ مِنْ وَمَا لَيْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ وَلَا كتابٍ مُنيرٍ ﴾، (وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَاعِبِينَ ﴾، والكيفية أنه تعالى قال للشيء كن فكان، فقال: (إِنَّمَا مُرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ أو الكيفية أنه تعالى أن أمره غيب لم يشهد عليه الإنسان، فقال: ﴿إِنَّمَا فَقَالَ: ﴿ إِنَّا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنفُسِهِمْ ﴾ .

<sup>1</sup> \_ اللك 1-4.

<sup>2</sup> \_ العنكبوت: 61.

<sup>3</sup> ــ العنكبوت: 63.

<sup>4</sup> \_ الحيج: 73.

<sup>5</sup> \_ الأنعام: 102.

<sup>6</sup> \_ لغمان: 20.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> \_ الأنبياء: 16.

<sup>8</sup> ــ يس: 82.

<sup>9</sup> ــ الكهف: 51.

ولكن لم يمنع الإنسان من النظر في الكون والبحث بل حثهم على ذلك فقال حل حلاله: ﴿ أُوكُمْ يَرُوا كَيْفَ بُدَأُ الْخَلْقَ ﴾ كَيْفَ يُبِيدُهُ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرٌ، قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدَأُ الْخَلْقَ ﴾ . والحلق هو التقدير والإيجاد من عدم على حسب التقدير، أي كما شاءت حكمته أن يقدر الكون ويخلقه.

وبناء على ذلك فالكون لم ينشأ بالصدفة، وإنما خلقه وأوجده الله تعالى لا إله إلا هو، خلقه لحكم ومصالح يعلمها حل وعلا<sup>2</sup>.

وقد أشار القرآن الكريم إلى خلق أهم مظاهر الكون في السماوات والأرض كالنجوم والكواكب والأرض وما عليها من جبال ومسطحات ماثية، ونبات وحيوان.

### أ- بداية النشأة: (السحابة والانفجار الكبير)

قال تعالى: ﴿أُولَمْ يَرَى الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ كَائَنَا رَثْقًا فَفَتَقْنَاهُمَا ...﴾ ، وقال تعالى: ﴿ ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَللْأَرْضَ اثْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرُّهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَاتِعينَ﴾ .

يعتقد علماء الفلك أن الكون نشأ قبل 10-20 بليون سنة نتيجة انفجار هائل يدعى الانفجار الكبير Le Big-Bang، نتيجة ضغط المادة كلها في الكون قبل ذلك الحين في بقعة صغيرة قذفها الانفجار الكبير تطير في كل الاتجاهات فأخذ الكون يتوسع، وبقدر توسعه وتمدده والبرودة المصاحبة أن التحمت الكواركات Quarks فيما بينها بواسطة القوى الفزيائية، التي نعرفها لتكوين النويات التي ارتبطت بالإلكترونات لتكوين ذرات، وهذه الأخيرة التحمت بدورها فيما بينها لتكون المحرات والنجوم.

فإنه لمن المهم أن نلاحظ بأنه: إذا ما توقف تمدد الكون فإن كل البني بما فيها البني الحية،

<sup>1</sup> \_ العنكبوت:19-20.

<sup>2</sup> ـــ انظر: وحيد الدين خان: الإسلام يتحدى، ص98، وحون كلوفر مونسما، الله يتجلى في عصر العلم، ص20-27، وعبد المنعم محمد الشرقاوي، الآيات الكونية والعلوم الحديثة ص 9-16.

<sup>30</sup>:الأنبياء 30 ـ 30

<sup>4</sup> ــ فصلت: 12.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- Voir Ahmed.Abdus Salam: "La foi et La science" p.p.6-7. Et voir Beatrice Barbuy: "Les premieres Etoils",p1060. Et- Sylvie ody et Françoise Harrois, --Monin: "A la porsuits du Big Bing", p.p.26.27.

ستكون محطة مدمرة. قال تعالى: (وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْيِد وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ) أ، حسب ثابتة هبل (Constante Hubul) وسرعة هذا التمدد المتزايد المطرد، وقبل هذا الانفحار أي قبل أن يصدر الأمر الإلهي (كن) كان الكون سحابة من مادة دخانية شديلة التخلخل، خفيفة الوزن والكثافة بصورة قريبة من الفراغ التام أو العدم ، و لم يكن الضوء قد انبعث بعد، لأن الضوء لا يكون إلا في الوسط البارد. ولذلك كانت السحابة الأولى معتمة، لا نجوم بما ولا كواكب. (انظر الشكل رقم 10).

وبعد الانفحار وبرودة الكون لم يبق من تلك السحابة السديمية الأولى شيء بل تكونت منها الكواكب والأفلاك والنجوم والمجرات فأخذ كل حرم موقعه ومساره قال تعالى: (فَلَا أَقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النَّجُوم، وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ . وقال: (كُلَّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ) 4.

ب-الفضاء الخارجي

1-المجرات والنجوم والشمس

الجوات:

ويعتقد العلماء أنه بعد تجزؤ الدخان (الغاز والغبار) إلى سحب عظمى متباعدة حيث أصبحت كل منها سديما Nebula، تجمعت كل سحابة بعضها على بعض أو رتقت بتحاذب أجزائها وتقلصت نوعا ما، فاستدار شكلها، مكونة المجرات Galaxy، التي أخذت تدور حول ذاتها بسرعة متزايدة.

#### النجوم:

ونظرا لتلك السرعة الدائرية في شكل دوامة برز عند حواف كل مجرة خلال ملايين السنين كتل غازية مختلفة المقدار متخذة شكل كرة بفعل حذب الجاذبية بعضها لبعض، ويزداد ضغط الغاز عند مركز الكرة كما تزداد درحة حرارته أيضا، ويبدأ التحام النوى الذرية ويتحول الهيدروجين إلى هليوم وتصدر طاقة نووية تسخن الغاز المحيط بالمركز ثم يتوهج الغاز ويولد النحم 5.

 <sup>1</sup> ـــ الداريات: 47، راحع زين العابدبن متولي: "الانفجار الكبير... ولد الكون"، ص 18-23، وهاني رزق: الإيمان والمتقدم العلمي، ص11 وما بعدها، ونضال قسوم وحمال ميموني: قصة الكون، ص 152- 155.

<sup>2 ...</sup> عبد الرحمن خضر: الظواهر الجغرافية. ص 60-62. و Ahmed Abdus-Salam: op.cit.p6.

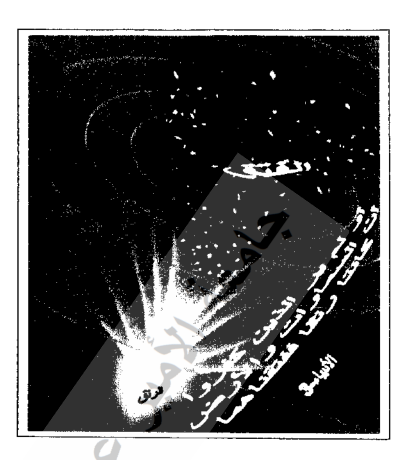
<sup>3</sup> \_ الواقعة 75 -76.

<sup>4</sup> ــ الأنبياء: 33، ويس: 40.

<sup>5</sup> ـــ دافيد برجامين: الكون، ص 131، وسيد وفاق أحمد حسين: العلوم الفلكية في القرآن، ص81، ومحمد الشرقاوي: الآيات الكونية والعلوم الحديثة، ص9-12، وحلال عبد الفتاح: الكون ذلك المجهول: ص 92 – 98.

تمثيل رمزي للانفجار الكبير نظرية الإنفجار الكبير Big-Bang أكثر النظريات قبو لا علميا و هي برهان على أن الله هو الخالق للهذا الكون من لعدم

الشكل رقم: 10-1



منذ لحظة الانفجار الكبير والكون في حالة تمدد مستمر بسرعة كبيرة. والكون في توسعه يشبه سطح بالون منتفخ

لشكل رام: 2-10



#### الشمس:

ونفس الأمر يتعلق بالشمس التي ولدت من غيمة دائرية متشابحة في مجرة درب التبان أو درب اللبنة، وهي نجم متوسط الحجم عمره 4,5 مليون سنة، ويبلغ قطرها 864000 ميل ووزنه 2000 بليون بليون طن، وهو عبارة عن كتلة غازية ذات طاقة هائلة وحرارة مرتفعة يسخن كل النظام الشمسي وهو أقرب النجوم إلينا.

وتحتوي الشمس على كمية من الهيدروجين كافية لإنتاج طاقة يمكن أن تشع لمدة 5 بلايين سنة أخرى أ. (انظر الشكل11).

#### 2-الكواكب السيارة

من أهم النظريات العلمية التي تفسر نشأة الكواكب وتقرب من الإشارات القرآنية "النظرية السديمية". وترى أن أصل الكوكب السيارة في منظومتنا الشمسية هو سلم كان يتكون من مواد معدنية كالحديد، النحاس، الصخر، ومواد سائلة، كالماء، ومواد غازية، كالحيدروجين والأمونيا، وكانت متصلة مع بعضها في كتلة واحدة أي ألها كانت في الأصل (فتقا) خليطا من مواد متعددة التحمت يبعضها فأصبحت (رتقا)، وعندما انكمش السلم المكون لها ومع سرعة اللوران قذفت هذه الكتلة أو الكتلة الصلبة البارزة وتفرقت فكونت الكواكب القريبة من الشمس، وذهبت الغازات بعيدا لتكوين الكواكب البعيدة، وقد اكتسبت هذه الكواكب طاقة تديرها حول ذاتها وتسبح في مدار حول الشمس، ثم بدأت تبرد شيئا فشيئا وتكاثفت في الشمل رقم 12)

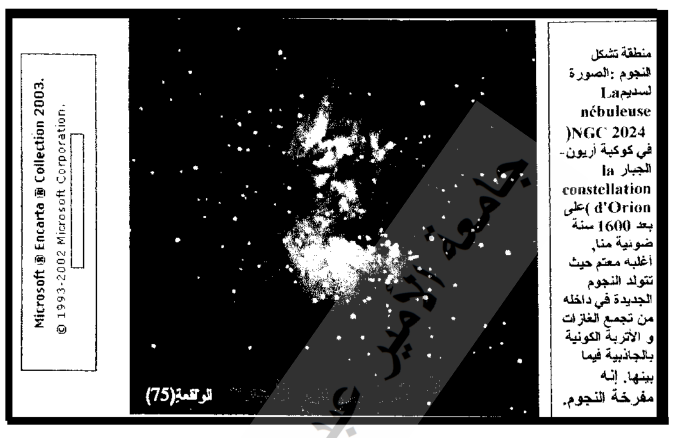
وهذا التفسير العلمي يتسق مع اطراد سنة الله في خلقه، إذ يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿أُولَمْ يَرَى اللهِ يَكُو وَاللهُ أَعْلَم. (انظر الشكل رقم 13) الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ كَاتَنَا رَئْقًا فَفَتَقْنَاهُمَا ... ﴾ والله أعلم. (انظر الشكل رقم 13) فالله تبارك وتعالى أو دع في هذا الكون نواميس قيامه وفنائه حتى يعلم الإنسان أنه لو تخلت عنه يد الله لحفظه لسحقته أقل القوى المسخرة له، ﴿ضَعُفَ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ ﴾. فإذا حاء أمر الله فلن يكون وقوع أمر الساعة إلا بغتة: ﴿وَمَا أَمْرُ السَّاعَةِ إِلَّا كَلَمْحَ الْبَصَرِ أَوْ هُوَ أَقْرَبُ ﴾ أُ.

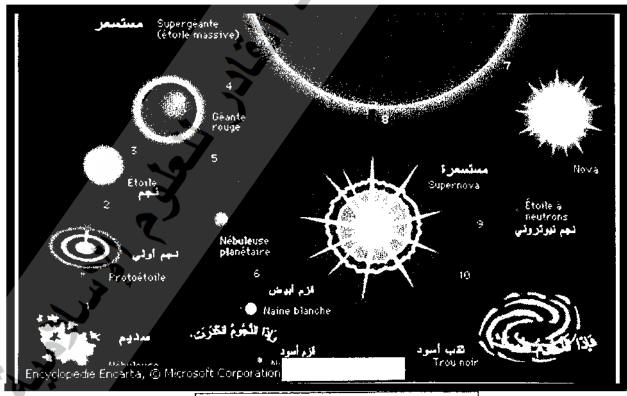
العد برحامين: الكون، ص85، وسيد وفاق أحمد حسنى: العلوم الفلكية في القرآن، ص 24.

<sup>2</sup> ــ داوود سلمان السعدي: أسرار الكون في المقرآن.ص 36-38 ولنفس المؤلف: هذا الكون العجيب، من الذرة إلى انجرة، ودافيد برحامين، المرجع سابق ص36 وما بعدها. والتفاسير (ابن كثير، الرازي، الزعشري).

 <sup>3</sup> الأنبياء: 30؛ الشرقاوي: الآبات الكونية، ص17-19.

<sup>4</sup> \_ النحل: 77.





الشكل 11-2: دورة حياة النجوم المختلفة

ومجموع الآيات التي وردت في صفة الكون يوم القيامة تشير كلها إلى وقوع دمار كامل في هذه الأفلاك والكواكب، بعد انفلاتها من النسق الذي يحكمها الآن وينسق بين مداراتها وحركاتها ومنها ما يقرر أن أحداثا كونية كبرى تغير أوضاع الأحرام الكونية، ومنها ما يشير إلى تغيير صفاتها ونسب المواد التي تتكون منها والقوى التي تربطها. قال الحق تعالى:

﴿يَوْمَ تُبَدَّلُ الْأَرْضُ غَيْرَ الْأَرْضِ وَالسَّمَاوَاتُ وَبَرَزُوا لِلَّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ﴾ . ﴿ يَوْمَ تَكُونُ الْحَبَالُ كَالْعَهْنَ ﴾ . .

أما كيف تحدث تفاصيل أحداث ذلك اليوم بالتدقيق؟ ومتى؟ لا يعلمه إلا الله تعالى علام الغيوب؟

ولكنه حل وعلا قرّب إلينا مشاهد يوم القيامة بظواهر طبيعية كونية نشاهدها يوميا ونعايشها في حياتنا الدنيا كالكوارث الطبيعية (زلازل، براكين، فيضانات، حفاف، أعاصير... الخ)، وما يحدث في الفضاء الخارجي من موت النجوم وتصادم بعض الأحرام، حتى نتصوّر هول هذا اليوم العظيم لنتذكره ونذكره، فنعد له العدة للنجاة من عذاب الله تعالى والفوز برضاه وجنته.

فما هي تماية الأرض والسماوات (الكون)؟

ثانيا: لهاية الكون

أ ـــ الموت الحراري للكون

لقد أثبت العلماء بكل وضوح أن هذا الكون لا يمكن أن يكون أزليا.

وذلك بفضل اكتشافهم (لقانون الطاقة المتاحة) أو ما يسمى بالقانون الثاني للديناميكية الحرارية والذي يعرف اليوم اختصارا "القانون الثاني" وهو في أبسط رواية له انتقال حراري مستمر من الأحسام الحارة إلى الأحسام الباردة ولا يمكن أن يجدث العكس بقوة ذاتية الحرارة، ومعنى ذلك أن الكون يتحه إلى درجة تتساوى فيها درجة حرارة جميع الأحسام وينضب فيها معنى الطاقة، وهي حالة نحائية من توازن حركي حراري لا يحتمل أن يحدث بعده أي قيمة أخرى حيث تتوقف كل العمليات والتفاعلات الكمياوية والطبيعية ولن يبق أي أثر للحرارة نفسها في هذا الكون فينهار الكون وهو ما أسماه العلماء «الموت الحراري» للكون أ.

<sup>1</sup> ــ إيراهيم: 48.

<sup>2 --</sup> للعارج: 8-9.

<sup>3</sup> ـــ انظر: حون كلوفر مونسما: الله يتحلى في عصر العلم، ص45. وبول دينز: الدقائق الثلاث الأحيرة، ص:14-17.

ب ــ أحداث الأرض والسماوات يوم القيامة بين القرآن الكريم والعلوم الكونية

تنبأ هيرمان فون هلموتس (عالم الفيزياء الألماني) سنة 1856 باحتضار الكون، باكتشافه (القانون الثاني)، كما تنبأ بنهايته العالم الفيزيائي أينشتاين 1915 بفضل النظرية النسبية العامة التي تثبت أن للكون بداية ونماية.

فبعد أن أثبت العلم توسع الكون اكتشف أن هذا التوسع رغم تسارعه لا يمكن أن يستمر إلى ما لا نهاية، فهو ذو سرعة محدودة، بل لا بد وأن يأتي وقت تتناقص فيه عملية الدفع إلى الخارج الناتجة عن عملية الانفجار العظيم، ويؤدي ذلك التناقص إلى تغلب قوى الجاذبية، فيبدأ الكون في الالتآم على ذاته والانكماش مرة أخرى نحو الداخل، حيث تتجمع المادة الكونية والطاقة كلها معا وتلتحم ويصير الكون كله كتلة هائلة، كما يتلاشى كل من المكان والزمان وتنسحق تلك الكتلة وتتقزم في جرم متناه في الصغر حتى يقترب من الصفر أو العدم بفعل الجاذبية يشبه تماما الذرة المفردة الأولى أو الجرم الابتدائي الأول الذي انفجر فخلق منه الكون (الانفجار الكبير big).

(bang) وتنتهي هذه العملية (بالانسحاق العظيم The big crunch).

وهذا مصداقا لقوله تعالى:﴿وَالْأَرْضُ حَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ وَالسَّمَاوَاتُ مَطُويَّاتٌ بِيَمِينه﴾ ثم و﴿يَوْمَ نَطُويِ السَّمَاءَ كَطَيِّ السِّحلِّ للْكُتُبِ كَمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ حَلْقَ نُعِيدُهُ وَعْدًا عَلَيْنَا إِنَّا كُنَّا فَاعلينَ﴾ ۚ.

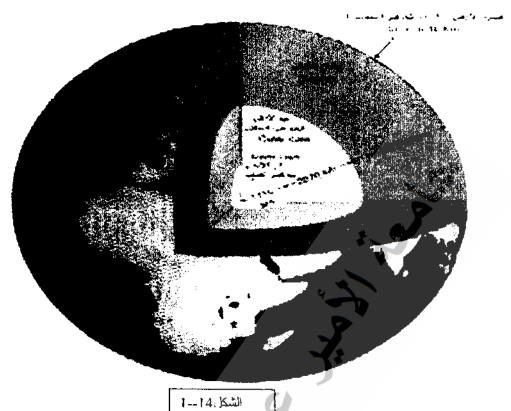
فهذه الآية الكريمة الأخيرة تصف تلك النهاية «وصفا إجماليا غاية في الدقة والإحكام والإيجاز. فالعرب كانوا قديما يكتبون العقود والمواثيق والعهود في ورقة ثم يطوونها وهذا هو طي السحل لما هو مكتوب، كذلك فإن غلاف الكتاب يطوي صفحات الكتاب في عملية إغلاق لمحتواها، وعملية الانسحاق الشديد عملية مشابحة تماما لعملية طي السحل للكتابة المدونة فيه أو طي الكتاب لصفحاته هذه دقة بالغة وصورة من صور الإعجاز القرآني يقول فيها ربنا تبارك وتعالى: ﴿ يَوْمُ نَطُوي السَّمَاءَ كَطَيِّ السِّحِلِ للكُتُبِ كَمَا بَدَأْنَا أُوَّلَ خَلْقِ نُعِيدُهُ وَعُدًا عَلَيْنَا إِنَّا كُتًا فَاعِلِينَ ﴾ أ، ويأتي العلم في نحاية القرن العشرين ليستنتج من عملية توسع الكون الحالية نحاية مشابحة تماماً لما لرواه ربنا

<sup>1-</sup> حلال عبد الفتاح: الكون ذلك المجهول، ص140\_141.

<sup>2</sup> \_ الزمر: 67.

<sup>3</sup> ــ الأنبياء: 104.

<sup>4</sup> ــ الأنبياء: 104.



ربوق التركيب الداهلي تلارس صول بهاد مطبح من المحديد ال ١٠٥٠ و البيادل ١٠٥١ ويعس الصاصر الاخرى ١٠٥١ ا



السكل رقم - 14 ـ 2

- **يوضع تسجير قيعان محيطات الارض و قيعان بعض بحارها** للسجة الانتهام العلم، المسحم الفات العالم المساعدة

تبارك وتعالى لنا في محكم كتابه قبل ألف وأربعمائة من السنين، ويسميها عملية الانسحاق الشديد.» أ (انظر الشكل رقم 13).

ما هي إذا أحداث قصة لهاية الكون؟

#### 1- أحداث الأرض

يذكر القرآن الكريم حال الأرض يوم القيامة وما يحدث عليها من أهوال وتقلبات بحيث تبدل الأرض غير الأرض بل تفجر وتنسف فلا يبقى منها شيء، إذ يذكر تارة الأرض بصفة عامة وما يحدث عليها من زلازل وبراكين، وتارة يختص الجبال التي كانت في الحياة الدنيا رواسي وأوتاد، وتارة يختص بالوصف حال البحار.

في هذا اليوم المهيب تتغير معالم الأرض عما كانت عليه من الاستقرار إلى الاضطراب ومن التنوع إلى التحانس ومن الارتفاعات والانخفاضات إلى التمدد والاستواء وغيرها من مظاهر التغير، يقول الحق حل حلاله:

(يَوْمَ تُبَدَّلُ الْأَرْضُ غَيْرَ الْأَرْضِ) 2. (وَإِذَا الْأَرْضُ مُدَّتْ) 3. (وَيَوْمَ نُسَيِّرُ الْحِبَالَ وَتَرَى الْأَرْضَ بَارِزَةً) 4.

## 1.1- الزلزلة والبراكين:

فالأرض التي جعلها الله تعالى محل استقرار ومعاش، حيث وزع أثقالها اللاخلية والجاذبية توزيعا ملائما تماما للحياة والاستقرار عليها للإنسان ولكل الكائنات الحية، ككون مكونات الأرض الجوفية السحيقة أثقل من مكوناتما قرب السطح، وكون جوفها أو نواتما عبارة عن معادن منصهرة وذو حرارة مرتفعة جدا؛ (انظر الشكل 14-1)، إذا أراد الله سبحانه أن ينهي هذه الحياة بكافة صورها وهذا النظام بكافة مظاهره فما على الأرض إلا أن تتخلى عن مسؤوليتها وتزلزل وتلقي ما بداخلها تصديقا لقوله تعالى:

﴿إِذَا زُلْزِلَتْ الْلَرْضُ زِلْزَالَهَا، وَأَخْرَجَتْ الْلَرْضُ أَثْقَالَهَا) 5. (يَوْمَ تَرْجُفُ الرَّاحِفَةُ، تَتَبَعُهَا

<sup>1</sup> ــ زغلول النجار: الإعجاز العلمي في المترآن الكرم، ج1، ص55. وانظر داود السعدي: أسرار الكون في المترآن، ص 46-47.

<sup>2</sup> ـــ (براهيم: 48.

<sup>3</sup> ـــ الإنشقاق: 03.

<sup>4</sup> \_ الكهف: 48.

<sup>5</sup> ــ الزلزلة: 1-2.

الرَّادِفَةُ) أَ. (وَإِذَا الْأَرْضُ مُدَّتْ، وَأَلْقَتْ مَا فِيهَا وَتَخَلِّتٌ) 2. (إِذَا رُجَّتْ الْأَرْضُ رَجَّا) 3. (كَلَّا إِذَا دُكَّتُ الْأَرْضُ دَكًا ذَكَّةً وَاحدَةً) 5. (وَحُملَتْ الْأَرْضُ وَالْحبَالُ فَدُكِّتَا ذَكَّةً وَاحدَةً) 5.

وظاهرتا الزلازل والبراكين يعرفهما الناس في حياتهم الدنيا ويعتبرونها من الكوارث الطبيعية نظرا لما تحدثانه من هلاك ودمار وما تثيرانه من هلع وذعر، وواضح من سياق الآيات أن ما سيحدث يوم القيامة سيكون أكثر هولا وأشد وقعها وأنه لا وجه لتشبيه ما سيحدث ذلك اليوم بما ألفه الناس أو عرفوه في دنياهم.

فعندما يحدث الزلزال الأعظم وتتشقق الأرض بالزلزال الذي يجتاح العالم كله في وقت واحد نتيجة تخلخل صفائح القشرة الأرضية فوق طبقة الرداء المغلق للسائل الثقيل بمركز الأرض، يسبب ازدياد ضغط في داخلها لزيادة درجة حرارتها عن الحد أن فتلقي الأرض بأثقالها بالبراكين مما هو في أعماق أعماق أعماقها من حمم وقنابل بركانية بسبب حاذبيتها ومن شدة ضغط ما في بطنها من مواد منصهرة في درجة حرارة عالية - كما أسلفنا - ويتصاعد الدخان وسحب الرماد البركاني حتى تصبح الدنيا مظلمة وكل شيء مسودا، ليلتقي مع دخان السماء - كما سنبين بحول الله تعالى انظر الشكل رقم 2-14).

فتحمل الأرض والجبال أي ترفع من مكافحا وتقتلع بسبب ذلك الضغط الباطني، ثم يدق بعضها ببعض فيتهدمان بدكة واحدة سويا وفي وقت واحد في كل أرجاء الكرة الأرضية، المطوقة-حسب الخرائط الجيولوجية- بسلسلة من الزلازل والبراكين، المتطابقة موقعيا، على اليابسة وفي البحار والمجيطات. (انظر الشكل رقم 14-3).

فعند ذلك الحين مع ما يعيبها من أحداث الفضاء الخارجي تزول الأرض نمائي أو تبدل وتتغير وتنتهى كل أشكال الحياة إلى أن تلحقها وتصيبها أحداث الكواكب والنحوم فتفنى.

النازعات: 6-7.

<sup>2</sup> \_ الإنشقاق: 3-4.

<sup>3</sup> \_ الواقمة: 04.

<sup>4</sup> ــ الفجر: 21.

<sup>5</sup> \_ الحاقة: 14-15.

<sup>6</sup> \_ عمد أبو الحير: احتهادات في التنسير العلمي في القرآن الكريم، ج3، ص158-159. وانظر عفيف طبارة: تفسير حزء تبارك، ص47 وما بعدها. وانظر د. أحمد حسنين حشاد: «الزلازل والعراكين رؤية إيمانية»، ص52-55.



﴿وَحُمِلَتُ الْأَرْضُ وَالْجَبَالُ فَذَكَّنَا دَكَّةً وَاحِدَةً فَيَوْمَئِذٍ وَقَعَتْ الْوَاقِعَةُ﴾ أ. ﴿وَإِذَا الْأَرْضُ مُدَّتْ، وَأَلْقَتْ مَا فيهَا وَتَخَلَّتْ﴾ 2.

وأثناء هذه الأحداث تنسف الجبال وتسحر البحار والمحيطات وتفيض.

## 1-2- نسف الجيال وزوالها:

ومن مشاهد هذا اليوم العظيم على الأرض سير الجبال ونسفها وإسحاقها. والقرآن الكريم يذكر الجبال وما يجدث لها وحدها، فهي تُسيّر وتنسف، وتكون كالعهن، قال الحق حل حلاله:

﴿ وَسُيِّرَتْ الْجَبَالُ فَكَانَتْ سَرَابًا ﴾ قَ لَيُوْمَ يَكُونُ النَّاسُ كَالْفَرَاشِ الْمَبْثُوثِ، وَتَكُونُ الْجَبَالُ كَالْفَرَاشِ الْمَبْثُوثِ، وَتَكُونُ الْجَبَالُ كَالْفِهْنِ الْمَنفُوشِ ﴾ ، ﴿ وَإِذَا الْجِبَالُ نُسِفَتْ ﴾ ، ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنْ الْجَبَالِ فَسُفِهَا رَبِّي نَسْفُهَا ، فَيَذَرُهَا قَاعًا صَفْصَفًا ﴾ .

كما يذكرها وما يحدث لها مع ما يحدث للأرض حيث تحمل وتدك وتبس بسا وتصير ذرات من الغبار الكوي كما كانت أصلا.

(يَوْمَ تَرْجُفُ الْأَرْضُ وَالْحِبَالُ وَكَانَتْ الْحِبَالُ كَثِيبًا مَهِيلًا) 8، (وَيَوْمَ نُسَيِّرُ الْحِبَالَ وَتَرَى الْأَرْضَ بَارِزَةً) 9، (إِذَا رُجَّتْ الْأَرْضُ رَجًّا، وَبُسَّتْ الْحِبَالُ بَسًّا، فَكَانَتْ هَبَاءً مُنْبَثًا) 10، (وَحُمِلَتْ الْأَرْضُ وَالْحَبَالُ فَلُكُتُنَا ذَكَةً وَاحْدَةً فَيَوْمَعُذَ وَقَعَتْ الْوَاقِعَةُ ﴾ 11.

فالجبال التي خلقها الله وجعلها ثابتة كالرواسي أي الأوتاد شامخة في الجو، منغرسة حذورها

<sup>1</sup> \_ الحاقة: 14 –15.

<sup>2</sup> \_ الانشقاق: 3-4.

<sup>3</sup> \_ النبأ: 20.

<sup>4</sup> \_ القارعة: 4-5.

<sup>5</sup> ـــ التكوير: 03.

<sup>6</sup> ــ المرسلات: 10.

<sup>.106-105</sup> : -7

<sup>8</sup> ـــ المزمل: 14.

<sup>9</sup> ــ الكهف: 48.

<sup>10</sup> \_ الواقعة: 4-6.

<sup>11</sup> \_ الحاقة: 14 -15.

في الصحور تحت القشرة الأرضية لتضمن ثبات هذه الأحيرة وتمنعها من أن تضطرب ويختل توازنها، كما تمثل «المكبح» و«صمام الأمان» لسرعة حركة الأرض المنضبطة الثابتة بالنسبة للشمس، إذ لو نقص بعد الأرض عنها لتحمدت الحياة على كوكبنا ولو زاد لتبخرت مياه المحيطات وبقيت أملاحها واحترق كل شيء وهلكت كل صور الحياة على سطح الأرض ! إذا تحركت وقلّعت من أماكنها وتناثرت أحزاؤها وصارت كالسراب، بطل عمل المكابح واختل التوازن واضطرب مدار الأرض في السماء حيث ترتظم بغيرها من الكواكب أو تقترب من الشمس فتبتلعها وتحرفها. فيهلك كل شيء مع سطحها؛ إذ ينسف الله سبحانه الجبال نسفا فتكون كالعهن المنفوش (كالصوف المفتت المتطاير)، أي تنفت وتنفصل أحزاؤها بعضها عن بعض وتتطاير في الجو فتصبح قعا صفصفا أي مستوية لا بروز لها على سطح الأرض خالية من كل فتوء مكشوف.

وكون ذلك كما يقول العلماء - والله أعلم - من تأثير فعل حاذبية القمر أو أي كوكب آخر حين يقترب من الأرض على غير النسبة المعهود، فتحدث هذه العوارض الطبيعية بفعل الجاذبية، كما يساهم ذلك انفحار أعماق الأرض كما بينا سابقا يسبب الزلزال والبراكين، فتنسف الجبال، فتصير رملاً دقيقا تذروه الرياح بل غبارا كونيا كما كانت قبل النشأة الأولى، لهذا ستكون سرابا غليظا يرى من بعيد كأنه الجبل وما هو بالجبل نظرا لانعكاس الأشعة عليه القادمة من بقايا الشمس والنحوم. قال تعالى: (وَسُيِّرَتُ الْحَبَالُ فَكَانَتُ سَرَابًا) .

#### 1- 3-1 اشتعال البحار وانفجارها:

ومن مشاهد يوم القيامة على الأرض، كذلك، اتقاد البحار نارًا وانفحارها، إذ يقول العزيز الجبار: (وَإِذَا الْبِحَارُ فُحَّرَتُ .

فمن الحقائق العلمية التي قررها علم البحار المعاصر (وسلف ذكرها)، أن كل البحار والمحيطات توحد في أعماقها أخاديد وفواهات وشقوق يخرج منها لهب ونار ودخان وكأنما تسجر البحر استعدادا ليوم القيامة كما قال تعالى في علامات هذا اليوم (وَإِذَا الْبِحَارُ سُحَّرَتُ) 5 إلا أنما تقل

<sup>1 -</sup> عبد الرحمن عضر: الظواهر الحغرافية بين العلم والقرآن الكريم، ص91-92.

<sup>2</sup> \_ النيا: 20.

<sup>3</sup> \_ التكوير: 06.

<sup>4</sup> ـــ الانفطار: 03.

<sup>5</sup> \_ التكوير: 06.

في بحر وتزيد في آحر، حيث تحمي الأرض من الانفحار والغليان ، قال تعالى: ﴿وَالْبَحْرِ الْمُسْجُورِ) 2. (انظر الشكل رقم 14-2).

وحينما يأتي أمر الله تزداد هذه البحار تسجيرا واشتعالا بأمره، وتقوي هذه الأخاديد حتى تستطيع بقدرة الله إشعال البحار جميعها ثم تنفجر.

ويرى العلماء أن هناك أربعة (04) احتمالات لازدياد هذا الاشتعال يوم القيامة وانفحار البحار قد يتزامن وقد يكون أحدها سببا في حدوث الآخر في سلسلة أحداث.

التهي بما الحرارة الهائلة تدريجيا وعند لحظة الانطفاء الكامل تتوهج توهجا هائلا، ثم تخمد نهائيا، وعند حالة التوهج الهائلة تدريجيا وعند لحظة الانطفاء الكامل تتوهج توهجا هائلا، ثم تخمد نهائيا، وعند حالة التوهج الهائل تعطي حرارة على الأرض إضعاف ما عليها الآن فتشتعل جميع البحار ، وهذا يتناسب مع ابتداء سورة التكوير بقوله تعالى: فإذا الشَّمْسُ كُوِّرَتَ التفت وصغرت وانتهى غاز النيتروجين.

2- كما تكون تلك الشقوق والأخاديد البركانية والحمم في قاع البحار سببا آخر في اشتعالها.

3- تحطم جزء الماء إلى عنصرية الأكسيجين وهيدروجين مما يؤدي تنشيط ذرات الهيدروجين واتحادها لتعطى غاز الهيليوم فتشتعل البحار كلها.

4- أو تحطيم إحدى ذرات الهيدروجين الطليق في أعماق البحار بضغط كهربائي من صاعقة مثلا مما يؤدي إلى حانب النار المنتهية على الأعماق يحدث انفجار فتحول البحار والمحيطات ثم الأنحار إلى نار هائلة فتحف كلها في وقت واحد وقد تغطى كل اليابسة بسبب فيضافا كما يقول العلماء والمفسرون فتفسير قوله تعالى: ﴿وَإِذَا البِحَارُ سُحَّرَتُ﴾، ﴿وَإِذَا الْبِحَارُ فُحَّرَتُ﴾، والله أعلم.

2- أحداث السماوات:

2- 1- السماء عموما:

إن السماء التي بناها الله تعالى تنشق يوم القيامة - بإذنه تعالى - ولا يكون الانشقاق والتصدع

أحد صوفي: آيات الله في البحار، ص111-126.

<sup>2</sup> \_ الطور: 06.

<sup>3</sup> ــ ماهر أحمد صوفي، المرجع السابق، ص131-132.

 <sup>4</sup> ــ عبد الرحمن خضر: الظواهر الجغرافية بين العلم والغرآن الكريم، ص78، وانظر: محمد سميح عافيه، القرآن وعلوم الأرض، ص118-119.

<sup>5</sup> ــ سليمان عمر قوس: الاكتشافات العلمية الحديثة ودلالاتما في الفرآن الكريم، ص161-162.

إلا للبناء، بعد تفكك روابطه، وتحطم أعمدته، فيضطرب ما فيها من أحرام فتزول وتبرّع من مكافحا كما يترع الغطاء من الشيء، يقول الحق تعالى: (وَإِذَا السَّمَاءُ كُشِطَتْ) أ، (إِذَا السَّمَاءُ السَّمَاءُ وَأَذِنَتْ لِرَبِّهَا وَحُقَّتٌ) ، (يَوْمَ تَمُورُ السَّمَاءُ مَوْرًا) ، وغيرها من الآيات التي تتحدث عن أحداث السماوات عموما دون تخصيص.

#### 2- 2- النجوم والشمس:

يعتقد علماء الفلك أن النجم في مرحلة التقلص الأخير بعد آلاف ملايين السنين عندما ينفذ غاز الهيدروجين بتوقف التفاعل النووي في مركز النجم وينهار على نفسه ويتقلص حجمه فيصير قرصا أبيض لا يشغل إلا مساحة صغيرة ويقل اشتعاله، وإذا ما بلغت مادة النجم درجة عالية من الكثافة بسبب الانضغاط الشديد لتلك المادة، تحت الجاذبية حتى أن الذرات نفسها تنسحى، فإن النجم ينهار ويتكوم داخل نصف قطره التجاذبي، فينفجر في محرقة نووية لا يمكن تصورها، فيصبح وردة كالدهان، وينظمس نوره، فيخلف وراءه كرة سوداء في الفضاء تسمى ثقبا أسود فيصبح وردة كالدهان، وينظمس نوره، فيخلف وراءه كرة سوداء في الفضاء تسمى ثقبا أسود (Supernova فيصبح) 4. (انظر الشكل رقم 15).

قال الحق تبارك وتعالى: ﴿وَإِذَا النُّحُومُ انكَذَرَتُ ﴾، ﴿فَإِذَا النُّحُومُ طُمِسَتُ ﴾.

وقال المفسرون إكدار النجوم سوادها وانطماسها ذهاب ضوئها. ومعنى ذلك أن النجوم لا تزول كلية إلا بعد انفجار السماء كلية وانكشاطها. (انظر الشكل رقم 11)

ونفس الشيء يحدث للشمس باعتبارها نجما من النوع المتوسط الحجم إذ تتقلص وتشتد حرارة مركزها مما يزيد في مساحة سطحها إذ قد تتوسع حتى تغمر بنارها كوكب عطارد وهو أقرب كواكبها ثم الزهرة وأخيرا الأرض، فتصبح نجما عملاق أحمر، وهذا يجعلها تحرر أكثر لتجعلها أبرد قليلا عن السطح، ويتقلص حجمها أكثر حتى تصبح نجما قزما أبيضا، ثم خلال الانفجارات العنيفة تستهلك الشمس كل طاقتها خلال عدة ملايين من السنين لتصبح قزما أسود وتتلاشى تمامالتبلعها ظلمة الفضاء أ.

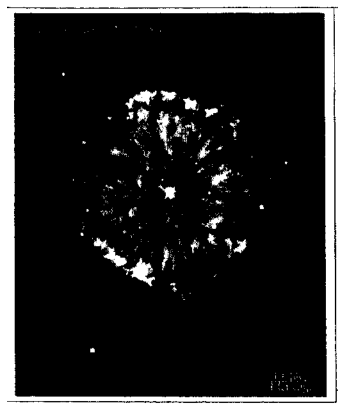
<sup>1</sup> ــ التكوير: 11.

<sup>2</sup> \_ الانشقاق: 1-2.

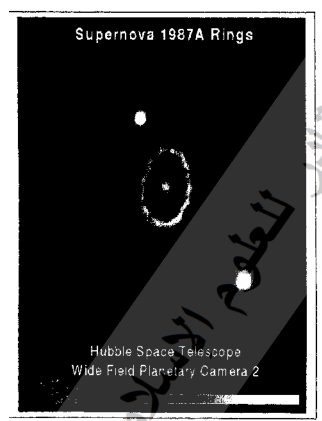
<sup>3</sup> ــ الطور: 9.

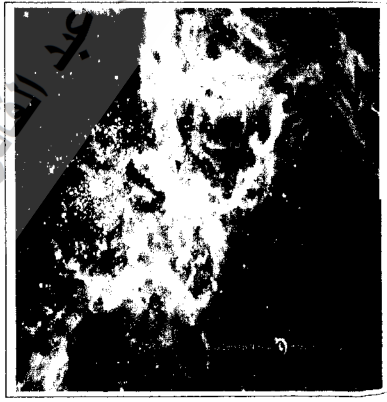
<sup>4-</sup>Voir.Sylvestre huet: "le mystere de la supernova", pp50-55, et voir.Eraig Wheeler et Robert Harkness: "les super nova riches en helium", pp28-37.

 <sup>1-</sup> بول ديفيز: الدقائق الثلاث الأخيرة ص42-43، وفرانك كلوز، النهاية، عالم المعرفة، ص198، وباري باركر: السفر في الزمان الكوني، ص31.









الشكل رقم15: يمثل صورا مختلفة للانفجارات العملاقة للنجوم المعروفة بـ مد أو السوبرنوفا النقطها التلاسكوب الفضائي هابل

و هي تَبعد عنا و عن بعضها البعض بملايين السنين الضوئية و هذه المسافات الهائلة تعدل و تخفف من خطر تلك الانفجارات وتأثيرها على الأجرام الأخرى بعناية الله وحفظه فكانت زينة للساء مصداقا لقوله تعالى (القمر 49) و قوله: (الصافات6)

قال تعالى: ﴿إِذَا الشَّمْسُ كُوِّرَتُ ﴾ وتكويرها جمع بعضها إلى بعض وستر ضوءها، فيؤدي ذلك إلى انتهاء الحياة على هذه الأرض.

## 2-3- الكواكب والقمر:

يرى العلماء أنه عندما تتمدد الشمس لتصبح نحما عملاقا أحمر فإنها ستبتلع كواكب عطارد والزهرة والأرض والمريخ، فتنظم إلى القمر وتصبح بحجم الأرض: قال الله حل حلاله: ﴿وَجُمِعَ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ ﴾ .

في هذه المرحلة فإن كواكب النظام الشمسي ستصبح باردة مظلمة، أو باعتبارها مؤلفة من معادن منصهرة - ككل الأحرام السماوية - إلى درحة السيولة مع تجهد القشرة، فإن ارتفاع حرارتها بسبب الشمس يؤدي إلى تشققها وانفحارها وانتشارها في الفضاء، قال تعالى: ﴿وَإِذَا الْكُواكِبُ انتَثَرَتْ ﴾ 3.

أما الأرض فيتسبب ارتفاع حرارتها إلى غليان انحيطات والبحار واشتعالها وفيضانها نارا على اليابسة التي تحترق كلية فتنفحر.

### 2 - 4 - لهاية السماوات (الجرات) وحلول الظلام:

ويصحب هذه الأحداث انشقاق السماء واشتعاضا بنار رهيبة حتى تصير كالمهل في المعادن المذابة، حيث تتحول معادن النجوم من الحالة الغازية إلى الحالة السائلة بعد أن تفقد بعض حرارتما الرهيبة، كما يحدث للكواكب.

قال تعالى: ﴿ يُومُ تَكُونُ السَّمَاءُ كَالْمُهْلِ ﴾ أ.

فيستحيل لون السماء الأحمر من حراء تلك النيران والانفجارات إلى ما يشبه الوردة القانية حيث تذوب المواد الكونية وتنصهر من شدة الحرارة حتى تصبح كالدهن في رقتها وذوبانها.

قال علام الغيوب حل حلاله: ﴿فَإِذَا انشَقَتْ السَّمَاءُ فَكَانَتْ وَرَّدَةً كَالدِّهَانِ ﴾ <sup>5</sup> (انظر الشكل رقم 15)، ثم يتحول الفضاء الخارجي (السماء) بعد ذلك إلى سحابة أو غاز كوني «دخان» فيعود

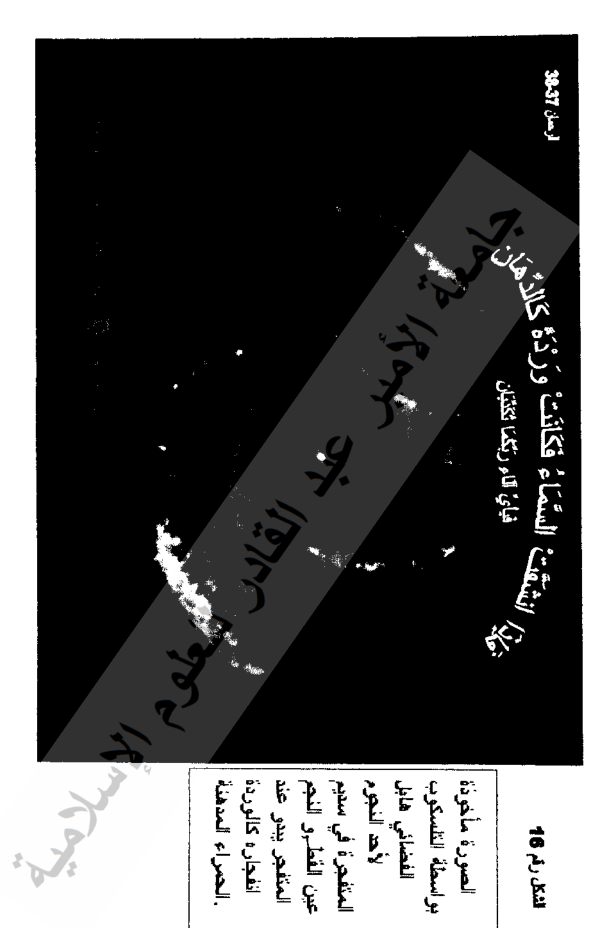
ا \_ القيامة: 09.

<sup>2</sup> ــ عبد الرحمن خضر: الظواهر الجغرافية بين العلم والقرآن، ص89-90.

<sup>3</sup> \_\_ الانفطار: 2.

<sup>4</sup> ــ المعارج: 8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ــ الرحمن: 37.



الشكل رقم 16

الكون دخانا مرة أخرى كما بدا دخانا بإذن الله تعالى وذوباتها.

قال تعالى: (ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ) أَ، (فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ بِدُخَان مُبِينٍ) أَ، (يَوْمَ نَطْوِي السَّمَاءَ كَطَيِّ السِّجِلِّ لِلْكُتُبِ كَمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْقٍ نُعِيدُهُ وَعْدًا عَلَيْنَا إِنَّا كُنَّا فَاعلينَ) أَ.

فيزول كل شيء وينتهي الكون من الوجود بالانسحاق العظيم big-crunch فيحل الظلام وينتهي عصر النور إلى الأبد. فالكون أتى من العدم في الانفحار العظيم وسوف يتلاشى إلى العدم في الانسحاق الكبير أو وتنتهي الحياة الدنيا لتبدأ الحياة الآخرة بالنفخ في الصور فالبعث والنشور ثم الحساب.

إن يوم القيامة يوم حق حاصل لا محالة لا ريب فيه: ﴿إِذَا وَقَعَتْ الْوَاقِعَةُ، لَيْسَ لِوَقْعَتِهَا كَاذِيَةٌ، خَافَضَةٌ رَافَعَةٌ﴾ <sup>3</sup>.

فالكون كما هو آية من آيات وجود الله تعالى ووحدانيته وعظمته، وميسر للإنسان بالتسخير ليستثمره ويعمره، هو كذلك نذير له بضعفه وفناءه وعودته إلى الله تعالى يجازيه على أعماله إن خيرا فخير وإن شرا فشر، وهو من خلال ما يشاهده يوميا من انقلابات كونية وكوارث طبيعية تمثل صورة مصغرة عن هول يوم القيامة، يستشعر عظمة الله حل وعلا ويزداد اطمئنانا ورجاء وخوفا من الحق العدل تعالى.

﴿يَسْأَلُونَكَ عَنْ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا، فِيمَ أَنْتَ مِنْ ذَكْرَاهَا، إِلَى رَبِّكَ مُنتَهَاهَا، إِنَّمَا أَنْتَ مُنذِرُ مَنْ يَخْشَاهَا، كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنُهَا لَمْ يَلْبَنُوا إِلَّا عَشْيَّةً أَوْ ضُحَاهَا﴾ 6.

ثم أن نبوءة لهاية الكون بأدلتها السابقة أو ما يسمى الموت الحراري النهائي للكون لا تحدثنا عن شيء من مستقبل الكون فقط، ولكنها تتضمن شيئا ما مهما عن الماضي، فإذا كان الكون في سبيله

ا \_ فصلت: 11.

<sup>2</sup> \_ الدخاذ: 10.

<sup>3</sup> \_ الأنياء: 104.

<sup>4</sup> ــ بول دفيز: المرجع السابق، ص 47 ـ 48.

<sup>5</sup> ـــ الواقعة: 1-3.

<sup>6</sup> ــ النازعات: 42-46.

إلى الدمار على نحو لا معكوس بسرعة محدودة فإنه لن يبقى إلى الأبد، لأنه لو كان الكون قديما على نحو لا متناه لكان يجب أن يكون ميتا الآن، لما كنا اليوم موجودين على ظهر الأرض حتى نفكر فيها أ، ومن ثم كان من الواضح أن الشيء الذي ينهار بسرعة محدودة لا يمكن أن يبقى إلى الأبد أو يكون أزليا، أي أن العالم يجب أن يكون قد ظهر إلى الوجود في وقت محدود في الماضي، فكل ما له نهاية لابد أن تكون له بداية والعكس صحيح وهو ما يدل على حدوث العالم وإتقان خلقه، ومن كان هذا شأنه فهو مفتقر إلى موجد يخرجه من العدم إلى الوجود وحده لا شريك له. (انظر الشكل رقم 13).

## المطلب الثانيي: في الأنهس

يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿وَفِي أَنفُسِكُمْ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ﴾ أَ، وآيات الله في النفس البشرية عديدة ومتنوعة من مكونات الخلية الحركات الجسدية الظاهرة مرورا بوظائف الأعضاء والأجهزة.

ومن الإشارات العلمية في آيات الأنفس في القرآن الكريم التخلق البشري (أطوار الجنين) وبداية الوجود الإنساني والناصية، السمع والبصر، والجهاز العظمي والدورة الدموية، وإلى آخر من الآيات المهمة معرفتها الدالة على حكمه وعلمه جل حلاله وصدق نبيه محمد ﷺ. ومن الأمثلة العلمية على ذلك:

- الناصية والإعجاز العلمي عن الدماغ.
- وبداية الوجود الإنساني وكرامة الإنسان.

## الموضوع الأول: الناصية

#### أ- مفهومها

ورد في القرآن الكريم ذكر الناصية، وهي مقدمة الرأس أو الجبهة في آيتين في سورة العلق وفي آية في سورة الرحمان حيث ربط الأولى منهم بين الناصية والتحكم في اتخاذ القرار في قوله تعالى: ﴿كَلَّا لَئِنْ لَمْ يَنْتُهِ لَنَسْفَعُهَا بِالنَّاصِيَةِ ﴾ ، ووصفت الآية التالية ذات الناصية بالكذب والحنطأ في قوله تعالى: ﴿نَاصِيَةٍ

قيز: المرجع السابق، ص17. الله يتحلى في عصر العلم، ص45. وحيد الدين خان: الإسلام يتحدى، ص77. وحسن
 حينك الميداني: براهين وأدلة إيمانية، ص229-232.

<sup>2</sup> \_ سورة الذريات :21.

<sup>3</sup> ـــ ابن منظور لسان العرب: ج19، ص200.

<sup>4</sup> \_ الملق:15.

كَاذَبَة حَاطِئَة) أَ، ووصفتها الآيتان الثالثة والرابعة بأنها مكان القيادة في المخلوق الحي وبما جماع أمره إذ يقول الحق تُعالى: (إِنِّي تَوَكَّلْتُ عَلَى اللَّهِ رَبِّي وَرَبِّكُمْ مَا مِنْ دَابَّة إِلَّا هُوَ آخِذٌ بِنَاصِيَتِهَا إِنْ رَبِّي عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ) مُ وقال: (يُعْرَفُ الْمُحْرِمُونَ بِسِيمَاهُمْ فَيُوْخَذُ بِالنَّوَاصِي وَالْأَقْدَامِ) .

كما أشارت إلى هذا المعنى الأخير أحاديث نبوية شريفة، حيث قال : «اللهم إني عبدك وابن عبدك وابن أمتك ناصيتي بيدك...» أ، وقوله: «أعود بك من شر كل شيء أنت آخذ بناصيته» أ، وقال: «الخيل معقود في نواصيها الخير إلى يوم القيامة» أ.

وفي اللغة، الناصية مقدمة الرأس أو مقدمة الوجه من الوجه أو أعلاه.

وعن ابن الأعرابي: «إني لأحد في بطني نصوا ووخزا» أي وجعا والنصو مثل المغص وإنما سمي بذلك لأنه ينصوك أي يزعجك عن القرار، وانتصى الشيء اختاره، والناصية من ينتصي من القوم أي من اختار من نوهيهم وهم الرؤوس والأشراف<sup>7</sup>.

أما المفسرون فذهب جمبورهم إلى تأويل وصف الناصبة بالكذب والخطيئة ليس وصفا ها مل هو وصف لصاحبها"، وأمرها الباقون كما هي بدون تأويل مثل الحافظ ابن كثير بينما الفحر الرازي أثبت الصفات للناصية كما وردت في الآية وأضاف مبينا: «عرف تعالى الناصية بحرف التعريف كأنه تعالى يقول الناصية المعروفة عندكم ذاها لكنها مجهولة عندكم صفاها، ناصية وأي ناصية كاذبة قولا خاطئة فعلا...» .

وإذا جمعنا معاني تلك النصوص، وكلام الرازي من المفسرين القدامي والمعاني اللغوية تبين لنا أن كلمة "الناصية" تشير إلى الحقائق التالية:

ا ــ العلق:16.

<sup>2</sup> \_\_ هرد:56.

<sup>3</sup> ــ الرحمان:41.

<sup>4 -</sup> أعرجه أحمد في المسند وابن حيان في صحيحه.

<sup>5 -</sup> أخرجه مسلم في كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، وأخرجه أحمد في السند.

<sup>6 -</sup> أخرجه البخاري في كتاب الجهاد والسير، ومسلم في الإمارة.

 <sup>7 -</sup> ابن منظور: لسان العرب ج19، ص201.

<sup>8 -</sup> انظر الطبري، والفتح القدير للشوكاني، روح المعاني للألوسي.

<sup>9 -</sup> الفخر الرازي: التفسير الكبير، ج32، ص23.

1 - وصف ذات الناصية وصفا حقيقيا بالكذب والخطأ أي كاذبة في قولها خاطئة في فعلها، أي أن القدرة على التحكم في الأفعال يجعلها خطأ أو صادقة والقدرة على التحكم في الأفعال يجعلها خطأ أو صواب، مما يجعل هذا الوصف لازما من أوصاف الناصية.

2- ولما كانت الناصية التي تعني مقدم الجبهة، جزءا عظيما من الرأس، لا يوصف بهذه الأوصاف على الحقيقة، وعند التحقيق بدراسة التركيب التشريحي لمنطقة أعلى الجبهة وحد ألها تتكون من أحد عظام الجمعمة المسمى بالعظم الجبهي، ويستتر خلفه محميا به أحد فصوص المخ المسمى بالفص الجبهي أو الأمامي، (Cortex Frontal)، وبهذا يمكن القول بأن الناصية كما تطلق على العظم الجبهي يمكن أن تطلق أيضا على ما يستتر خلفه من الفص الجبهي للدماغ، حيث أنه الجزء والمكان الذي يمكن أن يوصف بهذه الأوصاف وصفا حقيقيا أ، ويتحقق العمل فيه بظاهر النص من غير حاجة إلى تأويل أو مجاز، كما فعل كثير من المفسرين قديما وحديثا أحيث أولوا وصف الناصبة بالكذب والخطأ، فجعلوه وصفا لصاحبها.

وتعبير إسناد الوصف أو الفعل لشيء والمراد ما فيه، تعبير شائع في القرآن الكريم، ولا أدن على ذلك قوله تعالى: ﴿وَاسْأَلُ الْقَرِيّةَ الَّتِي كُنّا فِيهَا وَالْعِيرَ النِّي أَقْبُلْنَا فِيهَا وَإِنّا لَصَادِفُونَ ﴾ قليس المقصود توجيه السؤال إلى مباني القرية أو إلى ذوات العير، وإنما لسكان القرية ومن فيها والمصاحبين منهم لهذه العير، كما أن مفهوم النص في قوله تعالى: ﴿ مَا مِنْ دَابّة إِلّا هُو آخِذٌ بِنَاصِيتِها ﴾ وقول النبي في الحديث (ناصيتي بيدك) يؤكد هذا المعنى حيث تشير النصوص إلى أن الجزء المختص بقيادة الدواب كلها وتوجيهها – وعلى رأسها الإنسان – يخضع لهيمنة الله سبحانه وتعالى وسلطانه، وهذا الجزء لابد أن يكون في الدماغ حيث هو العضو المختص بتسيير شؤون الدواب والسيطرة على تصرفاتها، وبما أن النصوص سمت هذا الجزء بالناصية فلابد أن يشمل الجزء الأمامي من الدماغ الذي يقع خلف مقدمة الرأس أو العظم الجبهي. وبناء على ذلك فإن مفهوم النصوص (كما يقول د.سكر) في يتبح لنا القول بأن الناصية بما تحوي من الفص الجبهي للدماغ هي مركز

أ - محمد يوسف سكر: الناصية ووظيفة الفص الجيهي للنماغ، ص 59.

<sup>2 -</sup> انظر التفاسير السابقة الذكر، ومن التفاسير المعاصرة: حسن حبنك البيدان: معارج التفكير ودقائق التدبر، ج1، ص68. 3 ـــ يوسف:82.

 <sup>4 -</sup> الأستاذ الدكتور محمد يوسف سكر: أستاذ علم وظائف الأعضاء بجامعة الملك عبد العزيز بجدة، وكان عميد لكلية الطب
 4 - الأستاذ الدكتور محمد يوسف سكر: أستاذ علم وظائف الأعضاء بعد مرجعا في الكليات الأحنبية.

القيادة والتوحيه للسلوك والتصرفات الإنسانية وكذا سلوك الحيوان أ.

3- حرية الاختيار متاحة للإنسان وهي مرتبطة كما يفهم من الآية بالناصية، أي بالفص الجبهي للدفاع، فالإنسان هو المحلوق الوحيد الذي يمكن أن يتحكم في سلوكه، وفق ضوابط لتصرفات القولية والفعلية، من الصدق والكذب والصواب والخطأ فيكون الإنسان مسؤولا على اختياره وعليه يؤاخذ ويعاقب على الخطأ، لذا جاء في قوله تعالى (خاطئة) لتأكيد هذا الأمر «فالفرق بين الخاطئ معاقب ومؤاخذ والمخطئ غير مؤاخذ» ولذا قال ربنا سبحانه قبل ذلك الوصف: ﴿كَلَّا لَكُن لَمْ يَنْتُه لِنَسْفَعًا بِالنَّاصِيَة ﴾، أي لئن لم ينته عما يقول ويفعل ويترجر، لنأخذن بناصيته أخذا عنيفا إذلالا وإهانة له، لأن السفع هو القبض والجذب بشدة أو اللطم والضرب وتسويد الوجه، أو إلى أن يسود الوجه، إذ السفع مأخوذ من سفع النار والشمس إذا غير وجهه إلى السواد، وتسويد الوجه علامة الإذلال والإهانة أ.

هذا ما تم فهمه من حقائق من النصوص فماذا قال العلم المعاصر عن ناصية الإنسان والحيوان؟ ب- التفسير العلمي المعاصو

قدم العلم الحديث في تطور عدة حقائق عن ناصية الإنسان و دماغه يمكن تلحيصها في النقاط التالية: 1-حقائق عامة:

1-1- يتكون الدماغ من ثلاث أحزاء أساسية هي المخ والمخيخ وحذع الدماغ، ويتكون كل حزء أساسا من الحلايا العصبية المسماة العصبونات، والحلايا الداعمة المسماة الدبق العصبي، ويشكل المخ 83% من إجمالي وزن الدماغ، ويعد دماغ الإنسان من حهة النظر التشريحية، أضخم ما في المملكة الحيوانية بالنسبة لوزن الجسم، وهناك حيوانات تتمتع بأكبر وزن مطلق للمخ مثل الحوت والفيل وخترير البحر.

2-1- الفص الجبهي أكبر فصوص الدماغ الأربعة وهي الفص الجبهي في الجبهة والفص الصدغي في الجبهة والفص الصدغي في الجانب السفلي، والفص الجداري في المنتصف والفص القذالي في المؤخرة وتكون في القشرة

ا - محمد يوسف سكر: المرجع السابق، ص59، وعبد الهيد الزنداني، علم الإيمان، ص257-258.

<sup>2 -</sup> الفخر الرازي: التفسير الكبير، ج32. ص24.

<sup>3 -</sup> ابن منظور: لسان العرب، ج19، ص200، والفخر الرازي: نفس للرجع، ج32، ص23.

المخية الحدود بين هذه الفصوص والشقان الرئيسيان هما الشق المركزي والشق الجانبي أ. (انظر الشكل 17).

1 -3 - وتعد قشرة المنح هي الوزن أو الحجم الكبير في الدماغ، وتمثل قشرة الترابط أكبر أجزائها حجما، حيث يحتوي كل فص على قشرة ترابط يحلل المعلومات ويعالجها ويخزلها.

وقشرات الترابط هي التي تمكن الشخص من أداء النشاطات التي تتطلب قدرات عالية من التفكير والتحدث والتذكر.

وتتكون النسبة الكبرى من قشرات الترابط ومناطق الربط هذه، من قشرة الفص الجبهي، حيث تستقبل القشرة الحركية في الفص الجبهي المعتقبل القشرة الحركية في الفص الجبهي الدفعات العصبية التي تتحكم في الحركات الإرادية لكل العضلات الهيكلية².

4-1- وهناك ميزة أخرى تتعلق بحجم قشرة الدماغ الجوفية، والتي تتحكم في الوظائف الحركية الغريزية أو الانعكاسية وهي أنما أكبر في الحيوان منها في الإنسان "وهذا يقدم لنا الدليل على أن التحكم في الوظائف الحركية لدى الحيوانات يكون إما انعكاسيا أو موجها بالغرائز أما في الإنسان فتخضع وظائفه الحركية وتصرفاته للوعي والإدراك الموجه من قبل مساحة قشرة الدماغ الشاسعة.

### 2- الناصية ووظيفة الفص الجبهي

أثبتت الدراسات والأبحاث المعملية المعاصرة الدور الكبير والخطير للفص الجبهي (الناصية) في توحيه السلوك الإنساني، حيث يعد دليلا آليا يهدي الحتيارات الشخص نحو البقاء والحفاظ على حياته ( وذلك يتجلى من خلال عدة وظائف حيوية للفص الجبهي من أهمها:

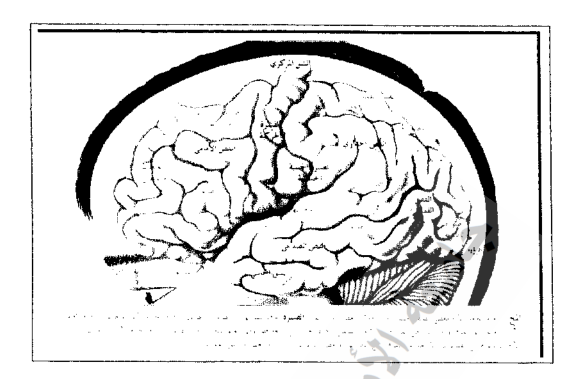
#### 2-1- تكون الألفاظ المنطوقة (استعمال اللغة):

إن التحكم في اختيار وتكوين الكلمات استعدادا للنطق بها يظهره الشكل 18 حيث تختار الألفاظ في منطقة التلفيف الواوي لتنتقل من (منطقة فيرنيك) الواقعة في أعلى التلفيف الصدغي والمسؤولة عن فهم المعلومات السمعية والمرئية إلى (منطقة بروكا) حيث تكون الألفاظ أو الكلمات المنطوقة في الفص الجبهي

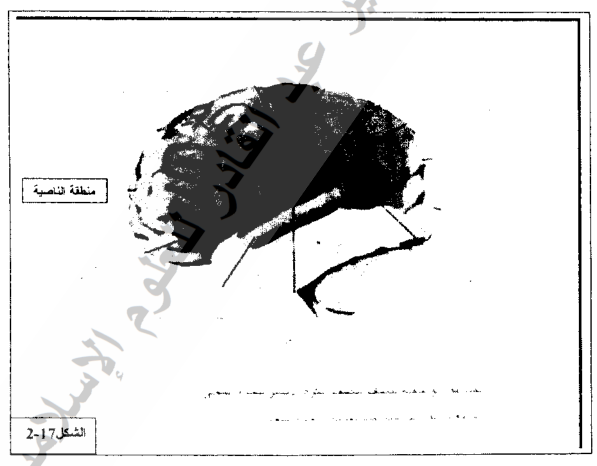
أ - الموسوعة العربية العالمية، م.10. ص367-368.

 <sup>2 -</sup> نفس المرجع، ص368.

<sup>3 -</sup>René BRNEX; "Le scientifique Antonio Damasio; Le cerveau à la recherché de l'arne" p.20.



(شكل17-1)



الواقع أمام الجزء الأسفل من القشرة الحركية التي تتحكم في الأعضاء المتعلقة بالنطق!

وهذا يدل على أن مفتاح التحكم في الكلمات المنطوقة هو في الفص الجبهي للمخ أي في الناصية، لذلك فليس كل الألفاظ التي ترد إلى الذهن تظهر في اللسان، وذلك لمرورها على مركز تكوين الكلمات في الناصية ومن ثم فالإنسان مسؤول ومحاسب عما ينطق به لسانه طلما يستطيع التحكم في اختيار الألفاظ وأعضاء النطق وعلى رأسها اللسان، وقد أشار النبي تله إلى هذه الحقيقة في عدة أحاديث منها: عن سفيان بن عبد الله هي: «قال: قلت: يا رسول الله حدثني بأمر أعتصم به قال: قل رب ثم استقم، قلت: يا رسول الله ما أحوف ما تخاف على؟ فأحذ بلسان نفسه ثم قال: هذا» وحديث طويل لمعاذ بن حبل هم «قال: قلت يا رسول الله أحبرني بعمل يدخلني الجنة ويباعدني عن النار... قال ألا أخبر لك بملاك ذلك كله؟ قلت: بلى يا رسول الله، فأحذ بلسانه، قال كف عليك هذا، قلت: يا رسول الله، وإنا لمؤاخذون بما تتكلم به فقال: ثكلتك أمك !!! وهل يكب الناس في النار على وجوههم الله عن المشرق والمغرب» أو قال من العبد ليتكلم بالكلمة، ما يتبين ما فيها يهوى بما في النار، أبعد ما بين المشرق والمغرب» أو

## 2-2- التوجيه الإرادي للنظر في اتجاه محدد

وهناك أيضا في الفص الجبهي ما يماثل منطقة بروكا من تلفيف القشرة الحركية، وهي منطقة تختص بتحريك الرأس في حركة دائرية، وكلا المنطقتين توجه وتركز النظر في اتجاه معين وفق حركة إرادية، وهنين المنطقتين توجهان قشرة الحركة الأولية لإدارة الرأس وتركيز العينين في اتجاه محدد، فالتوجيه الإرادي للنظر إذن أو اختيار المشاهد والمواقف المصاحبة لها، يقع في الفص الجبهي أو الناصية أقرار المناصية أقرار المناصية أو الناصية الناصية أو الناصية أو الناصية أو الناصية أو الناصية أو الناصية الناصية أو الناصية الناصية أو الناصية

و هذا يتوافق مع ما أشار إليه النبي ﷺ في حديث المؤاخذة على النظر المحرم للمرأة الأجنبية

<sup>1 -</sup> الموسوعة العربية العالمية، ج10، ص372، ومحمد يوسف سكر، الرجع السابق. ص.60.

<sup>2 -</sup> رواه الترمذي وقال حديث حسن صعيح.

<sup>3 -</sup> رواه الترمذي وقال حديث حسن صحيح.

 <sup>4 -</sup> رواه مسلم في كتاب: الزهد والرقائق.

A.R.DAMASIO, d'aprés R.BERNEX. O.P.cit.p21 في 60. وانظر: 60. 60. A.R.DAMASIO, d'aprés R.BERNEX. O.P.cit.p21

حين قال لعلى هذا «يا على لا تتبع النظرة فإنما لك الأولى، وليست لك الآخرة» أوفي رواية قال: «النظرة الأولى لك والآخرة عليك» وقال حين سئل عن النظرة الفحأة: «أصرف بصرك» أي إذا وقع بصره على الأحنبية من غير قصد، فلا إثم عليه وإن استدام النظر أثم، فالنظرة الأولى فحائية فيها تركيز وتوجيه وإنما تقع المؤاخذة على النظرة الثانية الإرادية المحددة والموجهة لذا قال تعالى: ﴿وَقُلْ لِلْمُؤْمِنَاتَ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَحْفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلَيضْرِبْنَ بِحَمْرِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلّا لَبْعُولَتِهِنَّ أَوْ آبَاتِهِنَّ أَوْ آبَاء بُعُولَتِهِنَّ أَوْ أَبْنَاتِهِنَّ أَوْ آبَاء بُعُولَتِهِنَّ أَوْ أَبْنَاتِهِنَّ أَوْ النَّاتِهِنَّ أَوْ النَّاتِهِنَّ أَوْ النَّاتِهِنَّ أَوْ النَّاتِهِنَّ أَوْ النَّاتِهِنَّ أَوْ النَّاتِهِنَّ أَوْ التَّابِعِينَ عَوْرَاتِ النِّسَاءِ وَلَا يَضْرِبُنَ بَأَرْجَلَهِنَّ أَوْ الطَّفْلِ الدِّينَ لَمْ يَظْهَرُوا عَلَى عَوْرَاتِ النِّسَاءِ وَلَا يَضْرِبُنَ بَأَرْجَلَهِنَّ أَوْ الطَّفْلِ الَّذِينَ لَمْ يَظْهَرُوا عَلَى عَوْرَاتِ النِّسَاءِ وَلَا يَضْرِبُنَ بَأَرْجَلَهِنَّ أَوْ الطَّفْلِ الدِينَ لَمْ يَظْهَرُوا عَلَى عَوْرَاتِ النِّسَاءِ وَلَا يَضْرِبُنَ بَأَرْجَلَهِنَّ أَوْ الطَّفْلِ الدِينَ لَمْ يَظْهَرُوا عَلَى عَوْرَاتِ النِّسَاءِ وَلَا يَضْرِبُنَ بَأَرْجَلَهِنَّ الرَّجَالِ أَوْ الطَّفْلِ الدِينَ لَمْ يَظْهَرُوا عَلَى عَوْرَاتِ النِّسَاءِ وَلَا يُولَى الْوَاحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَائِكُمْ إِنْ يَكُونُوا فَقَرَاءَ يُغْتِهِمُ اللَّهُ مَنْ فَضْلُه وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ . في الصَّالَحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَائِكُمْ إِنْ يَكُونُوا فَقَرَاءَ يُغْتِهِمُ اللَّهُ مَنْ فَضْلُه وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ .

## 2-3- التحكم الإرادي لحركة جميع أجزاء الجسد

«لقد أثبتت الأبحاث أن المناطق الحركية الإضافية والمنطقة قبل الحركية، تعملان باعتبارهما منتشئتان للوظيفة الحركية وتخزنان برامج الحركة التي تعد جزءا من التخطيط الخاص ،بتحكم يحموعة معين من العضلات على القيام بحركة طواعية، لذلك فإنه يمكن الاستنتاج أنه كما هو الحال فيما يتعلق بالنطق واختيار الألفاظ وتحريك الرئس والعينين، فإن قشرة الفص الجبهي أو الناصية هي المتخصصة بالتحكم الواعي للقيام بعمل طوعي أو عدم القيام به، مما يتطلب تحريك بعض أو كل أجزاء الجسد» 5.

وعليه أمكن استنتاج كذلك أن التناسق بين حركة النطق وحركات الجسم يقع في الناصية وأن قسشرة المخ في هذه المنطقة هي التي تتحكم في سلوك الإنسان، وكذلك ما يسبق هذا السلوك

 <sup>1 -</sup> رواه الترمذي وقال حسن غريب.

<sup>2 -</sup> رواه مسلم عن حرير بن عبد الله في كتاب الآداب.

<sup>3 -</sup> انظر محمد يوسف سكر، المرجع السابق، ص60.

<sup>4 ---</sup> النور:31-32.

<sup>5 -</sup> انظر محمد يوسف سكر، المرجع السابق، ص60.

و اتتخاذ القرارات من تفكير وتذكر يؤديه الفص الأمامي من المخ (الناصية)!.

#### 4-2 ــ السلوك الغريزي والفطري والسلوك المكتسب

وقد أثبتت التحارب أن السلوك الإنساني ليس كالسلوك الحيواني توجهه الغرائز فقط، وإنما تسييطر عليه وتوجهه المعلومات والخبرات المكتسبة من البيئة.

حيث هناك سلوك غريزي فطري وسلوك مكتسب، والعلاقة بينهما يمكن مقارنتها بوظائف الحاسوب، فالسلوك الغريزي يمكن وصفه بالبرامج الخارجية الحاسوب.

فانسلوك الغريزي يكون إما انعكاسيا أو موجها بالغرائز بدرجة كبيرة كما هو عند الحيوان أو أقل منه عند الإنسان.

أما السلوك المكتسب فهر السلوك الذي توجهه معنومات مكتسبة من البيئة في قشرة المخ و حاصة في مناطق الربط فيها، حيث تؤدي دورا بارزا ومهما في إمكانات التعلم الهائلة لدى البشر و حيث يوجد كم هائل من المعلومات المبرمجة التي تم اكتسابها و سجلت في الفص الجبهي مركز التحكم النهائي لاستخدامها في النطق لذا سمى أحد العلماء الناصية "المسجل الجسدي" (Marqueur Somatique).

وهذا ما يثبت لنا العلاقة الوطيدة بمين الموحدة بين اللغة والفكر خاصة في اعتمادهما على المعلومات الفطرية المخزونة في الفص الأمامي من الدماغ (الناصية).

#### جـــ الأدلة العلمية على صحة هذه الحقائق

هناك محموعة من الأدلة العلمية التجريبية والسريرية على صحة هذه الحقائق عن الفص الجبهي أو الناصية، تعددت وتنوعت حسب طبيعة الأبحاث وتعدد مراكز البحث في العالم. ومن أهمها وأشهرها وأكثرها حجية دليلين هما:

الله ليمل الأول: فصل أو تنف الفص الجبهي يؤدي إلى إضراب الشخصية في الأقوال والأفعال. إذ أُتُبتت الأدلة السريرية (الإكلينيكية) أن تلف الفص خبهي أو فصله يؤدي إلى فقدان المريض

Bernex.op. cit.p18 و 374-373 و الموسوعة العربية العالمية. و 374-373 و Bernex.op. cit.p18 و 374-373

<sup>2 -</sup> A.R Damasio; D'après R. Bernex, op. cit. p20.

André Bourgnignon et cyrine Koupernik; "Langage et pensée" dans encyclopaedia universalis, T5, P247.

التحكم في سلوكه الاحتماعي والقدرة على استعمال الألفاظ، بل تتغير شخصيته إلى الأسوأ، محيث تنقص قدرته في التركيز وروح المبادرة والتحمل، وعلى حل المشكلات التي تحتاج لقدرة على عقلية متميزة، فيغلب عليه التردي في اتخاذ القرارات، كما تتأثر قدرة المريض على الحكم على موقفه فيفقد الشعور بالمسؤولية نحو نفسه وذويه فنغلب على سلوكاته اللامبالاة.

كما يفقد اهتمامه بمظهره الاحتماعي وقد يعاني من هبوط في المعايير الأخلاقية التي تترجم في سلوكات لا أخلاقية، حيث أدى هذا النوع من الإصابة التدهور الاحتماعي لكثير من المرضى حيث و صفوا بالكسل، والتقليد واللامبالاة².

ومن أكثر هذه الأدلة، قصة عامل المناجم الذي أخترق ناصيته قضيب حديدي (طوله1.80م) سنة المحلم المناجم الذي أخترق ناصيته قضيب حديدي (طوله1.80م) سنة 1848 بالولايات المتحدة الأمريكية إثر حادث انفجار منجم، (انظر شكل19) حيث تعافى بعد الحادث واستر جع قواد الجسدية ووعيه، ولكنه مع مرور الأيام حدث تغير عميق ونهائي في شخصيته، على مستوى السلوك الاجتماعي، حيث أصبح مهملا ومنعزلا ولا مبال وفظا فاحشا بعد ما كان معروفا بشخصيته المسؤولة واجتماعيته وحسن سلوكه، فقد عمله وأهمل أسرته وانتهى متشردا.

و بعد الدراسات والأبحاث المتكررة والمتعمقة من سنة الحادث 1848إلى سنة 1995م من طرف بحموعة من الباحثين تبين أن القضيب المنجمي أصاب الفص الجبهي من دماغ المريض مما أدى إلى تلف منطقة اتخاذ القرارات والأفعال الطوعية والإرادية الإنجابية.

فأخذ حدوث إصابات في هذه المنطقة دليلا قوياً على وظيفة قشرة ما قبل الجبهة في التحكم في الجوانب الأكثر تعقيدا في السلوك الإنسان. أ

## الدليل الثاني:

نظرا لتطور الوسائل التكنولوجية التصويرية في مجال علم الأعصاب في السنوات الأحيرة أصبح

<sup>1 -</sup>R.Bernex: op.cit, p19.

<sup>2 -</sup> Ibid.

قسر وهي السنة التي نشر فيها العالم الأمريكي (عالم سيكولوجيا خهاز العصبي) (neuropsychologue) انطونيو دماسيو مدير فسم L'erreur de descarte, la raison des emotions" والأستاذ دماسيو مدير فسم الأعصاب جعامعة (إيوا Iowa) وأستاذ بقسم الدراسات البيولوجية بكاليفورنيا، لقبه أصحابه بسـ"مهندس سيكولوجيا الجهاز العصيبي" حصل على حائزة (بسوا Pessoa) بالاشتراك مع زوجته (هانا) Hanna سنة 1992 وهي أعلى حائزة فكرية بالبرتغال.
 عصد يوسف سكر: المرجم السابق، ص 62.

من الممكن قياس تدفق الدم في قشرة المنح أو أجزاء أخرى منه عن طريق النظائر المشعة والرنين المغناطيسي الوظيفي (I.R.M) الحاسوب والماسح (Scaner) ، «حيث استخدمت هذه الوسائل في دراسة الوظائف العليا للدماغ خاصة في بحال وظائف أجزاء الدماغ المختصة باللغة التي هي من خصائص الإنسان، وقد تبين من هذه الدراسات أن الفص الجبهي يزداد تدفق الدم في عدة مراكز منه عند التفكير في معاني الكلمات، وعند النطق بها، بينما يزداد النشاط في مناطق الإبصار في مؤخرة الدماغ عند التعرض إلى بعض الحروف كشكل كلمة لا معني لها» (انظر شكل 18).

## د- الاستنتاج

وبناء على الدليلين السابقين والنتائج العلمية المتقدمة نصل إلى مجموعة من الاستنتاجات المتعلقة بالناصية:

1- إن السلوك الإنسان المقدرة لإحداث هذا التغيير في سلوكه بناء على خصوصية في اختيار معلوماته ويمتلك الإنسان القدرة لإحداث هذا التغيير في سلوكه بناء على خصوصية في اختيار معلوماته واكتساب خبراته وضبط سلوكه، إن خيرا فخير وإن شرا فشر، وقد أثبت القرآن الكريم هذه الحقيقة وبين ألها قانون عام وسنة مطردة في قوله تعالى: ﴿ لَهُ مُعَقّبَاتٌ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللّه إِنَّ اللّه لَا يُعَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ وَإِذَا أَرَادَ اللّهُ بِقَوْمٍ سُوءًا فَلَا مَرَدً لَهُ وَمَا لَهُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَالِ اللهِ أَن اللّهُ بِقَوْمٍ مِنْ وَالِ اللهِ أَن اللّه بَنْ وَالِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ بِعَوْمٍ مَن دُونِهِ مِنْ وَال اللهُ اللهِ اللهُ ال

كما أشارت السنة النبوية، كما بينت، والقرآن الكريم إلى أن الأشياء المسموعة والمبصرة والمدركة بالفؤاد تصب كلها في محل التحكم في سنوك واتخاذ القرار الذي تنبني عليه المسؤولية كما في قوله تعالى: ﴿وَآتَ ذَا الْقُرْتِي حَقَّهُ وَالْمسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلَ وَلَا تُبَدِّرُ تَبْذِيرًا ﴾ .

2 \_ ثم أن القرآن الكريم والسنة النبوية أشارا إلى حقيقة العلاقة بين المعلومات الفطريـــة (الفطـــرة) والغريزة والمعلومات والخبرات المكتسبة وأهميتها في حياة الإنسان من حيث احتيار السلوك واتخاذ

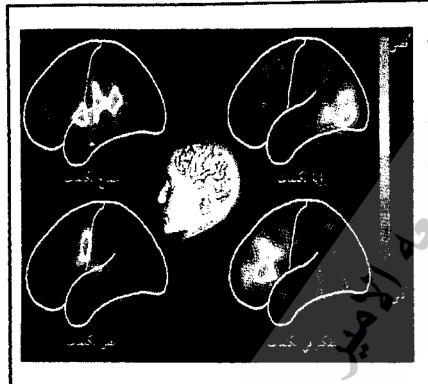
<sup>1 -</sup>I.R.M: Imagerie à resonance magnétique (Bernex: op.cit. p18)

وانظر الموسوعة العربية العالمية، ج10، ص373-376.

<sup>2 –</sup> محمد يوسف سكر: المرجع السابق، ص62.

<sup>3</sup> ــ الرعد: 11.

<sup>4</sup> ــ الإسراء:26.



(شكل: 18)



القرارات التي تتم في الناصية، إذ يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِيَّتُهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدُنَا ﴾ وقال: ﴿فَأَقِمْ وَجُهَكَ لَلدِّينِ حَنِيفًا فَطُرَةَ اللَّهِمَ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ فَطُرَةَ اللَّهِ اللهِ اللهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيَّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ وهذا وقال رسول الله ﷺ: «كل مولود يولد على الفطرة فأبواد يهودانه أو يتصرانه أو يمجسانه... وهذا يعني أن الله سبحانه وتعالى خلق الإنسان وميزه بالعقل والإدراك وأودع فيه بجانب غرائزه الحيوانية، قدرا من المعلومات الأساسية الهامة سماها الفطرة أو فطرة الإيمان والتوحيد .

«فالفطرة على الإيمان والتوحيد تمثل البرنامج الداخلي للدماغ التي تكون قاعدة ثابتة وراسخة من المعلومات المركوزة في نفس الإنسان، تجعله دائما على استعداد للإيمان وطاعة الله، ما لم يشوش عليها أو تطمسها معلومات أخرى مضادة لها أو متعارضة معها مكتسبة من البيئة المحيطة، وهذا ما أشار إليه اخديث: «فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه» وأشار إليه في الحديث الآخر: «إني خلقت عبادي حنفاء كلهم وإلهم أتتهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم وحرمت عليهم ما أحللت لهم وأمرقم أن يشركوا بي ما لم انزل به سلطانا» أ.

بينما تمثل التعاليم التي أوحى الله بها إلى الأنبياء لتبليغها للناس برامج مكتسبة لضبط وتوجيه سلوكهم وهي التي فيها التكليف والاعتيار وعليه الجزاء، قال تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقّ مُصَلِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنْ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ فَاحْكُمْ يَيْنَهُمْ بِمَا أَنزَلَ اللّهُ وَلَا تَتَبِعُ أَهُواءَهُمْ عَمَّا مُصَلِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنْ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ فَاحْكُمْ يَيْنَهُمْ بِمَا أَنزَلَ اللّهُ وَلَا تَتَبِعُ أَهُواءَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنْ الْحَقِلُ بَعْ اللّهُ مَرْعَةً وَمِنْهَاجًا وَلَوْ شَاءَ اللّهُ لَحَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَكِنْ لِيَبْلُوكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ فَاسْتَبَقُوا الْحَيْرَاتِ إِلَى اللّه مَرْجَعُكُمْ خَمِيعًا فَيْنَبُكُمْ بِمَا كُنتُمْ فيه تَخْتَلِفُونَ ﴾ [.

3-كما أنه يمكننا أن نفهم على ضوء هذه المعطيات العالمية مدى أهمية الانفعال في التفكير السليم

إ \_ الأعراف:172.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> \_ الروم:30.

<sup>3 -</sup> رواه الشيخاد.

<sup>4 -</sup> راجع الفصل الثاني من البحث.

<sup>3 –</sup> فاحتالتهم: أي فاستحوفهم فدهبوا بجم وأزالوهم عما كاموا عليه من الترحيد وجالوا معهم في الباطن. ـ

<sup>6 -</sup>رواه مسلم في كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها.

<sup>7</sup> ـــ المائدة:48؛ محمد يوسف سكر: المرجع السابق، ص62.

والقرار الصحيح من حلال تأثير الفطرة في اتخاذ القرار وتوجيه السلوك في موقف الحوف والضيق والشدائد، التي أشار إليها القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿وَإِذَا غَشْيَهُمْ مَوْجٌ كَالظَّلُلِ دَعَوْا اللَّهَ مُخْلَصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا نَجَّاهُمْ إِلَى الْبَرِّ فَمِنْهُمْ مُفْتَصِدٌ وَمَا يَحْحَدُ بِآيَاتِنَا إِلَّا كُلُّ حَتَّارِ كَفُورٍ ﴾ م مخلصينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا نَجَّاهُمْ إِلَى الْبَرِّ أَعْرَضْتُمْ وَكَانَ وَقَالَ: ﴿وَإِذَا مَسَّكُمْ الضَّرُ فِي الْبَحْرِ ضَلِّ مَنْ تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاهُ فَلَمَّا نَجَّاكُمْ إِلَى الْبَرِّ أَعْرَضْتُمْ وَكَانَ الْإِنْسَانُ كَفُورًا ﴾ ﴿ وَقُلْ مَنْ يُنَجِّيكُمْ مِنْ ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً لِينْ أَبْعَانَا مِن هَذَهِ لَنَكُونَنَ مِنْ الشَّاكِرِينَ، قُلُ اللَّهُ يُنَجِّيكُمْ مِنْ ظُلُمَاتِ الْبَرِّ إِذَا هُمُ أَنْتُمْ تُشْرِكُونَ ﴾ ﴿ وَقُلْ مَنْ يُتَحِيكُمْ مِنْ ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً لِينَ أَبْعَانَا مِن هَذَهِ لَنَكُونَنَ مِنْ الشَّاكِرِينَ، قُلُ اللَّهُ يُنَجِيكُمْ مِنْهَا وَمِنْ كُلِّ كَرْبِ ثُمَّ أَنْتُمْ تُشْرِكُونَ ﴾ ﴿ وَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْنَ وَعُولًا اللَّهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا نَعَامُ هُمْ إِلَى الْبَرِّ إِذَا هُمُ يُشْرِكُونَ ﴾ ﴿ . حيث تسيطر الفطرة في الْفُلْرِة مُعُمُ اللهُ اللهُ وَاخْلُقَة مما يبين لنا الدور الإنقاذي الذي تقوم السلومَ على كل السلوكات المكتسبة المعارضة لها أو الخاطئة مما يبين لنا الدور الإنقاذي الذي تقوم الله المرامج الداخلية (الفطرة) في الناصية لحياة الإنسان وتحقيق سعادته.

4 - وخلاصة القول في هذا الأمر، بناء على ما سبق، هي أن الوحي الإلهي (القرآن والسنة النبوية) الذي لم يتبدل و لم يتغير هو بمثابة برنامج مكتسب ومناهج للتحكم والتوجيه لتصرفات البشر أفرادا أو جماعات، بما يحقق مصالحهم العاجلة والآجلة.

كما أن هذا البرنامج المكتسب (الوحي) يتطابق والبرنامج الداخلي (الفطرة) الذي خلقه الله عليه المبرمج في الناصية، حيث ينسجمان ويتناغمان. لأن كل منهما مصدره الحق تبارك وتعالى فهو "له الخلق والأمر" وهذا دليل على عدله وحكمته وقدرته سبحانه وتعالى.

5- ثم أن التحكم في الحركات والأفعال الإرادية وفق ضوابط التصرفات القولية والفعلية في الكذب والصدق والخطأ تكمن في الفص الجبهي، وأن البرامج الحركية تزود بها القشرة الحركية من الفص الجبهي من خلال القشرة قبل الحركية، ومن المعروف أن قشرة الدماغ هي المكان الذي يقوم بجميع الوظائف الواعية والإرادية الحركية، وعليه يمكن القول مع الأستاذ محمد يوسف سكر باطمئنان «أن قشرة الفص الجبهي هي المسؤولة عن رسال القرار الحركي الإرادي لأجزاء الجسم،

<sup>1-</sup>A.R.Damasio: op.cit p20-21.

<sup>2</sup> \_ لقمال:32.

<sup>3</sup> ــ الإسراء: 67.

<sup>.64-63</sup>: الأنعام: 63-64.

<sup>5</sup> سـ العنكبوت:65.

بما في ذلك حركة اللسان بنطق الألفاظ وحركة الرأس والعينين، لتركيز النظر في اتجاه وغرض محدد، بناء على ما ترسخ فيها من معلومات حارجية أحرى لتوجيه وضبط السلوك والتصرفات.

لذلك يمكن أن نقول: إن حمل أمانة التكليف أو حرية الاختيار للأقوال والأفعال تكمن في الفص الجبهي للمخ أو الناصية والله أعلم» أ.

6-كما أن الإنسان هو كل متكامل لا انفصال بين الروح والجسد وهو ما يبطل مقول ديكارت: «للقلب حججه ومبرراته التي لا يعلمها العقل»

«Le Coeur à ses raisons que la raison ne connaît pas »

<sup>2</sup> -A.R.Damasio: op.cit p18.

وجعل الأستاذ (دماسيو) يقلب المقولة كلية ليقول «إن للجسم بعض المبررات التي يجب على العقل أن يأخذها بالحسبان» أن يما يحتم علينا إعادة النظر في كثير من الأفكار الفلسفية في نظرية المعرفة، وفلسفة وأخلاق، لكل من كانت وديكارت وغيرهم من الفلاسفة المثاليين أو الماديين الحسيين، مصداقا لقوله تعالى: ﴿إِنَّ السَّمْعَ وَالْبُصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُوْلَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولًا ﴾ قالسمع والبصر تعبير عن بعض أعضاء الجسلا، والفؤاد تعبير عن العقل.

7- ويمكن استنتاج من الناحية العقدية كذلك دليلا على الجزاء الإحروي والعدل الإلهي، إذا علمنا أن الناصية هي المسؤولة عن الأفعال والموافف الإرادية لأعضاء الجسم الإنساني بما في ذلك حركات اللسان والعينين والرأس وغيرها، مصداقا لقوله تعالى: ﴿ وَيُوْمَ يُحْشَرُ أَعْدَاءُ اللّه إِلَى النّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ، حَتَّى إِذَا مَا حَاءُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَارُهُمْ وَجُلُودُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ، وَقَالُوا لِحُلُودهِمْ لِمَ شَهِدَتُمْ عَلَيْنَا قَالُوا أَنطَقَنَا اللّهُ الّذي أَنطَقَ كُلُّ شَيْء وَهُو حَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّة وَإِلَيْه تُرْحَعُونَ، وَمَا كُنْتُمْ سَمْعُكُمْ وَلَا أَبْصَارُكُمْ وَلَا حُلُودُكُمْ وَلَكِيْ طَنَتْتُمْ أَنَّ اللّهَ لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِمَا تَعْمَلُونَ، وَذَلكُمْ ظَنْكُمْ الذي ظَنتُمْ مِرَّاكُمْ وَلَا جُلُودُكُمْ وَلَكِيْ طَنتُتُمْ أَنَّ اللّهَ لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِمَا تَعْمَلُونَ، وَذَلكُمْ ظَنْكُمْ الّذي ظَنتُمُ مِرَبّكُمْ أَرْدَاكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ مِنْ الْحَاسِرِينَ ﴿ أَنْ اللّهَ لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِمَا تُعْمَلُونَ، وَذَلكُمْ ظَنْكُمْ الّذي ظَنتُمُ مُربّكُمْ أَرْدَاكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ مِنْ الْحَاسِرِينَ ﴿ أَنْ اللّهَ لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِمَا لَهُ وَلَا مُسْتَعْتُهُ مِنْ الْحَاسِرِينَ ﴾ أَنْ اللّه لَا يَعْلَمُ مَرْبَكُمْ أَرْدَاكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ مِنْ الْحَاسِرِينَ ﴾ أَنْ اللّه لَا يَعْلَمُ مَوْنَا مُنْ اللّهَ لَا يَعْلَمُ مَا أَوْدَاكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ مِنْ الْحَاسِرِينَ ﴾ أَنْ اللّه لَا يَعْلَمُ مَا اللّهُ لَا يَعْلَمُ مُؤْمِنَا لِهُ مَا اللّهُ لَا يَعْلَمُ مُؤْمِنَا مُقَالِمُ لَا عُلْدِي طَنْتُكُمْ اللّهُ فَا مُؤْمَلُونَا أَوْلَا مُؤْمِنَا فَا اللّهُ لَا عَلْمُ مُنْ الْتَعْلَمُ مُعْتَلُونُ اللّهُ اللّهُ لَاللّهُ لَا عَلْمُ وَلَا مُؤْمَاتُهُمْ مِنْ الْعَاسِرِينَهُ أَلْمُ لِي اللّهُ لَا عَلْمُ الْمُؤْمُ وَلَا مُؤْمُ مُؤْمُ اللّهُ لَا عَلْمُ اللّهُ لَا يُعْلَمُ مُ الْمُؤْمُ وَلَا مُؤْمُلُونَا أَنْهُ لَا عَلَالُهُ لَا عُلْمُ مُؤْمُ وَلَكُمْ اللّهُ لَا عَلْمُ اللّهُ لَا عَلْمُ مُنْ الْعُولُ الْحَلْمُ مُنْ الْحَلْمُ اللّهُ لَا عَلْمُ اللّهُ لَا عَلْمُ اللّهُ لَا عَلْمُ الْمُعُولُونَ الْفُلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

#### هــ- وجه الإعجاز

1-إن ما أثبته العلم اليوم من حقائق حول الفص الجبهي للدماغ الذي يقع داخل عظام ناصية الإنسان، كان بفضل ما توفر من أجهزة متطورةو تقدم هائل في الدراسات والأبحاث المعمقة في علم وظائف

<sup>1 -</sup> محمد يوسف سكر: الرجع السابق، ص63.

<sup>3</sup> \_ الإسراء: **36**.

<sup>4</sup> \_ فصلت:19-23.

الأعضاء ووظائف الدماغ والفص الجبهي منه، وهو ما لم يكن معروفا للعلماء في زمن الرسول (ﷺ)، بل يعد من المستحيل معرفته، ولم تكتشف هذه الحقائق إلا في النصف الثاني من القرن الماضي (20)، حيث كانت بداية معرفة العلماء بوظيفة الفص الأمامي الجبهي، في عام 1848 حين أصيب أحد عمال المناجم بقضيب اخترق حبهته، كما بينت في الدليل الأول، واكتشفوا العلاقة القائمة بين الناصية والسلوك الإنساني. 2- وكان الأطباء والعلماء يعتقدون قبل ذلك أن هذا الجزء من المخ الإنساني منطقة صامتة لا وظيفة لها أ إذ كان الفيلسوف رينيه ديكارت René Decartes (1650-1596) يعتقد أن مركز القيادة المركزية يوجد في الغدة الصنوبرية (pinéale la glande) بينما كان بعض الأطباء يظن أن موقعها هو المناطق الجبهية وما قبل الجبهية أن أن تم التأكد من ذلك في نهاية القرن العشرين.

3- كما أن أكابر المفسرين اضطروا -كما بينت من قبل- إلى تأويل النص الظاهر بين أيديهم أو تجاوزه لعدم إحاطتهم علما بهذا السر «حتى يصونوا القرآن من تكذيب البشر الجاهلين بهذه الحقيقة طوال العصور الماضية، بينما فرى الأمر في غاية الوضوح في كتاب الله وسنة رسول الله في أن الناصية هي مركز القيادة والتوجيه في الإنسان والدواب» وأن وصفها بالكذب والخطأ وما يتبع ذلك لزوما وصفها بصفات الصدق والصواب، هو وصف حقيقي للناصية بصفات سلوكية.

فمن أخبر محمدا ﷺ من بين كل أمم الأرض بمذا السر وبمذه الحقيقة.

إنه العلم الإلهي الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من حلفه وهو شهادة من الله بأن القرآن وحي من عند الله لأنه نزل بعلمه سبحانه وإنه لدليل على أن محمد ره رسول من الله، أرسله بدين الحق رحمة وهدى للعالمين، لا ينطق إلا بنور الله ووحيه، قال الحق تعالى: ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنْ الْهَوَى، إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى، عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوَى﴾ أ، وقال: ﴿وَيَرَى الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ الَّذِي أُنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ هُوَ الْحَقَ وَيَهْدِي إِلَى صَرَاطَ الْعَزِيزِ الْحَميد ﴾ أ.

<sup>1 -</sup> عبد المحيد الزندان: عنم الإيمان، ص262.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - pière Buser: "physiologie générales", dans Encyclopédia universalis, T5, P246 et T16, P232,

<sup>3 -</sup> الزنداني: المرجع السابق، ص262.

<sup>4</sup> \_ النجم:3-5.

<sup>.6: - 5</sup> 

# الموضوع الثاني: بحاية الوجود الإنساني بين القرآن والعلم المعاصر وآثارها العقدية التربوية

#### تمهيد

إن الكثير من الناس يؤمن بالتطور (نظرية التطور) وكثير منهم يؤمن بالخلق، والبعض الآخر متردد في إبداء موقفه.

وهذه المواقف المختلفة تترجم أهمية وخطورة السؤال الأساس والأول في حياة الإنسان وهو كيف بدأت وظهرت الحياة على سطح الأرض؟ بل وبالتحديد أكثر، كيف بدأ وجود الإنسان؟ هل يعد نتيجة تطور بطيء مرورا بطور حيوان شبيه بالقرد (animal simiesque) أم كان مخلوقا؟

وباعتصار، كيف كانت وجوده على الأرض؟ ثم ما علاقة الإجابة على هذا السؤال بحياة الإنسان (حاضرا ومستقبلا)؟ أي ما أثر اعتقاد أي من تلك المواقف في حياة الإنسان (فردا ومجتمعا)؟

وفي الحقيقة إنّ حاضر ومستقبل الإنسان متوقفان على مدى الإحابة (صحة وعمقا) على ذلك السؤال (من أين وكيف؟) وما يترتب عنه من أجوبة على بقية ما يعرف بالأسئلة الخالدة (إلى أين) ما هو مصير الإنسان بعد الوجود. و(لم) أي لم وجد أو ما مهمته في هذا الوجود؟

وهذا لم ينقطع البحث العلمي الجدي عن البحث عن كيفية بداية وحود الإنسان منذ ظهور وشيوع نظرية التطور على يد عالم الحيوان الإنجليزي تشارلز داروين Charles Darwin(1809هــ المجدد عن البحث موقف الديانات السماوية لكون أطروحتها غير علمية.

ولكن هذا الاستبعاد إن كان صائبا بالنسبة لموقف اليهود والنصارى لمعرفتهم الجيدة لسفر التكوين، فإنه خاطئ بالنسبة لموقف القرآن الكريم لعدم معرفتهم له أو لسموفة السطحية لبعضهم القليل النادر.

ولقد اعتمدت موقف القرآن الكريم من قضية بداية وحود الإنسان المتمثل في الخلق المباشر المكتمار للإنسان لعدة أسباب أهمها:

ان خلق الإنسان - في عقيدتنا الإسلامية وكما بينه القرآن الكريم → غيب عنا فلم يشهد
 أحد منا كيف خلق حتى نستطيع التحدث عن كيفية خلق الإنسان، بل حتى خلق السماوات

<sup>1</sup> ـــ انظر: تشارلز دارون: أصل الأنواع، ج 1، ص 264 وانظر:

والأرض هو غيب، وبالتالي فإن كيفية خلق الإنسان علم اختص به الله سبحانه وتعالى ذاته الكريمة، وفي ذلك يقول الحق حل جلاله: ﴿مَا أَشْهَدْتُهُمْ خَلْقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنفُسِهِمْ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ الْمُضِلِّينَ عَضُدًا﴾ ومن ثم فلا بد أن نأخذ العلم عن الخلق منه سبحانه وتعالى، فيكون كلام الله تعالى (القرآن الكريم) هو المصدر الوحيد للعلم في كيفية خلق الإنسان.

ثم إن منهج القرآن الكريم في عرض مثل هذه القضايا يَبعل لكل قضية غيبية عنا قضية مادية مشهودة تقرب المعنى من عقولنا، ومن القضايا المادية المشهودة ما يحتاج إلى وسائل المشاهدة التي تعد امتدادا لوسائل الإدراك البشرية يصل إليها الإنسان بالبحث والنظر، ولهذا حث الله تعالى الإنسان على البحث والنظر في كيفية بداية الخلق فقال: ﴿قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْحَلْقَ ثُمَّ اللَّهُ يُنشئُ النَّشَأَةُ الْآخِرَةَ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلُّ شَيْء قَديرٌ ﴾ [

الله الأبحاث العلمية المعاصرة في علم الإحاثة العامرة العامرة في علم الإحاثة la Paleontologie) وما وعلم الوراثة (la cytogenitique) أو بالأحرى ما يسمى بعلم توليد الخلايا (la cytogenitique) وما أحدثه من ثورة في محال تاريخ الإنسان وحضارته.

2- إن المسيحية واليهودية في كتابهما (سفر التكوين)<sup>3</sup>. الكتاب الوحيد الذي يتحدث عن بداية الخلق، لم يوليا حادثة خلق الإنسان أهمية كبرى من حيث كيفية الخلق ومادة الخلق، وأهمية الخلق، مثلما فعل القرآن الكريم.

ثم إن سفر التكوين مشكوك في مصدره الإنبي فهو كبقية الكتب اليهودية والمسيحية محرف، كما تؤكد ذلك الدراسات الغربية الحديثة (فضلا عن الدراسات الإسلامية) وبالتالي لا يمكن الاعتماد عليه لكونه لا هو مصدر إنبي ولا علمي موثق به، وإنما نكتفي بالإشارة إليه عند الحاجة.

3- إن العلم لم ينجح لحد الآن في حسم قضية بداية وجود الإنسان من حيث الكيف والزمن، حيث تضاربت الآراء والنظريات وتعددت الاكتشافات والنتائج العلمية بين المؤيدين لفكرة التطور والنافين لها، بل حتى التطوريين أنفسهم لم يتفقوا حول موضوع التطور وأصل الإنسان رغم إجماعهم على أن الصدفة هي التي أوجدت الإنسان، وأن الأنواع الحية منحدرة عن بعضها البعض عن طريق

<sup>1</sup> \_ الكهف:51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ــ العنكبوت: 20.

<sup>3</sup> ـــ سغر التكوين: هو أحد الأسفار الحمس للقسم الأولَ من التوراة تدعي اليهود نسبته إلى موسى القتير.

التطور والتحول إلى أن وصلت إلى الإنسان الحديث العاقل (l' homosapien)، كما سنبينه في البحث. فعلماء الإحاثة (les paleontologues) لا يزالون يبحثون عن الحلقة المفقودة بين طبقات الأرض أ، في حين علماء الوراثة المهتمون بأصل الإنسان (التطوريون) ينفون وجود الحلقة المفقودة ويرجعون وجود الإنسان في تطوره إلى التطور الفجائي للنظام الوراثي للكائنات الحيية (الطفرة) (mutation).

في الوقت الذي مازال الإنسان يبحث فيه عن نفسه ليبني حاضره ومستقبله ويتخلص مما خلفه من أزمات نفسية واجتماعية واقتصادية وسياسية، نجد القرآن الكريم عرف الإنسان بنفسه من المبدأ إلى الخلق إلى الوظيفة الوجودية إلى المصير، ونبهه إلى أن يجتهد فيما طلب منه، فقال حل جلاله: ﴿قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقَ ثُمَّ اللّهُ يُنشِئُ النَّشَأَةَ الْآخِرَةَ إِنَّ اللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَديرٌ ﴾ .

كما نبه إلى عدم تضييع الوقت والجهد فيما ضمن له وعرفه به، فقال حل جلاله: ﴿مَا أَشْهَدْتُهُمْ خُلْقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنفُسِهِمْ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ الْمُضِلِّينَ عَضُدًا ﴾ أن عدم امتثال الإنسان هٰذه الأوامر والنواهي دليل على انظماس البصيرة المؤدي إلى التهلكة، المتمثلة في الأزمات التي عاشها وما يزال يعيشها الإنسان بحدة أكبر، وفي هذا المعنى قال ابن عطاء الله السكندري في إحدى حكمه: «اجتهادك فيما ضمن لك وتقصيرك فيما طلب منك، دليل على انظماس البصيرة منك» .

وبناء على ذلك كيف كانت بداية الإنسان في القرآن الكريم؟ وكيف خلق الله تعالى الإنسان الأول (آدم الله) في القرآن الكريم؟ وما هي نتائج الأبخاث العلمية في هذا المحالى؟ هل أقرت التطور أم نفته، أم مازالت تائهة بين طبقات الأرض والمحابر؟

ثم ما أثر حقيقة خلق الإنسان في حياة الفرد وانجتمع؟ وكيف تسمو العقيدة الإسلامية بالإنسان في الوجود من حيث المترلة والتكريم لتحقيق الخلافة في الأرض؟

وللإجابة على هذه التساؤلات والإشكاليات سأعاج بالبحث القضايا التالية:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> — Voir science et avenir, n 590, avril 1996.

<sup>2 -</sup> voir, la recherche, n 297, avril 1997, et n 298 mai 1997.

<sup>3</sup> \_ العكيوت: 20.

<sup>4</sup> \_ الكهف:51.

<sup>5</sup> \_ ابن عطاء الله السكندري: الحكم العطائية، الحكمة الخامسة.

أ- بداية الوجود الإنساني في القرآن الكريم.

ب- بداية الوجود الإنساني بين نظرية التطور والأبحاث العلمية المعاصرة.

حــ - أثر عقيدة الخلق القرآنية في حياة الإنسان.

## أ- بداية الوجود الإنساني في القرآن الكريم

الإنسان هو ذلك الكائن الحي الذي احتمعت فيه القوى الجسمانية والقوى الروحانية، هو الكائن الغريب المتميز عن سائر المخلوقات، فهو غريب ومتميز في تكوينه وعلاقاته في سلوكاته وحضاراته، قال الله تعالى: ﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَشْرًا مِنْ طِينٍ، فَإِذَا سَوَيَّتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاحِدِينَ اللهُ عَلَى اللهُ هو الكائن الوحيد الذي أسماه الله تعالى بوظيفته ومهمته في الوجود وهي «الخلافة» قبل أن يخلقه، فحدد بذلك سبحانه وتعالى ماهيته (الخصائص المادية والروحية المعنوية) فقال حل وعلا: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةَ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً اللهُ عَلَى ها كان الإنسان أول مخلوق وجودا أم كان مسبوقا بمخلوقات أخرى؟

## 1 - ما قبل الوجود الإنساني

إن الإنسان كان مسبوقا بأنواع كثيرة من الموجودات، إنما لم يكن من بينها ما هو حامع لمادة وروح معا، إذ أخبرنا القرآن الكريم بأن الإنسان تقنعت من وجوده كائنات روحية عقلية صرفة هي الملائكة والجن، وأخرى كائنات مادية، وهو ما أشار إليه سفر التكوين في إصحاحيه الأول والثاني حيث كان الإنسان آخر ما خلق الله تعانى في اليوم السادس<sup>3</sup>.

- أما الكائنات الروحية فقد أخبرنا الله تعانى أن الملائكة وحدت قبل الإنسان في قوله تعالى: فَوَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَة إِلَى حَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَلَا يَلَى أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ أ، وفي قوله: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لَلْمَلَائِكَة إِلَى خَلَقَ بَشُرُا مِنْ صَنْصَالِ مِنْ حَمَا مُسْتُونِ ﴾ أ، وقوله: ﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَة لِلْمَلَائِكَة إِلَى خَالِقٌ بَشُرًا مِنْ صَنْصَالِ مِنْ حَمَا مُسْتُونِ ﴾ أ، وقوله: ﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَة

ا \_ سورة ص: 71-72.

 <sup>2</sup> \_ البغرة: 30.

<sup>3</sup> ـــ مِفر التكوين: الإصحاح الأولُ والإصحاح الثاني، الفقرات من 1-7.

<sup>4</sup> ـــ البقرة: 30.

<sup>5</sup> ـــ سورة الحجر: 28.

إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مِنْ طِينٍ أَ، إذ أعلم الحق سبحانه وتعالى مسبقا الملائكة بأنه سيحلق آدم الله (قبل الحلق الفعلي) مما يدل على أن الملائكة كانت موجودة قبل الإنسان، وفيما يتعلق بالجن قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالٍ مِنْ حَمَا مُسْتُونِ، وَالْجَانُ خَلَقْنَاهُ مِنْ قَبْلُ مِنْ نَارِ السَّمُومِ ﴾ ، أي قبل خلق الإنسان، فخلق الجان كما يقول الشيخ الطاهر بن عاشور أسبق لأنه مخلوق من عنصر الحرارة والحرارة أسبق من العلم وبهم المحروبة (المرارة والحرارة أسبق من العلم وبهم الحرارة والحرارة أسبق من العلم وبهم المحروبة المرارة والحرارة أسبق من العلم وبهم الحرارة والحرارة أسبق من العلم وبهم الحرارة والحرارة أسبق من العلم وبهم الحرارة والحرارة أسبق من العلم وبها المناسلة ا

- وأما الوجود المادي فقد أخبرنا القرآن الكريم أن الكون كان عامرا بالكائنات المادية قبل حلق آدم عليه، وذلك قبيئة لوجود الإنسان الذي استدعاه الله تعالى للوجود حتى يكون وجود البيئة الكونية مناسبا لوجود الإنسان كما عبر عن ذلك أبو الوليد بن رشد بقوله أن "إن جميع الموجودات التي هاهنا موافقة لوجود الإنسان... أي كونها موافقة لحياته ووجوده"، وهو ما أسماه القرآن الكريم تسخيرا فقال الحق تعالى: ﴿اللّهُ الّذِي سَخَرَ لَكُمْ الْبَحْرَ لِتَجْرِيَ الْفُلْكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ وَلَتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلُه وَلَعَلّمُ تَشْكُرُونَ الْحَق قعلى الكائنات مسخرة لحدمة الإنسان في الكون أن .

ومن الأدلة على أن آدم أول البشر كان مسبوقا بالموحودات المادية:

1- قوله تعالى: ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلَائِكَة فَقَالَ أَنْبُونِي بِأَسْمَاءِ هَوُلَاءِ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ، قَالُوا سُبْحَانَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمِ وَذَلَكَ لأن قُولِه تعالى: ﴿ ثُمْ عَرَضَهِم على الملائكة و يعني أن اختى عَلَى المعادية على الملائكة وإنما عرض المسميات، لأن عرض الأسماء يقتضي لغويا القول (ثم عرضها)، ولأن اسم الإشارة الخاص بالجمع (هؤلاء) يدل على أن المعروض كان المسميات وليس الأسماء، فالله سبحانه وتعالى علم آدم سماء الأشياء المعروضة وطلب من الملائكة الإنباء بأسمائها، وهي نجاذج الأشياء والأحياء التي

ا ــ سورة ص: 71.

 <sup>27-26</sup> الحجر الآية 26-27.

<sup>3</sup> ــ الطاهر بن عاشور: التحرير والتنزير. ج 14. ص 43.

أيو الوليد بن رشد: مناهج الأدلة في عقائد الملة. ص 60-61.

رّ ـــ سورة الحاثية: 12.

 <sup>6</sup> سـ راجع عبد المجيد النجار: مبدأ الإنسان، ص 75. والطاهر س عاشور: المرجع السابق، ج 1، ص 399. ورشيد رضا: تفسير المنار، ج 1: ص247.

<sup>7</sup> \_ البغرة: 31-32.

يستخدمها الإنسان في حياته الدنيا التي هي مدة الخلافة أومعنى ذلك أنها كانت موجودة قبل وجود قبل وجود الإنسان، وفي اللحظة التي خلقه (الإنسان) فيها علمه العليم الحكيم أسماءها.

فالله سبحانه وتعالى أعد الكون ليعيش فيه الإنسان ووضع فيه كل مقومات حياته قبل أن يخلقه حتى يستطيع أن يقوم بمهمته والغاية من وجوده وهي الخلافة، حيث يقول جل جلاله: ﴿ قُلْ أَنْتَكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِالَّذِي حَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَحْعَلُونَ لَهُ أَندَادًا ذَلِكَ رَبُّ الْعَالَمِينَ، وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ مِنْ فَوْقِهَا وَبَارَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقُواتَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ سَوَاءً لِلسَّائِلِينَ، ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِي مُنَا فَوْقَهَا وَبَارَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقُواتَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ سَوَاءً لِلسَّائِلِينَ، ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِي مُنْ فَوْقِهَا وَبَارَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقُواتَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ سَوَاءً لِلسَّائِلِينَ، ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِي مُنْ فَوَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ اثْنِيَا طَوْعًا أَوْ كَرُهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ﴾ قَدَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ اثْنِيَا طَوْعًا أَوْ كَرُهًا قَالَتَنَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ﴾ قَدَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ اثْنِيَا طَوْعًا أَوْ كَرُهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ﴾ قَدَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ اثْنِيَا طَوْعًا أَوْ كَرُهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ﴾ قَدَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ اثْنِيَا طَوْعًا أَوْ كَرُهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ﴾ قَدَالَ لَهَا وَلِلْلُهُ وَلِلْهُ وَلِلْهُ وَلِلْهُ وَلِيْنَا عَلَيْنَا فَيْهَا وَلَيْهَا فَالْتَالَا لَيْهَا طَائِعِينَ ﴾ قَدَالًا لَهُ اللَّهُ الْعَلِينَا طَوْعِينَا فَيْ اللْهَا وَلِللْهَالِينَ الْمَالِيَةِ فَيَلِي السَّمَاءِ وَهِي

ولكن كيف كانت بداية الوجود الإنسان؟ أو كيف وحد الإنسان الأول؟ بل كيف كانت بداية الوجود الإنساني في القرآن الكريم؟

#### 2- بداية الوجود الإنساني

لاستخلاص موقف القرآن الكريم من قضية بداية وجود الإنسان فلا بدأن نستجمع كل الآيات التي تتحدث عن خلق الإنسان (أي بداية حدوثه). فإن هذه الآيات لا نجدها تحدد كلها في دلالة قطعية مباشرة الكيفية التي خلق عليها الإنسان الأول، ولكننا مع ذلك نجدها انطوت على جملة وفيرة

<sup>1</sup> ــ قاروق أحمد دسوقي: استخلاف الإنسان في الأرض. ص 7-8. وانظر رشيد رضاة المرجع ألسابق. ح 1. ص 262.

<sup>2</sup> ــ سورة البقرة: 30.

<sup>3</sup> ـــ أسورة ص: 71.

<sup>4</sup> ـــ سورة الحجر:28.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ــ سورة فصلت: 9-12.

من القرائن والشواهد بلغت من التنوع والكثرة ما يجعلها مؤدية إلى معنى الخلق المباشر للإنسان على صورته الحالية الكاملة وينفي أي معنى من معاني التطور البيولوجي عبر عصور سحيقة.

وحتى نتمكن من استخراج القرائن وتبيانها بطريقة منهجية واضحة، نقسم أولا النصوص التي تتحدث عن خلق آدم أو حدوث الإنسان إلى عناصر أساسية يجمعها قاسم مشترك، ثم نستجلي من خلالها القرائن والشواهد بالاستدلال، وأهم هذه العناصر هي: الإعلام الإلهي بخلق الإنسان، انفعال البيئة الكونية بالإنسان وحادثة الخلق.

ونشير هنا إلى ملاحظتين أساسيتين:

أو لاهما: أن آيات خلق الإنسان رغم تشابحها ليس فيها تكرار .

وثانيهما: أن الآية الواحدة قد تكون شاهدا في أكثر من دليل، وهاتان الملاحظتان تدلان على أن هذه الآيات كلها تعبر عن مشروع واحد لا يمكن أن يتعدد هو الإنسان أ.

#### 2 - 1 - الإعلام الإلهي بخلق الإنسان

جاء في بعض الآيات إخبار وإعلام مسبق عن خلق الإنسان، وأول هذه الآيات قول الحق تبارك وتعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي النَّارُضِ خَلِيفَةٌ ﴾، ففي هذا الإعلام نلاحظ ارتباط الإعلام بالمهمة التي تستند هذا المخلوق، وهي الخلافة؛ ليكون الإنسان خليفة، والحنلافة تتطلب من الخليفة (الإنسان) مجموعة من الصفات المادية والمعنوية، كاستقامة القامة، والجمع بين المادة والروح، وما ينتج عنه من عقل ولغة وحرية الإرادة وتوحيد الله تعالى، والمجموعة في معنى الإنسانية أو الماهية الإنسانية وهذا يعني أن هذه الصفات كانت مقدرة في علم الله الأرني قبل خلق الإنسان، وعند خلقه مجذه الصفات يكون خليفة.

ولكن قد يقال أنه ربما بين الخلق والخلافة (أي بين عملية الخلق واكتمال الصفات) وقت تطور فيه الإنسان حتى الاكتمال وهو ما تدعيه نظرية التطور وبعض السلمين التلفيقيين ولكن هذا المعنى غير وارد لسببين:

السبب الأول: يقول البارئ تعالى بعد هذا الإعلان عن خلق الإنسان في المستقبل:

<sup>1 –</sup> عبد الصابور شاهين: أبي أدم (قصة الخليقة بين الأسطورة والحقيقة)، ص116.

<sup>2</sup> ـــ راجع الراغب الأصفهان: الذريعة إلى مكارم الشريعة.

<sup>3</sup> ـــ انظر محمد فريد وحدي: الإسلام في عصر العلم، ونشير النركبي: آدم.

(وَعَلَّمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلُّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلَائِكَةِ فَقَالَ أَلْبِعُونِي بِأَسْمَاءِ هَوُلَاء إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ) حيث أخبرنا أنه جل جلاله علم آدم الأسماء كلها دون أن نشعر في سياق الآيات بأي فاصل أو تراخ زمني، إذ جاء هذا السياق القرآني في صيغة الماضي (وعلم آدم) بحيث تم الانتقال مباشرة من الحديث عن المستقبل وهو أنه سيخلق آدم إلى الحديث عن اكتمال عملية تعليم آدم الأسماء التي سبقته طبعا عملية الخلق. ثم إن تعليم الأسماء عملية عقلية تقتضي توفر بحموعة من الخصائص والملكات العقلية والجسمية كالعقل ووسائل الإدراك؛ وهذا يدل على أن الإنسان خلق منذ اللحظة الأولى من وجوده مكتملا جامعا ماهيته (خصائصه الإنسانية) و لم يتطور عبر الأطوار الحيوانية والمراحل الزمنية.

السبب الثاني: نستنتجة من قوله تعالى في سورة اخجر: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مِنْ صَلْصَالَ مِنْ حَمَا مَسْتُونِ فَإِذَا سَوَيَّتُهُ وَنَفَحْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ أَ، وفي سورة ص: ﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مِنْ ضِينٍ فَإِذَا سَويَّتُهُ وَنَفَحْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ ﴾ وفي هاتين الآيتين ندرك ونشعر بالاقتراب الزميي بين الإعلام بالخلق والخلق الفعلي؛ بسبب فاء التعقيب في قوله: ﴿فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ ﴿ اللّٰي تمنع التراخي الزمي أَ، فنستنتج مما الفعلي؛ بسبب فاء التعقيب في قوله: ﴿فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ ﴿ اللّٰي تمنع التراخي الزمي أَ، فنستنتج مما تقدم أن الحق تبارك وتعالى خلق الإنسان من ضين ونفخ فيه من روحه بصفة فحائية دون فاصل زمنى، فكان وجود الإنسان كاملا ولم يستغرق الآماد الصويلة ما بين البداية والنشأة.

#### 2-2 - انفعال البيئة الكونية بوجود الإنسان

نقصد بذلك ماذا كان من ردود الفعل لما وحد هذا الكائن الجديد (الإنسان)؟ وماذا نستنتج من ذلك بالنسبة خلقه؟ لقد وصف القرآن الكريم ما أحدثه خلق الإنسان من انفعالات، وذلك من خلال مواقف الكائنات، ونخص بالذكر موقفي الملائكة وإبليس إد كان لهما موقفين مختلفين، لما أعلموا بخلق الإنسان، يدلان على الطبيعة الفريدة هذا لمحدوق الجديد.

♦الملائكة: إن ضبيعتهم الملائكية المتمثلة في الضاعة المضقة لله تعالى حيث: ﴿..لَا يَعُصُونَ اللَّهُ

أ ــ سورة الحجر: 28-29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> --- سورة ص: 71-72.

<sup>3</sup> سـ الفخر الرازي: التفسير الكبير، م 10، ج 19. ص 186.

مَا أَمْرَهُمْ وَيَفْعُلُونَ مَا يُؤْمُرُونَ اللهِ أَهِ إِذَا وضعناها في سياق موقفهم من خلق آدم الله قالوا: وأتجعّل فيها مَنْ يُفْسِدُ فيها وَيَسْفِكُ الدَّمَاءَ الدَّمَاء وهو موقف استغراب وتساؤل، نستنتج أن خلق الإنسان أحدث فيهم مفاحاة من حيث جدة وحداثة طبيعة هذا المخلوق وهي الجمع بين المادة والروح، وهذه الجدة هي التي كانت مناطا لأن يكون خليفة، لما قال الحق سبحانه: ﴿ إِنِّي جَاعِلُ فِي النَّارُ شِ حَلِيفَة اللهُ وَإِذَا كَانَ خلق آدم أحدث فيهم مفاحاة فهذا يدل على أن خلقه كان فحأة أحدث فيهم مفاحاة فهذا يدل على أن خلقه كان فحأة المحلوق الذي لم يسبق له مثيل في الوجود وبالتالي كان خلقه ابتدائيا وكاملا «فانفعال الملائكة المحلوق الذي لم يسبق له مثيل في الوجود وبالتالي كان خلقه ابتدائيا وكاملا «فانفعال الملائكة بمهمة آدم الخليفة - كما يقول الدكتور عبد المحيد النجار - إنما هو انفعال بالطبيعة الفريدة في تكوينه ... ولو كان هذا الإنسان مرتقيا في سلم الاكتمال استجماعا للمادة والروح لكان الملائكة على عهد بطبيعته وعلم بما هو مهيا له من المهام وعلم بكفاءته لتحمل هذه المهام ولتغير بسبب ذلك رد فعلهم الفحائي بالتساؤل والاستغراب إلى موقف آخر ينبع من العهدية بالإرهاصات ذلك رد فعلهم الفحائي الإنسان» أ.

ابليس: أما إبليس فانفعاله كان يدل على موقف مخالف لموقف الملائكة إذ أنه أبي أن يسجد لآدم واستكبر فعصى أمر الله تعالى، لكنه موقف يدل على نفس المعنى السابق وهو المفاجأة بالجدة إذ أدرك تفرد هذا المخلوق الجديد في طبيعة تكوينه واستغرب باستنكار من طبيعة هذا الكائن فقال على: ﴿قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلًّا تَسْجُدَ إِذْ أَمَرَ ثُلُكَ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ حَلَقُتْنِي مِنْ نَارٍ وَحَلَقْتُهُ مِنْ طِينٍ ﴾ (.

#### 2 - 3 - حادثة الحلق

إذا تأملنا التعابير القرآنية التي تصور حادثة خلق الإنسان وجدناها تدل عنى الطفرة النوعية مستبعدة التحول والانقلاب المتباطئ، ولكن منها ما يدل على ذلك مباشرة ومنها ما يدل على ذلك بطريقة غير مباشرة.

#### الدليل الأول: الفورية القطعية في حدوث الإنسان

1- قال الله تعالى مقارنا بين خلق آدم وخلق عيسى عليهما السلام:

أ ــ سورة التحريم:6.

<sup>2 -</sup> عبد الحيد النجار: مبدأ الإنسان، ص 90.

<sup>3-</sup> سورة الأعراف12؛ وانظر الحجر: 26 -27، والإسراء 61، ص 73-74.

﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عَنْدَ اللَّه كَمَثَل آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ ثُرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ أ، فعيسى تَنْجُهُ لم يخلق على السنة الكونية إذ عد حالة فريدة في نشأة البشر حيث لم تكن له سابقة متمثلة في الآباء كشأن آدم في ذلك، الذي كان مقطوع الصلة ولم يكن له مثال سابق، فكان وحوده بذلك ابتداء كما كان عيسمي ﷺ غير مسبوق بنظير و لم يكن معتادا، وإنما وجد بمشيئة الله وتكوينه المعبر عنه بقوله: «كن فيكون» الدالة على الفورية القطعية في الخلق وينفي أي احتمال للبعد التطوري. × 2سويؤكد هذه الصفة الفجائية و لقدرة الكُنيّة " في حلق الإنسان الفحر الرازي (545-606 هــ)، وذلك بكن دقة ووضوح، في تفسيره لقول لحق ﷺ: ﴿وَمَنْ آيَاتُهُ أَنَّ خَلَقَكُمْ مَنْ ثُرَابٍ لُمَّ إِذَا أَنْتُمُ بَشَرٌّ تُتَقَشَرُونَ ۗ أَخِدَه تَجَاوِز بمقالته عصره (القرن السادس من الهجرة)، وكأنه يرد عني أصحاب نظرية التطور بصفة عامة. فيتول: "قوله تعالى: (إذا) ... هي للمفاجأة، يقال: حرجت فإذا أسنا بالباب. وهو إشارة إلى أن الله تعلى جمع الإنسان من تراب بكن فكان لا أنه صار معدنا ثم نباتا ثم حيوانا ثم إنسانا وهذ إشارة إلى مسألة حكيمة وهي أن الله تعالى يخلق أولا إنسانا فينبهه أنه يحي حيوان وناميا وغير ذلت. لا أنه خلق أولا حيوانا ثم يجعله إنسانا فحنق الأنوع هو المراد الأول. ثم تكون الأنواع فيها الأجناس بتلك الإرادة الأولى، فالله جعل المرتبة الأخيرة في الشيء البعيد عنها غاية من غير التقال من موتبة إلى مرتبة أ فللاحظ هنا كيف يبطل الفحر الرازي لجمفهوم التطور ويؤكد أن لإنسان حتى بصفة فجائية ومكتمل خصائص والصفات. فالله تعالى وصف الإنسان بكونه بشر وينتشرون، وكنمة بشر تعلى: (مخلوقا ظاهرًا مع الحسن والجمال). وهي كلمة حاملة لا تتصرف تقع على الأنتي والذكر والواحد والاتنين والجمع . ولم يخاطب بمل الله تعالى أي لم ترد في صيغة الخطاب (يأيها البشر) في القرآن الكريم. وليس لها مقابل في اللغات لأخرى الغربية والشرقية. "وكأن للغة العربية استسدات هذه الكلمة من الغيب" كما يقول

د سائل ميان:59.

<sup>. 2 –</sup> مصطلح - ستعمله الدكتور عبد الصدر شاهيل الحد من قوله تعالى:﴿قَالُ الذَّاةِ إِذَا أَرَادَ شَيْنَ اللَّهُ ل يس:82) في كتابه أبي أدم، نظر ص95.

<sup>3</sup> ـــ فروم: 20.

<sup>4</sup> ـــ الفخر الراري: المرجع السابق. - 13. ج 25. ص 109. وانظر القاموس الحيط، مادة (إذا).

قب ابن منظور: لسان العرب، مادة (بشر).

الدكتور عبد الصبور شاهين أو كلمة ظاهر الواردة في التعريف لها مفهومان: الأول: البروز في مقابل الخفاء والتستر مثل الجن والملائكة، وفي ذلك قال الفخر الرازي في معنى كلمة بشر: "فالمراد للجمنه كونه حسما كثيفا يباشر ويلاقي والملائكة والجن لا يباشرون للطف أحسامهم عن أحسام البشر" والمفهوم الثاني: الاستعلاء والسيادة بما وهبه الله من القدرات والملكات المميزة له كالعقل وحرية الإرادة، فقوله تعالى: "بشر"، إشارة إلى القوة المدركة؛ لأن البشر لا بحركته، فإن غيره من الحيزانات أيضا كذلك أو والمفهومان ينطبقان على الإنسان، وهذا يعني أن هذا الكائن (الإنسان) كان من اللحظة الأولى كامل الأوصاف والخصائص الإنسانية، فلم يكن أصله حيوانا ولا نباتا وبالتالى استحق اسم الخليقة.

## الدليل الثاني: الخلق وحسن التقويم

لقد بينت لنا عدة آيات أن الإنسان الأول (آدم الله وخوده خلقا وليس تطورا وفي هذه الآيات مثلا قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ ﴾ ، ﴿مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالٍ مِنْ حَمَا مَسْنُون ﴾ ، ﴿فَوَ لَعَدْكُمْ وَمِنْهَا تُخْرِجُكُمْ قَارَةً أُخْرَى ﴾ ، ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالٍ مِنْ حَمَا مَسْنُون ﴾ ، ﴿فَوَ لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيم ﴾ ، ﴿ فِطْرَةَ اللهِ اللّهِ فَلَلْ الدّينُ الْقَيْمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ، ﴿ فِطْرَةَ اللّهِ اللّهِ فَلِكَ الدّينُ الْقَيْمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ .

ل ــ عبد الصابور شاهين: محاضرات ألقاها في حلقة الدروس الحسنية بالغرب. رمضان1417 هـــ.1996 م بثت عبر الفناة الفضائية المغ بية.

أ الفخر الرازي: المرجع السابق، م 10: ج 19. ص 186.

<sup>3</sup> ــ نفس الرجع: م 13 وج 25، ص 109.

<sup>4</sup> ــ سورة في: 15.

<sup>5</sup> ـــ سورة طه:54.

<sup>6</sup> ـــ الشعر: 25.

<sup>7</sup> ــ الأنعام: 2.

<sup>8</sup> \_ الحج: 5.

و \_ التين:4.

<sup>10</sup> ــ الروم:30.

وذلك لأن كلمة خلق في اللغة تعني ابتداع الشيء على مثال لم يسبق إليه .

وهذا يدل أولا: أن الإنسان أوحده الله تعالى ابتداء وخلقه مباشرة من المادة الجامدة الصماء و لم يمر عبر مراحل في اكتماله من طور بدائي كان فيه أقل اكتمالا إلى طور أصبح فيه إنسانا مكتملا، وثانيا خلق خلقا مستقلا عن غيره من الكائنات الحية متفردا بخصائصه، وليس حلقة من حلقات التطور العضوي في سلم الكائنات الحية، فلم يتطور لا عن قرد ولا عن شبيه بالقرد و لم يتحدر عن موجات متتالية في الاكتمال من إنسان بدائي إلى الإنسان الحالي كما ادعى البعض استنادا إلى ما اكتشفته الجفريات في علم الإحاثة فأولوا بعض آيات القرآن الكريم التي ظاهرها يوحي بالتطور، وفقا لهذه الاكتشافات وفي ذلك يقول الفحر الرازي رحمه الله: «ثبت بالأدلة القاطعة أنه يمتنع القول بوجود حوادث لا أول لها، فإذا ثبت هذا... ظهر وجوب انتهاء الناس إلى إنسان هو أول الناس غير مخلوق من الأبوين، فيكون مخلوقا لا محالة بقدرة الله تعالى، فقوله فولقد خلقنا الإنسان؟ إشارة إلى ذلك الإنسان الأول، والمفسرون أجمعوا على أن المراد منه هو آدم الشهة.

ومما يدل على أن الإنسان لم يتطور عن أي نوع حيواني ولا إنسان بدائي، وأنه خلق مكتمل الإنسانية (معنويا وماديا)، هو أن الحق تعالى خلق الإنسان الأول (آدم) في أحسن تقويم وأتم مظهره منذ النشأة الأولى فقال: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴾، أي خلقه في أرقى صورة، و(أل) الداخلة على كلمة (الإنسان) للاستغراق فهي عامة لكل أفراد الإنسان بما فيهم آدم الإنسان الأول، وبالتالي يكون آدم النبي خلق على الصورة التي هو عليها اليوم وهي أحسن صورة وتقويم، ويؤكد ذلك قوله تعالى: ﴿يَاأَيُهَا الْإِنسَانُ مَا غَرَكَ بِرَبِّكَ الْكَرِيمِ، الّذِي خَلَقَكَ فَسَوّاكَ فَعَدَلَكَ ﴾ أي جعلك سويا مستقيما معتدل القامة منتصبها في أحسن الهيئات والأشكال وهو المعنى الذي

<sup>1</sup> \_ لسان العرب: مادة خلق.

 <sup>2</sup> ـــ انظر موریس بوکاي. ما أصل الإنسان، ویشیر انترکي: آدم، وانظر دحص هذا التفسیر للاًستاذ عبد انجید انتجار، مبدأ
 الإنسان، ص 91-96.

<sup>3</sup> ـــ الرازي: المرجع السابق، ج10، ج19، ص 183.

<sup>4</sup> \_ التين: 4.

<sup>5</sup> \_ الانفطار:6 - 7.

<sup>6</sup> ـــ محمد سعيد رمضان البوطي: كبرى اليفينيات الكونية، ص 251. وانظر ابن كثير: تفسير ابن كثير، ح 4، ص 527.

يؤكده قول رسول الله ﷺ: «إن الله خلق آدم على صورته» أ، فالضمير في قوله (صورته) يعود إلى آدم، وهذا يعني أنه منذ خلقه كانت صورته على الصورة ذاتما التي استمر عليها وعرف بما، والتي عليها أبناؤه إلى قيام الساعة .

#### الدليل الثالث: دليل الموت (أو الموت دليل على الخلق)

لقد أحيرنا الله تعالى في كثير من الآيات أنه خلق الإنسان من تراب ثم من الطين وهو الجمع بين التراب والماء ثم الحمأ المسنون وهو الطين إذا اسود وكرهت رائحته، ثم أتت مرحلة الصلصال وهو الطين الذي يترك حتى يبس فإذا يس فهو صلصال كالفخار إلا أن الفخار هو ما يبس بالطبخ بالنار ثم نفخ فيه الله تعالى من روحه، فنحد أن أول عناصر الخلق كان التراب وآخرها هو الروح أو آخر ما دخل الإنسان، ولكننا لم نشهد هذا الخلق أو كيف بدأت حياة الإنسان، إذ قال الله تعالى: ﴿مَا أَشُهَدَّتُهُمْ خَلْقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلا حَلْقَ أَنْفُسِهِمُ اللهِ في حين شهدنا الموت وما زلنا نشهده وهو نقيض الحياة وعكسها فبالموت المشهود نقرب المعنى من عقولنا عن الحياة الغيبية عنا فقال الحق سبحانه وتعالى: ﴿كَمَا بَذَا كُمْ تَعُودُونَ ﴾ وقال: ﴿الَّذِي أَحْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَدَأَ خُلْقَ الْإِنسَانِ مِنْ طِينٍ ﴾ أي كما بذأ خلقه من طين يعود إلى الطين.

فأول ما يخرج من الإنسان عند المُوت، هو آخر ما دخل فيه وهو الروح، ثم بعد ذلك يتصلب الجسد كالصلصال ثم يصير رطبا كالحمأ المسنون ثم يصير طينا ثم يذهب الماء إلى الأرض ثم تتحلل عناصر الطين والتراب ويعود الإنسان إلى العناصر الأولى التي حلق منها .

فبهذه الكيفية يتم الموت ونحن نشاهده وعكسه كانت الحياة الأولى أو خلق الإنسان، ويؤكد ذلك قول المولى تبارك وتعالى: ﴿كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِاللّهِ وَكُنتُمْ أَمْوَاتًا فَأَحْيَاكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾ أَمْ إذ لم يكن الإنسان قبل خلقه شيئا مذكورا، بل عبارة عن عناصر لا حياة فيها ثم أحياه

<sup>1</sup> \_ رواه مسلم في كتاب البر والصلة والأداب.

<sup>2</sup> \_ البوطي: المرجع السابق ص 251.

<sup>3</sup> ـــ ابن عاشور: المرجع السابق، ج 14 وص 41.

<sup>4</sup> ـــ الكهف: 51.

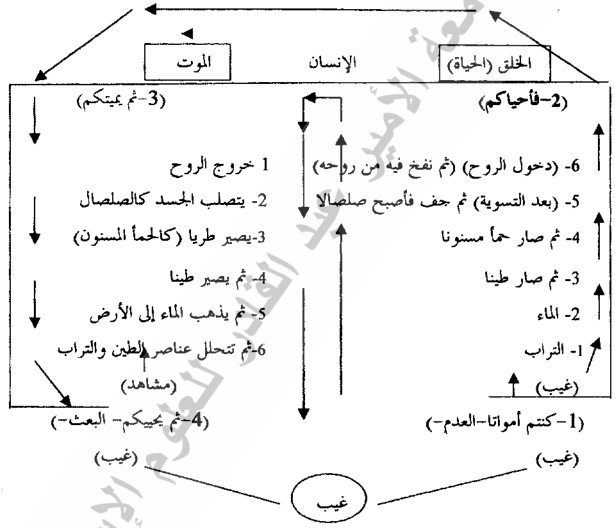
 <sup>5</sup> \_ الأعراف: 29.

<sup>6</sup> \_ السحدة: 7.

<sup>7</sup> \_ عمد متولي الشعراوي: معجزة القرآن، ج 1، مكتبة رحاب، الجزائر، بدون تاريخ، ص 214-215.

<sup>8</sup> ـــ سورة البقرة: الآية28؛ رشيد رضا: المرجع السابق، ج 1، ص 245.

الله تعالى بنفخ الروح ثم يميته بقبض الروح فينحل بدنه بمفارقته إياها ويعود إلى أصله الميت.



وبناء على ما تقدم من الأدلة على خلق الإنسان، يتبين لنا أن النصوص القرآنية فيها من القرائن والشواهد ما يفيد اليقين القاطع أن الإنسان كان مبتدءا في نوعه، وحد منذ اللحظة الأولى على أتم صورة وأحسن تقويم، بصفة فحائية على غير انتقال أو تطور نوعي.

ولكن إذا كانت نظرية التطور تقول بعكس ذلك فما موقف العلم المعاصر منها ومن قضية الخلق؟ ب- بداية الوجود الإنساني بين نظرية التطور والأبحاث العلمية المعاصرة

حتى يكتمل تصور حقيقة الخلق المباشر للإنسان لابد من عرض مقولة النطور والارتقاء في ضوء التطور العلمي المعاصر. فكيف كانت بداية وجود الإنسان بناء على هذه المقولة؟ وما هي حقيقة هذا التطور على ضوء التطور العلمي المعاصر؟

لقد كتب أحد الباحثين قائلا: "الإنسان هو نتاج تاريخ طويل بدأ منذ ثلاث مليارات سنة، عندما ظهرت على الأرض الأشكال الأولى للحياة متمثلة في كائنات مجهرية غير مميزة ... والتطور هو الذي جعل الكائنات الحية مشتقة من بعضها البعض بناء على قوانين، بدأنا نعرفها أكثر، وذلك في خط متصل من الخلية الأولى ووصولا إلينا. فكل الحيوانات الحية تنحدر من حيوانات أخرى عاشت مدة طويلة نسبيا، ولم يُحدث أي كائن حي بنفسه؛ فنحن مدينين بعض الشيء للأميبية، ودودة الأرض، والجعل والكلكنتا2.

فالإنسان إذا ككل الأحياء هو نتاج التطور... ولكنه آخر حلقة، والمرحلة الأكثر تعقيدا في تسلسل الثلاث مليارات سنة".

والتطور كما عرفه دارون هو: أسلوب في نشوء الموجودات الجية يقوم على الترقي في أشكالي الحياة ترقيا يؤدي إلى إنتاج أنواع حية أكثر تعقيدا من سابقتها، كلها يرجع إلى أصل واحد، كما أنه ينطوي على فكرتي التباين أو التنوع (Differanciation) والتكامل (Integration) ويقوم على قانوني الانتخاب الطبيعي والانتخاب الجنسي عن ضريق الصراع من أجل البقاء للأصلح والأقدر على التكيف.

فالكائنات الحية كلها كثيرة التغيير وعديدة الضروب والتنوع والاختلاف وحالات الحياة المتغايرة هذه والاختلاف بين الأفراد من أكبر مقومات التحول، وهي المقصود الأول للتطور ،

<sup>1</sup> ـــ الحُمل Scarabée: جنس من الخنافس يكثر في المواضع الندية.

<sup>2</sup> \_ الكلكنتا Le coelacanthe: نوع من الأسماك القديمة حدا اكتشفت عام 1935.

<sup>3 —</sup> Robert clarke: op cit. p9.

 <sup>4</sup> ـــ دارون: أصل األنواع، ج 2، ص 263، وراجع 149، 257.

<sup>5</sup> ـــ نفس المرجع، ج 1 وص 70.

حيث يتغير الحيوان بما يلائم المحيط البيئي الذي يعيش فيه، وهذا التغير لا يشمل الأعضاء فقط بل الصبغيات الوراثية للكائنات كما يرى العلماء المعاصرون .

والإنسان لا فرق بينه وبين الحيوان في نظر التطوريين إلا بالكم والدرجة فقط، وما ملكاته العقلية وغرائزه وتصوراته الأخلاقية والدينية إلا نتاج تغيرات بيولوجية مفيدة انتقلت ورسخت في النوع الإنساني بواسطة الوراثة 2، ولكن هل نظرية التطور أمر واقع وحقيقة من الحقائق كما يدعي التطوريون؟

للتحقق من هذا الادعاء يمكن اختبار نظرية التطور في ميدانين فاصلين مقنعين، يعدان من أهم مستندات النظرية التطورية الحديثة، هما السجلات الجيولوجية (المستحثات)، والطفرات أو التحولات الوراثية (Mutations) والذين يوليهما التطوريون أهمية كبرى، فهل نُعحت فيها أم فشلت؟

#### 1- السجل الجيولوجي

السجل الجيولوجي هو ما احتفظت به الطبقات الأرضية من بقايا لأشكال حياة قليمة تدعى (مستحثات Fossiles) متمثلة في هياكل عظيمة وعظام وأسنان أو صدفات وبصمات على الصنحور لبعض الأحسام الخية.

وحسب نظرية التطور فإن الكائنات الحية انحدرت عن بعضها البعض بالتحول والتطور، فالأسماك أصبحت برمائيات، والبرمائيات تحولت إلى زواحف، والزواحف تطورت بدورها لتصبح تُديبات أو طيور، وأحيرا الإنسان الذي يكون قد الحدر من بعض الثديبات؛ ولكن لم يشاهد أي عالم من العلماء فعليا كيفية ظهور هذه الأنواع عن طريق التطور، ومن ثم كان لزاما على التطوريين أن يجدوا أدلة وشواهد على ذلك التطور في وثائق الستحثات، وبناء على ما تم العثور عليه من بقايا مستحثات من عظام وجماجم لحيوانات أشباه القردة وعظام أو هياكل عظمية بشرية في طبقات الأرض عبر عصور جيولوجية قديمة، حاول الأنتروبولوجيون وعلماء المستحثات رسم المسار المتدرج لتطور أنواع "البشر الحفريين"، فمن الضروري في نظرهم القيام بالبحث في أعماق التاريخ وتحليل وثائق المستحثات حتى يمكن تتبع الطريق المؤدية إلى الأناس اخفريين أحداد الإنسان وهم القردة أو الحيوانات أشباه القردة: Animaux Simiesques . .

<sup>1-</sup>Voir, Bernard Dutrillau et Florence Richard, «Notre nouvel arbre de famille», pp54-61. 2 ــ عبد الرحمان بدوي: الموسوعة الغلسفية، ج 1، ص 474.

<sup>3 -</sup> Donald Gohanson et Maitland Edey: lucy, p 41.

فالقردة العليا التي وحدت منذ 60 مليون سنة انحدر عنها الجد المباشر للإنسان وهو الإنسان الأسترائي الوراد الله المنسان المختوب) Hostralopitheque (من 3 إلى 2 مليون سنة مضت) الذي تطور إلى الإنسان المنتصب القامة -homo القادر على استخدام الأدوات homo-habilis والذي تطور بدوره إلى الإنسان المنتصب القامة -erectus (من 1,9 مليون سنة إلى 300 ألف سنة مضت) والذي تطور بدوره إلى إنسان نيادرتال homme de neonderthal (من 130 ألف سنة إلى 30 ألف سنة) وبعد انقراضه ظهر بدله إنسان كرومانيون homme de cromagnon (من 35 ألف سنة) الذي عد أول ممثل للإنسان الحديث sapiens أو الإنسان العاقل أ.

وبناء على هذا النموذج للتطور يظهر الإنسان كآخر صنيع للتطور؛ وكان العامل الأساسي في وجود هذه الكائنات هو الصدفة ، إذ يقول دارون: "وغالبا ما ننسب حدوثها (التحولات) إلى الصدفة، على أن كلمة: "الصدفة" هنا خطأ محض يدل على اعترافنا بالجهل المطلق وقصورنا عن معرفة السبب في حدوث كل تحول بذاته يطرأ على الأحياء"3.

وهكذا قدمت المؤلفات الأنتروبولوجية وكتب علماء الإحاثة, ووسائل الإعلام, وبعض المؤلفين المسلمين المنبهرين بنظرية التطور, تاريخ نشأة الإنسان وتطوره باستنطاقهم للمستحثات, حيث تطور الإنسان المعقد حدا عن القردة الأقل تعقيدا منه, بطريقة انقلابية آلية متدرجة عبر العصور. (انظر الشكل رقم 20-1-2-4-4).

ولكن هذا التفسير التطوري لنشأة الإنسان رفضه كثير من علماء الإحاثة المعاصرين؛ لأن الوثائق الحفرية تبين قفزات تطورية بدلا من تحولات تدريجية ارتقائية, وهذا يعني أن هناك فراغات وهوات بين الأنواع, مما حعل التطوريين يبحثون عن الحلقات المتوسطة أو الأشكال الانتقالية, التي تربط بين الحيوانات أشباه القردة والإنسان. (شكل رقم 21).

ومن ثم فإن فشلهم في العثور عن تلك الحلقات المفقودة – والتي لم توجد أصلا – أدى إلى تنامي التخمين والأساطير في تفسير نشأة الإنسان, وتخيل شكله .(انظر الشكل رقم 22)

Science et avenir: « la grande histoire de l'homme » n 590, avril 1996. <sup>2</sup> — R. Clarke op. cit. p20.

النسبة لتحديد الفترات الزمنية انظر ملحق التاريخ الكبير للإنسان, مجلة:

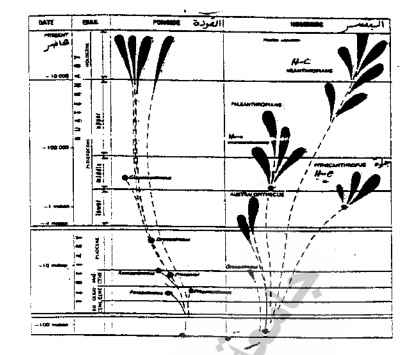
<sup>3</sup> دارون: للرجع السابق, ج 1، ص 264.

<sup>4 -</sup> وانظّرَ طرق وأساليب التربيفات والتأويلات الخادعة والحيل والحدع والتي سلكها دعاة التطور لتأييد تخميناتهم ونظريتهم، في (حدعة التطور): هارون يجيى, ص59 وما بعدها.

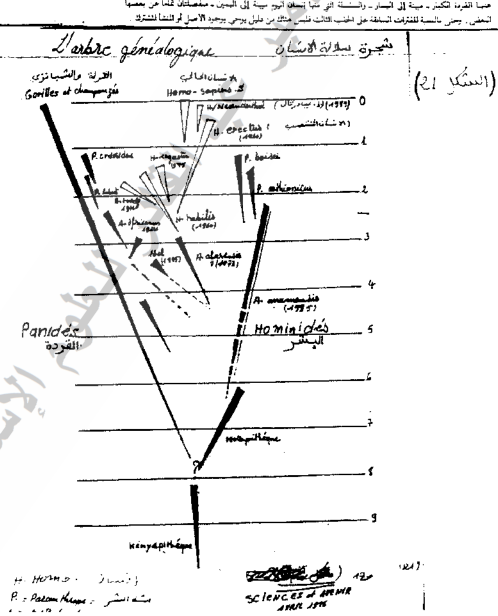
رسم تحطیطی یوضح تطوّر انتخال البشر . حفات ضفود ته معملارات .

> (يشكل دخه 4) مشكل دخه 4)

بلرجع : سوديسين يونجي حا اصل\استان عا 288 ار



وسم تخطيطي يوضيع تطور النكال والهوميندات، كها تراه اي. جنبت فارسين E. Gener-Varier كهاجاء في الموسومة المطابة المتعدن ص. 299 . المطابة المتحد التعدن ص. 299 . وكها من واضع . فإن سنيت فارسين تمتير أنه ابتداد من الحقيب الثالث ومنذ نحو ٢٠ مليون سنة) فإن المسلسلة التي نتج حنبا القردة الكبار . مينة إلى اليسار . والسلسلة التي منها إنسان اليوم سينة إلى المدين ، مفصلتان تماما عن بعصها التعدد المناز الكبار . وينة الى التعدد المقدد العلم الثالث فلت عناك من علم المدين ، مفصلتان تماما عن بعصها



# قصة خدعة

أكتشف الحفريات تشارلز داوسن و قدمها إلى السير أرثر سميث ودورد.

تمت إعلاة بناء الأجزاء لتكوين جمجمة (انسان بلنداون الإنسان 2 القرد) يمثل الطقة المفقودة الشهيرة. أجزاء من بشرية

قك قرد الأورانغ أوتان

بناء على الجمجمة المراد بنازها بتجهز مختلف الرسوم و المنحوتات و تُتَمَّ كَتَابِهُ العديد من المقالات و التعليقات. و الجمجمة الأصلية معروضة في المتحف

بعد أربعين عاما من الاكتشاف بينت مجموعة من الباحثين أن حفريا بيلئدون خدعة



الشكل رقم 22

3

وهذا الأمر يطرح مجموعة من التساؤلات، لماذا لم تنطور القردة الأقدم وجودا أو الأبسط تركيبا من الإنسان؟ أو لم تنقرض بينما انقرض الإنسان النيادرتالي مثلا الأحدث والأعقد؟ هل كانت أقدر على التكيف وأصلح للبقاء، وهي أقل ذكاء وثقافة وأبسط بيولوجيا وفزيولوجيا؟ ثم كيف ظهر هؤلاء "الأجداد" إلى الوجود؟ ثم هل هو حد واحد أم أجداد متعددون من حيث الأصل الأول؟

1- إن الإجابة عن هذه الأسئلة، تتنافى مع نظرية التطور؛ لأن التطور يعني التباين والتكامل والحتمية أو الصيرورة، بينما ما تقدمه لنا المستحثات ليس متكاملا وليس حتميا، وأن الطبيعة لم تستطع أو لم تعرف انتخاب الأقوى والأكثر تطورا أي الأصلح. ولهذا قال عالم الإحاثة الفرنسي (إيف كوبنس yves coppens): "لا أحب كثيرا كلمة "تطور" لأنما تجعلنا نشعر بشيء حتمي، وهذا غير صحيح، لأنه توجد في العالم أماكن ثابتة جدا (لا تتغير) لا تحتاج فيها الكائن الحي إلى التكيف...و بالتالي لا يتطور" كما أنه لا يعرف العلماء لحد الآن بصفة قطعية كيف ولماذا ظهرت الأنواع البشرية 2.

2- ومما يدل كذلك على فشل نظرية التطور الحديثة في مجال السحلات الجيولوجية قضية إنسان نيادرتال. فلقد كان منذ أكثر من خمسين سنة كائنا منبوذا من طرف العلماء؛ لكونه قريب من القردة لوحشيته وفضاضته وقوة بدنه وحياته النباتية والبدائية، هذه النظرية الدنية لبيولوجية وثقافة إنسان نيادرتال، دعمتها فكرة انقراضه، وعدم استطاعته التكيف والبقاء. إلا أنه في السنوات الأخيرة غيرت الاكتشافات الحفرية في الشرق الأوسط تلك النظرة، فعد النيادرتاليون مجموعة بشرية حد معقدة قريبة منا ومختلفة عنا في نفس الوقت، لكنهم (النيادرتاليون) لم يملكوا التنظيم الاحتماعي المعقد الذي سمح للإنسان الحديث من استغلال الكوكب كما بينت آخر الاكتشافات الحفرية الهائلة التي وحدت في إسبانيا الدراسات والأبحاث التي أحريت عن آخر الاكتشافات الحفرية الهائلة التي وحدت في إسبانيا

<sup>1 —</sup> Gerard petit jean: «et le singe devint homme», entretien avec le paleantologue Yves Coppens, , p6.

 $<sup>^2</sup>$  \_ Ibid, p6.

<sup>3 -</sup> Marcel Boul: l'homme fossiles, p240.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> = Erik Trinkans: les néandertaliens, p 1040 et 1047.

سنة 1989 أن النيادر تاليون بشر عايشوا الإنسان الحديث إنسان كرومانيون مدة 10 000 سنة تقريباً حيث كانوا يتقاسمون نفس الثقافة والتقاليد الجنائزية، ويصطادون نفس الأنواع الحيوانية، وطوروا نفس الأدوات<sup>1</sup>، وهذا يعني بوضوح أنه لم يكن هناك استبدال فجائي لمجموعة بشرية بأخرى<sup>2</sup>، و لم تتطور عن بعضها البعض كما كان يعتقد.

3-كما أنه لا يوجد ما يربط القردة الجنوبية Australopitheque بالبشر لأنها بحرد نوع منقرض من أنواع القردة لكونها كانت تمشى على أربعة أقدام.

4- وأن الاحتلاف الطفيف للمجموعات البشرية عن الإنسان الحديث الذي كشفته المستحثات تدل بكل بساطة على التنوع الكبير للنوع البشري، (انظر الشكل رقم 23) هذا التنوع الذي نلاحظه اليوم كذلك بين بين آدم، فهناك ذوي القامة الطويلة جدا والمتوسطة، وصغار الحجم كالأقزام pygmees ، وذوي الرؤوس الكبيرة والصغيرة، وهذا التنوع هو ما يسمى (الأجناس البشرية)، بل هذا التغير والتنوع نلاحظه حتى في الجنس البشري الواحد وفي المنطقة الواحدة، ولكن كل الأفراد ينتمون إلى النوع الإنساني وليس إلى النوع الحيواني .

5-ثم إن التفوق التقني لا يعني تفوقا فطريا، بل تكتسبه الشعوب بعملها وبمدى قدرتما على تنمية قدراتما واستغلال الكون، فلسنا أكثر تفوقا عقليا وسلوكيا من أناس عاشوا قبلنا منذ عشرة قرون، أو أكثر من ذلك بكثير ولكن مجتمعاتنا اليوم هي أكثر تعقيدا من سابقاتما فقط<sup>6</sup>.

بل مازال هناك إلى يومنا هذا، مجتمعات يصفها الأنتربولوجيون بالبدائية لبساطة ثقافتها وعلاقاتها الاجتماعية بالنسبة لنا، توجد في أدغال إفريقيا وآسيا وأمريكا واستراليا؛ فالدونية البيولوجية والثقافية لإنسان نيادرتال استبعدها أغلب العلماء المعاصرين، وخاصة علماء الإحاثة الفرنسيون 7.

<sup>1—</sup> Bernard Vendermeerch, d'après Aline Kenerm: «les nouveaux visages de Neandertal» sciences et avenir, p33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> = Jean-gaques Hublin, sciences et avenir, (entretien) p34.

<sup>3 –</sup> يحيى هارون: المرجع السابق.ص74.

<sup>4</sup> ـــ الأقرام Pygmees: سلالة بشرية ضئيلة. قصيرة القامة، سوداء البشرة، تعيش في إقليم الغابات الاستوائية في وسط إفريقيا (مثل الكونفو) وفي الأطراف الجنوبية من القارة الآسيوية (انظر المعاجم).

<sup>5 =</sup> sciences et avenir, entretien avec Anne- marie Tillier, p35.

<sup>6 —</sup> Ibid, « le progrés n'est pas que technique », entretien avec Bernard – Vendermeerch, p96.

<sup>7 —</sup> Aline Kener: «les nouveaux visages de Neandertal», p32.

!ù

du choix Ancetres, l'embarras

Australopithecus aforensis

Austrajapontecus africanus

Andiportecus camedos

Paranthropus authropicus

المسورة تلين الإرتبائله الذي وقعف فيه التطوريون في تحديد الأسبان الذي الحدر منه الإنسان. الحم مقورهم على المساقة المنقوة التي كلفت الأيماث الطمية اسطوريتها. و زننط الإستقيام نتل على ذلك.

لننگل رقم 🕉

وخلاصة القول أن المستحثات تبين لنا أن الإنسان لم ينحدر ولم يتطور عن القردة أفلكل منهما أصل مختلف منفصل عن الآخر، كما أن الأصناف البشرية الحفرية لم تتطور عن بعضها البعض حتى وصلت إلى الإنسان الحديث (homo sapiens - sapiens)، والإنسان الحالي (homo sapiens - sapiens)، فالحفريات (بقايا العضام) المنسوبة لـ « للإنسان القادر على استحدام الأدوات» Homo habilis فالحفريات (بقايا العضام) المنسوبة لـ « لإنسان، بل كانت تنتمي إلى بحموعة القردة الجنوبية لم تكن تنتمي في الواقع إلى مجموع الإنسان، بل كانت تنتمي إلى بحموعة القردة الجنوبية ومتفاوتة أحيانا أخرى من حيث التعقيد والتركيب، وليس هناك ما يدل على انقراضها إلى يومنا هذا، فربما تمثلها اليوم بعض الأجناس البشرية الحالية، وربما انقرضت فعليا وأعقبتها شعوب أحرى أفي أن يَأْكُلُ لَحْمَ أَحِيه مَيْنًا فَكَرِهْتُمُوهُ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ تَوَّابٌ رَحِيمٌ وبناء عَضَا الله بعض العلماء إلى أن تطور الإنسان ليس تطورا بيولوجيا عضويا، وإنما هو تطور تكولوجي عن مقارنة ببقية العالم الحيواني كما فعل دارون ق.

ومن جهة أحرى فإن هذه النتائج العلمية لا تؤيد ما ذهب إليه كل من الدكتور موريس بوكاي في كتابه (ما أصل الإنسان؟) والدكتور بشير التركي في كتابه (آدم عليه الصلاة والسلام) والدكتور عبد الصابور شاهين في كتابه (أبي آدم)؛ حيث ذهب الأول إلى أن "الأطوار" في قولل فيوَقَدْ خَلَقَكُمْ أُطُوارًا أَن محمولة على المراحل التي مر بها الإنسان وهو في طور الإنسانية من إنسان بدائي ناقص إلى إنسان مكتمل، وهذا يعني أن الإنسان الذي خلقه الله، قد تطور من حيث الشكل 6. ولكن من يكون هذا الإنسان الذي خلقه الله تعالى، أهو آدم القيم؟ أم مخلوق قبل آدم 7 ؟

بينما اعتبر الثاني اكتشاف بشر العصور الحجرية إعجازا علميا أيد فيه العلم القرآن الكريم،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> — Yves Coppens. Nouvel observateur.p5.

<sup>2</sup> ــــــــــراجع موريس بوكاي: ما أصل الإنسان؟ ص198-199.

أ سورة الحجرات: الآبة 12.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> — Yves Coppens, nouvel observateur, p9.

 $<sup>^{5}</sup>$  — Ibid, p10.

<sup>6</sup> \_ موريس بوكاي: المرجع السابق ص 195 و219.

<sup>7</sup> ــ انظر عبد المحيد النجار: مبدأ الإنسان: نقد تأويل الآية، ص 24.

فالله تعالى ذكر في القرآن عن طريق الملائكة أنه خلق كائنات بشرية في الأرض قبل آدم كانت تفسد في الأرض وتسفك الدماء وذلك استنادا إلى قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَة إِنِّي خَاعِلٌ فِي النَّارْضِ حَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَتُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ أَ، وقوله: ﴿وَقَدْ حَلَقَكُمْ أَطُوارًا ﴾ وغيرها من الآيات قسم مشروع الإنسان إلى مرحلة «البشر» قبل خلق آدم ومرحلة «الإنسان» بعد خلق آدم ؟ ولكن في حقيقة الأمر هناك ملاحظتان:

الأولى: أنه لا يمكن تفسير أو تأويل نصوص القرآن الكريم بناء على نظريات وفرضيات علمية قابلة للتغيير والتطور وليست حقائق علمية، فلا شك أن هذا أحطر ما يعرض القرآن الكريم للهزات الفكرية التي تتراقص بما التجارب الإنسانية في ميادين الظواهر الكونية .

الثانية: أن ما توصل إليه العلماء لحد الآن يثبت أن تلك الشعوب "القديمة" - إن صح التعبير - كانت متعايشة لفترات زمنية طويلة و لم تتعاقب زمنيا و لم تنحدر عن بعضها البعض، وليس هناك ما يدل على أن آدم التلا هو ما يسمى:

(Homo spiens-sapiens) أن فقد يكون (homo-neondertal)، فهو يشبه الإنسان الحديث العاقل فيزيولو حياً، وإن كان بسيطا تكنولو حيا، واجتماعيا؟

#### 2- الطفرات (التحولات الوراثية) (les mutations)

«تعرّف الطفرات على أنها قطع أو استبدال يحدث في حزيء (A.D.N) الموجود في نواة حلية الكائن الحي والذي يحمل كل المعلومات الوراثية، ويحدث هذا القطع أو الاستبدال نتيجة تأثيرات خارجية مثل الإشعاع أو التفاعلات الكيميائية. وتعتبر كل طفرة «صدفة»، وإما أن تدمّر الطفرة النيوكليوتيدات المكوّنة لجزيء (A.D.N) أو تغير أماكنها» .

ا ــ الله ق: 30.

<sup>2</sup> سابوح: 14،

أ... بشير التركى: آدم النفائل ص 81، 13، 110.

<sup>4 ...</sup> محمد الصادق عرجون: نحو منهج لتفسير القرآن، ص 21.

<sup>5</sup> ــ بشير التركي،المرجع السابق، ص 81.

<sup>6</sup> \_ Anne - marie Tiller, science et avenir, p35.

هارون يعيى: المرجع السابق، ص29.

لقد حاول علماء الأحياء وعلماء الوراثة التطوريون الإجابة على السؤال اللغز في نظريتهم، وهو كيف تتم بالفعل عملية التطور والتحول؟ وما هي الآلية الأساسية التي استطاعت تغيير كائن حي من نوع معين إلى كائن من نوع آخر؟.

فقالوا إن أساس الآلية التطورية هو التغيرات المتنوعة التي تحدث في جزي، (A.D.N) داخل نواة الخلية، وأهمها التحولات الطارئة والفحائية التي أسموها التحول الوراثي أو الطفرة، إذ تحدث مواليد حديدة مختلفة عن الأبوين ثم يتدخل الانتخاب الطبيعي ليختار الأقدر على البقاء أ، فالتحولات تمثل أدوات التطور.

ومن ثم فإن المسار التطوري يفرض تراكما بطيئا لتحولات إيجابية وملائمة، وعلى هذا الأساس توجه بعض علماء الوراثة إلى دراسة وتحليل الصبغيات لإعادة كتابة تاريخ الرئيسيات primates، التي تشمل الإنسان والقردة وذلك عن ظريق المقارنة المنهجية بين صبغياتها، فتوصلوا إلى نفي فكرة الأنواع الحية الثابتة؛ إذ النوع هو مجموعة من الأشخاص تتقاسم كليا تقريبا مجموعة من الصفات الوراثية، هذه المجموعة من الصفات ليست هي صفات الأمس تماما، وستعدل كذلك عنائه، عن طريق الطفرة وبناء على هذه المقارنة بين الأنواع القريبة لاستخلاص العناصر المشتركة يمكن إعادة بناء مجموعة صبغيات خلية سلفية عادية (coryatype ancestral) مجموعة أنواع متقاربة كالإنسان والقردة، ومن ثم في نظر علماء الوراثة التطوريين، يمكن رسم بكل دقة الشجرة التطورية لسلالة عائلتنا الكبرة ألى بينت أن أجدادن الماشرين كانوا بالفعل القردة العليا، إلا أن أهم ما يلاحظ على التطور الوراثي هو أن تلك الشجرة وضعت الإنسان في موضع مبتذل "يتحتم علينا قبول هذا الوضع وآلامه هو الحقائق العلمية علينا قبول هذا الوضع وآلامه هو الحقائق العلمية سينا قبوله القراح وجود حذع مشترك " في اعتقادهم - التي توصلوا إليها وأصبحت واقعا لا يمكن رفضه! ولكن شجرقم تلك بينت أن تطور القردة والبشر كان متباعدا حدا إلى درحة لا يمكن فيها اقتراح وجود حذع مشترك أن تطور القردة والبشر كان متباعدا حدا إلى درحة لا يمكن فيها اقراح وجود حذع مشترك بينهما، مما جعلهم يذجؤون إلى الصدفة أو الطفرة لتجاوز فكرة الحلقات المترسطة التي يئس علماء

ا \_ راجع موريس بوكاي، المرجع السابق ص 77 وما بعناها و:R. Clarke: op. cit, p17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> B. Dutrillaux et Richard: op. cit, p54.

 $<sup>^3</sup>$  — Ibid, p55.

<sup>4 -</sup> Ibid, p61.

الإحاثة من البحث عنها. وللصدفة دخل كبير في حدوث العوارض والحوادث الصبغية المنتجة للتطور أ والصدفة تتنافي كليا مع العلم والواقع، إذ هي تفسير لما لا يمكن تفسيره أو فهمه من الحوادث والظواهر فلم لا يكون هذا الأمر الذي لا يمكن تفسيره، هو القدرة الإلهية (كن فيكون)؟ لأن تطور الكائنات الحية بما فيها الإنسان حدث بسرعة كبيرة، بينما نمو وتعقيد عضو واحد مثل عين أو دماغ الإنسان، لا يحتاج إلى تدخل تحول واحد بل يحتاج إلى ألاف التحولات لمدة زمنية طويلة جدا، خاصة إذا تعاقبت الأجيال، وهي مدة تفوق بكثير مدة ظهور الحياة على الأرضُّ. فلا يمكن لأي عقل أن يقبل فكرة كوننا نتاج صدفة وآلية عمياء، ولهذا قال أحد العلماء المعاصرين: "يبدو لي أن تحول الأعضاء في مدة جد قصيرة غير معقول" 3؛ لأنها تحتاج إلى مدة أطول، وهذا مستحيل ولا تؤيده الحقائق بالنسبة لعمر ظهور الحياة على الأرض بل حتى بالنسبة لعمر الكون كله، ومن ثم فهي وحدت ككل الكائنات مباشرة كاملة بفعل القدرة والمشيئة الإلهية، وهو ما نعتقده، وأصبح يعتقده كثير من العلماء المعاصرين.

ومن جهة أخرى فإن التحولات الوراثية الطارئة ليست صالحة ومفيدة بل هي ضارة ومدمرة في أغلب الحالات بنسبة 999 من 1000، يؤدي حدوثها إلى ظهور كاثنات مشوهة أو وحوش، فكل الطفرات التي تحدث في الإنسان تسبب تشوهات جسدية، وعاهات مثل المغولية أو القزامة أو السرطان وتقدم في كتب التطور كأمثلة على أثر آلية التطور (انظر الشكل رقم 24)، كما أن هذه التحولات في حقيقة الأمر إذا حدثت وهي نادرة، تؤدي إلى تعديل في الصفة الوراثية، ولا تنتج ولا تكون شيئا (عضوا أو فردا جديدا)؛ فزيادة أو نقصان إصبع في اليد يعد تشويها للبد وليس ظهورا لعضو حديد؛ لأن الشفرة الوراثية (ADN) أو (الحمض النووي الريبوزي الأكسجيني) هَا القدرة الخارقة على إصلاح الأضرار الوراثية الحادثة ، مما يساهم في حفظ العضو؟

<sup>1 = 1</sup> lbid, p57 - 60 et R. Clarke, op. cit. p17.

 $<sup>^2 =</sup> R.Clarke$ , op. cit, p19-20.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> — Yves Coppens: «notre arbre généalogique ; c'est un bouquet », entretien réalisé par Rachel Fleau, science et avenir, p39.

<sup>4 –</sup> هارون بحيي: المرجع السابق، ص31–32.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> = Paul Havard-Flander: « pourquoi y- a- t'il si peut de mutants», p102.

## الـــشـكل رقم 24 جــميــع الطـفرات ضـارة





1-على اليسار : فبابة فاكهة علاية (الدروسوفيلا.) 2-على اليمين: فبابة فاكهة بأرجل ناتنة من رأسها؛ إنها طفرة مستحدثة إشعاعيا.

3 تتأثير فادح للطفرات على الجسد البشري؛ و الصبي في الصورة اليسرى هو ضحية حادث الانفجار الشهير لمصنع الطاقة النووية يشيرنوبيل.

سبح اسم ربك الأعلى الذي ظن فسوى و الذي قدّر فهدى ا

لأن أشرطة ADN تقوم بدور الحافظ للخصائص والصفات الوراثية التي تنقل إلينا عن الآباء أ. وهو ما أكدته قضية الاستنساخ الوراثي، حيث بين علم الوراثة أنه لا يمكن إنتاج كائن حي حديد، وإنما اصطفاء الصفات الإيجابية وجعلها هي الغالبة بطريقة اصطناعية أي بتأثير إرادي خارجي، في إطار النوع الواحد كان نباتا أو حيوانا أو إنسانا، ومن ثم هل يمكننا الاعتماد على هذه الطفرات الطارئة في تفسير أصل الإنسان ومصيره؟

هل يقبل أي إنسان أن يعالجه حراح يقوم بمئات من الأفعال الخاطئة مقابل واحد صحيح؟! أو كما قال أحد علماء الوراثة هل إدخال سن في ساعة أو عصى في جهاز إلكتروني يؤدي بشيء من الحظ إلى تحسن استعمالها؟! إنه ضرب من المستحيل.

إذن نظرية النطور فشلت كذلك في محال علم الوراثة، فنتائجه تدعم حقيقة الخلق المباشر المستقل للإنسان وكل الأنواع الحية ولا تدعم نظرية التطور.

و بناء على ما قدمه السجل الجيولوجي وعلم الوراثة نستنتج؛ أن الإنسان خلق خلقا مباشرا مستقلا عن بقية الكائنات الحية، وما تلك المجموعات البشرية "الحفرية" إلا شعوب وقبائل من بني آدم منها ما أبادد الله تعالى ومنها ما يزال وفق السنن الإلهية في تطور وتقدم وبقاء الشعوب وحضاراتها، أو تخلفها وزوالها وأنه ينقض مقولة التطور التي لا ترتقي إلى درجة النظرية أصلا، ولن ترتقي أبدا ما دام موضوعها هو تاريخ الإنسان والحياة على الأرض الذي يعد غيبا عنا، ولا يمكن التأكد منه تجريبيا الا بفتح الباب واسعا أمام التخمين والتوسم والافتراضات، بينما أصل الإنسان ومصيرد يحتاج إلى أدلة قطعية مباشرة يقينية تعد الركائز والدعائم التي يستند عليها ليحقق الغاية من وجوده ووظيفته الوجودية وهي: الخلافة بعبادة الله تعالى وإعمار الكون، ومصدر هذا اليقين هو الخبر اليقيني المتواتر والقرآن الكريم؛ قال الله تعالى: ﴿أَنزَلَ مِنْ السَّمَاءِ مَاءً فَسَالَتُ أُوديّة الله تَعالى والمُعامَ مَاءً فَسَالَتُ أُوديّة الله تَعالى والمُعامَ مَاءً فَسَالَتُ أُوديّة الله تَعالى والمُعامَ مَاءً فَسَالَتُ أُوديّة الله تعالى المُعامَ مَاءً فَسَالَتُ أُوديّة الله تعالى الله عَمَاءً وَبَدًا مِثْلُكُ كَذَلِكَ الله الله المُعامَ مَاءً وَبَدًا مِثْلُهُ كَذَلِكَ

<sup>1</sup> ــ موريس بوكاي: ما أصل الإنسان، ص 71.

<sup>2</sup> ــ مختار الظواهري: "ليس في الاستنساخ خلق جديد"، مر 33-35.

<sup>3 –</sup> عبد المجيد النجار:"الاستخلاف في فقه التحضر الإسلامي"صو8-124.وانظر فاروق محمد دسوقي:استخلاف الإنسان في الأرض.

 <sup>4</sup> ـــ هانز ریشتباخ: نشأة الغلسفة العلمیة، ص 179.

<sup>5</sup> ــ محمد سعيد رمضان البوطي، كبرى اليقينيات الكونية، ص 249.

يَضْرِبُ اللَّهُ الْحَقَّ وَالْبَاطِلَ فَأَمَّا الزَّبَدُ فَيَذْهَبُ حُفَاءً وَأَمَّا مَا يَنفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي الْأَرْضِ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ الْأَمْثَالَ، لِلَّذِينَ اسْتَحَابُوا لِرَبِّهِمْ الْحُسْنَى وَالَّذِينَ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَهُ لَوْ أَنَّ لَهُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا وَمِثْلَهُ مَعَهُ لَافْتَدَوْا بِهِ أَوْلَئِكَ لَهُمْ سُوءً الْحِسَابِ وَمَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبِعْسَ الْمِهَادُ﴾ [.

وبناء على ذلك ما هي الآثار العقدية التربوية على حياة الإنسان الناتجة عن اعتقاد تطور الإنسان أو تلك الناتجة عن اعتقاد خلقه خلقا مباشرا مستقلا؟ أو ما هي الغاية والفائدة من معرفة الإنسان لأصله ومصيره؟

#### جــ - آثار عقيدة الخلق ومقولة التطور في حياة الإنسان

إن الإيمان بحقيقة الأصل وكيفية الخلق له أثر كبير على حياة الإنسان، سواء كان أصله خلقا مباشرا مكتملا أم كان خلقه في سلسلة تطور الكائنات، وعلى أساس تلك المعرفة وهذا الأمر يقوم حياته ويخطط لبناء مستقبله، وهذا الأثر يشمل كل مجالات حياة الإنسان فردا ومجتمعا.

#### 1- الأثر المعرفي

التفسير التطوري لوجود الإنسان تعليل آلي ميكانيكي يجعل من الإنسان نتاجا ماديا (حسما وفكرا وشعورا وغرائز)، وهذا يسد الطريق أمام الأشواق الروحية، ويثبت أن التفكير المادي بكل وسائله هو الأصلح والأصوب وهو الذي يتناسب مع طبيعة الإنسان المادية.

ومن ثم تكون مقولة التطور، أولا: تدعيما وتكريسا للاتجاه المادي الحسي التجريبي في نظرية المعرفة الله يسقط المصدرين الأساسيين للمعرفة في نظرية المعرفة الإسلامية، وهما العقل والوحي، إلى جانب الحس والبصيرة.

فقد حرص القرآن الكريم على تثبيت وتنفيذ التوازن بين هذه الوسائل والمنافذ المعرفية، والتكامل في وظائفها للوصول إلى الحقائق<sup>2</sup>.

وبالتالي كان هذا المنهج المعرفي طريقا للترقي في سبيل التعبد والتعمير، ومن ثم يعمل الإنسان على تحقيق الغاية من وجوده بناء على حقائق وليس بناء على أوهام وفرضيات يجعل من الإنسان

<sup>1 -</sup> سورة الرعد: 17-18.

<sup>2</sup> سد المعهد العالمي للفكر الإسلامي: إسلامية المعرفة، ص89-112.

وحشا جبارا مدمرا فيه لقصور معرفته وسطحيتها متجاوزا ضوابطها.

وثانيا: تنفي وجود الحقائق الشمولية إذ المعرفة بناء على نظرية التطور متغيرة متطورة، لا تثبت على حال، ومن ثم يستحيل بناء أي نظام تربوي أو أخلاقي أو اقتصادي من شأنه تمكين الإنسان من تحقيق غايته من الوجود التي تكون بناء على ذلك ثابتة محددة، فيتيه الإنسان في متاهة الماضي والحاضر والمستقبل مما يدفعه إما إلى القعود والسلبية مذهولا، أو إلى التدمير والتحريب غرورا.

فالمعرفة الحقة لا تتم: "إلا بالتكامل بين أنواع المعارف تكاملا يفضي إلى التوازن الذي يبلغ به الإنسان إلى تعمير مثمر يرشده في الاتجاه المبتغى به وحه الله تعالى" أ.

# 2- الأثر الأخلاقي أو الشعور بالعدوانية

وضع دارون قانون الانتخاب الطبيعي محكا لقياس التطور الروحي عند الشعوب، وإذا نحن سايرنا منطق هذا القانون انتهينا لا محالة إلى هدم جميع مقتضيات غريزة التعاطف والتكامل والطاعة والولاء والتضحية، لأنحا لا تساعد الفرد في نزاعه مع الآخرين أو الجامعة في نزاعها مع غيرها من أجل البقاء<sup>2</sup>، وعندما تعثرت محاولته هذه، انتهى إلى أن الانتخاب الطبيعي يصلح محكا لأخلاق البدائيين والهمج، ويبطل مقياسا لأخلاق المتمدنين من بني البشر، لأنه إتلاف لأنبل جزء في طبائع البشر (المتمدنين)، وهو غريزة التعاطف، فكان من نتائج ذلك تبرير فكرة الغزو والاستعمار وتعزيز وتأكيد أفضلية وقوامة الرجل الأوروبي المستدمر على بقية الشعوب المستضعفة (البدائية) لأنه أهل ومصدر لتلك الفضائل والأخلاق النبيلة التي أتى يعلمها للشعوب الممجية المتخلفة.

أما (سبينسر ونيتشة) فقد انتهيا إلى أن القيم الأخلاقية تختلف باختلاف زمانها ومكانها، فهي دائمة التغير والتطور.

فوظيفتها عند (سبنسير spencer) مساعدة الفرد على الصمود والبقاء في الحياة وليحقق أغراض الحياة والبقاء.

وفرويد معجبا بالتفسير الحيواني للإنسان، اعتبر أن حيات الإنسان حيوانية بحتة تحكمه غرائزه

<sup>1 ...</sup> عبد المحيد النجار: " الاستخلاف في فقه التحضر الإسلامي "، ص 98-100.

<sup>2 ...</sup> ماحد فحري: أبعاد التجربة الفلسفية، ص 156.

الجنسية، التي يكمن فيها سر اندفاعه إلى مختلف نشاطاته التي يتكون منها التاريخ والمحتمع، ولئلا تتضرر نشاطاته أو تصاب أعصابه، طالب بضرورة تحرير غرائزه وعدم كبتها، والتخلص من القيود الأخلاقية، لأن التسامي في الأخلاق هو نوع من الشذوذ والكبت المضر بالتقدم الحضاري!

بينما (نيتشة nietzsche) جعل مصدر الأخلاق الإنسان وحده أن فكان المثل الأعلى عنده هو تأكيد الذات والسيطرة على الآخرين ابتغاء السعادة الفردية، فرفض بذلك القيم التي تفرضها سلطة عليا إنسانية (المحتمع) أو إلاهية كانت، وأرجعها كلها إلى الإنسان، فأكد بذلك الفردية والذاتية وجعل الحقيقة إنسانية متمثلة في (سوبرمان superman).

وتطبيق هذه الفلسفة الأخلاقية أدى إلى تدمير البشرية في الحربين العالميتين السابقتين، واستعباد الشعوب وتدميرها بحجة قصورها الحضاري، ومازالت تطبقها كثير من البلدان اقتصاديا وسياسيا وتربويا، متمثلة شعار فرعون ﴿مَا أُرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَى﴾ وهو اليوم شعار العولمة والهيمنة الاستدمارية الأمريكية.

بينما الواقع غير ذلك، فالإنسان فرد وجمتمع والإسلام وازن بين البعد الفردي والبعد الاجتماعي في الإنسان، لأن الفطرة لا تستقيم بأحدهما دون الآخر، ولا يكبت أيا منهما ولا يزيله من الوجود.

فالإنسان يمارس وجوده الفردي ومسئوليته الفردية وليس له أن يلقيها في المحتمع لأنها منبثقة من تميزه كفرد، قال تعالى: ﴿وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أَخْرَى ﴾ أَ، ﴿كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴾ أَ، ﴿لَا تَخْرَى لَفْسٌ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴾ أَ، ﴿لَا تَخْرَى لَفْسٌ عَنْ نَفْسُ شَيْئًا ﴾ أَ.

وهذا الفرد مرتبط فطريا وعمليا بالجماعة يحب لأحيه ما يحب لنفسه ويهتم بأمر المحتمع، ويسعى في مصالحه ويؤثره على نفسه وينصح له ويتعاون مع أفراده، فقال تعالى: ﴿وَتُعَاوَنُوا عَلَى

ا-عدي إبراهيم مرتضى: هل الصانع الحكيم حرَّا، ص148.

<sup>2</sup> ــ توفيق الطويل: الفلسفة الخلقية نشأتما وتطورها، ص 223.

<sup>3</sup> ـ غافر: 29.

<sup>4</sup> ــ قاطر: 18.

<sup>5</sup> ــ المدار: 38.

<sup>6</sup> ــ البقرة: 48.

الْبِرِّ وَالتَّقْوَى وَلا تَعَاوَنُوا عَلَى الْأَثْمِ وَالْعُدُوانِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ) أَ، وقال: ﴿وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسهمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَنْ يُوفَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُغْلِحُونَ﴾ [.

فكان الإنسان في العقيدة الإسلامية متوازنا في ميله إلى الجماعة، فيتمكن بهذا التوازن بين البعدين تحقيق وجوده الفردي بترقية قدراته الذاتية وتحقيق وجوده الاجتماعي بعمارة الكون، مبتغيا في ذلك كله وجه الله تعالى المتمثل في تحقيق الخلافة (عبادة وعمارة) "ولعل هذا المعنى – كما قال الدكتور عبد الجميد النحار مو أحد مدلولات قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهِ النَّاسُ إِنَّا حَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللّه أَتْقَاكُمْ إِنَّ اللّه عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ فالذكورة والأنوثة إشارة إلى الخصائص الفردية في الإنسان، وتعارف الشعوب والقبائل أي تعاولها إشارة إلى البعد الجماعي فيه، والتقوى التي هي تقدم في الطريق إلى الله إلى الله إلى الله الكون من بين ما تكون بالعدل بين هذين البعدين في كيان الفرد" .

كما عدل الإسلام بين البعد المادي والبعد الروحي في الإنسان ق مقابل الطغيان المادي الذي يشمل كل حياة الإنسان اليوم الهشة المتدهورة، فالإنسان فطره الله تعالى على ذينك، قال تعالى: فإذ قال رَبُكَ لِلْمَلَائِكَة إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مِنْ طِينٍ، فَإِذَا سَوَيَّتُهُ وَلَفَحْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ ﴾ أو مِما أن لكل حانب متطلبات فطرية تتلاءم مع طبيعته، بين القرآن الكريم منهج تحقيق هذا التعادل بين البعدين فقال حل جلاله: ﴿وَاثْبَعْ فِيمَا آثَاكَ اللهُ الدَّارَ الْآخِرةَ وَلَا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنْ الدُّنيَا وَأَحْسِنْ كَمَا أَحْسَنَ اللهُ إِلَيْكَ وَلَا تَبْعُ الْفَسَادَ فِي الْأَرْضِ إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُ الْمُفْسِدِينَ ﴾ اللهُ المُفسدينَ ﴾ ويقول في سورة الجمعة داعيا المؤمنين إلى تحسيد هذا التعادل في الحياة وتطبيق منهجه: ﴿ إِمَا أَيُّهَا اللهِ وَذَرُوا الْبُهُعَ ذَلِكُمْ حَيْرٌ لَكُمْ إِنْ اللّهَ وَذَرُوا الْبُهُعَ ذَلِكُمْ حَيْرٌ لَكُمْ إِنْ اللّهَ وَذَرُوا الْبُهُعَ ذَلِكُمْ حَيْرٌ لَكُمْ إِنْ اللّهَ وَذَرُوا الْبُهُعَ ذَلِكُمْ حَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ فهذا منهج تحقيق البعد الروحي، شم يقول: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلاةُ فَائْتَشِرُوا

ا \_ النائدة: 2.

<sup>2</sup> \_ اخشر: 9.

 <sup>3</sup> الحجرات: 13.

<sup>4</sup> \_ عبد المحيد النجار: "الاستخلاف في فقه التحضر الإسلامي"، ص 100-102.

<sup>5</sup> ـــ نفس المرجع، ص 97-98.

<sup>6</sup> ـ سورة ص: 71-72.

<sup>7</sup> \_ الغصص:77.

فِي الْأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ اللَّهِ وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيراً لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ وهذا منهج تحقيق البعد المادي، فهو منهج واحد متكامل يحرص على الحفاظ على التعادل والتوازن بين البعدين.

هذا التعادل الذي يمكن الإنسان من دوام الصلة بالله تعالى ودوام الصلة بالكون بمنهج الله في الاستخلاف (عبادة وعمارة) فلا يتروي برهبانيته ولا يطغى بماديته.

ثم إن الحقيقة ثنائية وليست واحدة، سواء كان الإنسان مصدرها كما يرى نيتشة ومن يذهب مذهبه أم كانت الطبيعة مصدر كل شيء.

وهذه الثنائية تتمثل في الحقيقة الإنسانية وهي وظيفة الإنسان في الوجود (الخلافة) والحقيقة الإلهية وهي وحدانية الله تعالى الخالق البارئ.

وما نلاحظه كذلك أن الإنسان عند التطورين يسعى ليتخلص من أخلاق الضعف ويحتفظ بأخلاق القوة التي تمكنه من البقاء بتكييف نفسه مع البيئة، ويطلق لها العنان لأنما تتلاءم مع الطبيعة والحياة الطبيعية المادية وهو ما ينمي عنده الشعور بالعدوانية.

بينما الإسلام لم يكلف أحدا أن يتخلص من (هواه) وإنما كلفه بأن يتخلص من سلطانه ويجعله تحت إمرته وشرع الله تعالى، وفقا لقول رسول الله نيخ: «لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعا لما جئت به» .

والقيم الأخلاقية ثابتة مصدرها الوحي، ومأمور بتطبيعها كلها دون تمييز في انسجام تام، ويتجلى ذلك في قول الحق تعالى: فِمُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكُعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنْ اللَّهِ وَرِضْوَانَاهُ ۚ .

فالشدة والرحمة أو الكراهية والحب وغيرها من القيم يتسهرها الإيمان في توجه واحد وهو ابتغاء قضل الله تعالى ورضوانه، وهذا يعني أن انتفاء هذا الإيمان المعنى برضى الله تعالى يجعل من تلك القيم متناقضات تمزق الكيان الإنساني نفسيا واجتماعيا.

وبناء على ذلك يدفع الشعور بالفطرة الثابتة الموحدة. الإنسان إلى بناء حياته على قيم ونظم

<sup>1</sup> \_ عبد العتاج عبد الله لركة: في النصوف والأخلاق، ص 33-38.

<sup>2 –</sup> ذكره المتاوي في فيض القدير، وقال: خرجه الحسن بن سفيات، وقال ابن حجر؛ ورحاله ثقات، وصححه النووي في الأربعين.

<sup>3</sup> \_ النتح: 29.

ثابتة أتضمن له بعناية المولى تعالى السعادة في الدارين الدنيا والآخرة.

#### 3- الإنسان والبيئة: أو الشعور بالدونية

إن تأثر الإنسان بما حوله واضح، ولكن مقولة التطور ترى أن الإنسان مكره على موافقة البيئة، والأحداث على ذلك عبر العصور، ولكن مقولة التطور ترى أن الإنسان مكره على موافقة البيئة، والتكيف معها لضمان بقائه وتطوره بصفة حتمية مستمرة، فالبيئة (الطبيعة) هي الفاعلة المتصرفة والخالقة، والإنسان عاجز منهزم أمامها، خاضع لها، وبناء على ذلك بقيت شعوب وانقرضت أخرى، كما تسيطر اليوم شعوب، وتباد أخرى لعدم قدرها على التكيف، مثل كل بقية الكائنات. ولكن القدرة على التكيف صفة كامنة في تكوين المخلوقات وتولد معها لا صفة متطورة تكوفا البيئة أو وهذا ما يفسر بقاء أغلب الكائنات الحية إلى يومنا هذا، وبقاء الشعوب رغم اندثار حضارها أو تدهورها.

وهذا التصور المادي للعلاقة بين الإنسان والطبيعة يتنافى مع عقيدة التسخير التي تقرر أن الحق سبحانه خلق الكون كما خلق الإنسان وسخر الكون للإنسان، وتجعل وجوده موافقا لوجود الإنسان الذي يسعى إلى تكييف البيئة واستثمارها، أي إخضاعها لتحقيق حاجاته.

وبالتالي يكون هو الفاعل المتصرف والسيد في الكون وتكون الطبيعة منفعلة خاضعة، ومن ثم يتمكن من عمارة الكون وتحقيق الخلافة، فيشعر بالاستعلاء النفسي الذي يخلصه من الوقوع في سلطان الطبيعة، فلا ينعزل عنها قيبا منها، ولا يزهد فيها لليأس من ثمرتها ونفعها أ، ولا يدمرها رغبة في السيطرة عليها و لأنانيته.

وهذا يدل على عناية المولى ﷺ بالإنسان وقدرته سبحانه، وهو ما سماه أبو الوليد ابن رشد (بدليل العناية) على وجود الله تعالى أ.

#### 4- مكانة وقيمة الإنسان في الوجود

إن مقولة التطور تمدر من قيمة الإنسان وكرامته في الوجود إذ تساوي بينه وبين الحيوانات في

أ ـــ عبد انجيد النجار: مبدأ الإنسان، ص 128-129.

<sup>2</sup> ــ عبد المجيد الزنداني وآخرون: توحيد الخالق، ص 363.

 <sup>3 -</sup> عبد انجيد النجار: مبدأ الإنسان، ص 125.

<sup>4</sup> ــ أبو الوليد ابن رشد: مناهج الأدلة، ص148

الغرائز والسلوكات وتضعه في سلم قيمي واحد، فهو كائن مادي، وما فيه من عناصر روحية معنوية، ما هي إلا امتداد للجانب المادي أو امتداد لغرائز الحيوانات السابقة عنه في سلم التطور.

بينما القرآن الكريم كرم الإنسان وفضله على سائر الكائنات وجعله خليفة في الأرض، حيث قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيْبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثير ممَّنْ خَلَقْنَا تَفْضيلاً﴾ أ.

فقد كرمه الله تعالى بترقية الخلق، إذ خلقه ونفخ فيه من روحه، خلقه في أحسن تقويم مادي ومعنوي، كما شرفه بالتكليف والعبادة له وحده جل جلاله، وأنعم عليه بطمأنينة الخلود في عقيدة الإيمان باليوم الآخر<sup>2</sup>.

فينتمي ذلك في الإنسان قوة الإحساس بالوجود والإيمان بالنفس، مع دوام صلته بالله تعالى حامدا شاكرا إياد على نعمه وكرمه.

كما فضله عن بقية المخلوقات بأن سخر له الكون؛ فكان مستعليا عليه دون طغيان أو تدمير لما يستشعره من وحدة بينه وبين الكون على مستوي المآتي والمصير والتكوين، فلا يصارع الطبيعة ولا يعاديها ولا يخافها وإنما يحقق التوافق والتناغم والانسجام بين الكون ككل وبينه.

فهو إعداد نفسي قرآني ينطوي على نسق تربوي يأخذ بيد الإنسان نحو التفاعل الإيجابي مع الكون <sup>3</sup> لتحقيق العمارة والعبادة ركيزتا الخلافة، فيكون بذلك سيدا على كل شيء سوى الله تعالى وعبدا لله وحده لا شريك له.

#### الخــاتمة

لقد بين العلم المعاصر أن فكرة التطور تلاشت بمفهومها المادي العضوي، ولم يعد الإنسان يحتل قمة ذلك السلم القيمي ولا يشارك فيه بقية الكائنات الحياة، فأصبحت حيوانية الإنسان هذه الفكرة الخرافية الفرضية المبتذلة منبوذة، لعدم انسجامها مع حقيقة الإنسان ماهية وقيمة وجودية. فهو كائن

ا ـــ الإسراء: 70.

<sup>2</sup> ــ عبد انجيد النجار: " الإنسان والكون في التربية القرآنية "، ص ....؛ و انظر لنفس الباحث: قيمة الإنسان.

عبد المحيد النحار: خلافة الإنسان بين العقل والوحى. وانظر: الإنسان والكون في التربية القرآنية.

عاقل متميز مستقل من حيث الأصل والصفات، ولعدم تدعيم الشواهد العلمية والواقعية لها.

وهو ما جعل عقيدة الخلق المباشر المكتمل المستقل للإنسان كما بينها القرآن الكريم بكل قطيعة ويقين ووضوح، تكون هي الراجحة لاعتمادها على الدليل العلمي وهو الخبر اليقيني المتواتر الذي مصدره الله تعالى الخالق للإنسان العالم بخلقه.

هذه العقيدة التي تؤكد حقيقة أصل الإنسان تبني عليها بقية الحقائق الإنسانية مصيره ووظيفته في الوجود.

فيتسنى له وفق النسق العقائدي الشمولي (تكريما ورفعة ووحدة وتسحيرا)، وقدراته الذاتية تحقيق الغاية من وجوده؛ وهي الخلافة، مبتغيا مرضاة الله تعالى متجاوزا في نفس الوقت مضيعة الجهد والوقت والوسائل، متجنبا الوقوع في الأزمات والكوارث التي عانت منها البشرية ومازالت معرضة لمواجهتها اليوم وغدا إذا بقيت على ضلالها.

# المبعث الثاني الاستحلال على عدل الأمر الإلمي

#### تمصيح

إن مشكلات الإنسان الحضارية تنشأ عن طبيعة علاقة الفرد بغيره وعلاقته بربه، والتشريع هو الذي يحدد هاتين العلاقتين على أساس من العدل والإنصاف.

ولكن تجارب الأمم عبر التاريخ والتطور العلمي عبر العتسور وفي مختلف الميادين والمخابر، أتبتوا أن الإنسان لم يفلح إلى الآن في الكشف عن دستور حياته ومن ثم التشريع سلوكاته لتحقيق سعادته، وأن التشريع الإلهي هو أعدل التشريعات وأنصفها وهو الحق لأن مصدره الحق الخالق والآمر. فكان على الإنسان أن يعده كذلك (حقا) ويعتده الكلام الأحير في الموضوع، الذي لا كلام بعده، وتلك ميزة هامة في التشريع الإلهي، لا يستطيع الإنسان أن يأتي ببديل عنها أ.

وهذا التشريع فيه وفاء لحاجات المؤمنين به من حيث نظام العبادات والمعاملات والجنايات وغيرها، وكل ما تحتاج إليه الإنسانية في تدبير شؤولها الداخلية والخارجية، فكان غنيا عن غيره، مفتقرا غيره إليه، يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿وَيَوْمُ نَبْعَثُ فِي كُلَّ أُمَّةٍ شَهِيدًا عَلَيْهِمْ مِنْ أَنفُسهِمْ وَجِئنَا بِنُ شَهِينًا عَلَى هَوُلاَء وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكُتَابَ تِبْيَانًا لِكُنْ شَيْء وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ يَا فَيُ شَهِينًا عَلَى هَوُلاَء وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكَتَابَ تِبْيَانًا لِكُنْ شَيْء وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ وَأَولَمُ يَكُفهمْ أَنَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكَتَابَ يُتْلَى عَلَيْهمْ إِنَّ في ذَلِكٌ لَرَحْمَةً وَذَكْرَى لقَوْم يُومْنُونَ ﴾ وَأَولَمُ يُكُفهمْ أَنَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكَتَابَ يُتَلَى عَلَيْهمْ إِنَّ في ذَلِكٌ لَرَحْمَةً وَذَكْرَى لقَوْم يُومْنُونَ ﴾ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ لَى عَلَيْهِمْ أَنَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكَتَابَ يُتَلَى عَلَيْهمْ إِنَّ في ذَلِكُ لَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَاتِ لَكُنَّا عَلَيْهُمْ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الْعَلَيْدُ اللَّهُ اللَّهُ لَعَلَى الْعُولَ اللَّهُ الْعَالَالُكُونَا عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللل

وهذا التشريع هو الأمر الإلهي المتمثل في مجموعة أحكاء القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة، والأحكام هو ما بينه الله في كتابه وسنة رسوله، أو بين أصوله من النظم التي يجب اتباعها في تنظيم علاقة الإنسان بربه، وعلاقته بأحيه الإنسان، وتشمل أحكاء العبادات وأحكام المعاملات (المائية والأحوال الشخصية) وأحكام العقوبات (كالجنايات والجرائم) وأحكام السياسة الشرعية.

وأحكام الشرع الإلهي إما أمر بمعروف وإما لهي عن منكر. وإما تحليل طيب، وإما تحريم حبيث. وهدف هذه الأوامر إما تحصيل منفعة وإما دفع مضرة، وامتثالها يتغيى ويستهدف:

أ - وحيد الدين خان: الإسلام يتحدى: ص 213 - 223.

<sup>2</sup> \_ النحل: **89**.

<sup>3</sup> \_\_ العنكبوت:51.

إعداد الفرد بدنيا، وعقليا، وخلقيا، بواسطة التربية والتعليم، وهو (استخلاف الترقي الفردي) في فقه التحضر الإسلامي أو فقه الاستخلاف كما أسماه الأستاذ عبد المجيد النجار مصداقا لقوله تعالى: ﴿وَآخَرِينَ مِنْهُمْ لَمَّا يَلْحَقُوا بِهِمْ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ .

تحقيق مصالح الناس بإقامة العدل بينهم، وهو (استحلاف الترقي الجماعي) مصداقا لقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمْ الْكَتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ وَأَنْزَلْنَا الْكَتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ وَأَنْزَلْنَا اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴾ أَلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴾ أَلْ

وحفظ كليات الشريعة ومقاصدها وهي الدين والعقل والنفس والنسل والمال، بل وحتى الحرية، فالمحافظة عليها فيها الحفاظ على المصالح الفردية والمصالح الاحتماعية العامة، التي هي قوام الأمة.

كما أن المحافظة عليها يناسب الفطر، ويساير العقول، ويجاري التطور، ويصلح لكل زمان ومكان، كما سأثبته لاحقا، وهذا هو (استخلاف الترقي المنهجي) .

ومخالفة هذه الأوامر يضيع تلك المقاصد والأهداف، وبضياعها يفقد الإنسان سعادته وطمأنينته فتكون معيشته ضنكا، مصداقا لقول الحق تبارك وتعالى: ﴿وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمُ الْقَيَامَة أَعْمَى﴾ 6.

حيث يعاني بمعصيته لأمر الله تعالى المصائب والأمراض التي توعده بها الله تعالى، فكان هذا التوعد والإنذار من المعاني التي تشير إليها الآية الكريمة:﴿ سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أَوَلَمْ يَكُف بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْء شَهِيدٌ ﴾ .

ولابد أن أؤكد أن فيما فرض الله على خلقه وشرع لهم من أحكام في العبادات والمعاملات، حكما وأسرارا ومصالح، تعود على العباد بالخير والفلاح في الدنيا والآخرة.

<sup>1 -</sup> عبد انجيد النجار: "الاستخلاف في فقه النحضر الإسلامي ". ص95-102.

 $<sup>.03:==\</sup>frac{2}{-}$ 

<sup>3 –</sup> عبد انجيد النجار: "الاستحلاف في فقه التحضر الإسلامي ". ص102-108.

<sup>4</sup> \_ اخدید:25.

 <sup>5 -</sup> عبد انجيد النجار: "الاستخلاف في فقه التحضر الإسلامي "، ص108-124 وانظر السيد سابق: عناصر القوة في الإسلام، ص176-177.

<sup>.124:45=6</sup> 

<sup>7</sup> \_ فصلت: 53.

وقد ذكر أهل العلم "أن الأصل في العبادات التعبد بها والمعاملات العمل بها، وإن لم تدرك أسرارها أو تعرف حكمتها، إذ الأصل في المسلم أن يتمثل الأمر ويجتنب النهي تعبدا لله وخضوعا، إحلالا له سبحانه وانقيادا لحكمه.

بيد أن من العبادات والمعاملات والأوامر بصفة عامة ما تظهر لنا حكمتها وتعرف أسرارها، فإذا ظهرت للعبد ازداد يقينه، وقوي إيمانه، وعلم أن الله تعالى لا يأمر إلا بما فيه سعادة العباد وصلاحهم في عاجل أمرهم أم آجله أ.

وهذا هو عين ما يبينه الإعجاز العلمي التشريعي في القرآن والسنة، الذي سأعرض لبعض الأمثلة عنه.

## المطلبم الأول: الطمارة والطبم الوقائيي

يختلف الإسلام عن كل الأديان (السماوية والوضعية) في أنه قد جاء للدين والدنيا معا، فكما شرع نظما للحكم وأخرى للعلاقات الاجتماعية والاقتصاد والأخلاق، وضع منهجا فريدا متكاملا لحفظ الصحة البشرية، فكان الدين الوحيد الذي جاء بدستور ينظم مهنة الطب والعلاج وصحة المجتمع (بالطب الوقائي) والسابق به المعارف الإنسانية.

والطب الوقائي في الإسلام يقوم على الأسلوب الإيماني في إنجاد المجتمع الصحي، وهو أسلوب يقوم على ربط التعاليم الصحية بعقيدة الأمة، والاستفادة من تأثير الإيمان والتزام الناس الأحكام العقدية وطاعتهم لأوامرها، وتضحيتهم في سبيل نصرتها، في إلزامهم باتباع الأوامر الصحية.

ومن أهم تعاليم الإسلام الطبية وأبرز بنود دستوره الصحي:

ا ــ أوامر في صحة البيئة الإسلامية ونظافتها (نظافة الفرد والمحيظ). Sanitation and personal hygiene.

- 2- أوامر لمنع الأمراض المعدية Epidimiology.
- 3 -أوامر في مكافحة القوارض والحشرات والحيوانات الناقلة للمرض إلى الإنسان.
  - 4 -أوامر في التغذية Nutrition.
  - 5- الصحة الجنسية Sex hygiene.

- 6- الصحة النفسية والعقلية Mental and psychic hygiene.
  - 7- تشجيع اللياقة البدنية Body Built.
  - 8- الصحة المهنية Occupational medicine.
    - 9- رعاية المسنين Geriatrics.
- . Maternal and child health عاية الأمومة والطفولة

# أولا:التعريف بالطب الوقائي وعلم الكائنات الدقيقة

#### أ- تعريفه

عرف العلماء والهيئات الصحية العالمية الطب الوقائي الحديث بأنه: "علم المحافظة على الفرد والمحتمع في أحسن حالاته الصحية بالوقاية من الأمراض الجرثومية والعضوية والنفسية"<sup>2</sup>.

ويقوم الطب الوقائي لتحقيق هذا الهدف على مجموعة من التعاليم والإرشادات والإجراءات لوقاية الإنسان من الأمراض السارية والوافدة قبل وقوعها ومنع انتشار العدوى إذا وقعت، كما يقوم بتحسين ظروف معيشة الإنسان ومنع الحوادث وأسباب التوتر العصبي لإطالة عمرد.

#### ب- الكائنات الدقيقة وأضرارها

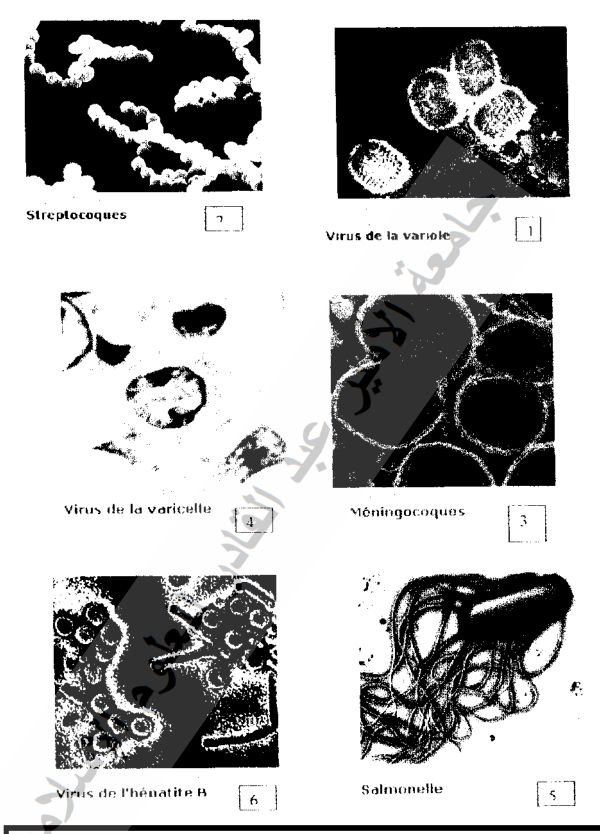
ومسببات الأمراض الرئيسية حسب التعريف ثلاثة؛ مسببات من الكائنات الدقيقة، ومسببات من مركبات عضوية، ومسببات من اضطرابات نفسية.

وتعد الكائنات الدقيقة أمة من الكائنات الحية، التي لا ترى أعيننا معظمها، وتوجد في كل مكان، في الهواء والماء والتربة، وعلى أحسامنا وفي أفواهنا وأمعائنا، بل وأحيانا في الطعام الذي نأكله، وبعضها مفيد وبعضها الآخر ضار، وتتكون من عائلات وأجناس وأنواع متباينة وعديدة، وتتفاوت في الصغر.

فأصغرها الفيروسات، ويليها الميكروبات ثم الفطريات ثم الطفيليات الأولية، فالديدان المتطفلة بأنواعها المختلفة وأخيرا الحشرات المفصلية المتطفلة، وهي كائنات متخصصة لكل عضو ونسيج. (انظر الشكل 25 [1-2-3-4-5]).

<sup>1-</sup> انظر: أحمد شوقي الفنجري: الطب الوقائي في الإسلام، ص 12-13.

<sup>2-</sup> انظر: نفس المرجع، ص11.



شكل 25: أقواع البكتيرية و الفيروسات. 2 صورة حقيقية لبعض البكتيريا العنقودية و العصوية التي تصيب الإنسان (مكبرة(00)162 مرة) 5- ميكروب الإريشياكو لاي ذو الأهداب الكثيرة التي تجعله يلتصق بالعائل بإحكام (مكبرة 19500 سرة)

وتعيش هذه الكائنات في مخازن تتنوع بين ثلاثة مصادر هي الإنسان والحيوان والبيئة (التربة والماء)، ويعد الإنسان مخزنا رئيسيا لعدد كبير من الكائنات الدقيقة في أماكن مهمة في حسمه تعمل كمحازن دائمة لها، وأبرزها: الجلد والفم، والأنف والحلق والقناة الهضمية، والتي تحتوي عددا كبيرا من الميكروبات والفيروسات، والتي يمكن أن تبقى في حسم الإنسان لعدة أشهر أو سنوات.

بحيث تهاجمه وتلحق به الضرر، وهو يقاومها بكل الأسلحة التي سخرها له الله سبحانه وتعالى، ويغالبها بما أ.

1- فالجلد بعد مخزنا لنسبة عالية من البكتيريا والفطريات، ويكثر معظمها على البشرة وحذور الشعر، ويتراوح عددها من عشرة آلاف إلى مائة ألف حرثومة على كل سنتمتر مربع من الجلد الطبيعي، وفي المناطق المكشوفة منه، يتراوح العدد من مليون إلى خمسة ملايين حرثومة: سم<sup>2</sup>، كما ترتفع هذه النسبة في الأماكن الرطبة مثل: المنطقة الإربية، وتحت الإبط، إلى عشرة ملايين حرثومة: سم<sup>2</sup>، وهذه الجراثيم في تكاثر مستمر (انظر شكل 25، 1. 3. 3)

2- أما الفم فتستقر فيه أعداد هائلة وأنواع كثيرة من هذه الكائنات الدقيقة، تزيد على ثلاثمائة مستعمرة، ويتراوح عدد الجراثيم في اللعاب حوالي مائة مليون جرثومة في كل ميليمتر مربع، كما توجد بعض الفطريات والطفيليات الأولية في عدد من الأشخاص، وهي تتغذى على بقايا الطعام بين الإثسان، وينتج من نموها وتكاثرها أحماض وإفرازات كثيرة، تؤثر على الفم ورائحته وعلى لون الإلسان وأدائها أدانظر الشكل 26-1).

3- أما الأنف الذي يعد مكانا مهما وحيويا. إذ هو المدخل للجهاز التنفسي، هو أول ما تصل إليه الميكروبات التي تنتقل بالرذاذ مثل الانفلونزا وشلل الأطفال والدفتيريا وغيرها كثير، لتنتقل إلى الحلق ثم داخل الجسم وتصيبه بالمرض.

كما يلصق على غشائه المخاطي الغبار وبعض بذور الفطريات والعفنيات الموجودة في الهواء، وتعلق في جوفه عدة مستعمرات حرثومية. (انظر انشكل 2**6**-2).

<sup>1 -</sup> عبد الجواد الصاوي: "من إعجار القرآن الكريم والسنة المطهرة في الطب الوقائي والكاتنات الدقيقة". ص64.

<sup>&</sup>lt;sup>2 –</sup> انظر: تفس المرجع: ص66.

<sup>3 –</sup> انظر: نفس المرجع: ص67.



 إ- التهابات الغم و تسوس الأسنان نسببهما الفير وسات و البكتيريا لانعدام العناية الصحية.



2- صوره لثقب في حاجر **الأنف** (السهم), ممكن أن ينتج عن كترة إستعمال قطرات الأنف أو المكروبات.



اليهاب الإكريما الهيربية في وحه طفل مُصاب بالإكريما التأنوبية (الإلهاب الغيروسي)



1-3 النهاب الإكريما الهيربية الاحظ انتشار

3-التهابات حلدية

4- والأيدي من أهم الأعضاء تعرضا لنقل الأمراض، إذ تنقل المرض عند مصافحة المريض أو عند نقل طعام ملوث أو لمس أشياء ملوئة أو بعد الذهاب إلى الغائط، وبعض الديدان تنتقل من نفس الشخص المصاب عند التبرز إلى فمه، إذا أكل و لم يغسل يديه جيدا، فالإسكاريس Ascaris وهي دودة طفيلية صغيرة تعيش في الأمعاء وحول الشرج وتنتقل البويضات تحت أظافر اليد تسبب عدة تعقيدات صحية.

كما تنقل اليد غير النظيفة فيروسات وميكروبات تتسبب في أمراض التيفوئيد، والدوسنتاريا، والترلات المعوية أ، والتسمم الغذائي.

وبصفة عامة لقد أثبت العلم أن من بين العوامل المساعدة على حدوث السرطان، إهمال بعض النواحي في النظافة الشخصية، كتنظيف الفم وفتحة الشرج والأعضاء التناسلية ".

# ثانيا: الطهارة في الإسلام أ–مفهومها وأهميتها

إن مفهوم الطهارة في الإسلام يشمل طهارة النفس بتخليصها من أدران الشرك والإلحاد أو تزكيتها من ملوثات المادة والشهوات، كما تشمل الطهارة أيضا نظافة البدن والملبس والمأكل والمشرب والمسكن ومصادر المياه والطريق، وغيرها من المرافق العامة، والذي سنبحثه في هذا المطلب هو طهارة البدن المطلوبة في الصلاة (الغسل والوضوء).

والطهارة لغة: "النظافة والخلوص من الأوساخ أو الأدناس الحسية" كالأنجاس من بول وغيره، والمعنوية كالعيوب والمعاصى، والتطهير، التنظيف، وهو إنَّبات النظافة في المحل.

والطهارة شرعا: النظافة عن النجاسة، حقيقة كانت وهي الخبث، أو حكميه وهي الحدث، والخبث في الحقيقية، غير مستقذرة شرعا والحدث: ووصف شرعي يحل في الأعضاء يزيل الطهارة. ... ويتبين من تعريف الطهارة أنها نوعان: طهارة حدث وتختص بالبدن، وطهارة حبث،

وانظر السيد الجميلي:الإعجاز الطبي في القرآن، ص 272-275 .

<sup>1 -</sup>Nouveau larousse medical: (Ascaris) . p102

<sup>2 -</sup> Voir, Nouveau larousse medical: (Blantidiose), p125.

<sup>3</sup> ـــ أحمد القاضي: "أوجه الارتباط بين القيم الإسلامية والإصابة بالسرطان" ص710، نقلا عن زهير رابح قرامي: المرجع السابق، ص 19.

<sup>4</sup> ــ انظر الفيروز أبادي: القاموس المحيط، مادة (الطهر) ج2، ص79 وفارس بن زكريا: معجم مقاييس اللغة، ج3، ص428.

وتكون في البدن والثوب والمكان، وطهارة الحدث ثلاث: كبرى وهي الغسل، وصغرى وهي الوضوء (و التيمم)... وطهارة الخبث ثلاث: غسل ومسح ونضح".

والمقصود بما في الطب الوقائي خلو الشيء من الميكروبات أو المواد الحاملة للميكروبات وأطلقت على الشيء الملوث الحامل للميكروب كلمة النجاسة.

ولقد اهتم الإسلام أكثر من أي دين آخر وأي أمة من الأمم بإيجاد البيئة الصحية المثالية وجعلها جزءا من تعاليمه الرئيسية.

إذ كان أول ما نزل من القرآن يدعو للعلم وثاني ما نزل يدعو للنظافة، فقال في الأول: ﴿ اقْرَأُ بِاللّٰمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ﴾ وقال في الثانية: ﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهِّر ﴾ فكان الإسلام دين علم ونظافة أو دين نظافة بعلم، وكانت بذلك أمة الإسلام منذ ولادتما أمة نظافة، حيث جاءت تعاليم الإسلام آمرة بالتحري التام في موضوع النظافة، قبل معرفة الجراثيم والميكروبات وما ينجر عنها من أمراض خطيرة وأوبئة، بأربعة عشر قرنا، إذ أغلب الأمراض الجرثومية سببها انحدار مستوى النظافة أو عدمها المسمى في لغة الشرع النجاسة، أما النظافة مصطلح عليها في لغة الشرع الطهارة.

ولقد وردت الطهارة ومشتقاقاً في (31) موضعاً تقريباً في القرآن الكريم، وبأساليب متعددة مختلفة كالمنة والفضل من الله في مثل قوله تعالى: ﴿وَيُنزِّلُ عَلَيْكُمْ مِنْ السَّمَاءِ مَاءً لِيُطَهِّرَكُمْ ﴾ ووردت كذلك في صيغة الأمر: ﴿وَرَبَّكَ فَكَبَّرُ، وَلِيَابَكَ فَطَهَّرُ ﴾ وفي صيغة الترغيب حين أثنى سبحانه وتعالى على أهل مسجد قباء بقوله: ﴿فيه رِجَالٌ يُحبُّونَ أَنْ يَتَطَهَّرُوا وَاللَّهُ يُحبُّ الْمُطَّهِّرِينَ ﴾ .

ومما جاء في السنة الشريفة يبين أهمية الطهارة ويرغب فيها قول النبي ﷺ: «الطهور شطر الإيمان» ، وقال أيضا: «طهروا هذه الأحساد طهركم الله» .

<sup>2</sup> \_ العلق:1.

<sup>3</sup> ــ المدثر:**4**.

<sup>4</sup> \_\_ الأنفال: 11.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ــ المدائر: 3-4.

<sup>6</sup> ــ التوبة:108.

<sup>7</sup> ـــ رواه مسلم في كتاب الطهارة.

<sup>8</sup> ــ رواه الطبراني في الكبير.

ويحث رسول الله ﷺ على المداومة على حالة الطهارة حتى خارج أوقات الصلاة، حيث يقول لأنس بن مالك ﷺ: «يا بني إن استطعت ألا تبيت إلاً على وضوء فافعل، فإنه من أتاه الموت وهو على وضوء أعطى الشهادة» أ.

فالدين الإسلامي جعل النظافة والطهارة تقربا وطاعة لله تعالى، إذ لا تصع الصلاة وهي عماد الدين إلا بما حيث قال ﷺ: «مفتاح الصلاة الطهور وتحريمها التكبير وتحليلها السلام» 2.

# ب ــ تأثير الغسل والوضوء على نظافة الجسم:

لقد فرض الدين الإسلامي على الإنسان المسلم أن يغسل ويطهر الأجزاء المكشوفة من حسده باستمرار بالوضوء وهي غسل اليدين والفم والأنف والوجه والذراعين ومسح الرأس والأذنين وغسل القدمين، وذلك خمس مرات في اليوم والليلة، وفي كل مرة يغسل العضو ثلاث مرات، قال تعالى: ويَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاة فَاعْسلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمَعْبَيْنِ وَإِنْ كُنتُمْ حُنْبًا فَاطُهَرُوا وَإِنْ كُنتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَر أَوْ جَاءَ أَحَدُّ مِنْكُمْ مِنْ الْفَائِطِ أَوْ لاَمَسْتُمُ النَّسَاءَ فَلَمْ تَحِدُوا مَاءً فَتَهَمُّوا صَعِيدًا طَيَّا فَامْسَحُوا بِوجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ مِنْ مَرْجِ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيْتِمَ يَعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ وَأَيْدِيكُمْ مِنْ حَرَجِ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيْتِمَ يَعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلْكُمْ تَشْكُرُونَ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيطَهَرَكُمْ وَلِيْتِمَ يَعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجِ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِرَكُمْ وَلِيْتِمَ يَعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيطَهَرَكُمْ وَلِيْتِمَ يَعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَاكُمْ تَشْكُرُونَ وَلَكُونَ لَهُ وَلَا لَكُمُ مَا يُولِيتُمَ يَعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجِ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيطَهُرَكُمْ وَلِيتُمْ يَعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لِيعَامِلَهُ عَلَيْكُمْ فَعَلَمُ وَلَالِيقِهِ الْعَلَقِ لَعْتُمْ عَلَيْكُمْ لَعَلَوْلُونَ الْكُنْتُهُ مَنْ حَرَجٍ وَلَكِينَ يُولِيتُهُ وَلَيْتُهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَو لَلْمَاتُهُ السَّعِيدُ الْمَالِقَولُونَهُ مَا يُتَهِمُ لَعَلَيْكُمْ لَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِينَ لِيقُولُونَهُ مَا يُعْتِي وَلَكُونَ وَلَكُمْ وَلَهُ عَلَيْ فَلِيقُولُ مِنْ مَا يُعْلِيكُمْ وَلَعُولُونَا وَلَيْكُمْ وَلَهُ وَلِي الْعَلَيْلُ وَلِيلُولِهُ لِلْمُ لِيقُولُ مِنْ حَرِي وَلِكُونَ لَهُ لِيلُولِهُ فَلِي مُعْتِلُولُولُولُولُو

ولا يكتفي الإسلام بالوضوء قبل الصلاة كوسيلة للنظافة بل شرع غسل جميع البدن على وجه الإلزام لسبعة أسباب، وندب إليه في أكثر من ستة عشر غسلا أي ألها ثلاثة وعشرون سببا للاستحمام ، بل لا يجوز للمسلم أن يمضي عليه أكثر من أسبوع دون استحمام، أي أن الشرع حدد الفترة الزمنية التي لا يمكن للمسلم أن يتجاوزها بغير غسل، إذ قال (عليه الصلاة والسلام): «حق لله على كل مسلم أن يغتسل في كل سبعة أيام يغسل رأسه وحسده» أو قال: «يا أيها الناس إذا كان هذا اليوم (الجمعة) فاغتسلوا» أو وقال لأحد الرجال فيما روته عائشة: «... لو أنكم تطهرتم ليومكم هذا» أو قال لأحد الرجال فيما روته عائشة: «... لو أنكم تطهرتم ليومكم هذا» أو قال لأحد الرجال فيما روته عائشة: «... لو أنكم تطهرتم ليومكم هذا» أو قال لأحد الرجال فيما روته عائشة: «... لو أنكم تطهرتم ليومكم هذا» أو قال لأحد الرجال فيما روته عائشة والمناس المناس المن

<sup>1</sup> ـــ رواه الطيراني في المُعجم الصغير، كتاب الميم، باب من اسمه محسد. ج1. ص 357، رقم الحديث 857.

<sup>2</sup> ـــ رواه أبو هاود في السنن، كتاب الطهارة باب قرض الوضوء.

<sup>3</sup> \_ المائدة:06.

<sup>4</sup> ـــ انظر الزحيلي: الفقه الإسلامي وأدلته، ص

<sup>5</sup> \_\_ رواه الشيخان واللفظ مسلم، فتح الباري ، ومسلم رقم 849.

<sup>6</sup> ـــ رواه البيهقي في الكبرى في كتاب الجمعة.

<sup>7</sup> \_ أخرجه البخاري في كتاب الجمعة.

وهذا يحقق غاية الكمال في نظافة الجسم كله ويزيل عددا هائلا من الكائنات الدقيقة التي تعيش على حسد الإنسان وحلده كما سأبينه من خلال الأبحاث العلمية التي أحريت في هذا الجحال.

## 1- الغسل وطهارة الجلد من الجراثيم

أثبتت الدراسات أن الغسل والوضوء حير مزيل لتلك الكائنات إذ ينظف الغسل جميع حلد الإنسان كما جاء في غسل النبي ﷺ أنه يروي بشرته ثم يفيض الماء على سائر حسده فالاستحمام يزيل عن الجلد 90% من الكائنات الدقيقة أي أكثر من مائتي (200) مليون حرثومة تلتصق بالجلد بواسطة أهداب قوية عديدة، لذا أمر الشارع بتدليك الجلد في الوضوء والغسل. (انظر الشكل 256)

## 2 -الوضوء والقضاء على جراثيم الجلد المكشوف

ينظف الوضوء الأجزاء المكشوفة من الجلد، وهي الأكثر تلوثا بالجراثيم لذا كان تكرار غسلها . أمرا مهما<sup>2</sup>.

ومناطق الجسم المكشوفة هي مناطق الجسم التي يشملها الوضوء، ولو أمعنا فيها النظر لتبين لنا وجود الحكمة العظيمة منه، فالقم والأنف هما المدخلان الرئيسيان لأعضاء الجسم الداخلية،فنظافتهما من الجراثيم تعنى حماية الأجهزة الداخلية من المرض والعطب.

واليدان والذراعان، والوحه وشعر الرأس، والقدمان وأسفل الساقين، كلها أجزاء مكشوفة من البدن وتتراكم عليها الجراثيم بكميات كبيرة كما ذكرت، فغسلها بالماء ينقيها منها ويزيلها عنها، وفي ذلك قال رسول الله ﷺ: «إذا توضأ العبد السلم (أو المؤمن) فغسل وجهه، حرج من وجهه كل خطيئة نظر إليها بعينيه مع الماء (أو مع آخر قطر الماء) فإذا غسل يديه خرج من يديه كل خطيئة مشتها كان بطشتما يداه مع الماء (أو مع آخر قطر الماء) فإذا غسل رجليه خرجت كل خطيئة مشتها رجلاه مع الماء (أو مع آخر قطر الماء) فإذا غسل رجليه خرجت كل خطيئة مشتها رجلاه مع الماء (أو مع آخر قطر الماء) حتى يخرج نقيا من الذنوب» أ.

فقد وصى رسول الله ﷺ بنظافة اليدين خاصة، ودقق بشذة على ذلك، إذ حض على غسلهما

ا بسد عن ميمونة رضى الله عنها قالت: تصف غسل النبي ﷺ: "وضعت لمبنى ﷺ ماء لمغسل، فغسل يديه مرتين أو ثلاثاء تم أفرغ على شماله، فغسل مذاكيره، ثم مسح يده بالأرض ثم مضمض واستنشق، وعسس وحهه ويديه ، ثم أفاض على حسده، ثم تحول من مكانه فغسل قدميه"، رواه البخاري في كتاب الغسل، ومسلم في كتاب اخيض.

<sup>2</sup> ـــ انظر: عبد الجواد الصاوي:المرجع السابق.ص66-67.

<sup>3</sup> ـــ رواه مسلم: في كتاب الطهارة.

عدة مرات في اليوم بالإضافة إلى الوضوء فهما من أكثر الأعضاء تعرضا للتلوث بالجراثيم ونقل الأمراض الجرثومية التي تتم عن طريق المصافحة وتناول الطعام.

وعليه أمر بقص الأظافر وتنظيفها فقال: «قلم ظفرك فإن الشيطان يقعد على ما طال منها» ، الأله الخراثيم تحتها والشيطان يقعد بالمناطق النجسة.

-كما أمر بغسل الأيدي في الوضوء ثلاث مرات في المرة الواحدة، عند بداية الوضوء ثم ثلاث مرات أخرى إلى المرفقين مع تخليل الأصابع لأن بعض الجراثيم تعلق فيها ولا تزول إلا بالتخليل والدلك<sup>2</sup>، وعن أبي هريرة قال: «رأيت رسول الله على توضأ فاستوكف ثلاثا» أي غسل كفيه ثلاثا، وقال: «أسبغ الوضوء وخلل الأصابع، وبالغ في الاستنشاق إلا أن تكون صائما» 4.

- كما أمر ﷺ بغسلهما قبل الطعام وبعده.

وقوله: «بركة الطعام الوضوء قبله والوضوء بعده» ومن وصاياه ت «من نام وفي يده غمر فأصابه شيء فلا يلومن إلا نفسه» ، والغمر هو بقايا الطعام الدسم واللحم.

ويحث الإسلام على غسل اليدين قبل النوم وبعده، حيث قال النبي ﷺ: «إذا أتيت مضمعك فتوضأ وضوءك للصلاة...» .

وعن أبي هريرة قال رسول الله ﷺ: ﴿إِذَا استيقظ أحدكم من نومه فلا يغمس يده في الإناء حتى يغسلها ثلاثا، فإنه لا يدري أين باتت يده ﴾ ، وذلك أن الإنسان أثناء النوم قد يحك بيديه قدمه أو أنفه أو بين فحذيه.

ا ـــ خرجه الحافظ العراقي في أحاديث الإحياء عن أبي هريرة، وقال "أخرجه الخطيب في الجامع بإسناد ضعيف".

<sup>2</sup> ـــ فقد روى الإمام ممن حديث عبد الله بن زيد بن عاصم 🐞: «أن النبي ﷺ، توضأ فجعل يقول: "هكذا يدلك"».

<sup>3</sup> ــ رواه البيهقي والدارمي في كتاب الطهارة.

<sup>4 -</sup> رواه أبو داود في كتاب الصيام.

<sup>5</sup> \_ رواه الترمذي، في كتاب الأطعمة عن رسول الله، باب ما حاء في الوضوء قبل الطعام وبعده.

<sup>6</sup> ـــ رواه البيهةي في السنن الكبرى، كتاب التصادق، باب غـــل اليد قبل الطعام وبعده، ج11، ص 95.

<sup>7</sup> ــ رواه البخاري في كتاب الوضوء ومسلم في كتاب الطهارة.

<sup>8</sup> ــ رواه مسلم في كتاب الطهارة والبخاري في كتاب الوضوء.

- ومن السنة كذلك غسل اليدين بعد الخلاء أي بعد الاستنجاء أو التطهر.

- وكذلك من فرائض الوضوء وأولها غسل الوجه ثلاث مرات مع تخليل شعر اللحية والحاجبين والدلك، فقد قال تعالى: ﴿يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاَةِ فَاغْسِلُوا وَجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ وَإِنْ كُتُتُمْ جُنُبًا فَاطَّهَرُوا وَإِنْ كُتُتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ مِنْ الْغَالِطِ أَوْ لاَمَسْتُمْ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيّبًا فَامْسَحُوا بوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ مِنْ الْغَالِطِ أَوْ لاَمَسْتُمْ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيّبًا فَامْسَحُوا بوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ مِنْ الْغَالِطِ أَوْ لاَمَسْتُمْ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيّبًا فَامْسَحُوا بوجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ مِنْ أَيْدِيكُمْ مِنْ اللّهُ لَيْحُعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيْتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيْتِمَّ نِعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيْتِمَ نِعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ لَمُ اللهُ عَلَيْكُمْ مَنْ أَنْ يُرِيدُ لِيُطَهِرَكُمْ وَلِيْتِمَ نَعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ لَيْتُمْ وَلَيْتِمَ وَيُعْمَلُ عَلَيْكُمْ مَنْ عَرْضَا لِلللهُ وَلِي لِي الْعَنْ وَيَغْفَ مِن إِمَانَة تعرضها للالتهابات. يضمن نظافته من الغبار المتراكم عليه كما يضمن نظافة العين ويخفف من إمكانية تعرضها للالتهابات.

أما غسل القدمين مع التدليك الجيد وتخليل الأصابع فإنه يؤدي كذلك إلى حماية الجسد من تلك الكائنات الدقيقة والأمراض التي تسببها،حيث شدد رسول الله ﷺ على ذلك بقوله: «ويل للأعقاب من النار. اسبغوا الوضوء» .

ويدخل في هذا المجال مسح الأذنين وهو من سنن الوضوء، حيث كان النبي ﷺ إذا توضأ «أدخل إصبعه في مجرى أذنيه»، وعن ابن عباس ان النبي ﷺ «مسح برأسه وأذنيه ظاهرهما وباطنهما» أ، إذ يعلق بهما الغبار والجراثيم لكونهما مكشوفان.

## 3- المضمضة والوقاية من أمراض الفم

أثبت العلم الحديث أن المضمضة بالماء ثلاث مرات في خمسة أوقات تحفظ الفم والبلعوم من الالتهابات وتحفظ اللثة من التقيح، إذ تخلصه من عدد هائل من الكائنات الدقيقة التي ذكرناها وسمومها، وكذا فإنحا تقي الأسنان وتنظفها بإزائة الفضلات الغذائية التي تبقى بعد الطعام في ثناياها، وحكمة ذلك أن بقايا الطعام، كما ذكرنا، إذا تركت في الفم فإنما تنتنه وإذا دخلت بين الأسنان حملت معها الالتهابات وتسوسها، من هنا نشعر بعظمة أمر النبي الله لنا بالتسوك، إذ قال: «تسوكوا فإن السواك مطهرة للفم مرضاة للرب، وما جاءي جبريل إلا أوصابي بالسواك

<sup>· 6:</sup> المائدة: 6.

<sup>2</sup> ـــ رواه البخاري في كتاب الوضوء، ومسلم في كتاب الطهارة.

<sup>3</sup> ـــ رواه ابن خزيمة في كتاب الوضوء وابن حبان في كتاب الطهارة.

<sup>4</sup> ـــ رواه الترمذي والنسائي في كتاب الطهارة.

حتى لقد خشيت أن يفرض على وعلى أمني» ، وقال ﷺ: «لولا أن أشق على أمني لأمرقم بالسواك مع كل صلاة» ، وكان ﷺ لا يرقد من ليل أو نهار فيستيقظ إلا تسوك، فعن حذيفة ﷺ قال: «كان رسول الله ﷺ إذا قام من النوم يشوص فاه بالسواك» . أي يدلكه . لأن ركود اللعاب أثناء النوم أحد العوامل التي تشجع تكاثر الجراثيم وازدياد ترسباتها في اللويحة الجرثومية التي تلتصق بالأسنان، كما أن هذه اللويحة ليس لها علاقة بالأكل وفضلات الطعام، فهي دائمة التكوين، لذا نفهم الحكمة من ترغيب النبي ﷺ وحضه على السواك وملازمته له حتى أثناء الصيام.

ولقد أثبتت الأبحاث حديثا فضل السواك العظيم على سلامة الأسنان، وبينت فوائده الطبية للفم. فهو يحتوي على مادة العقص (Tanic acid) التي لها تأثير مضاد للتعفنات والاسهالات، كما يعد العقص مطهرا، وله استعمالات مشهورة ضد نزيف الدم، كما يطهر اللثة والأسنان ويشفي جروحها الصغيرة ويمنع نزيف الدم منها.

كما أن هناك مادة في السواك لها علاقة بالخردل (Sennigrin)، وهي زيت الخردل الذي له رائحة حادة وطعم حراق، وهو ما يشعر به الشخص الذي يستعمل السواك لأول مرة،وهذه المادة تساعد على الفتك بالجراثيم .

كما يحتوي على مادة مضادة للحراثيم شبيهة بالبنسلين مثل الجراثيم المسماة (المكورات العنقودية Staphy lococcus) وهو ما أثبته العالم الأنماني (رودات) مدير معهد علم الجراثيم والأوبئة في جامعة "روستود" بألمانيا. (انظر الشكل رقم 25). [.

كما أثبت الدكتور عبد الحميد القضاة في حامعة كراتشي بباكستان وقبله الباحثان (براون وجوكوب) عام 1979 أن السواك يقضي على خمسة أنواع على الأقل من جراثيم الفم الممرضة أهمها البكتيريا السبحية (Streptococci) التي تسبب بعض أنواع الحمى الروماتزمية أما مادة السليس في السواك فتجرف الفضلات، وتزيح القلح وتساعد على تلميع الأسنان.

<sup>1</sup> \_ رواه ابن ماحة في كتاب الطهارة والبخاري في كتاب الصوم.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ـــ منفق عنيه.

<sup>3</sup> سد متفق عنيه.

<sup>4</sup> ـــ عبد الله السعيد:السواك والعناية بالأسنان، ص45–52.نقلا عن رهبر رابح قرامي،ص22.

<sup>5</sup> ـــ زهير رابح قرامي: المرجع السابق، ص22-23 ، وعبد الجواد الصاوي: المرجع السابق، ص68.

وقد أجرى فريق من الأطباء دراسة سريريه على مستعملي السواك، ثبت خلالها أن السواك يزيل اللويحة الجرثومية قبل عتوها وتأثيرها على الأنسجة؛ وتكرار السواك يوميا قبل الصلاة يؤدي إلى درجة عالية من نظافة الفم، وأن التهابات اللئة التي كانت موجودة قبل البحث قد تحسنت، وأوصى الباحثون باستخدام السواك الدائم للوقاية من أمراض الفم والأسنان، كما ثبت أن له تأثيرا مهبطا للسكر وتأثيرا مضادا للسرطان أ.

وهكذا بينت لنا التقارير والتجارب العلمية أنه بالسواك تقل فرصة نمو هذه الجرائيم الموجودة بأعداد هائلة، بل يقضي عليها كل ما داوم الإنسان عليه وأنما لفوائد مهمة كبيرة تجعلنا نزيد علما وفهما لأمر رسول الله الذي قال عن أبي أمامة في: «تسوكوا فإن السواك مطهرة للفم، مرضاة للرب، ما جاءي جبريل إلا أوصائي بالسواك حتى لقد خشيت أن يفرض علي وعلى أمتي، ولولا أبي أحاف أن أشق على أمني لفرضته لهم، وأبي لأستاك حتى لقد خشيت أن أحقى مقام فمي» ألم الموضوء على نظافة الأنف

أظهر بحث علمي حديث، أجراه فريق من أطباء حامعة الإسكندرية مع أعضاء بحلس بحوث الصحة والدواء بالأكاديمية المصرية للبحث العلمي والتكنولوجيا، حول علاقة العلم بالوضوء من الناحية الصحية، أن غالبية الذين يتوضئون باستمرار قد بدت أنوفهم نظيفة خالية من الأتربة والجراثيم والمكروبات عكس غير المتوضئين ومن المعروف أن تجويف الأنف من الأماكن التي يكثر فيها العديد من تلك الكائنات الدقيقة، لكن مع استمرار غسل الأنف بالاستنشاق والاستنثار ينظف هذا التحويف ويطهر من الالتهابات والجراثيم مما ينعكس على الحالة الصحية للجسم كله، حيث تحمي هذه العملية الإنسان من خطر انتقال المكروبات من الأنف إلى الأعضاء الأخرى داخل الجسم.

والاستنشاق هو إيصال الماء إلى داخل الأنف وحذبه بالتنفس إلى أقصاد، بينما الاستنثار فهو دفع الماء من الأنف مع وضع السبابة والإبجام.

وهذا ملحص لهذه التجربة ونتائجها الصحية المفاجئة المبهرة.

 <sup>1-</sup> محمود رجائي وزملاؤه:استعمال السواك لنظافة الغم وصحته،دراسة سريريغو كيميائية»،نقلا عن عبد الجواد الصاوي، ص69.
 2- سرواه ابن ماجه.

أ-الفحص المقارن

#### 1-الوصف:

| أنوف المتوضئين بانتظام واستمرار       | أنوف غير المتوضئين (غير المصلين)               |
|---------------------------------------|------------------------------------------------|
| 1-كان سطح باطن الأنف لامعا            | 1-كان باطن الأنف عند غالبيتهم شاحب اللون، دهني |
| نظيف المنظر خاليا من القشرة والأتربة. | الملمس، يترسب على مدخله بعض الأتربة والقشور.   |
|                                       | 2- فتحة الأنف كانت لزجة داكنة اللون، يسهل      |
|                                       | تساقط الشعر منها.                              |
| 2-كان شعره واضحا نظيفا صحيحا          | 3- شعر الأنف متلاصقا مغبرا تعلوه بعض القشور.   |
| حاليا من المتعلقات والأتربة.          |                                                |

# 2- المزارع الجرثومية: وقد أظهر الفحص المجهري لها أن:

| أنوف المتوضئين بانتظام واستمرار       | أنوف غير المتوضئين (غير المصلين). 🔾          |
|---------------------------------------|----------------------------------------------|
| 1-لم تظهر المزارع عندهم مستعمرات      | 1- أنوفهم بما مستعمرات حرثومية عديدة،        |
| من الجراثيم، وكانت أنوفهم طاهرة نقية. | 2- وبكميات كبيرة من الجراثيم العنقودية       |
| 2- وفي عدد قليل منهم وحد قدر ضئيل     | والعقدية والمكورات:                          |
| من الجراثيم ما لبثت أن اختفت بعد      | الجراثيم العنقودية والعقدية،المكورات الرئوية |
| تعليمهم الاستنشاق الصحيح.             | المزدوجة، الدفتروثيد، البروتيوس، الكلبسيلا   |

## ب-التفسير العلمي للظاهرة (الأسباب)

لقد وحد الباحثون أن نسبة التخلص من الجراثيم الموجودة بالأنف تزداد بعدد مرات الاستنشاق وأنه بعد المرة الثالثة يصبح الأنف خاليا منها.

فعملية الاستنشاق والإستنثار ثلاث مرات تؤدي إلى ما يلي:

- \*- تزيل الإفرازات المخاطية من جوف الحفرتين الأنفيتين.
- \*- تبلل المنخرين وجوفهما، مما يمنحهما النداوة والرطوبة اللازمتين لترطيب هواء الشهيق، و يحافظ على حيوية الأغشية المخاطية الداخلية.

\*- التخلص أثناء الاستنثار من الغبار اللاصق على غشاء الأنف المخاطي، كغبار المترل وغبار الطلع في الزهور وبعض بذور الفطريات والعفنيات المتناثرة في الهواء، إذ ثبت أن هذا الغبار وهذه العفنيات هي العوامل الأساسية في حدوث أمراض الحساسية في الأنف والجيوب الوجهية والرئتين أ.

لذا وصى النبي ﷺ بالمبالغة في الاستنشاق وتكراره ثلاثا وكان ذلك من سنن الوضوء، ليتم بهذا القضاء على مخزن من مخازن الكائنات الدقيقة في هذا المكان المهم والحيوي لكونه المدخل للجهاز التنفسي؛ فقد أخرج مالك بن أنس ﷺ عن عبد الله بن زيد بن عاصم صفة وضوء النبي ﷺ حيث قال: «...دعا بوضوء فأفر غ عليه فغسل يديه مرتين مرتين، ثم تمضمض، ثم المتنثر ثلاثا، ثم غسل وجهه ثلاثا...» ...

وعن لقيط بن صبرة قال: «قلت يا رسول الله: أخبري عن الوضوء؟ قال: أسبغ الوضوء، وخلل بين الأصابع، وبالغ في الاستنشاق إلا أن تكون صائما» ، وعن أبي هيرة قال: «من توضأ فليستنثر» . 5-نظافة السبيلين (الاستنجاء) والوقاية من الأمراض.

أولى خطوات الطهارة في الإسلام قبل الوضوء أو الاغتسال نظافة السبيلين أو الاستنجاء، الذي منهما تخرج نفايات الجسد التي تحتوي على قدر هائل من الكائنات الدقيقة والسموم الضارة التي أسماها الشارع نحاسات، فقد فطر الله حل وعلا الإنسان وحمله على أن يتخلص أول بأول مما في أمعائه وفي مثانته من غائط وبول وغيرهما من نفايات الجسم، حتى يظل الجسم الإنساني في حالة من النقاء والصحة والقدرة على أداء الوظائف الطبيعية والخيوية التي يقوم بحا.

وبعد عملية التخلص تلك أمر الإسلام بغسل الدبر والقبل بالماء ليزيل أي أثر منها يمكن أن يعلق بالجسد أو الثياب، ولذا شدد الرسول ﷺ في ترهيب من لا ينتزه من بوله ويترك قطرات منه تعلق بثيابه أو حسده فقال: «تغرهوا من البول فإنه عامة عذاب القبر منه» أن ومعنى التتزه التطهر والاستنجاء، و ندرك في هذا الحديث شدة الاهتماء بنظافة هذا المكان والتخلص من هذه النفايات

 <sup>1</sup> ــ انظر: مصطفى أحمد شحات و آخرون: «كيف يحافظ غسل الأنف عند الوضوء على صحة الإنسان». نقالا عن زهير رابح
 قرامي، المرجع السابق، ص24-25.

<sup>2</sup> ـــ أخرجه مالك في الموطأ كتاب عمل الوضوء.

<sup>3</sup> ـــ رواه أبو داود في كتاب الصيام.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ـــ رواه البخاري في كتاب الوضوء.

<sup>5</sup> ــ متفق عليه، رواه البخاري في كتاب الوضوء.

الضارة وما فيها من أعداد هائلة من الجراثيم، وندرك لما أمر الشارع باحتناب الملابس والأماكن الملوثة بهذه النفايات أو النجاسات، وعدم ملامستها حتى تطهر واعتبر ذلك عبادة كما بينه الحديث.

فقد قال الله تعالى مبينا سبب نقض الوضوء ووجوب تجديده بخروج البول أو البراز:﴿يَاأَيُّهَا الَّذينَ آمَنُوا لاَ تَقْرُبُوا الصَّلاَةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ وَلاَ جُنْبًا إلاّ عَابري سَبيل حَتَّى تَغْتَسلُوا وَإِنْ كُنتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَر أَوْ جَاءَ أَحَدٌ منْكُمْ منْ الْغَائط أَوْ لاَمَسْتُمْ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجدُوا مَاءُ فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيَّبًا فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَفُورًا ﴾ أ. والغائط هو المكان المطمئن أو المتحفض من الأرض،كني بذلك عن التغوط وهو الحدث الأصغر "، والمجيء منه يعني أن الآتي قد قضى حاجته فيه، وقضاء الحاجة كناية عن إخراج البول أو الغائط.

وهذا يتطلب الاستنجاء بالماء وباليد اليسري وغسلها بعد الاستنجاء كما أكد على ذلك النبيﷺ، فعن أنس بن مالك قال: «كان رسول الله ﷺ يدخل الخلاء، فأحمل أنا وغلام نحوي إدواة من ماء، وعترة ُ ، فيستنجى بالماء» أ، وقال: «كان رسول الله ﷺ يتبرز لحاجته فآتيه بالمَاء،فيتغسل به» .

ولهي ﷺ عن الاستنجاء أو لمس الذكر باليمين، قائلا: «إذا شرب أحدكم فلا يتنفس في الإناء، وإذا أتى الخلاء فلا يمس ذكره بيمينه ولا يتمسح بيمينه» ، وقال: «إذا بال أحدكم فلا يأخذن ذكره بيمينه ولا يستنجي بيمينه ولا يتنفس في الإناء» ُ.

فللاستنجاء فوائد طبية عظيمة، إذ أثبت الطب الحديث أن النظافة الذاتية للسبيلين تقي حسم الإنسان من عدة مخاطر وأمراض منها:

\* أها تقى الجهاز البولي من الالتهابات الناتجة عن تراكم المكروبات والجراثيم وخصوصا

<sup>1</sup> \_\_ النساء: 43.

<sup>2</sup> ـــ انظر: ابن كثير: التفسير، ص 319.

<sup>3</sup> ـــ عترة: عصى طويلة في أسفلها زج يستتر بما عند قضاء الحاجة.

<sup>4</sup> ـــ رواه مسلم في كتاب الطهارة وروى البخاري مثله في كتاب الوضوء. ا

 <sup>5</sup> ـــ رواه مسلم في كتاب الطهارة وروى البخاري مثله في كتاب الوضوء.

<sup>6</sup> ــ رواه البخاري ومسلم، واللفظ للبخاري.

<sup>7</sup> ــ رواه البخاري ومسلم، واللفظ للبخاري.

في حالة المرض، ومرض السكري بالذات أو البول السكري، لأن بول المريض يحتوي على كمية كبيرة من السكر، فإذا بقيت لآثار البول فإن هذا يجعل العضو عرضة للتقيح والالتهاب، ثم تنتقل إلى مجرى البول فتسبب التهابه، وقد تنتقل في وقت لاحق إلى الزوجة عند الجماع فتسبب لها التهاب الفرج والرحم وقد يؤدي ذلك إلى العقم التام .

\* كما أنها تقي الشرج من الاحتقان ومن حدوث الالتهابات والدمامل، إذ يصاب هذا الموضع - كما ذكرنا بالطفيليات والديدان (كالاسكاريس والتينيا والاكسور) (انظر الشكل 30) فهذه الأخيرة ديدان صغيرة تخرج بكميات كبيرة مع البراز، فإذا لم تنظف الشرج حيدا بالماء ثم تجفف بالورق أو بالحجارة (إذ لم يوجد ماء)، فإلها تستطيع أن تعيش حول فتحة الشرج على بقايا البراز وتنكاثر في هذه المنطقة محدثة التهابا شديدا في الجلد ثم تنتقل بويضات الديدان إلى السراويل والملابس والأيدي فتعدي معها الشخص السليم أثناء الأكل، وهذه الديدان وكثير غيرها لا يجدي معها المسح بالورق وحده بل لابد من استعمال الماء ثم المسح بالورق.

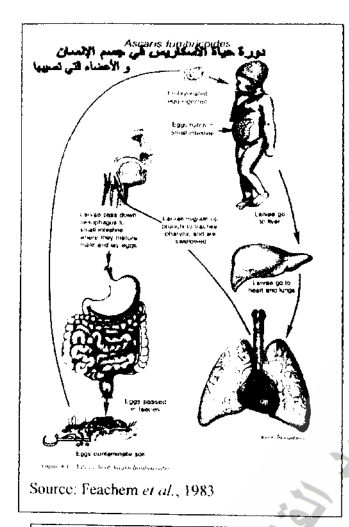
وقد أثبتت إحدى الدراسات في كلية طب جامعة مانشيستر أن البكتيريا تنفذ من ثماني طبقات من المناديل الورقية الصحية (Papier Hygienique) إلى اليد، وتلوثها أثناء عملية التخلص من بقايا البراز، ولهذه العملية قصة غريبة حدثت «في عام 1963 في دولة إنجلترا وبالتحديد في مدينة "داندي" حدث أن انتشر مرض التيفود بشكل عاصف مما أصاب السكان بالذعر الشديد، وبذل الجميع طاقاتهم في محاولات شتى لوقف انتشار المرض، وفي النهاية اتفق العلماء على إذاعة تحذير في مختلف وسائل الإعلام يأمرون الناس بعدم استعمال الأوراق في دورات المياه، واستبدالها باستخدام المياه مباشرة في النظافة وذلك لوقف انتشار العدوى.

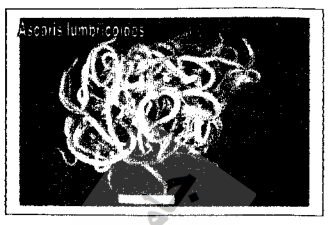
وبالفعل استجاب الناس، وللعجب الشديد توقف فعلا انتشار الوباء وتمت محاصرته، وتعلم الناس هناك عادة حديدة عليهم بعد معرفة فائدتها، وأصبحوا يستخدمون المياه في النظافة بدلا من الناديل الورقية، ..» .

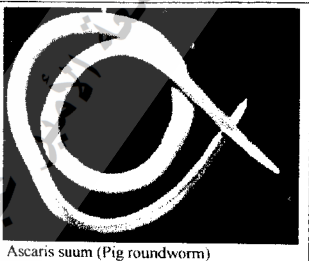
ا ... أحمد شوقي الفنجري: المرجع السابق،ص202-203.

<sup>2</sup> ـــ نفس المرجع عص203.

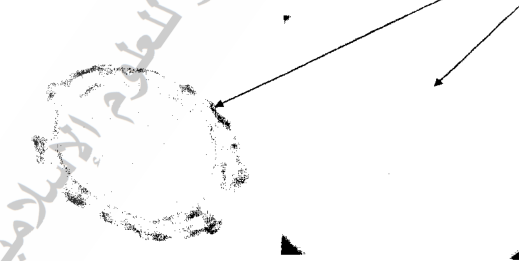
 <sup>3</sup> ــ انظر:عبد الجواد الصاوي: المرجع السابق، ص70. وقرص مضغوط: «موسوعة الطب القرآني والعلاج بالأعشاب الطبة».
 فصل طب العبادات.



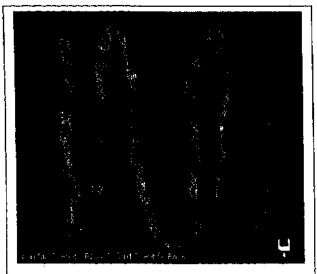


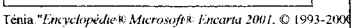


لعلقة داخل البيضة التي يصل عدها في 2.000.000 بيضة في اليوم تضعها الأسكارس في المعي النقيق.



Doc Kaiser's Microbiotogy Home Page Copyright @ Gary E. KaiserAll Rights Reserved Updated: April 2, 1999







# photo courtesy T.Oshima"

الشكل رقم 30-1: دودة الشريطية الطفيلية تعيش في القناة المضيعية. يصل طوطا إلى عدة أمتار - كما تبينه الصور - ب-ع-د - تلتصق بالأمعاء بإحكام بواسطة لواصق و أهداب برأسها(أ).



وتقي كذلك من الأمراض المعدية التي تنتقل عن طريق البد إلى الطعام أو الغير عند المصافحة، لذا وجب أن يكون الاستنجاء بالبد اليسرى لأن البد اليمني لتناول الطعام والتسليم على الناس، فلا تتعرض للمكروبات، وقد ندرك حجم الخطر إذا علمنا أن الجرام الواحد من البراز في الشخص السليم يحتوي على (10°0) مائة ألف مليون جرثومة، وفي المريض يمرض التيفويد مثلا قد يحوي الجرام الواحد خمسة وأربعين مليون من بكتيريا التيفويد أي ما يساوي مجموعة مائة ألف وخمسة وأربعون مليون جرثومة وبكتيريا، أما مريض الدزانتاريا أو الكوليرا فمن المستحيل إحصاء أعداد الجراثيم لكثرةا الهائلة أ.

#### 6- سنن الفطرة ونظافة الفرد

ومجمل تعاليم النظافة والطهارة في الإسلام التي ذكرناها وتمثل أساس نظافة الفرد، جمعت في سنن الفطرة التي أوصى بها النبي على فعن عائشة في قالت: قال رسول الله على: «عشرة من الفطرة: قص الشارب، وإعفاء اللحية، والسواك والسواك واستنشاق الماء، وقص الأظافر، وغسل البراحم (عقد الأصابع) ونتف الإبط، وحلق العانة، وانتفاض الماء (الاستنجاء)، قال الراوي نسيت العاشرة إلا أن تكون المضمضة».

فلقد كشفت لنا البحوث الطبية الأهمية الصحية البالغة لتطبيق هذه الخصال، وما يترتب على إهمالها من أضرار:

\* فترك الأظافر -كما أشرنا من قبل- محلبة للمرض،حيث تتجمع تحتها ملايين الجراثيم.

""وترك شعر العانة هو المسؤول عن مرض تقمل العانة المنتشرة بكثرة في أروبا والذي يؤدي إلى تقرحات والتهابات في هذه المنطقة".

\*وأما الحتان فقد أثبتت الأبعاث فوائده العديدة، ومخاطر عدم الاختتان، والتي يتمثل بعضها المتعلق بالصحة والطهارة ما يلي:

يمنع الختان الأقذار عن الذكر لأن هذه الأقذار تتجمع تحت القلفة وتصبح بيئة لتوالد الميكروبات والروائح الكريهة.

عبد الجواد الصاوي: المرجع السابق، ص70.

<sup>2</sup> ـــ رواه مسلم في كتاب الطهارة.

<sup>3 ...</sup> عبد الجواد الصاوي: المرجع السابق، ص69.

ويقلل الختان من احتمالات إصابة الذكر بمرض الزهري، حيث ثبت أن مكروب هذا المرض يتخير القلفة بالذات للنمو بها.

كذلك ثبت أن الختان يقلل من إمكانية إصابة الذكر بالأورام الحميدة والسرطان وأنواعه، بل قد ثبتت العلاقة بين السرطان عنق الرحم وبين عدم اختتان الرجال.

كما أن القلفة نفسها كثيرا ما تتعرض أثناء الاحتكاك والمحامعة للتسلخ والجروح لتصبح عرضة للالتهاب.

وعلى العكس من ذلك أثبتت الأبحاث أن غير المحتونين يصابون بمعدل كبير بأمراض المسالك البولية، بسبب تواحد عدد من الجراثيم تحت القلفة وخصوصا حرثومة (ارشيا كولاي والكلبسيبلا).

كما ازدادت نسبة الصديد والبكتيريا لديهم في البول.

\*أما غسل البراجم أي عقد الأصابع،فيزيل المستعمرات الجرثومية،التي تتخذ من ثنايا الجلد في هذه الأماكن كهوفا وأخاديد لها.

\*ونتف الإبط ينظف هذا المكان المحتبئ من الجلد الذي تتجمع فيه الأوساخ وتنموا فيه الجراثيم وخصوصا الفطرية منها، كما أن بعض الجراثيم تموى العيش على مادة الشعر نفسها في هذه الأماكن والعانة، وخاصة أنها أماكن رطبة يسهل فيها التعفن وصدور الروائح الكريهة إذا لم تنظف !.

ولم يكتف الإسلام بالحث على الاعتناء بخصال الفطرة والحرص على هذه النظافة بل أقتها لنا، فقد قال أنس بن مالك: «وقت لنا في قص الشارب وتقليم الأظافر ونتف الإبط وحلق العانة، أن لا نترك أكثر من أربعين ليلة» 2.

#### ثالثا-- وجه الإعجاز

هذه عين الوقاية من الأمراض المختلفة وخاصة المعدية منها، ذلك أن المسلمين يتبعون هذه التعاليم الوقائية الصارمة ليس لأن تلك الأمراض تفشت بينهم وجربوها ولكن لأن خالقها وخالقهم أمرهم بكل ما يجب أن يجلب لهم الصحة والعافية فقالوا سمعنا وأطعنا، وهو العليم الحكيم

<sup>2 -</sup> رواه مسلم في كتاب الطهارة.

الرحمان الرحيم اللطيف بعباده، (ألاَ يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطيفُ الْخَبيرُ﴾ .

جذا جعل الإسلام النظافة عقيدة وسلوكا ملزما للمسلم وليست بحرد الخوف من المرض، فهي حزء لا يتجزأ من تعاليم العبادة والصلاة، بل هي نصف الإيمان كما قال النبي ﷺ: «أن يرتقي الطهور شطر الإيمان» أو والإيمان درجة أعلى من الإسلام يسعى المسلم لأن يرتقي إليها بحذا النوع من الطاعات، وبحذا لا يجوز للمسلم أن يقابل الله في صلاته قبل أن يتخلص من المكروبات أي النجاسة التي تكون على حسده أو ثيابه أو مكانه، وهذا يعني أن هذا الدين الحنيف يعلي من قدر اتباعه حين يقولون سمعنا وأطعنا فيصيبهم من خير الأعمال الصالحة التي يتقربون بحا إلى الله، والمسلم حين يتطهر إرضاء الله فإن الله يتم نعمته عليه فيسموا بنفسه وروحه، ويأخذه إلى آفاق من الطهر والنور ويشبع أشواقه إلى السكينة والطمأنينة والهدوء النفسي بما لا يستطيع فعله كل عقاقير الأرض الكيماوية.

وتتحلى لنا رفعة هذا الدين وعظمته وإعجاز هذه التعاليم الوقائية الصحية، إذ علمنا أن الذي بلغها عن ربه وأوصى بها أتباعه،هو محمد بن عبد الله البدوي الأمي منذ أربعة عشر قرنا، وأن الطب الوقائي لم يتبلور ولم يظهر للوجود إلا بعد اكتشاف عالم الكائنات الدقيقة بأنواعها وخواصها المختلفة، و بعد التقدم العلمي في معرفة مسببات الأمراض بفضل التقدم التكنولوجي الهائل في وسائل التكبير والاستكشاف كالمجاهر الإلكترونية، والذي لم يحدث إلا في القرن العشرين.

أما قبل ذلك فكان الناس فريقين: مسلمين وغير مسلمين: فالمسلمون لديهم نظام دقيق في الطب الوقائي - كما بينا جزءا ضئيلا منه - هو جزء من دينهم يتعبدون الله به وينفذونه بصرامة وفي سهولة ويسر واطمئنان تام مستفدين من آداء هذه العبادة من السلامة الجسمية، وأما غيرهم وخاصة في أروبا، فكانت النظافة عندهم شعوذة ومضرة بل تعد من المعاصي والكبائر عند النصارى إذ كان دينهم يقوم على القذارة ويدعوا إليها، فطهارة الجسم عند النصارى منافية لنقاء الروح، ويتأغمون من غسيل الأعضاء وأزهد الناس عندهم أوغلهم في النجاسات والدنس وأبعدهم عن الطهارة، و يفتحرون بأن أحدهم لم يغسل رجليه منذ أربعين سنة، ولقد صرح الراهب (أقينس) أن الأب (أنتوني) لم يقترف إثم غسل الرجنين طول عمره، أما الراهب (أبراهام) فلم يمس

ا \_ لئلك:14 \_

<sup>2 –</sup> رواه مسلم في كتاب الطهارة.

الماء وجهه ورجليه خمسين سنة، وروى المؤرخون أن الراهب (ماكاريوس) نام ستة أشهر في مستنقع ليقرص حسمه العاري ذباب سام !.

و لم يكن هذا حال الرهبان فقط بل كانت حال القذارة هذه يحياها الشعب الأوروبي، فقد كانوا لا يغسلون إلا مرة واحدة أو مرتين كل عام وبالماء البارد، أما ملابسهم فلا يغسلونها كي لا تتمزق<sup>2</sup>.

وكان البريطانيون يعتبرون أن الغسل مضر بالصحة حتى أنه قد يؤدي إلى الموت والهلاك، وأنه كان من العيب والعار أن يبنى حمام داخل البيت الأمريكي حتى أن أول حمام بجهز بمغطس بني في البيت الأبيض كان في عام 1851م، ولقد أثار ضحة لأنه اعتبر عملا مشينا في ذلك الوقت، وفي فرنسا كان قصر فرساي الشهير على رحابته خاليا من حمام واحد» .

ويذكر الدكتور عبد الرزاق مسعود السعيد في كتاب «السواك والعناية بالأسنان» طرق تنظيف الأسنان عند الفم والأسنان مثلا التي كانت سائدة عند غير المسلمين: «لقد كانت طرق تنظيف الأسنان عند غير المسلمين في الماضي شعوذة ومضرة، وعلاوة على ذلك كانت هناك طرقا تقشعر منها الأبدان في وقتنا الحاضر من قذارتها إذ كان شائعا في أوروبا في القرن (16) المضمضة بالبول لتنظيف الفم ومعالجة أمراضه، علاوة على الوصفات الأخرى مثل مضغ قلب حية أو ثعبان أو فأرة مرة كل شهر لوقاية الأسنان وعلاجها، وكان الدكتور فرسيسكو دولاهاي (1624) يعالج الأسنان ويقيها من المرض بتعليق جذور الكرفس بالعنق أو حمل سن شخص ميت» أ.

وأغرب القصص على هذه، معجزة الطهارة في الإسلام الدالة على عدل الأمر الإلهي وصلاحية هذا الدين للبشرية جمعاء «أن بريطانيا حين احتلت جزر الساندويتش- جنوب المحيط الأطلسي- أرغمت سكانها المسلمين بالقمع والإغراء على أن يتحولوا إلى النصرانية فكانت النتيجة كما ذكرها الطبيب البريطاني (برناردشو) في كتابه: «حيرة الطبيب»: أن انتشرت بينهم الأمراض والأوبئة الفتاكة وعلل ذلك بتركهم لتعاليم الدين الإسلامي التي تقضي بالنظافة المطلقة في كل صغيرة وكبيرة إلى حد الأمر

<sup>1 -</sup> أبو الحسن الندوي:ماذا حسر العالم بالحطاط السلمين، ص168.

<sup>2 –</sup> انظر: زغريد هونكه: شمس العرب تشرق على الغرب. ص

<sup>3 -</sup> عز الدين فراج:الإسلام والوقاية من الأمراض، نقلا عن عبد الجواد الصاري،ص71.

<sup>4 ...</sup> عبد الله السعيد: المرجع السابق عص45-52.

بقص الأظافر وتنظيف ما تحتها» .

ولا تستغرب مثل هذه الأمور إذ علمنا أن مصدر هذه الحال القذرة عند النصارى هي تعاليمهم كما وردت في أناجيلهم المحرفة (العهد الجديد) فمثلا جاء في إنجيل "متى" عندما سئل يسوع «لماذا يتعدى تلاميذك تقليد الشيوخ فإنهم لا يغسلون أيديهم حينما يأكلون حبزا» ، و بعد حوار ونصائح أحاهم: «إن كل ما يدخل الفم يمضي إلى الجوف ويندفع إلى المخرج، وأما ما يخرج من الفم فمن القلب يصدر، و ذلك..؟. الإنسان...والأكل بأيد غير مغسولة فلا ينحس الإنسان» [1] وهذا يعني أن الحواريين كانوا قذرين ولا علاقة للنظافة بالعبادة والإيمان أي لا علاقة للنظافة المادية بالعلاقة الروحية وعلى هذا يعتمد النصارى في رفض الطهارة بالماء إلى حانب ما ورد في رفض النظافة والدعوة إلى النحاسة والوساخة في إنجيل مرقس حيث سأل الفريسيون والكتبة يسوع: «لماذا لا يسلك تلاميذك حسب تقليد الشيوخ بل يأكلون خبزا بأيد غير مغسولة، فأحاب وقال لهم...تركتم وصية الله وتتمسكون بتقليد الناس، غسل الأباريق والكؤوس وأمور أخرى كثيرة مثل هذه تفعلون...رفضتم وصية الله لتحفظوا تقليدكم...ثم دعا الجمع وقال لهم: «اسمعوا مني كلكم وافهموا...أما تفهمون أن كل ما يدخل الإنسان من خارج لا يقدر أن ينحسه، لأنه لا يدخل إلى قلبه بل إلى الجوف ثم يخرج كل ما يدخل الإنسان من خارج لا يقدر أن ينحسه، لأنه لا يدخل إلى قلبه بل إلى الجوف ثم يخرج إلى الخلاء، وذلك يطهر كل الأطعمة» أ! إلها الجل بعينه والجاهلية المظلمة.

ثم إن تعاليمهم العقدية رسخت موقفهم هذا من النظافة والطهارة المتمثل في تصورهم لأصل الوجود الإنساني الموسوم بطابع الخطيئة الآدمية مما يوجب معاقبة المرء لجسده تكفيرا عنها، ومن وسائل تلك المعاقبة القذارة والوساخة رغم أن المسيح في اعتقادهم قد خلصهم من هذه الخطيئة، وهذه الخطيئة، وهو ما يسمى بعقيدة الخلاص عندهم التي يغرون بها الناس الغافلين اليوم في سياستهم التنصيرية.

ولم يخرج الأوروبيون- و غير المسلمين بصفة عامة - من حال القذارة هذه إلا تأثرا بالعادات الخاصة الحميدة تلك في الطهارة والنظافة، بعد أن اتضحت لهم فوائدها فأقاموا الحمامات الخاصة

<sup>1</sup> \_ عبد الجواد الصاوي: المرجع السابق، ص72.

<sup>2</sup> ــ انجيل مئ: إصحاح15، فقرة 1-3.

<sup>3</sup> \_ إنجيل متى: إصحاح 15، فقرة 17-20.

 <sup>4 -</sup> إنجيل مرقص: إصحاح 7، فقرة 1-20. وانظر سعيد عليوان: التنصير وموقفه من النهضة الحضارية المعاصرة في الجزائر،
 مر269-271.

والعامة وأوصوا بالاستنجاء بالماء أولا، واكتشفوا أخيرا الطب الوقائي الذي كان يطبقه المسلمون تعبدا لله تعالى، وعالم الكائنات الدقيقة الذي كان غيبا في زمن النبوة وبعده إلى نماية القرن التاسع عشر. لكن تلك التوجيهات في الطهارة تشير كلها بطريق أو بأخرى إلى هذه العوالم الخفية إلى مسببات الأمراض الأخرى التي تضعف البدن وتوهن الصحة وتصيب الجسم بالعلل والأمراض التي قد تؤدي إلى الهلاك.

فقد أثبت العلم سبق القرآن الكريم والسنة النبوية قي الإشارة إلى الكائنات الدقيقة وأن التشريع الإسلامي أنجح السبل في القضاء عليها وحماية الإنسان ووقايته من أخطارها، ورأى العلماء صدق وحي الله لرسوله وتحقق قوله تعالى: ﴿وَيَرَى الَّذِينَ أُوتُوا الْعَلْمَ الَّذِي أُنزِلَ إِلَيْكَ مَنْ رَبِّكَ هُوَ الْحَقَّ وَيَهْدي إِلَى صرَاط الْعَزيز الْحَميد» أ.

وأدركت ولمست البشرية في أوج تقدمها العلمي ولهفتها في البحث عن السعادة، عدل الأمر الإلهٰي ورحمته ولطفه:﴿يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاَة فَاغْسلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدَيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا برُّءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ وَإِنْ كُنْتُمْ جُنُبًا فَاطُهَّرُوا وَإِنْ كُنْتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَر أَوْ جَاءَ أَحَدٌ منْكُمْ منْ الْغَائط أَوْ لِأَمَسْتُمْ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُوا بَوْجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ مِعْهُمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَحْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيْتِمَ نعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ إِنَّ ٢

المطلب الثاني: الطلة والوقاية من مرض حوالي الساقين VARICES أولا – الصلاة في الإسلام مفهومها وأهميتها

## 1-مفهومها

عرفت الصلاة لغة: بالدعاء، ومنه قوله تعالى: ﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِمْ بِهَا وَصَلُّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلاَتَكَ سَكَنَّ لَهُمْ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَليمٌ؛ 3، وقوله تعالى:﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَلَاتِكَتُهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْه وَسَلَّمُوا تَسْلَيمًا ﴾ .

ا ــ سأ:6.

<sup>2</sup> \_ المائدة:6.

<sup>3</sup> ــ التوبة:103.

 <sup>4</sup> ـــ الأحزاب: 56.

وفي اصطلاح الفقهاء: أقوال وأفعال مفتنحة بالنكبير مختتمة بالتسليم بشرائط مخصوصة، وعرفت بأنها قربة فعلية ذات إحرام وسلام أ.

إلا أنها في حقيقة الأمر وكما يريدها الإسلام ليست مجرد أقوال يلوكوها اللسان، وحركات تؤديها الجوارح، بلا تدبر من عقل ولا خشوع من قلب، ولا طمأنينة للأعضاء حيث ينقرها صاحبها نقر الديك، ويخطفها خطف الغراب ويلتفت فيها التفات الثعلب، كلا فالصلاة المطلوبة هي التي تأخذ حقها من التأمل والخشية واستحضار عظمة المعبود حل حلاله.

ذلك أن القصد الأول من الصلاة – بل من العبادات كلها- هو تذكير الإنسان بربه الأعلى الذي خلق فسوى، والذي قدر فهدى إذ قال حل وعلا: ﴿إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَ أَنَا فَاعْبُدُنِي وَأَقِمُ الصَّلاَةَ لَذَكُرِي﴾ أن وقال عنه: ﴿إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاّ أَنَا فَاعْبُدُنِي وَأَقِمُ الصَّلاةَ وأمر الحج وأشعرت المناسك لإقامة ذكر الله تعالى» أ.

# 2-أهميتها

## - الصلاة صحة روحية (تزكية للنفس)

جعل الله على الله على الموقوتا خمس مرات في اليوم لتكون حماما روحيا للمسلم يتطهر بها من غفلات قلبه، وأدران خطاياه، وقد مثل النبي على هذا المعنى في حديثه الشريف فقال: «أرأيتم لو أن نحرا على باب أحدكم يغتسل فيه كل يوم خمس مرات، فهل يبق على بدنه من درنه شيء؟ قالوا: لا، قال: كذلك مثل الصلوات الخمس يمحوا الله بحن الخطايا» أ، وقالى تعالى: ﴿وَأَقِمُ الصَّلَاةَ طَرَفِي النَّهَارِ وَزُلُفًا مِنْ اللَّيْلِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ انسَيَّنَاتِ ذَلِكَ ذَكْرَى لِلذَّاكِرِينَ اللَّهُ أَلِينَ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ انسَيَّنَاتِ ذَلِكَ ذَكْرَى لِلذَّاكِرِينَ اللَّهُ أَلِينَ النَّهَارِ وَزُلُفًا مِنْ اللَّيْلِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ انسَيَّنَاتِ ذَلِكَ ذَكْرَى لِلذَّاكِرِينَ اللَّهُ اللَّلْ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

#### الصلاة صحة جسدية (مادية)

وتتجلى هذه الصحة الجسدية المادية في أمرين، في الطهارة وحركات الصلاة.

أما الطهارة فهي أحد شروط صحة الصلاة مصداقا لقوله تعالى: ﴿يَٱلَّيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُّءُوسِكُمْ وَأَرْجُلُكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ وَإِنْ الصَّلاَةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُّءُوسِكُمْ وَأَرْجُلُكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ وَإِنْ

ا ـــ المحلس الأعلى للشؤون الإسلامية: رسالة الإمام، كتاب الصلاة. ص. ق.

 $<sup>.14: \</sup>omega = \frac{2}{}$ 

<sup>3</sup> ــــ رواد أبو داود.

 <sup>4</sup> ـــ متفق عليه.

<sup>5</sup> ـــ هود: 114.

كُنْتُمْ حُنُبًا فَاطُهْرُوا وَإِنْ كُنْتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنْ الْغَائِطِ أَوْ لاَمَسْتُمْ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجَدُّوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيَبًا فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ مِنْهُ ﴾ أ، والطهارة تشمل نظافة البدن والثوب والمكان لتصح الصلاة، فهي شطر الإيمان. كما بين في المطلب الأول من هذا المبحث.

أما حركات الصلاة فهي رياضة بدنية-كما سيأتي بيانه - تنشط المسلم بتكبيره للصلاة، واعتدال أعضائه فيها وطمأنينتها. فهي حركة وعمل حيث يعمل الجسم قائما وراكعا وساجدا وحالسا، واللسان يعمل ذاكرا والعقل يعمل متدبرا مفكرا فيما يتلوا أو يتلى عليه من القرآن، والقلب يعمل مستحضرا رقابة الله تعالى وخشيته وعظمته وحبه والشوق إليه .

كما تتجلى أهمية الصلاة في الإسلام بعدها الاجتماعي إذ تهذب سلوك المسلم أخلاقيا ﴿ اللّهِ أَكْبَرُ وَاللّهُ أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنْ الْمُتَكَبِرِ وَلَذَكْرُ اللّهِ أَكْبَرُ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴾ أَ. وَإِنَّ الإِنسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا، إِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ جَزُوعًا، وَإِذَا مَسَّهُ الْغَيْرُ مَنُوعًا، إِلاَ الْمُصَلِّينَ، الَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلاَتِهِمْ دَاتُمُونَ ﴾ أَ، وتغرس الشعور بالأمن الاجتماعي من خلال صلاة المُصَلِّينَ، الَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلاَتِهِمْ دَاتُمُونَ ﴾ أَ، وتغرس الشعور بالأمن الاجتماعي من خلال صلاة الجماعة، وتعود الملتزم على النظام والانضباط بالصلاة ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمُ الصَّلاَةَ فَاذْكُرُوا اللّهَ قِيَامًا وَتَقَوَدُنَا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ فَإِذَا اطْمَأْنَتُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلاَة إِنَّ الصَّلاَة كَانَتُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَوْقُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ فَإِذَا اطْمَأْنَتُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلاَة إِنَّ الصَّلاَة كَانَتُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَوْقُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ فَإِذَا اطْمَأْنَتُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلاَة إِنَّ الصَّلاَة كَانَتُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَوْقُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ فَإِذَا اطْمَأْنَتُهُمْ فَاقِيمُوا الصَّلاَة إِنَّ الصَّلاَة كَانَتُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَوْنَ الْعَامِ المُومِي تنظيما وترتيبا بحسب مواعيد الصلاة.

# ثانيا – دوالي الساقين ونتائج البحث العلمي

دوالي الساقين، خلل شائع في أوردة الساقين، يتمثل في ظهور أوردة غليظة ومتعرجة وممتلئة بالدماء المتغيرة اللون على طول الطرفين السفليين ومن المؤلم أنما تصيب ما يقرب من عشرة إلى عشرين بالمائة من الجنس البشري.

ولقد تعارف العلماء على تصنيف دوالي الساقين إلى نوعين دوالي ابتدائية ودواني ثانوية <sup>6</sup>. ولقد اختلف العلماء والجراحون في السبب الحقيقي للدوالي الابتدائية، إذ يرى فريق أن تلف

آ <u>ــــ الثائدة:6.</u>

<sup>2</sup> ـــ القرضاوي: العبادة في الإسلام،ص220، وانظر: زهير رابح قرامي:المرجع السابق.

<sup>3</sup> ـــ العنكبوت:45.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ـــ المعارج: 19-23.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ــ النساء: 103.

<sup>6</sup> ـــ توفيق علوان: "معجزة الصلاة في الوقاية من مرض دوالي الساقين"، ص72.

الصمام يؤدي إلى زيادة مؤثرة في الضغط على جدران الوريد، مما يؤدي إلى انهيار مقاومة الجدار وتمدده أ، وعبر فترة زمنية طالت أم قصرت نجد أنفسنا أمام صورة تامة ومتكاملة لدوالي الساقين. ويرى الفريق الآخر سبب المرض يعود لضعف أصيل ومؤثر كامن في حدار الأوردة المؤهلة للإصابة بالدوالي. (انظر الشكل رقم 31).

أما الدوالي الثانوية فربما ترتبت على عوامل كثيرة، كالجلطة الوريدية والعميقة التي تؤثر مباشرة على قدرة الصمامات على الإحكام، مما يؤدي إلى إتلافها، وبسبب الضغوط القوية تنهار حدران الطقم الوريدي السطحي، وتتمدد إلى الصورة النموذجية لدوالي الساقين2. (انظر الشكل رقم32).

وفي كل الحالات فإن دوالي الساقين يرجع إلى ضعف أو تلف الصمامات أو ضعف أو الهيار الجدار الوريدي نتيجة الضغط على الطرفين السفليين بالوقوف المطول، والتي تتبين لنا قيمتها ودورها الحيوي وخطورة تلفها في التجربة التي أجراها الدكتور توفيق علوان على 20 حالة مصابة بدوالي الساقين و10 حالات غير مصابة وقد أثبت الباحث أن لأداء الصلوات بحركاتها المتميزة علاقة وثيقة بالوقاية من مرض الدوالي .

والضغوط الواقعة على أوردة الساقين عند صعود الدم إلى القلب كما قرر (دافيد كرستوفر) عام 1981م «وفي أية نقطة منها، ما هي إلا محصلة لئلائة أتماط من الضغوط المنفردة ألا وهي:

1 - الضغط الناجم عن قوة الدفع المترتبة على ضخ القلب(هيدروليك).

2- الضغط الواقع بتأثير الجاذبية الأرضية إلى أسفل (هيدروستاتيك) وهو مرتبط بالوضع المنتصب للإنسان. وأية نقطة في الجهاز الوريدي تقع تحت مستوى الأذين الأيمن بالقلب معرضة إلى ضغط إيجابي يعادل طول المسافة بين تلك النقطة وبين الأذين الأيمن.

3- الضغط الناتج عن التغيرات الانتقالية المؤقتة، و هذا الأخير ينشأ ابتداء من عدة مصادر،
 فمثلا هناك تغيرات مركزية تنشئها الموجات المتعاقبة كرد فعن لعمل القلب، وكذا تلك الموجات

<sup>1 -</sup> Frédéric Vin: L'insuffisance veineuse a l'atteinte micro circulatoire, p.14.

<sup>2</sup> ـــ توفيق علوان:المرجع السابق ،ص72. وIbid.p14.

<sup>3 -</sup> حصل هذا البحث على درجة الماحستير بتقدير ممتاز 100% من كنية الضب فسم الجراحة العامة حامعة الإسكندرية عام 1986 ويعد أول بحث طي يربط بين الصلاة كتشريع إسلامي وبين الوقاية من مرض دوالي الساقين، بهل إنه كذلك أول بحث يربط بين الدوالي والتمرينات العضلية الحقيقية على مستوى العالم.



الشكل رقم 31. طع عمودي للوريد السماؤن يبين مكرناته.

الشكل رقم **32:** دوالي الساقين



المكافئة للتغيرات المنظمة في الضغط داخل القفص الصدري كنتيجة لعمل الرئتين تمددا وانكماشا.يضاف إلى ذلك تغير الضغوط بالأوردة بناء على عمل الانقباضات المتتابعة لعضلات الطرفين السفليين» أ.

ولما كانت الأوردة السطحية بالطرف السفلي، توشك أن تقف منتصبة من أسفل إلى أعلى دونما تقوية أو إعانة، ولما كان الوريد الصافن الأكبر بالذات هو أطول الأوردة بالجسد الإنساني أجمع، فببساطة تامة يمكن التأكد من أن أشد أنواع الضغوط الواقعة عليه إنما يرجع إلى ضغط الجاذبية الأرضية الفاعل بصورة عكسية لسريان الدم الوريدي، حيث تراوح الضغط على ظاهر القدم حال الوقوف، بين (90و120سم/ماء) مما يبين الدور البالغ الأهمية للمضحة العضلية الوريدية، وينحفض أثناء المشي مثلا إلى (30ملم/زئبق) عند مفصل الكعب عقب فترة وجيزة من أتوريك الطرفين السفليين. ومن الأدوار الحيوية لهذه المضحة العجيبة تخفيض تراكمات هذه السوائل داخل الأنسجة، تلك التي تؤدي إلى تورم الساقين وبصورة مؤلمة مع طول فترات الوقوف دون أدن حركة نتيجة لتضاعف الواقع على الأوردة أ

# ثالثا-علاقة الصلاة بدوالي الساقين

لقد أثبتت الدراسة أن الصلاة تقوم بأهم دور في الوقاية من مرض الدوالي من خلال صيانة وتقوية حدران الأوردة والصمامات، وتخفيف الضغط على الطرفين السفليين، تسهيل عملية وصول الدم إلى القلب، وهذا ملخص النتائج :

# أ- نسبة المصلين وعلاقتها بدوالي الساقين

لقد كانت نسبة المصلين في مجموعة المرضى بالدواني في الساقين (10%) فقط من المرضى، أما نسبة المصلين في المجموعة المماثلة في العدد والسن والجنس من الأشخاص الأسوياء، أحذوا كعينة محايدة للمقارنة فكانت (35%) وهذا بين أن نسبة المصلين في مجموع المصابين بالدوالي هابطة هبوطا مثيرا عن نظيراتها في أولئك المعافين من ذات المرض.

أ ـــ توفيق علوان:المرجع السابق،ص73.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> -- نفس المرجع، ص 74.

<sup>3 -</sup> زهير رابح قرامي:المرجع السابق،ص99، نقلا عن توفيق علوان:معجزة الصلاة في الوقاية من مرض دوالي الساقين.

# ب- نسبة مادة الهيدروكسي برولين والصلاة

عند قياس نسبة الهيدروكسي برولين (وهي المادة المسؤولة عن قوة حدران أوردة) في جدار الوريد الصافن لدى المجموعة المصابة بمرض الدوالي، وحد أن نسبة هذا المكون المهم للأوردة تبغ (26.13%) لدى المصلين من المرض، ولم تبلغ هذه المادة لدى غير المصلين من المرض سوى (16.43%).

لكن المفاجأة المثيرة هي عند إجراء قياس هذه المادة في مجموعة من الأشخاص السليمين من مرض الدوالي، حيث كانت نسبة الهيدروكسي برولين في جدران الوريد الصافن عند فريق المصلين (80.93%) أما في فريق غير المصلين ضمن نفس المجموعة فكانت نسبة هذه المادة (63.40%) فقط، وهذا نقص مدهش يبرز الدور العظيم لفريضة الصلاة في تقوية جدران الأوردة بتنشيط القدرات البنائية لمادة الهيدروكسي برولين. (انظر الشكل رقم 33).

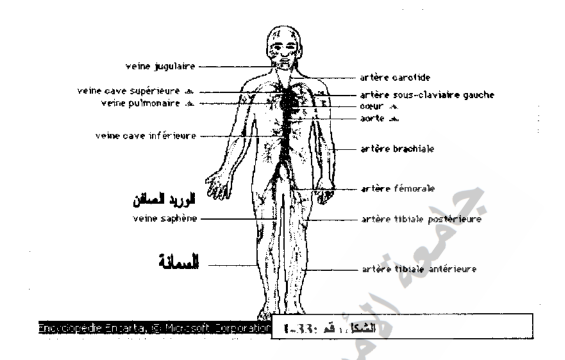
# ج- الصلاة وأثرها في الضغوط على الوريد الصافن

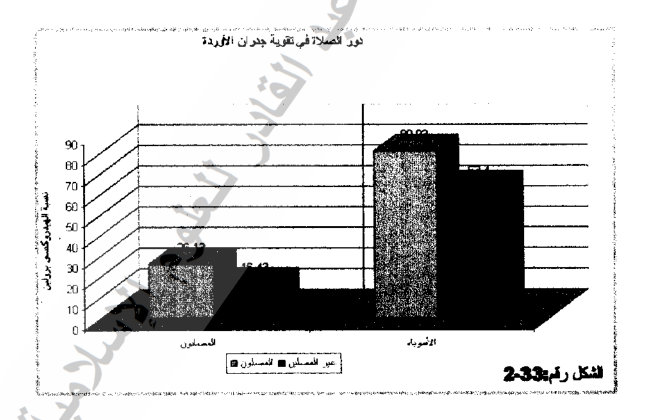
إن قياس الضغوط على حدران الوريد الصافن أثناء مراحل أداء الصلاة، وذلك لدى (15) حالة غير مصابة بالدوالي، أثبتت النتائج التالية:

- 1. كان متوسط الضغط الواقع على حدران الوريد الصافن أثناء القيام يساوي (93.03سم/ماء).
- عقب زمن قدرة حوالي نصف دقيقة في الوضع الوريدي الواقع على ظهر القدم(49.13 سم/ماء) في الهبوط بالغ للضغط الوريدي في هذا الوضع عن نظيره حال القيام.
- عندما طلب من الحالات أن تعتدل من الركوع مرة أخرى إلى القيام والثبات على ذلك للدة ثلاثين ثانية، سرعان ما بدأ الضغط يرتفع تارة أخرى إلى (86.8سم/ ماء).
- ومن وضع القيام إلى الهوي مباشرة لوضع السجود، هوى الضغط بصورة حاسمة إلى قيمة متوسطة قدرها (3سم/ماء) وهكذا انعدم الضغط تقريبا على حدران الأوردة بالطرفين السفليين أثناء السجود.
- وحين تحول الوضع إلى الجلوس المطمئن عاد الضغط إلى الارتفاع إلى قيمة قدرها (16.73سم/ماء).

وهكذا برغم هذا الارتفاع النسبي عن ضغط السجود إلا أن القيمة بقيت منحفضة بوضوح عن نظيراتها أثناء القيام والركوع.

ولما أمرت الحالات بالسجود مرة ثانية في صورة مطابقة تماما لما يفعلونه في الصلاة، بلغ الضغط (1.33سم/ماء) وهي قيمة تساوي نصف الضغط في السجود الأول تقريبا.





والمقارنة الإحصائية بين القيم السابقة للضغوط نجدها معبرة تماما من الناحية العلمية، وهذا دليل قاطع على دور الصلاة في التحفيف المؤثر للضغوط الوريدية على حدار الوريد الصافن. (انظر الشكل رقم 34). ويمكن أن نستنتج هنا أن الصلاة بحركاتما المتميزة تؤدي إلى أقصى تخفيض لضغط الدم على حدران الوريد الصافن مرتين؛ الأولى:بذات الأوضاع المؤدية إلى تناقص الضغط، الثانية: بتنشيط المُضخة الوريدية الجانبية مما يؤدي إلى تخفيض إضافي للضغط المذكور. أما التأثير الثالث والبالغ الغرابة في الصلاة فهو يرجع إلى ما يبدو أن الصلاة تؤدي إلى تنشيط القدرات البنائية لمادة الهيدروكسي برولين ومن ثم تقوية جدران الوريد.

وعليه فإن الصلاة تساهم في عودة الدم إلى القلب عبر أوردة قوية إضافة إلى ما توفره أيضا أثناء حركاتما من معاونة للمضخة العضلية.

فعمية صعود الدم عكس الجاذبية من القدمين والساقين إلى القلب أثناء الوضع الواقف للإنسان، تعتمد تقريبا وبصورة شبه كاملة على مدى النشاط العضلي للساقين، وخصوصا تلك الانقباضات المؤثرة لعضلات مؤخر الساق (السمانة) فيما يعرف بمضخة السمانة، وهذه المضخة تتميز بقدر عال من الكفاءة، ذلك أن هذه المجموعة من العضلات قد أحيطت بإحكام بالأوردة، بحيث يحصل ضغط قوي على هذه الأوردة حال انقباض العضلات، كما سنبينه.

### د-تنشيط الدورة أثناء حركات الصلاة

# أولا: نموذج السجود كحركة من حركات الصلاة وما يحدث أثناءه

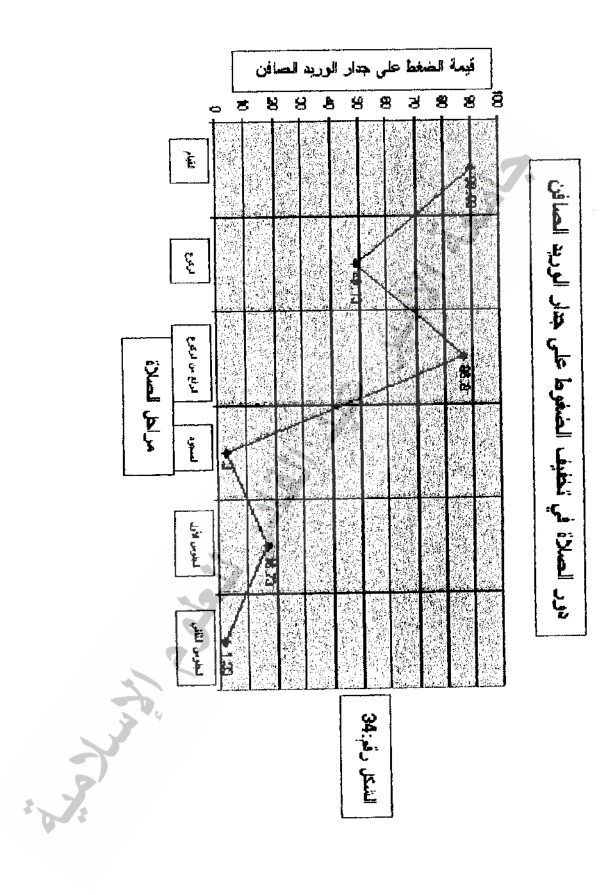
تعد حركة السجود في الصلاة من أخطر حركاتما بأسرها، من جهة خدمة ارتجاع الدماء إلى القلب. ويتجلى لنا ذلك من خلال توصيف الحركة والتغيرات الوريدية العضلية.

# 1-توصيف حركة السجود (انظر الشكل رقم 35)

يؤدى السجود في الصلاة وفق التعليمات النبوية الدقيقة على المنوال التالي: ﴿

ــ كقاعدة لا استثناء لها، ينبغي إن يؤدي السجود مثل غيره من حركات الصلاة على أكمل حالات التؤدة والتأني والاطمئنان، لقولهﷺ: «...ثم اركع حتى تطمئن راكعا ثم ارفع حتى تعتدل قائمًا ثم اسجد حتى تطمئن ساجدًا ثم ارفع حتى تطمئن جانسا وافعل ذلك في صلاتك كلها» .

<sup>1</sup> ـــ أخرجه البخاري في كتاب الآذان ومسلم في كتاب الصلاة.



- ــ ويتم هذا السجود في فترة زمنية قريبة من تلك التي يقطعها المصلي حال الركوع.
  - ــ ينبغي أن يطمئن الوجه تماما في ملاصقته الأرض. (انظر الشكل رقم 35-1)
- ــ ويبقى الجذع معلقا ومستقرا في ثبات على أعظم الوجه والكفين والركبتين وأطراف أصابع القدمين المتجهين إلى القبلة، لقوله ﷺ في الحديث المتفق عليه: «أمرت أن أسجد على سبعة أعظم، على الجبهة (وأشار يده على أنفه) واليدين والركبتين وأطراف القدمين ولا يكفت الثياب والشعر» أ. (انظر الشكل رقم 35-2).
- \_ وهناك لهي صريح عن استراحة الجذع فوق الكوعين، أو الزندين بل على العكس ينبغي أن يبق الكوعين على أقصى بعد ممكن من الجذع ذاته، إذ قال النبي ﷺ: «اعتدلوا في السحود، ولا يبسط أحدكم ذراعيه انبساط الكلب» أن وقال: «إذا سحدت فضع كفيك وارفع مرفقيك» أن وعن عمرو بن الحارث كان رسول الله ﷺ إذا سحد يجنح في سحوده حتى يرى وضح إبطه» أن رانظر الشكل رقم 35-3).
- ــ وعلى المصلي أن يتجنب قطعيا انحناء الظهر عند السجود، بل على الظهر أن يبقى مشدودا بلا عوج.
- \_ والفخذان تستقران في الوضع العمودي على الركبتين في حال شبه استرخاء كامل. (انظر الشكل رقم 35-4).
- \_ أما عن الساقين فكلاهما يرتكز على أطراف القدم التابعة له، فيما يبقى من جهته الأخرى مثبتا على مفصل الركبة لذات الطرف السفلي . (انظر الشكل رقم 35-5).

### 2- التغيرات الوريدية العضلية حال السجود

إن أعجب ما في وضع السجود «هو أنه يجعل الدورة الدموية بكاملها تعمل في ذات الاتجاه الذي تعمل فيه الجاذبية الأرضية، فإذا بالدماء التي طامًا قاست من التسلق المرير من أخيص القدم

أ ــــ رواه مسلم في كتاب الصلاة.

<sup>2</sup> ـــ رواد مسلم في كتاب الصلاة.

أ\_ رواه مسلم في كتاب الصلاة.

<sup>4</sup> ـــ رواه مسلم في كتاب الصلاة.

<sup>5</sup> \_\_ توفيق علوان: المرجع السابق، ص77 -78.

إلى عضلة القلب قد تدافقت منسكبة في سلاسة ويسر من أعلى إلى أسفل» .

\_\_\_ وبما أن المصلي يبقي ظهره أثناء السجود مشدودا بلا اعوجاج فإن العضلة الناصبة الظهرية تكون منقبضة للمحافظة على هذه الاستقامة أثناء السجود، والتي تمتد منطقة عملها من العنق إلى العصعص، وهذا ما يتفق مع التعاليم النبوية في تجنب الاعتماد على الكوعين في السجود مما يطلق يد العضلة المذكورة في العمل بالعرقلة، إذ تطرد هذه العضلة دماءها الغزيرة إلى تيار الدم المتدفق في الأوعية الكبرى، التي تقع هذه المرة في مستوى عضلة القلب مما يدفع بالدماء إليه في سرعة ويسر بمعاونة الجاذبية الأرضية.

\_ ويحدث تمدد العنق تحت فاعلية العضلة الرأسية العنقية فتقذف بأغلب دماءها المنتشرة في الشبكة الدموية السحية كما ذكرنا في الركوع.

\_ أما انتناء البطن في الوضع الساجد، فيتم بتضافر العضلة البطنية الأمامية في جدار البطن مع حاراتها المائلات العاملات معها في تفاهم كامل.

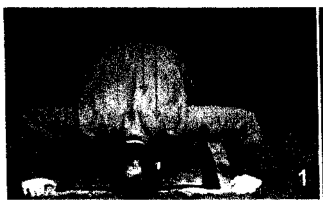
وفي هذا الوضع المتميز، وتحت تأثير انضغاط التجويف البطني، مع الانقباض النسبي لعضلات حدار البطن الأمامي، فإن الزيادة الحادثة في الضغط داخل تجويف البطن يؤدي بالضرورة إلى اعتصار الدماء التي تشق الطريق بغير كبير عناء أو عرقلة في الاتجاه المتاح أمامها نحو عضلة القلب التي تقع في مستوى من الدورة الدموية متلقية إمدادات الدماء الهاوية إليها من المستويات الأعلى.

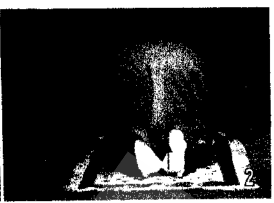
ومما يزيد ممن سرعة ارتجاع الدماء نحو القلب وتداعيها إليه من كل عرق بعيد، تلك القدرة العجيبة للقلب على إيجاد الضغط السالب المؤدي إلى سحب الدماء سحبا من تجاويف الأوردة الكبرى الواصلة إليه مضافا إلى ذلك القدرة الماضية للحاذبية الأرضية.

- كما يحدث أثناء السجود انتناء مفصل الفخذ بالعضلة الممتدة من الإلية لأعلى الفخذ، وانتناء مفصل الرقبة، بينما تعتمد الساق على أطراف الأصابع المنتصبة باتجاه القبلة حيث تصبح مجموعات العضلات الواقعة في منطقة الفخذ في حالة من الاسترخاء التام.

ـــ وكذا في هذا الوضع المتميز للساق ترتاح عضلات السمانة (خلف الساق) وتتراخى تماما، ونتيجة هذا الارتخاء المفاجئ، فإن قوة السحب السالب للدماء من الأوردة السطحية إلى العميقة تتولد مخلفة

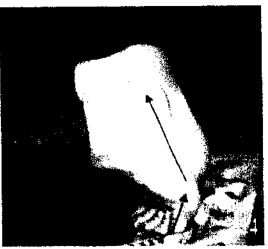
<sup>1</sup> ســــزهير رابح قرامي: المرجع السابق ،ص105.











# الشكل رقم35:

أوردة الساق السطحية وهي خاوية من غالبية الدماء التي كانت تضغط بكل قوها على حدرالها.

بينما يساعد الوضع المنحدر من الخلف إلى الأمام إلى تدفق الدماء بمساعدة العون القيم الذي تسديه الجاذبية الأرضية.

\_ أما مفصل الكعب فيلزم وضع الانثناء الظهري له, وذلك لثبات القدم على أطراف الأصابع في التجاه القبلة المستقرة على الأرض-كما ذكرنا-.

وهذا الوضع للأقدام يؤدي إلى انقباض المضخة الوريدية داخل أوعية القدم, مما يزيد في كفاءة ارتجاع الدماء الوريدية.

## 3- الفوائد الطبية أثناء السجود

تؤدي حركة السحود إلى منافع جمة تيسير مهمة الارتجاع الدموي صوب القلب بما يلي:

- 1. توجيه الدورة الوريدية بالجسم عموما في اتحاه عمل الجاذبية الأرضية.
  - 2. تنشيط المضخة الوريدية في البطن إلى أقصى درجة ممكنة.
- 3. سحب الدماء بمضخة الساق من الطاقم السطحي إلى الطاقم العميق من أوردة الطرف السفلي.
- 4. أقصى استخدام لقوة السحب السالب من عضلة القلب حنبا إلى حنب مع سحب الجاذبية الأرضية أ.

# ثانيا: الرفع من السجود (الجلوس) (انظر الشكل رقم 36)

### 1-توصيف الحركة

كقاعدة سبق ذكرها, فإن هذه الحركة لا بد وأن تستغرق فترة زمنية قريبة من تلك التي يقضيها المصلى ساجدا.

وأهمية هذه الحركة بالذات ترجع إلى الدرجة العالية من التكامل بينها وبين سابقتها؛ ويؤديها المصلى في صورتها المثالية كما يأتي:

ـــ في خشوع تام يتم رفع الرأس باطمئنان من فوق الأرض وحتى يستوي الجسم في وضع الجلوس بالظهر منتصبا, لقوله 1-36.

ـــ و يكون الفخذ الأيسر مستقرا فوق الساق اليسرى. (انظر الشكل رقم 36-2- 3).

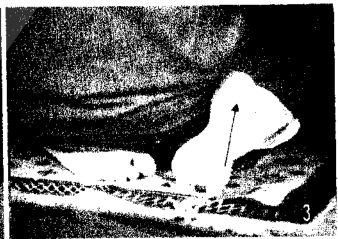
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ـــ زهير رابح قرامي:المرجع السابق,ص106-107.











الشكل رقم 36: الإفتراش

- \_ أما الساق اليمني فتطمئن على أطراف أصابع القدم اليمني. (انظر الشكل رقم 36-4).
  - ــ بينما يرتكز الكفان على كلا الفحذين. (انظر الشكل رقم 36-5).

وهذا الوضع برمته يسمى في الاصطلاح الشرعي (الافتراش).

### 2-التغيرات الوريدية والعضلية

يتبع هذا الوضع وبصورة آلية شهيق مما يؤدي إلى تنشيط كامل للمضحة الصدرية كما حدث في حركة الرفع من الركوع حيث تندفع الدماء عائدة من تجويف البطن وكذا بقية أجزاء الجسم حيث يكون الضغط هناك أعلى من مثيله الجوي، إلى منعطف الضغط السالب (أقل من الضغط الجوي) في تجويف الصدر وأوردته الفسيحة المتشعبة.

ناهيك عن ارتفاع الضغط داخل بحويف البطن بهبوط الحاجب الحاجز تحت تأثير الجاذبية والشهيق فتعتصر الدماء قهرا إلى القلب، إذ لا تجد لنفسها مخرجا حيث وقفت الصمامات المحكمة اليقظة في الطرفين السفليين دون تسريها إلى أسفل فتمضى خاضعة إلى عضلة القلب.

في هذه الحالة يقل تدفق الدماء على الصدر، ويكون تجويف البطن فارغا، فتحد الدماء المحتبسة في الطرفين السفليين فرصتها الذهبية حتى تندفع في سرعة إلى تجويف البطن، حيث الأوردة المسترخية المستعدة تماما لاستقبال الدم المندفع من الطرفين السفليين، الذين قد انثنيا، وعضلاتهما التي تكون مسترخية تتيح الفرصة للدماء السطحية أن تحد طريقها نحو التيار العميق، هذا بينما تعتصر عضلات الفخذ حاراتها الكاسيات لعظام الساق تما بحا من أوردة، لا تلبث أن تتخلص من دمائها تاركة طاقم الأوردة السطحية على أتم راحة وأكمل استرخاء؛ وتشارك ركب ارتجاع الدماء مضخة القدمين حيث تدفع بالدماء على أقصى قدرتما أ.

### 3-الفوائد الطبية في الرفع من السجود

يؤدي الجلوس (الافتراش) إلى الفوائد التالية:

- ـــ مضخة صدرية تعمل على ذروة فاعليتها.
  - ــ مضحة بطنية على ذروة فاعليتها.
- ـــ اعتصار الدماء الوريدية بالطرفين السفليين عني أقصى صورة.

<sup>1</sup> ـــ زهير رابح قرامي:المرجع السابق، ص103-104.

- ومن ثم أقصى ارتياح لجدران الأوردة السطحية للساقين.

وهكذا فإن الصلاة تعد عاملا مؤثرا في الوقاية من دوالي الساقين عن طريق ثلاث أسباب:

- الأول:أوضاع الصلاة المتميزة المؤدية إلى أقل ضغط واقع على الجدران الضعيفة لأوردة الساقين السطحية (من93-100سم/ماء حال الوقوف إلى 1.33سم/ماء عند السجود في كل ركعة).
- الثاني: تنشيط لعمل المضخة الوريدية الجانبية ومن ثم زيادة خفض الضغط على الأوردة المذكورة.
- الثالث: تقوية الجدران الضعيفة عن طريق رفع كفاءة البناء الغذائي بما ضمن دفعها لكفاءة التمثيل الغذائي بالجسم عموما أ.

وهذا ما يفسر لنا كذلك الانخفاض الملحوظ في الإصابة بدوالي الساقين بين المصلين.

### رابعا: وجه الإعجاز

وهكذا يكشف لنا العلم الحديث أحد أسرار الصلاة المادية الصحية وحكمها، ويبن لنا سر الأمر الإلهي وراء الدعوة إلى المحافظة عليها والالتزام الصارم بتعاليمها. إذ يقول حل حلاله: ﴿ اثُّلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنْ الْكَتَابِ وَأَقِمُ الصَّلاَةَ إِنَّ الصَّلاَةَ تَنْهَى عَنْ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَلَذِكُرُ اللَّهِ أَكْبَرُ وَاللَّهُ مَا تَصْنَعُونَ ﴾ [المُنكر وقوله ﷺ: «صلوا كما رأيتموني أصلي» 3.

بل هذه الفائدة الصحية وغيرها كثير مما اكتشفه العلم في تطوره تبين لنا عدل الأمر الإلهي، فالرسول الكريم ﷺ شدد في الأمر بالصلاة ورغب فيها كمما حذر أعظم التحذير من تركها، فعن ابن مسعود ﷺ قال: سألت رسول الله ﷺ أي الأعمال أفضل: «قال الصلاة على وقتها...» أ.

وعن ابن عمر قال: قال رسول الله ﷺ: «أمرت أن أقاتل الناس حتى ليشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمد رسول الله ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا ذلك عصموا منى دماءهم وأموالهم إلا بحق الإسلام، وحسابهم على الله» . وعن حابر ش قال: «سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إن بين

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ـــ العنكيوت:45.

<sup>3</sup> ــ حزء من حديث، رواه البخاري، في كتاب الأذان، باب الأذان للمسافر إذا كانوا جماعة والإقامة.

 <sup>4</sup> \_\_ متفق عليه.

<sup>3 ....</sup> متفق عليه.

الرجل وبين الشرك ترك الصلاة» أ. وعن أبي هريرة الله قال: «قال رسول الله ﷺ: إن أول ما يحاسب به العبد يوم القيامة من عمله صلاته فإن صلحت فقد أفلح وأنجح، وإن فسدت فقد خاب وخسر، فإن انتقص من فريضته شيء قال الرب ﷺ: انظروا هل لعبدي من تطوع فيكمل بها ما انتقص من الفريضة؟ تكون سائر أعماله على هذا» أ.

وما هو عدل إلا لكونه ينسجم مع الخلق الإلهي لأن خالق الجسم البشري هو نفسه خالق الكون المحيط هذا الجسم وهو نفسه الذي وضع الشرع حلقة ربط بين الجسم والكون، وهو العالم الحكيم القوي المتين المدبر لكل مخلوقاته بشرا وطبيعة وهو الموجد لمنهج الحياة المتكامل للشريعة وللإسلام حياة وشريعة. فيكون الأمر الإلهي بذلك إحياء للإنسان وكلما غفل عنه كان في عداد الأموات قال الحق تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لِلّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلِّهِ وَأَنَّهُ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ .

لذا قال العدل سبحانه: ﴿ وَقَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ، الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاَتِهِمْ خَاشِعُونَ، وَالَّذِينَ هُمْ عَنْ اللَّغُوِ مُعْرِضُونَ، وَالَّذِينَ هُمْ لِلزَّكَاةِ فَاعِلُونَ، وَالَّذِينَ هُمْ لِلْوُوجِهِمْ حَافِظُونَ، إِلاَ عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوُ اللَّغُو مُعْرِضُونَ، وَالَّذِينَ هُمْ الْعَادُونَ، وَالَّذِينَ هُمْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ، فَمَنْ الْتَغَى وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولَتِكَ هُمْ الْعَادُونَ، وَاللّذِينَ هُمْ عَلَى طَلُواتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ أ. وقال: ﴿ الّذِينَ هُمْ عَلَى صَلُواتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ أ. وقال: ﴿ الّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَواتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ أ. وقال: ﴿ الّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَواتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ أن والفلاح هنا في الدنيا الذي بين العلم جزء ضئيل منه وفلاح في الآخرة.

أما غيرهم تركوا الصلاة أو المهملين فنا إلى جانب ما قال النبي ﷺ قال فيهم الله تعالى: ﴿اللَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلاَتِهِمْ سَاهُونَ، اللَّذِينَ هُمْ يُرَاءُونَ، وَيَمْتَعُونَ الْمَاعُونَ ﴾ ، فإلهم يفقدون في الدنيا نعمة الصحة الجسمية والنفسية بل يفضي ترك الصلاة إلى أسوأ العواقب، ﴿وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنْ لَهُ مَعِيشَةً ضَنَكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى ﴾ ، وقال حل حلاله، ﴿إِلاَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا

ا ـــ رواه انستيا

<sup>2</sup> سارواه الترمدي وقال حديث حسن.

<sup>3 &</sup>lt;u>ـــ الأنفال: 24.</u>

<sup>4</sup> ــ المؤمنون: 1 -9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ــ المعارج: 23.

<sup>6</sup> \_ الماعوذ:4-7.

<sup>7</sup> \_ طه:124.

الصَّالِحَاتِ وَذَكَرُوا اللّهَ كَثِيرًا وَانتَصَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ ﴾ . فالتطور العلمي الطبي الذي نعيشه اليوم والجهود التي كللت باكتشاف بعض فوائد الصلاة الصحية الطبية كعلاج الأمراض العصبية والنفسية، والوقاية من ارتفاع ضغط الدم وبعض أمراض القلب، والحماية من الانزلاق الغضروفي، وتقوية العظام والمفاصل والعضلات، فضلا عن اللياقة البدنية والفوائد الاجتماعية، وكذلك الوقاية من دوالي الساقين، تشهد بعدل الأمر الإلهي وربانية القرآن الكريم وتؤكد لأهل عصرنا صحة النبوة الخاتمة لمحمد على تعالى: ﴿وَيَرَى الّذِينَ أُوتُوا الْعَلْمَ الّذِي أُنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ هُوَ الْحَقَّ وَيَهْدِي إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ) \*.

### خلاصة الغدل

وخلاصة القول، ما علاقة صدق الخبر وعدل الأمر الإلهيين بأركان الإيمان؟

إن صدق الخبر الإلهي هو مصدر علمنا اليقيني بأن الله هو الموجد لهذا الكون المنفرد في وجوده الفرد الصمد الذي لم يلد و لم يولد، هو العليم بخلقه الحكيم في فعله وأحكامه وشملت مشيئته كل الوجود ووسعت رحمته كل شيء ﴿ اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لاَ تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلاَ نَوْمٌ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي اللَّهُ لاَ إِلَهُ إِلاَ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لاَ تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلاَ نَوْمٌ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي اللَّهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي اللَّهُ مِنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلاَ بإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا يَثِنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلاَ يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عَلْمِهِ إِلاَ بِمَا شَاءَ وَسِعَ كُرْسِيَّةُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَلاَ يَتُودُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ ﴾ 3.

ثم نسأل لماذا نتبع في وضوئنا ذلك الطريق الخاص الذي علمه لنا رسول الله الله ولماذا نصلي كما علمنا النبي في قراءة وحركات؟ أليس ذلك لأننا نرى طاعة الرسول واحبة على أنفسنا ﴿فَلاَ وَرَبُّكَ لاَ يُومِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لاَ يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسُلِيمًا ﴾ أ، ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُهُ عَنْهُ فَاتْتَهُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ أو مُاذا نحرص على أن لا نخطئ عمدا فيما نقرأ من القرآن في صلاتنا؟ أليس ذلك لأننا موقنون

<sup>1</sup> \_ الشعراء:227.

<sup>2 &</sup>lt;sub>\_\_</sub> سبأ:6.

<sup>3</sup> ــ البقرة:255.

<sup>4</sup> \_ النساء: 65.

<sup>5</sup> \_ الحشر:7.

ثم لماذا نخاف إذا لم نصل، أو إذا أخطأنا في صلاتنا عمدا؟ أفلذلك سبب غير أننا نخاف الله شديد العقاب ونرجوا رحمته وعفوه الغفور الرحيم، ونعلم أننا سنرجع إليه ونقوم إليه بين يديه يوم القيامة أ.

ولا بد أن نؤكد كما أرنا من قبل وكما يدل عليه ما سبق، «أن الأصل في العبادات ألها تؤدى امتثالا لأمر الله، وأداء لحقه على عباده وشكرا لنعمه التي لا تنكر وليس من اللازم أن يكون لهذه العبادات ثمرات ومنافع في حياة الإنسان المادية، وليس بالضرورة أن يكون لها حكمة يدركها عقله المحدود. الأصل فيها ألها ابتلاء لعبودية الإنسان لربه، فلا معنى لأن يدرك السر في كل تفصيلاتها، فالعبد عبد، والرب رب، وما أسعد الإنسان إذا عرف قدر نفسه» 2.

ثم بعد ذلك كله يأتي العلم ليضيف بعض دواعي الالتزام بأمره تعالى ويرقي إيمان المؤمن من التقليد إلى اليقين ويسلحه بأدلة الحق للحصانة والدفاع؛ ويقدم لغير المسلمين أدلة صدق الحير الإلحي وعدل أمره سبحانه وتعالى، فيكون أمره دليلا على أركان الإيمان، كما قد يكون خبره وأركان الإيمان دليلا على عدل أمره ودافعا للالتزاء به.

ففي أوامر الطهارة والصلاة، مثلا، في شريعة الإسلام، يتجلى الإيمان بالله تعالى ونبيه محمد عليه والإيمان باليوم الآخر أهم أركان الإيمان في العقيدة الإسلامية والتي تركز عليها شبهات الخصوم وطعونهم.

وهذا ما جعل علم العقيدة اليوم يعتمد، فيما يعتمد عليه، على نتائج العلم الحديث في

<sup>1</sup> ـــ أبو الأعلى المودودي:مبادئ الإسلام،ص118-120.وانظر:محمد عبد الرحمان بيصار:العقيدة والأخلاق، ص91 وما بعدها. د

<sup>2</sup> \_ يوسف القرضاوي:العبادة في الإسلام، ص207-206.

الاستدلال على صلاحية الدين الإسلامي شريعة وعقيدة، دفاعا وهجوما، حصانة وصيانة، وهو أحد معاني تعريف الفارابي لعلم الكلام: «وصناعة الكلام ملكة يقتدر بما الإنسان على نصرة الآراء والأفعال المحدودة التي صرح بما واضع الملة، وتزييف كل ما خالفها بالأقاويل. وهذه الصناعة تنقسم جزءين أيضا: جزء في الآراء، وجزء في الأفعال» أ.

فيحصل بالإيمان (العقيدة) وعمل الصالحات (الشريعة) صلاح حال البشرية واستقامة معاشها، فيتحقق الأمن والاطمئنان في الدنيا والنجاة في الآخرة.

ومن هذا تتجلى لنا أهمية هذا النوع من الاستدلال على العقيدة الإسلامية والدين الإسلامي وخاصة في هذا العصر، وقد عبر عنها فخر الدين الرازي في قوله: «واعلم أن هذا النوع من الدلائل أوقع في القلوب وأكثر تأثيرا في العقول وأبعد عن جهات الشبهات» .

أ ـــ الفارابي: إحصاء العلوم. ص.131.

<sup>2</sup> \_ النحل:97.

<sup>3</sup> ـــ العصر .

<sup>4</sup> \_ الأحقاف: 13.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ـــ النور:55-57.

<sup>6</sup> ـــ الكهف:107 –108.

ب فحر الدين الرازي: المطالب العليا، ج1، ص 216 – 217.

1.1211 × 1.01

# الخاتمة

## م أولا: خلاحة البحث و النتائع العامة

لما كانت غاية هذه الرسالة الجانب المنهجي في علم العقيدة بناء على التطور العلمي المعاصر, كان من المناسب أن تتناول كل الفصول بالدراسة كل العناصر المنهجية لعلم العقيدة من التعريف به وتطوره إلى المناقشة والتقييم إلى إعادة البناء والتحديد المعاصر.

ولما كان الأمر يتعلق بعلم العقيدة وما تعرض له من إنكار لفضله وطمس لمعالمه وإلغاء وتجاهل لدوره وطعن في أصالته وقدح في منهجه، بأسلوب حانب الموضوعية في كثير من الدراسات, كان لابد أن أعرف في الفصل الأول بهذا العلم (تذكيرا بحقيقته) من خلال أهم عناصره المنهجية وأساسها, والذي افتقده مع مرور الزمن, وهو البعد الواقعي في علم العقيدة.

1- فبينت في هذا الفصل دلالات المنهج الواقعي ومدى تحققه من خلال دلالة التعريفات ودلالة التسمية ودلالة الدور والغاية, وذلك عبر تاريخ علم العقيدة.

حيث اتصف - في كل مراحله- باستثناء عصر الانحطاط والجمود- بصفة الواقعية في معالجة التحديات الداخلية والخارجية الناجمة عن واقع المسلمين الاحتماعي والسياسي والثقافي.

فأثبت في المبحث الأول أن أغلب التعريفات تؤكد أن علم العقيدة ذو نزعة واقعية ومنهج تطبيقي تمثلا في مظهرين أساسيين هما:

- ـــ الغاية الدفاعية التي تقتضي تتبع واستقراء الواقع.
- -- صلته الوثيقة بالعلوم العملية وعلى رأسها الفقه, وسائر العلوم الأخرى الإسلامية, والإنسانية والطبيعية.

فينت أن قصده هو حصول صحة رأي لأحل عمل وليس حصول رأي أو اعتقاد يقيني فحسب.

وأوضحت أن هذه الصبغة الواقعية العملية لعلم العقيدة ومنهجه التطبيقي ما فتنا أن تلاشيا واختفيا وظهرت بدلهما صفتين غريبتين عنه وعن الفكر الإسلامي عموما هما: الصبغة التحريدية والمنهج البياني الشرحي، والصبغة الانفصالية في العلوم, مما أدى إلى الانفصال بين التصور والسلوك، أو الإيمان والعمل.

أما في المبحث الثاني فعرضت لدلالة التسميات مبينا أن للمصطلحات والأسماء الشائعة بين الناس للأشياء والعلوم كعلم الكلام, حناية على الحقائق والغايات, فعلم الكلام هو علم

الداتمة

العقيدة وعلم التوحيد وعلم الإيمان؛ وخلصت على أن هذه التسميات بتعددها وتنوعها تبرر الطابع الواقعي العملي لمنهج علم العقيدة وأصالته الإسلامية.

وفي المبحث الثالث: عرضت تطور علم العقيدة من عصر النشأة إلى يومنا هذا متتبعا مدى بروز واختفاء البعد الواقعي التطبيقي للمنهج.

فبنيت أن المتكلمين من عصر النشأة إلى عصر الانحطاط، كانوا في دفاعهم عن العقيدة الإسلامية والدين الإسلامي عموما يتناولون بالبحث، استدلالا ونقضا، مسائل ذات طابع عملي كالإمامة ومرتكب الكبيرة وغيرهما، بل حتى المسائل العقدية النظرية كالإلهات والنبوات والسمعيات كانوا يتناولونها من حيث مقتضياتها العملية وآثارها السلوكية في انحتمع، إذ القصد من تقريرها أو إثباتها والدفاع عنها هو تصحيح التصور وتقويم اعوجاج السلوك الاحتماعي المنحرف.

حيث تمثل دوره في مهمتين أساسيتين متكاملتين متداخلتين لا تنفك إحداهما عن الأخرى، هما الدفاع وترقية الإيمان من التقليد إلى اليقين. وتتحققان بمجموعة من الوسائل أو الوظائف التكميلية من أهمها أربع هي:

- ــــ الشرح والبيان لغرض الفهم والإصلاح.
- ــ إثبات العقائد الإيمانية للترقية والإيقان.
  - \_ رد الشبهات للصيانة.
    - س الهجوم للحصانة.

وأكدت على الدور التكاملي لهذه الوظائف وخطورة الانفصال بينها ونتائجه السلبية على علم العقيدة والمجتمع.

إلا أنه في عصر الانحطاط لما توقف علم العقيدة عن التقدم والاستمرار وجمد على التحريد والتقليد والاحترار، تخلى عن وظيفته الدفاعية واعتنى بالشرح والبيان فقط والخوض في المسائل النظرية التحريدية والصراعات المذهبية، ثما جعل البعض يحكم بانتهاء دوره، والبعض الآخر بعدم صلاحيته وبتحريم الاشتغال به.

حيث ناقشت خلال ذلك الشبهات والآراء التي أثيرت حول دور علم العقيدة قديما وحديثا، وخلصت إلى أن علم العقيدة نبع من القرآن الكريم موضوعا ومنهجا ومن واقع المسلمين، الخاتات المناتات المن

وتطور منهجه في الاستدلال على المسائل العقدية ورد شبه الخصوم دفاعا ومنافحة عن الدين الإسلامي مستعينا بأسلحتهم، حيث أحسن المسلمون منازلة خصومهم وانتصروا عليهم محتفظين بالروح العامة لطبيعة المنهج القرآني يوم وعوا بحق قسماته وواقعهم المعاش.

وأثبت في هذا المبحث أن علم العقيدة زماني مؤقت يبين حقائق الإسلام الدائمة ويشرحها ويثبتها ويدافع عنها بمصطلحات ومناهج ووسائل زمانية رائجة في عصر المدعو.

وبينت بناء على ذلك أن الواقع المعاصر استلزم إحياءه ومراجعة حقيقية لمنهجه ومسائله حتى يستأنف دوره الدفاعي المتمثل في مهمتين عظيمتين وخطيرتين هما:

ــ معالجة مشاكل الواقع الإسلامي.

ــ اقتراح حلول للمشاكل التي تعاني منها الإنسانية بحكم الشهادة التي تتصف بها الأمة الإسلامية بناء على الوسطية وصبغة الله التي اصطبغت بها.

2- ثم حاولت في الفصل الثاني أن أرسم صورة متكاملة لمنهج القرآن الكريم في الاستدلال على العقائد الإسلامية من خلال إبراز خصائصه وأساليبه وتطبيقاتها على القضايا العقدية، لأجعله محكا لتقييم منهج علم الكلام.

فبينت أنه ما من قضية عقدية ساقها القرآن الكريم إلاَّ قرنما بدليل صدقها وبرهان يقينها القطعي في دلالته، لأن منهجه جاء لتأسيس يقين العلم بعالم الغيب وعالم الشهادة على السواء بتقليم تلك البراهين والحجج وتذكير وتنبيه الفطرة، والكشف عن حجج الخصوم وبطلانها.

كما يخاطب القرآن الكريم في الإنسان كل ممتلكاته المعرفية (الحواس - العقل - الوحدان) بحتمعة ومتفرقة، كما يلائم كل مستويات الناس الذهنية وأحوالهم النفسية وأوضاعهم الاجتماعية.

وبينت أن أساليب القرآن الكريم تعددت وتنوعت تبعا لتنوع أغراض البيان القرآني وتبعا لتعدد أصناف المخاطبين بذلك البيان.

وتنوعت بين الأسلوب الوحداني والعقلي والتعجيزي، أساليبا متفرقة ومجتمعة في أسلوب واحد، في الدعوة للنظر في الآفاق والأنفس والآثار المتروكة.

فالقرآن الكريم يخاطب في المقام الأول الفطرة، ويدعوها إلى الإيمان بما هو مركوز بالأصل فيها، ويقيم على عقائده الفطرية براهين عقلية، ويجعل الغاية من كل ذلك أن يعمل الإنسان

بمقتضى هذه العقيدة التي آمن بما قلُبه واقتنع بما عقلُه.

ثم بينت أن طريقة القرآن الكريم في مخاطبة الفطرة تتمثل في التذكير، وتحدف إلى إرشاد الفطرة السليمة حتى تحافظ على سلامتها كما خلقت، وإصلاح الفطرة التي انحرفت لترجع لأصلها سالمة كما كانت، وتتمثل أساليب التذكير القرآني بالتذكير بالنظر في خلق الله تعالى والتذكير بالاستفهام والتذكير بالأحداث والمواقف العملية الحياتية والتذكير بضرب الأمثال.

أما طريقته في مخاطبة الحواس فكانت تارة بالحث على إعادة الملاحظة وتكرار التحربة بأسلوب التحدي لإثارة الحواس وإيقاظ الذهن وإحياء الفطرة، وتارة أخرى يجعل الظواهر الكونية في الآفاق والأنفس موضوع القسم الإلهي مما يدل على تبوأ هذه الظواهر مكانة خاصة لدى صاحب القسم الله حل حلاله، وعليه كان القرآن الكريم حافلا بالآيات التي تخاطب حواس الإنسان مبرزا دورها المعرفي الخطير.

كما بينت أن في القرآن الكريم البرهان للذين يطلبونه وأسلوب الجدال للمحالفين الذين استعمل معهم طريق الإقناع الإلزامي بتقديم الحجة ودحض الشبهة، أو إلزامهم بما عندهم من علم، وهو من أهم الأساليب العقلية الذي يقوم على عدة مقامات وطرق يستعملها المحادل كالأمثال والأقيسة، والتحدي والإعجاز والتعريف والسبر والتقسيم، وفي ذلك كله جعل الله سبحانه وتعالى الوحي موجها ومسددا للعقل الذي أعلا من قيمته وأطلقه يعمل في أوسع نطاق متاح في عالم الشهادة.

فالقرآن الكريم مزج بين تلك الأساليب فلم يفصل بين تقديمه للبراهين العقلية، على إثبات الوحدانية أو البعث أو النبوة، وبين جمال الأسلوب وروعة البيان الذين يستملان الوحدان، ويقنعان العقل ويطمئنان النفس.

3- أما في الفصل الثالث: فدرست دواعي تجديد منهج علم العقيدة وأسس منهجه المعاصر القائم على المنهج العلمي.

فلما أصاب علم العقيدة الضعف والوهن لدرجة العجز عن آداء مهمته، حيث تحول إلى محادلات تقوم على التوليدات والإلزامات دون أن تغذي القلب أو يطمئن إليها العقل لعدة أسباب وعوامل، دعا كثير من المفكرين المسلمين انحدثين والمعاصرين إلى تجاوز مواطن

الخاتمة

الضعف في مناهج المتكلمين الأوائل، وإعادة بناء منهج حديد يقوم على روح المنهج القرآني واستفهامات هذا العصر ومعارفه، وعلى رأسها منجزات العلم التجريبي، ولذلك ذكرت أولا أسباب انحطاط علم العقيدة وضعف صورد الاستدلالية.

ثم ذكرت سبين رئيسيين لتجاوز الأدلة القديمة وتجديد المنهج أولهما:

ــ قصور الأدلة القديمة وعدم ملاءمتها للواقع والمنهج القرآني والتطور العلمي المعاصر.

- ثانيهما التحديات الجديدة.

فبينت صعوبة مسلك المتكلمين، واختصاصه بمستوى من الموهبة العقلية والتفرغ عن العمل لا يتفق مع مستوى العمومية التي جاء عليها الدين الإسلامي، لكون أغلب أدلتهم معقدة طويلة وتعتمد على مقدمات عقلية وتفريعات فرضية غير يقينية ولا مسدّمة.

واستشهدت على هذه الصعوبة بثلاث صور استدلال أساسية عند المتكلمين هي: دليل الجوهر الفرد ودليل الممكن والواجب على وجود الله تعالى، ودليل التمانع على وحدانية الله سبحانه.

فقد كانت محل خلاف بين المدارس الكلامية (أشاعرة ومعتزلة) داخل المدرسة الواحدة وبين المتكلمين والفلاسفة، وألجأت هذه الأدلة أصحابها إلى مآزق لم يمكنهم التخلص منها واضطرقم إلى أن يلزموا أنفسهم لأحلها لوازم معلومة الفساد.

كما أبطلتها نتائج العلم المعاصر حيث تجزأ الجزء الذي لا يتجزأ بتفجير الذرة والهارت نظرية الذرة وبطل معها دليل الجوهر الفرد وكل ما قاء عليه من قضايا ونتائج وبني فكرية وعقدية.

فهي أدلة ظنية لا تفيد اليقين، بينما أدلة العقائد كما بينها القرآن الكريم يجب أن تكون يقينية برهانية.

فأثبت بناء على ذلك أنها غير برهانية بل حدثية لا تفيد في ترقية الإيمان ولا دفع الشكوك فضلا عن إيجاد ذلك الإيمان وغرسه في قلوب السترشدين.

ثم بينت علة هذا الوهن الذي أصاب منهج التكلمين والمتمثل في الأسس المنهجية لأدلتهم وعرضت آراء أصحابها وناقشتها ومن أهمها:

- ــ فكرة الدور الباطل وظنية النقل.
- ــ قاعدة انتقاء الدليل يؤدي إلى انتقاء المدلول.
  - ــ المنطق الأرسطي التجريدي.

الخاتا المحالة المحالة

فوحدت أن الدليل النقلي عند المتكلمين يفيد الظن فحسب، بينما يفيد الدليل العقلي الدليل العقلي، ولا يتوقف الدليل اليقين لأن الدليل النقلي يتوقف ثبوت صحته وصدقه على الدليل العقلي، ولا يتوقف الدليل العقلي على الدليل النقلي، وأنه لا يستقل بل لا بد أن يتركب مع الدليل العقلي بينما يستقل الدليل النقلي، كما أنه مشروط بإثبات الجواز العقلي وإثبات عدم المعارض العقلي، بينما لا يذكرون - من حيث منهج البحث العلمي - شروطا للدليل العقلي.

ولقد انتهيت من المقارنة بين العقل والنقل عند المتكلمين إلى أن الموضوعات الأساسية في العقيدة عندهم يُستدل عليها بالأدلة العقلية لثقتهم في قدرة العقل على الوصول إلى اليقين، ألهم وقعوا في دورين:

الأول مؤداه أن معرفة الله تتوقف على معرفة الله، وهذا أفقد البناء العقلي مبرر وجوده. والدور الثاني مؤداه أن معرفة وجوب النظر تتوقف على معرفة وجود النظر، وهذا أفقده مبرر وجوبه.

وأثبت أنه لا يلزم من انتفاء الدليل التفاء المدلول في نفسه وإن انتفى العلم بوجوده، مستشهدا بآراء المتكلمين أنفسهم وخاصة المتأخرين منهم، ذلك أن دلالة الآية الكونية (في الآفاق والأنفس) على خالقها يلزم وجودها وجوده، ولكن لا يلزم من عدمها عدمه.

ثم بينت كيف أثّر المنطق الأرسطي سلبا في مناهج المتكلمين وأصبغها الصبغة التجريدية الصورية، مما جعله يبتعد أكثر عن المنهج القرآني الذي يضع أبنية الاستدلال على أساس الشواهد الطبيعية وهو ما تقوم عليه العلوم المعاصرة.

ومن هذه الآثار السلبية استعمال المتكلمين القياس التمثيلي الذي يستوي فيه الأصل والفرع، ولا يصلح ذلك في الأحكام الإلهية لأن الله تعالى ليس كمثله شيء.

وتبين لي أن هذه الترعة التجريدية الذهنية التي آل إليها علم العقيدة امتد أثرها إلى بقية العلوم الإسلامية الأخرى الأكثر عملية والتصاقا بالواقع كالفقه، وألها مصدر بخريدية خطاب الفكر الإسلامي اليوم، ومصدر الترعة الانفصالية الاستقلالية بين العلوم التي مازالت إلى يومنا هذا، حيث انفصل الفقه عن علم العقيدة أو علم الكلام، وسائر العلوم الإسلامية التي انفصلت كذلك عن بعضها البعض من جهة، وعن العلوم الإنسانية الاحتماعية والعلوم الكونية من جهة أخرى، كما انفصلت سائر العلوم عن بعضها البعض، مما أدى إلى فصل الكونية من جهة أخرى، كما انفصلت سائر العلوم عن بعضها البعض، مما أدى إلى فصل

العمل عن النظر وتغليب هذا الأخير عن الأول في الفكر الإسلامي، وانفصال العمل أو الالتزام السلوكي عن الإيمان، والتصديق القلبي وتغليب هذا الأخير على الأول.

وانتهيت إلى أن المناهج التي أبدعها العقل الإنساني وقفت تعلن فشله في الوصول إلى اليقين، ومن ثم لا يصلح العقل مرجعا للحكم على الشرع وإنما يصلح مدخلا لفهمه.

وهذا ما يثبت مدى قصور أدلة المتكلمين القديمة وضرورة تجاوز صورها أو مادتها أو الاثنين معا، لتقوية الضعيف منها وتطوير الصالح منها واستبدال أدلة جديدة بالفاسد والباطل منها، أدلة قوية تناسب العقلية المعاصرة – العقلية العلمية العملية – أي تصل إلى عقول الناس ونفوس كل مستويات وأنواع المخاطبين، وتصمد أمام التحديات المستحدة.

وقد تناولت في المطلب الثاني التحديات العقدية المعاصرة لأثبت أنها أحد الدواعي الأساسية لتجديد منهج علم العقيدة.

ذلك أن الدين الإسلامي بصفة عامة والعقيدة بصفة خاصة تواجه تحديات فكرية سلوكية (حضارية) أكثر حدة وشمولية وتنوعا وكما، من أي وقت مضى، تعمل على اختراقها أو تحريفها أو تفويضها.

فبينت أن من أهم التحديات من حيث خطورها في ذاها وأثرها على المسلمين وعلى البشرية جمعاء في الحاضر والمستقبل (وظيفة ومصيرا): التحديات الفكرية العقدية، التي تعد أسسا نظرية للتحديات الحضارية الواقعية. كطبيعة المعرفة ومصدريتها، وإنكار الغيب، واغتراب الإنسان وشعوره بالإهمال.

وتحديات على المستوى الواقعي هي انعكاسات عملية لتلك التحديات الفكرية العقدية، وأهمها وأشملها وأخطرها "التلوث البيثي".

وبينت أن ما طبع الفكر الإنساني المعاصر - غير الإسلامي - الصبغة المادية للمعرفة وكونما متغيرة متطورة.

فهي معرفة مادية لكونما تعتمد على الملاحظة والتجربة، حاصرة حركة العقل في استمداد المعرفة في مجال ضيق هو مجال الطبيعة أو عالم الشهادة لا غيرد، أي أن مصدر المعرفة هو الخبرة الحسية، وهذا إنقاص لدور العقل وإلغاء لدور الوحي وهما المصدران الأساسيان في نظرية المعرفة الإسلامية كما أثبت في الفصل الثاني، وعليه كان مفهوم العلم عندهم «هو

جملة المعارف اليقينية التي تستند إلى القاطع الذي يؤيده الحس دون سواه».

وأما كونها متغيرة متطورة فذلك لكونها تعتمد على الظواهر الطبيعية المتغيرة، بناء على نظرية التطور الداروينية التي تنفي في المحال المعرفي وجود الحقائق الشمولية، فالمعرفة متطورة متغيرة لا تثبت على حال، وهو الاتجاه الذي تمثله الفلسفات النسبية الشكية، كفلسفة التفكيك، والنفعية ومذهب التاريخية وغيرها.

وبناء على ذلك يستحيل بناء أي منهج معرفي موحد يقوم على أساسه نظام تربوي أو أخلاقي اقتصادي من شأنه تمكين الإنسان من تحقيق غايته من الوجود التي تكون بناء على ذلك ثابتة محددة.

وبينت أن هذا الفكر المادي وهو منبهر بما أنجزه العلم من تطور تكنولوجي، وما حققه من مصالح ورفاهية، أدى إلى الرفض الشديد لكل ما هو غيبي، وشن حربا عليه وعلى العقلية الغيبية الخرافية، بحجة تنوير العقول وتحريرها وتطوير مجتمعاتها مستهدفا بالدرجة الأولى الدين الإسلامي، من خلال ثلاث قضايا عقدية هي الإلحاد والسيرمان (الإنسان الإله) التي استبدلها بالألوهية (توحيد الألوهية)، وبشرية وتاريخية القرآن الكريم للطعن في الوحي (القرآن والسنة)، وعقيدة الخلود وإنكار البعث التي استبدلها بالإيمان باليوم الآخر.

ومن أكبر تجليات هذا الفكر المادي وآثار فلسفاته ومذاهبه اغتراب الإنسان المعاصر وتيهه وشعوره بالإهمال كما يقول الوجوديون.

مما جعله يشعر باليأس والقنوط واللامبالاة أو يفقد الطمأنينة وروح المسؤولية فينتابه الخوف ويلازمه، فيدمر نفسه بالانسحاب من الواقع أو ائتمرد عليه وعلى قوانين مجتمعه.

وانتهيت إلى أن هذه التحديات الفكرية العقدية تمثل انتلوث الفكري الذي كان من أخطر انعكاساته العملية في حياة الناس والكون كله، التلوث البيئي، الذي أدى إلى عدم الاستقرار وفقدان الأمن بكل مظاهره (الاجتماعي والسياسي والصحي والاقتصادي... الخ).

وأثبت أن الإنسان المعاصر (بما فيه المسلم اليوم) لم يصل إلى ما وصل إليه من تدهور وما يعانيه من أزمات وتحديات إلا لانحراف تصوره عن التصور القرآني الذي يحدد علاقة الإنسان بالله علاقة ألوهية (عبد وإله، مخلوق وخالق)، وعلاقة الإنسان بالكون علاقة مادية روحية هي التسخير (مادي ومعرفي).

فلقد أخذ هذا الإنسان بكل أسباب العمارة والحضارة والسنن الكونية والاجتماعية التي توصل إلى اكتشافها، ولكن متعرية عن الوحي والإيمان بالله تعالى، لأن الإيمان هو الواقي

الداتـــة

والحافظ لمنجزات الإنسان في حياته، من غضب الله تعالى وسخطه وعذابه، وانتفاؤه هو السبب الذي أدى إلى سقوط الحضارات واندثار الأقوام، حيث كانوا بمعزل عن عناية الله تعالى وعونه.

كما أثبت أن الأزمة الحضارية المعاصرة والتي تعد أكبر تحدُّ للإسلام، هي في حقيقة الأمر أزمة إيمان أكثر من كونما أزمة معرفة وعلم.

لأن حقيقة العلاقة بين العلم والإيمان في النسق المعرفي الإسلامي هي علاقة تداخل لا تقابل، فموضوعات العلم هي موضوعات الإيمان وإنما الفرق في كون هذه الموضوعات شاهدة في حالة العلم وغائبة في حالة الإيمان.

وعليه فإن العلم هو إدراك الشاهد والإيمان هو إدراك الغائب، والعلم مدخل للإيمان ومقدمة ضرورية له، والإيمان لجام العلم الذي يصونه ويحميه من الزلل.

وهو ما بينه القرآن الكريم وحسده المتكلمون في مناهجهم بنسب متفاوتة من متكلم إلى آخر ومن عصر إلى آخر، مما يثبت العلاقة التكاملية الوطيدة بين علم العقيدة والعلوم الكونية التي تؤدي أبحاثُها (في الآفاق والأنفس) إلى معرفة الله سبحانه وتعالى.

واستشهدت على هذه العلاقة بنماذج من علماء العقيدة المتقدمين (كابن حزم والراغب الأصفهاني، وأبو حامد الغزالي، وفحر الدين الرازي، وابن تيميه وابن القيم) والمحدثين المعاصرين (كحيسن الجسر، وبديع الزمان النورسي، وحيد الدين خان، وعبد المحيد الزنداني، وباحثى هيئة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة وغيرهم كثيرين).

وهنا يبرز دور علم العقيدة والحاجة الماسة إليه في منهج جديد، يرد الشبهات ويبشر بالحل الإسلامي لأزمة الإنسان بالتعريف به والاستدلال على أصوله.

ثم بينت أنه بناء على عدم ملائمة معظم صور الاستدلال القديمة للروح العلمية العملية للذا العصر، والتطور العلمي وأضراره وتغير وتجدد التحديات الواردة على الدين الإسلامي، اضطر المتكلمون المسلمون المعاصرون إلى تطوير أسلحتهم الدفاعية وتحصين مواقعهم بتجديد منهج علم العقيدة بالعودة إلى أسس المنهج القرآني واستثمار حقائق العلوم الكونية للاستدلال على حقيقة الدين الإسلامي وصلاحيته.

فوضعوا أسس أحد المناهج الجديدة لعلم العقيدة وهو المنهج العلمي أي المنهج

الحاتمة

الذي يعتمد على حقائق العلم التحريبي، ومن أهم هذه الأسس: المعرفية والعلمية، والمرجعية النصية، والواقعية وبساطة الأسلوب ووضوحه.

فأثبت أن المعرفية في المنهج وهي محدودية العلم الإنساني ونسبية معرفته، حقيقة بشرية أقرها القرآن الكريم، إذ تقسيم العلم إلى محكم ومتشابه يتلاءم مع الطبيعة البشرية.

وأن البناء المعرفي المتكامل للإسلام (النجربة والعقل والوحي) يهدف إلى تحقيق شمولية المعرفة الوجودية المعرفة التي تتحقق بما شمولية النظرية الكونية في الآفاق والأنفس وشمولية المعرفة الوجودية (الله، الإنسان، الكون) في الجمع بين القراءتين القرآن والكون، مما يجعل الاستدلال على حقائق العقيدة والدين الإسلامي بصفة عامة يعتمد أدئة برهانية عقلية نقلية في آن واحد.

وبينت أن مبدأ العلمية في المنهج التي تعني الاستدلال على حقائق الدين الإسلامي بالطريقة الطبيعية، تتحقق باستثماره حقائق العلم التحريبي، لما لهذه الأخيرة من دور تأييدي هام لمسائل الدين الإسلامي.

وأن هذه المؤيدات العلمية تتمثل في الشواهد العلمية على معرفة الله تعالى والقضايا العقدية، والشواهد العلمية الدالة على الإعجاز العلمي للقرآن والسنة.

ثم بينت أن تحسيد مبدأ العلمية يتحقق بعمنين أساسيين هما: تدوين "آيات الآفاق" وتدوين "آيات الأنفس".

وانتهيت إلى أن بهذا المبدأ يستعيد النقل مكانته الحقيقية والعقل دوره ووظيفته المثمرة في منهج علم العقيدة.

وأنه لابد من أن يرتكز على حقائق الدين الإسلامي وعلى رأسها القرآن الكريم.

ويتجاوز السلبيات التي سقط فيها علم الكلام دون إلغاء التراث الكلامي القديم من مجال البحث والدرس المتخصص.

ولابد في استثماره للمعطيات العلمية أن يعمل على إبراز الفوائد والأبعاد العملية لعلم العقيدة الإسلامية، التي من شأنها أن تحل المشاكل خياتية لأفراد ومجتمعات هذا العصر، حتى يكون المنهج أكثر حدوى في الخطاب والإقناع والتصديق، وهذه الواقبة في المنهج تقتضي ثلاثة أعمال بنائية منهجية:

ــ تدوين "علم الآثار القرآني" وهو التذكير بأيام الله.

... التوجه إلى المسائل التشريعية العملية.

\_ استحدام المصطلحات والمفاهيم ذات الدلالة العلمية والعملية الواقعية حتى تكون متحققة في الواقع قابلة للإدراك المباشر والمعاينة.

وعليه يتبين أن أسس هذا المنهج وأسلوبه هي أسس المنهج القرآني وأسلوبه في الاستدلال على العقائد الإيمانية.

وكانت دعوة العلماء إلى تجديد علم الكلام وتجاوز صور الاستدلال القديمة في حقيقتها مجرد الدعوة إلى العودة إلى القرآن الكريم أو "الكلاميات القرآنية" كما أسماه الأستاذ وحيد الدين حان.

وهو ما حاولت إثباته في الفصل الرابع بنماذج من الإعجاز العلمي في القرآن والسنة.

4- أما النموذج التطبيقي لتلك الأسس فقد تناولته في الفصل الرابع، إذ عرضت فيه أحد أساليب الاستدلال العلمي على حقائق الدين الإسلامي عقيدة وشريعة، هو الاستدلال بالإعجاز العلمي في القرآن والسنة، وأثبت أن هذا الأسلوب في الاستدلال من أكثر الأساليب تأثيرا في النفس البشرية، لأنه ينبثق من العقل والوجدان ليخاطب العقل والوجدان، ومن خلق الله (الآفاق والأنفس) ليخاطب أسمى مخلوقات الله (الإنسان)، وأنه من الناحية المنهجية يقوم على منطق الضرورة العملية والعقل العملي، لأنه يجمع بين العقل والنقل، مما يجعله سندا لعلم العقيدة أمام الفكر الإنساني بصفة عامة، ولا يقتصر في حدواه على المؤمنين بصفة خاصة.

وأثبت أن رؤية آيات الله في الآفاق والأنفس - حتى يدرك الإنسان أن هذا الدين حق - تتم بالدليل البرهاني، وأنه لا يمكن إدراك هذا الدليل وتحصيله إلا بالنظر والبحث في تلك الآيات، فتتجلى عظمة الخالق وحكمته للمخلوق فيصدق بالخبر الإلهي ويقر بعدل الأمر الإلهي فيذعن له ويلتزم به.

وأن النظر والبحث في خلق الله تعالى المتمثل هنا في أبحاث الإعجاز العلمي، واكتشاف أسرار الكون ومعرفة منافع الموجودات والسلوكات، ليس لذاته في عقيدتنا الإسلامية، وإنما لمعرفة الحق تبارك وتعالى وصدق دين الإسلام الذي ارتضاه لعباده.

وحاولت أن أثبت أن أوامر الشريعة وقوانين الطبيعة متناسقة متكاملة لا يمكن أن تتعارض، فالعبادات والمعاملات تؤدى للطاعة، أي تحقيق العبودية للحق الواحد الأحد، وفي

الخاتمة

نفس الوقت تفيد الإنسان وتحقق له مصالح في ذاته وخارجها، فيحقق الفلاح والفوز في الدنيا والآخرة، مما يثبت بالحجة والبيّنة أن خالق هذا الكون هو صاحب هذا الأمر فله الخلق والأمر.

وبينت ذلك من خلال طريقي الاستدلال العلمي، وهما طريق الاستدلال على صدق الخبر الإلهي، وطريق الاستدلال على عدل الأمر الإلهي.

أما صدق الخبر الإلهي فقد بينته من خلال مجموعة من النماذج في الآفاق والأنفس تدل على أن القرآن الكريم كلام الله تعالى وأن مجمدا رسول الله على حقا، ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنْ اللهَ وَانْ مُحمدا رسول الله عَلَمْ حقا، ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنْ اللهَ وَدُى يُوحَى اللهِ اللهِ وَاللهِ عَلَمْ اللهُ وَحُي يُوحَى اللهِ اللهِ عَلَمْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَمْ اللهُ عَنْ اللهِ عَلَمْ اللهُ عَنْ اللهِ عَلَمُ اللهُ وَحُي يُوحَى اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَمْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَمْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمْ عَنْ اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمْ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَل

وبينت أن هذه الاكتشافات والنتائج العلمية براهين إيمانية على الحقائق العقدية. (الألوهية، الوحي والنبوة، اليوم الآخر).

ومن هذه الحقائق العلمية المستكشفة، مظاهر حفظ السماء للأرض، ومشاهد نهاية العالم ونشأته، على مستوى الآفاق، وموضوع الناصية، ووظيفة الفص الجبهي في الدماغ، وقضية حقيقة بداية الوجود الإنساني، على مستوى الأنفس.

فبينت أنما تمثل دليلين (دليل العناية والهداية ودليل النظام) على وجود البارئ سبحانه وتعالى ووحدانيته وعلى نبوة محمد على، واليوم الآخر، وأن فكرة الخلود وأبدية الإنسان والكون باطلة، والصدفة خرافة يخفى وراءها الملحدول جهلهم.

فالسماء محفوظة وحافظة بعنايته تعالى وإرادته وهذا الكون فان لا محالة غير أزلي، فلكن بداية تحاية، وأن الإنسان لا بد أن يصدق بخبر البعث والنشور وما يقتضيه من الحساب والجزاء، فبعد كل تحاية بداية حديدة وحياة حديدة هي الحياة الآخرة.

وأثبتُ تلك العلاقة الرائعة بين إنذارات هذا الدين الحنيف ودقة وحكمة خلقه جل حلاله المتحلية في الناصية وبداية وحود الإنسان.

### فانتهيت بالنسبة للناصية إلى:

أ- أن الناصية هي المسؤولة عن الأفعال والمواقف الإرادية لأعضاء الجسم الإنساني بما في ذلك حركات اللسان والعينين والرأس وغيرها، وهذا يدل عقائديا على الجزاء الأحروي.

ب- وأن الوحي الإلهي (القرآن والسنة) الذي لم يتغير ولم يتبدل هو بمثابة برنامج

الخاتات المناتات المن

مكتسب ومنهاج للتحكم والتوجيه لتصرفات البشر أفراد وجماعات، بما يحقق مصالحهم الآجلة والعاجلة.

حد- وأن هذا البرنامج المكتسب (الوحي) يتطابق والبرنامج الداخلي (الفطرة) الذي خلقه الله عليه المبرمج في الناصية، بحيث ينسجمان ويتناغمان، وأي تحريف لهما يؤدي إلى التناقض وهلاك الإنسان، لأن كلا منهما مصدره الحق تبارك وتعالى، أليس له وحده الخلق والأمر، وهذا مصداقا لقوله: ﴿مَا مِنْ دَابَّة إِلَّا هُوَ آخِذً بِنَاصِيَتِهَا﴾ [هود:56]، وقال: ﴿يُعْرَفُ الْمُحْرِمُونَ بِسِيمَاهُمْ فَيُوْخَذُ بِالنَّوَاصِي وَالْأَقْدَامِ﴾ [الرحمان: [4]، ولذا وصف ناصية الكفار بالكذب والخطأ وتوعدها هي ذاتها بالعذاب، في قوله جل جلاله: ﴿كَلَّا لَئِنْ لَمُ يَنْتُهِ لَنَسْفُعاً بِالنَّاصِية، نَاصِية كَاذَبَة خَاطِئَة﴾ [العنق: 15-16].

أما بالنسبة لبداية وجود الإنسان فأثبت بناء على نصوص القرآن الكريم وحقائق العلم، حقيقة الخلق المباشر المستقل للإنسان وتلاشي فكرة أو فرضية بل خديعة التطور المادي العضوي بالهيار أسسها العلمية وخلفيالها العقائدية.

-إذ عرضت أدلت القرآن الكريم على الخلق المستقل للإنسان بمشيئته سبحانه وتعالى وكنيته (كن فيكون).

وناقشت أدلة نظرية التطور والشبهات المترتبة عنها وفندتما بتفصيل في هذا المطلب.

وبينت مدى تأييد الاكتشافات العلمية ونتائج الأبحاث لمبدأ الخلق ونقضها لمبدأ التطور.

وفي المبحث الثاني عرضت بعض الآيات الإلهية الدالة على عدل الأمر الإلهي، وبينت الصلة بين هذه الأدلة والشريعة الإسلامية المتمثلة هنا في الطهارة والصلاة، ثم الصلة بين الشريعة وأركان الإيمان.

قبينت أن فيما فرض الله على خلقه وشرع نسم من أحكام في العبادات والمعاملات، حكما وأسرارا ومصالح تعود على العباد بالخير والفلاح في الدنيا والآخرة.

وأن الأصل في العبادات التعبد بها وفي المعاملات العمل بها- وإن لم تدرك أسرارها أو تعرف حكمتها- إجلالا لله سبحانه وتعالى وانقيادا خكمه وشكرا لنعمه التي لا تحصى ولا تنكر، وأن من العبادات والمعاملات ما تظهر لنا حكمتها ويكشف الله لنا أسرارها، فإذا ظهرت للعبد المؤمن ازداد يقينه وقوي إيمانه، وعلم أن الله تعالى لا يأمر إلا بما فيه سعادة العباد وصلاحهم في الدارين.

الداتمة

وإذا ظهرت للعبد المسترشد أو المعاند أذعن للحق واطمأن إليه واعتنق هذا الدين طواعية، عن اقتناع عقلي وحب قلبي. وهو ما أثبته عن طريق دراسة موضوع الطهارة والصلاة في الإسلام.

فبينت الإعجاز العلمي التشريعي في الطهارة والطب الوقائي وعلم الكائنات الدقيقة.

وأن الطب الوقائي في الإسلام يقوم على الأسلوب الإيماني في إيجاد المحتمع الصحي، أي ربط التعاليم الصحية بالعقيدة والاستفادة من تأثير الإيمان في التزام الناس باتباع الأوامر الصحية.

فعرضت لمفهوم الطب الوقائي وعلم الكائنات الدقيقة، وأضرارها على الإنسان.

ثم عرضت مفهوم الطهارة في الإسلام وتأثير الغسل والوضوء على نظافة جسم الإنسان، والمصلي بالدرجة الأولى، وسائل الأعضاء من الجراثيم.

أثبت معجزة الطهارة في الإسلام الدالة على عدل الأمر الإلهي وعظمة هذا الدين بمحموعة من الحقائق العلمية والأحداث التاريخية والمقارنة بين الإسلام والمسيحية.

وأن العلم قد أثبت سبق القرآن الكريم والسنة النبوية في الإشارة إلى الكائنات الدقيقة وأن التشريع الإسلامي في الطهارة أنجع السبل في القضاء عليها وحماية الإنسان ووقايته من أخطارها.

أما الدليل الثاني فكان الإعجاز العلمي التشريعي في الصلاة والوقاية من مرض دوالي الساقين.

حيث عرضت لمفهوم الصلاة وأهميتها في الإسلام، ثم بينت صلتها بمرض دوالي الساقين بعرض نتائج البحث العلمي في ذلك.

فبينت بناء على نتائج تلك الأبحاث:

- أن الصلاة تقوم بأهم دور في الوقاية من مرض الدوالي من خلال صيانة وتقوية حدران الأوردة والصمامات، وتخفيف الضغط على الطرفين السفليين وتسهيل عملية وصول الدم إلى القلب.

وانتهيت في هذا المبحث إلى أن العلم كشف لنا وللبشرية جمعاء أحد الأسرار المادية الصحية للطهارة والصلاة، وبين لنا مؤكدا سر الأمر الإلهي وراء الحرص الشديد على نظافة الفرد وإقامة الصلاة وانحافظة عليها والدعوة إلى الالتزام الصارم بتعاليمها.

وأن هذه الحقيقة حعلت كثيرا من العلماء يرون صدق وحي الله تعالى وصلاحية هذا الله عين اليقين، والبشرية وهي في أوج تقدمها العلمي، وثرائها المادي، وقمة فراغها

الد اتمة

المادة والأسلوب والمنهج بما يستطيع أن يجابه به المستحدات من مطالب الفهم والإقناع, ومن المطاعن الطارئة مع الحفاظ على المنجزات الماضية للرجوع إليها عند الحاجة إما على سبيل الاستفادة وإما على سبيل الدرس.

الخامسة: أن ذلك الإثراء والتجديد (التطوير) للمنهج هو العودة إلى منهج القرآن الكريم باستثمار قواعد وحقائق سائر العلوم الأخرى (في الآفاق والأنفس)، ليستخدمها في الاستدلال على حقائق العقيدة وأن أسس هذا المنهج القرآبي العلمي الجديد رفع علم العقيدة من موقع مواجهة التحديات إلى موقع تحدي الخصوم, ومن مهمة الدفاع بالفهم إلى مهمة الدفاع بالفهم والهجوم.

## ثالثا، التوحيات

الأولى: وبناء على ذلك لابد أن يسترجع علم العقيدة مكانه ودوره الريادي, فهو أشرف العلوم كلها ورئيسها على الإطلاق, فمنه تستمد العلوم وهو لا يستمد من غيره, إذ أنه لما كان موضوعه أصول الدين ومنهجه الاستدلال عليها وغايته نصرها, عد مرجعا لسائر العلوم الإسلامية والطبيعية والإنسانية في دائرة الثقافة الإسلامية, ولابد لها أن تكون ملتزمة بتحديداته وضوابطه وقواعده.

الثانية: لابد أن يشمل علم العقيدة بمنهجه وموضوعه القضايا الجزئية العملية (الشريعة الإسلامية)، نصرة لها، وتزيفا وردا للشبهات الطاعنة فيها، وموضوع الإنسان ماهية وأصلا ومسارا ومصيرا.

ومشاركة العالم في حل أزماته البيئية والصحية والإنسانية بصفة عامة, ومشاركته في النقاش حول القضايا الوجودية العقدية كأصل الكون ومصيره, والحكمة من وجوده في ضوء ما تقدمه الحقائق العلمية الحديثة, التي لا تناقض حقيقة الدين الإسلامي, وذلك بتقديم واقتراح الحلول العملية الناجعة للبشرية من منطلق أحقية الإسلام أمام الأديان الأخرى والفكر الإنساني المعاصر.

ولا يكون ذلك في هذا العصر إلا بالعلم, علم الوحي الذي لا يكسبه إلا المسلمون, وعلم الإنسان الذي يكسبه بإذن الله تعالى و بتوفيق؛ والإعجاز العلمي أخصب هذه المجالات العلمية وأكثرها دلالة على تكامل ووحدة الوحي والعقل.

الثالثة: وحعل ذلك من أساسيات التنشئة الاحتماعية للشباب المسلم ولكل المسلمين لتزكى نفوسهم وتفتح عقولهم ويحصن إيمالهم وترقى وتطمئن قلويهم, فيكونوا أهلا للحكمة

والموعضة الحسنة ويكسبوا أدوات الجدل بالتي هي أحسن مصداقا لقوله تعالى: (أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَحَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ [النحل:125].

فإذا لم تكن هذه القضايا الجديدة (وكل قضية تستجد لها صلة بالإسلام عقيدة وشريعة) هي محور النقاش في قاعات الدرس الجامعي - بل وقاعات الموسسات التربوية (حسب مستوى المخاطين) - , الذي يصوغ عقول الشباب, فمعنى ذلك أن حامعاتنا (ومؤسساتنا التربوية) تعمل في فراغ إيديولوجي, وتخرج للمجتمع نحاذج خربة واهنة أو مشوشة أو يائسة من حدوى العقيلة في بناء المجتمع الجديد, نماذج تحس في أعماقها بالجفاف الروحي, فهي لم تظفر بأرضية من الفكر الديني تقف عليها مطمئنة في مواحهة رياح التغيير العاصفة والتحديات القاصفة، كالتنصير والإلحاد والانتحار واللامبالاة؛ إما لأنما محرومة من هذا اللون من الدراسة أو تدرسه مشوها محرفا شحيحا, وإما - وهو الأخطر - لأنما غير مقتنعة بما عرض عليها من موضوعاته, لفساد أسلوب العرض ومنهج التقليم والاستدلال وسوء استعماله, وينتهي الأمر بحذه النماذج إلى أن تبعثر في الفراغ وتحس باللامبالاة تجاه مسائل العقيدة والدين الإسلامي كله بل الأمة والوطن, لأن أسلم الطرق ألا تبالي, فالهرب أسلم المسالك كما يحدث اليوم لشبابنا في كثير من مناطق العالم، الذين يبيعون أنفسهم ودينهم ووطنهم اضطرارا، للنصرانية والتيارات المادية الإلحادية.

الرابعة: في مجال البحث العلمي ، إثراء الدراسات العقدية بمؤيدات العلم المعاصر في محالات عدة ،

- الاستدلال على القضايا العقدية (الألوهية- نبوة محمد ﷺ-اليوم الآخر -الإنسان...)
- 2- الاستدلال على قضايا الشريعة الإسلامية (الأسرة-المعاملات المالية-العبادات...).
- -3 رد شبهات الخصوم التقليدية و المعاصرة المعروضة من خلال وسائل الإعلام و الثقافة
   (الأنترنات-الصحافة-القنوات الفضائية -الأفلام-المؤتمرات و الندوات-الكتب).
- 4- توظیف نتائج الإعجاز العلمي في الاستدلال على العقیدة و تأیید احکام الشریعة و تزییف
   الآراء المعارضة و إبطال الأعمال الفاسدة المفسدة.
- 5- دراسة القضايا العقدية من خلال آيات الآفاق و الأنفس في القرآن الكريم (نظرية المعرفة -الإنسان أصلا و قيمة وظيفة ومصيرا الكون اصلا و تسخيرا و مصيرا التوحيد نبوة محمد
  على -عقيدة المعاد نقد اللاديان و المذاهب الباطلة)
- 6- إعادة قراءة ودراسة التراث العلمي العقدي الإسلامي دراسة تأصيلية تمحيصية نقدية في ضوء التحديات المعاصرة والحقائق العلمية الجديدة (إحياء التراث العقدي).

7- دراسة الشخصيات الإسلامية المساهمة في هذا المجال (النورسي-مالك بن نيي-وحيد الدين خان-أحمد عروة...)

هذا ما أردت الوصول إليه من خلال المنهج القرآني العلمي وما حاولت أن أبينه من غاية علم العقيدة في ضوء منهجه هذا.

فإن أصبت فمن الله وإن أخطأت فمني ومن الشيطان, وأسأل الله تعالى أن يكون عملي هذا خالصا لوجهه الكريم خدمة لديننا الحنيف والعلم الصحيح.

والحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله, والصلاة والسلام على حبيبنا محمد خاتم الأنبياء الأمي معلم العلماء وعلى آله الأطهار وصحبه الأخيار.



بعون الله تعالى و معده



# المحاحر والمراجع

### المساحر والمراجع باللغة العربية

إبراهيم (زكريا):

- 1. دراسات في الفلسفة المعاصرة، مكتبة مصر، القاهرة، 1987.
  - 2. مشكلة الإنسان, مكتبة مصر، القاهرة, بدون تاريخ.

إبراهيم (أحمد عمر):

- العلم والإيمان, المعهد العالمي للفكر الإسلامي, الخرطوم, ط.1، 1991 ابن الأثير:
- 4. الكامل في التاريخ، دار الكتاب العربي، بيروت، ط5، 1405هــ/1985م.
   ابن السقاف (حسين):
- صحیح شرح العقیدة الطحاویة, دار الإمام النووي, عمان, الردن, ط.1995،1.
   ابن القیم (الجوزي):
  - 6. أعلام الموقعين عن رب العالمين, مكتبة الكليات الأزهرية, القاهرة, د.ت.
    - 7. مفتاح دار السعادة: دار الكتب العلمية, بيروت, د.ت.

ابن الوزير (محمد بن المرتضى اليماني):

- 8. إثار الحق على الخلق, دار الكتب العلمية, بيروت, ط1, 1403هــ/1983م. ابن تيمية أحمد:
- 9. بيان موافقة صريح المعقول لصحيح المنقول أو درء تعارض العقل والنقل, ضبطه وصححه، عبد للطيف عبد الرحمان، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1417هـ/1997م.
  - 10. شرح العقيدة الأصفهانية، مكتبة الرشد، الرياض، ط1، 1415هـ/1995م.
  - 11. الفتاوى, جمع وترتيب عبد الرحمان بن محمد بن قاسم العاصبي, المكتب التعليمي السعودي بالمغرب, الرباط, ط2, 1401هـــ/1981م.
    - الفرقان بين الحق والباطل، مكتبة النهضة الجزائرية، الجزائر، (د، ت).
    - كتاب التوحيد، تحقيق محمد السيد الجليند، ضمن كتاب: قضية التوحيد.
    - 14. كتاب الرد على المنطقيين, تقديم سليمان الندوي, دار المعرفة, بيروت, د.ت.
    - جموع الفتاوى, جمع وترتيب عبد الرحمان بن محمد بن قاسم العاصبي، د ت.
      - 16. مقدمة في أصول التفسير، دار الفجر، الجزائر، ط1، 1422هـــ/2001م.
        - 17. منهاج السنة، دار الكتب العلمية، بيروت، (د، ت).
  - 18. نقد مراتب الإجماع على هامش مراتب الإجماع لابن حزم، دار زاهد القدسي, دن، ودت.
  - 19. نقض المنطق, تحقيق الشيخ محمد حمزة والشيخ محمد الصنيع، دار أنصار السنة المحمدية, القاهرة، ط1, 1991م.

ابن حبان:

.20 الصحيح.

ابن حزم:

21. الفصل في الملل والأهواء والتحل, تحقيق: محمد إبراهيم نصير وعبد الرحمان عميرة, شركة مكتبة عكاض, الرياض,ط1, 1402هــــ/1982م.

ابن خزيمة

22. الصحيح.

اين خلدون (عبد الرحمن):

1382. المقدمة، تحقيق لجنة من العلماء، دار الرائد العربي، بيروت، ط 5، 1402هــ،1982م.
 ابن رشد (أبو الوليد):

24. فصل المقال، تحقيق ودراسة عابد الجابري، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، 1997.

25. الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة، دراسة وتحقيق عابد الجابري، مركز دراسة والكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة، دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط1، 1998.

ابن زکریا (فارس):

26. معجم مقاييس اللغة, دار الفكر، دت.

ابن سينا:

27. النجاة، طبعة الكردي، القاهرة, ط2, 1938.

28. رسالة في أقسام العلوم العقلية, (ضمن: تسع رسائل في الحكمة، الطبيعيات).

29. عيون الحكمة, تحقيق وتقديم عبد الرحمان بدوي, دار القلم, بيروت, الكويت, ط2, 1980م.
 ابن عاشور (الطاهر):

أصول النظام الاجتماعي في الإسلام,الشركة القومية للنشر والتوزيع, تونس, 1964.

31. التحوير والتنوير، ج14، الدار التونسية للنشر،تونس، الشركة الوطنية للنشر، الجزائر 1984. ابن عربي (محي الدين):

32. الفتوحات المكية،دار صابر، بيروت، دون تاريخ.

ابن عرفة الورغمي:

33. المختصر الشامل, نقلا عن عبد الجيد النحار, فصول في الفكر الإسلامي بالمغرب. ابن عطاء الله (السكندري):

34. الحكم العطائية، شرح ابن عباد النفزي الرندي، مركز الأهرام للترجمة والنشر، القاهرة، ط1، 1418هـــ/1988.

ابن قدامة (لمقدسي):

35. روضة الناظر وجنة المناظر، مراجعة سيف الدين الكاتب، دار الكتاب العربي، بيروت، (د، ت).

ابن کثیر:

36. تفسير ابن كثير، ضبط ومراجعة محمد أنس، تقديم مصطفى سعيد الخن، مؤسسة الرسالة،بيروت، ط1، 200. ما 1421هــــ/2001م.

37. قصص الأنبياء، دار الشهاب، باتنة بدون تاريخ.

ابن ماجة:

38. السنن.

ابن منظور:

39. لسان العرب، المطبعة الميرية بولاق, القاهرة, ط1، 1304 هـ..

ابن نبي (مالك):

40. وجهة العالم الإسلامي، ترجمة عبد الصبو ر شاهين، ط1، مكتبة دار العروبة، 1962م..

أبو الخير (محمد):

41. اجتهادات في التفسير العلمي في القرآن الكريم، مركز دار الدلتا للطباعة، الإسكندرية، ط1، 1995.

أبو داود:

42. السنن.

أبو ريدة(محمد عبد الهادي):

43. تعليقه على دي بور: تاريخ الفلسفة في الإسلام, دار النهضة العربية، بيروت، ط 5، 1981.

أبو زهرة (محمد):

44. تاريخ الجدل، دار الفكر العربي، القاهرة، ط1، دت..

الشافعي، دار الفكر العربي، القاهرة، ط2، دت.

46. المعجزة الكبرى, دار الفكر العربي, القاهرة, د.ت.

أبوريان (محمد علي):

47. تاريخ الفكر الفلسفي في الإسلام، دار النهضة العربية، بيروت، 1976.

أحمد بن حنبل:

48. المسند.

أركون(محمد):

49. تاريخية الفكر العربي الإسلامي,ترجمة هاشم صالح,مركز الإنماء القومي,بيروت والمركز الثقافي العربي,الدار البيضاء,ط3, 1998.

50. الفكر العربي، ترجمة هاشم صالح، دار الساقي، بيروت، ط3، 1993م.

أرنالديز(روحيه):

51. رسل ثلاث لإله واحد, ترجمة, وديع مبارك, منشورات عويدات, بيروت, باريس,1988م.

الإسفراييني(أبو المظفر):

- 52. التبصرة في الدين، تحقيق محمد زاهد الكوثري، المكتبة الأزهرية للتراث، ط1، 1419هـ /1999م. المحمد الحسيني):
  - 53. الدين والعلم وقصور الفكر البشري، مكتبة وهبة، القاهرة، ط.1. 1419 هـــ/1999م. الأشعري (أبو الحسن):
  - 54. أصول أهل السنة والجماعة المسماة برسالة أهل الثغر، تحقيق محمد السيد الجليند، سلسلة التراث الفلسة التراث الفلسفي دار النشر غير مذكورة، القاهرة، 1987.
- - 56. كتاب اللمع، ضبطه وصححه محمد أمين الضاوي، دار الكتب العلمية، بيروت،ط1، 1421هـــ/2000م.
    - 57. مقالات الإسلاميين، تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد، دار الحداثة، بيروت، ط2، 1985. اشفلتزو (البيرت):
      - 58. فلسفة الحضارة، ترجمة عبد الرحمان بدوي، دار الأندلس، بيروت، ط 2، 1980. إقبال(محمد):
        - 59. تجديد الفكر الديني في الإسلام، ترجمة عباس محمود العقاد. الآلوسي (محمود البغدادي):
        - 60. روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، دار الفكر، بيروت 1983م. الألوسي(حسام الدين):
      - 61. دراسات في الفكر الفلسفي الإسلامي: دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، 1992. الآمدي(علي بن أبي علي):
        - 62. غاية المرام في علم الكلام، المحنس الأعلى للشؤون الإسلامية، القاهرة، (د، ت). الأمير على (محمد):
- 63. حاشيته على شرح جوهرة التوحيد لإبراهيم اللقابي، مكتبة محمد عني صبيح وأولاده، القاهرة. ط1. 186. مــــ/1964م.

أمين (أحمد):

- 64. فجر الإسلام، دار الكتاب العربي، بيروت، ط11، 1975. أمين (عثمان):
- مقدمة تحقيق كتاب، إحصاء العلوم للفارابي، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، ط2، 1968.
  - 66. إنحيَّل متى.
  - 67. إنحيل مرقص.

الإيجي (عضد الدين):

- 68. المواقف في علم الكلام, عالم الكتب,بيروت,د.ط,د.ت.
  - باقر (الصدر):
- 69. فلسفتنا، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، بدون تاريخ.
  - البخاري:
- 70. صحيح البخاري, مع من فتح الباري, لابن حجر العسقلاني, دار إحياء التراث العربي, بيروت, ط2, 1402.
   يدوي (عبد الرحمن):
- 71. التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية، وكالة المطبوعات، الكويت، دار القلم، بيروت، ط4، 1980.
  - 72. مذاهب الإسلاميين، دار العلم للملايين، بيروت، ط3، 1983،.
  - 73. الموسوعة الفلسفية, المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط 1، 1984. البغدادي(عبد القاهر):
    - 74. أصول الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، ط3، 1401هـ/1981م.
  - 75. الفرق بين الفرق، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية، بيروت 1990م. البهي (محمد):
    - 76. الجانب الإلهي من التفكير الإسلامي، مكتبة وهبة القاهر، ط 3، 1962.
      - 77. الفكر الإسلامي في تطوره,بيروت,ط1, 1971.
        - البوطي (محمد سعيد رمضان):
    - 78. الحكم العطائية, شرح وتحليل, دار الفكر, دمشق, ط. 2 1422 هـــ/2001م.
      - 79. السلفية، دار الفكر، دمشق (د، ط) 1988.
    - 80. كبرى اليقينيات الكونية، الملكية للإعلام والنشرية والتوزيع, الجزائر ط 8، 1402 هـ.. بوكاي (موريس):
  - 81. التوراة والإنجيل والقرآن والعلم, ترجمة الشيخ حسن خالد, المكتب الإسلامي, بيروت, دمشق, ط1411-3 هـــ/ 1990م.

البيجوري (إبراهيم) :

- - بيصار (محمد عبد الرحمان):
  - 83. العقيدة والأخلاق,المكتبة العصرية,بيروت,1980م.
    - بينس Pines:
- 84. مذهب الذرة عند المسلمين، ترجمة عبد الهادي أبو ريدة، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة 1365هـــ/1945م.

البيهقى :

85. السنن الكبرى.

التركي (بشير):

86. آدم الله دار البعث, قسنطينة (الجزائر) ط1، 1985.

التريكي(عمر):

87. الذات الإلهية عند فخر الدين الرازي, الشركة التونسية للتوزيع, تونس, ط1, 1988م.
 التفتازاني (أبو الوفاء الغنيمي):

88. علم الكلام وبعض مشكلاته، دار الثقافة للطباعة والنشر، القاهرة، د ط، 1979.

التفتازان (سعد الدين):

89. شرح العقائد النسفية، دار إحياء الكتب العربية، بمصر، 1321.

90. شرح المقاصد، تحقيق عبد الرحمن عميرة، عالم الكتب، بيروت،ط1، 1409هـ 1989. التهانوي (أحمد على الفاروقي):

91. كشاف اصطلاحات الفنون, تحقيق لطفي عبد البديع, المؤسسة المصرية للتأليف والترجمة والطباعة والطباعة والنشر,القاهرة,1382هـــ/1963.

التوبة (غازي):

92. في مجال العقيدة، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط1، 1406هـ/1986م. التوحيدي (أبو حيان):

93. غرات العلوم بذيل كتاب الأدب والإنشاء في الصداقة والصديق, طبعة الشيخ محمد أحمد أبو النصر,البحراوي,القاهرة, ط.2, 1323هـــ.

94. المقابسات: تحقيق حسن السندوبي، ط1، القاهرة، 1929م.

توفيق (محمد عز الدين):

95. دليل الأنفس بين القرآن الكريم والعلم الحديث, دار السلام, القاهرة, ط2, 1418هــ/1998م. التومى (محمد):

96. الجدل في القرآن الكريم, شركة الشهاب, الجزائر, 1980.

الحابري (عابد):

97. ابن رشد سيرة وفكرة، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط1، 1998.

98. مقدمة كتاب الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة، لابن رشد، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط1، 1998.

99. نحن والتراث، دار الطليعة للطباعة والنشر، بيروت، ط2، 1982 حاك بيرك:

100. إعادة قراءة القرآن، كتاب الهلال، عدد 588، ديسمبر 1999.

جدعان (فهمي):

- 101. أسس التقلم عند مفكري الإسلام, المؤسسة العربية للدراسات والنشر, بيروت, ط2, 1981. الجرحان(على بن محمد):
- 102. كتاب التعريفات، تحقيق إبراهيم الأبياري، دار الكتاب العربي، بيروت، ط2، 1413هــ/1992م. الحسر (حسين):
- 103. الحصون الحميدية للمحافظة على العقائد الإسلامية, تحقيق: رضوان محمد رضوان, المكتبة التحارية الكري, مصر, 1351هـــ/1932م.

الجسر (نديم):

- 104. قصة الإيمان بين الفلسفة والعلم والقرآن, منشورات المكتب الإسلامي, بيروت, ط3, 1969. الجليند (محمد السيد):
- 105. تأملات حول منهج القرآن في تأسيس اليقين, مكتبة الزهراء, القاهرة, ط.1، 1410 هـ-- 1990 م.
  - 106. قضية التوحيد بين الدين والفلسفة، مكتبة الشباب، القاهرة، ط 4، 1406هـــ/1986م. جمعة (أمين عبد العزيز):
- 107. منهج القرآن الكريم في عوض عقيدة الإسلام, دار الدعوة, الإسكندرية, ط2, 1411 هـ/ 1991 م. الجميلي (السيد):
  - 108. الإعجاز الطبي في القرآن, منشورات دار النصر, دمشق ط2، 1979.

حولدتزيهر:

- 109. "العناصر الأفلاطونية المحدثة في الحديث", في التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية لعبد الرحمن بدوي، وكالة المطبوعات، الكويت، دار القلم، بيروت، ط4، 1980.
- 110. "موقف أهل السنة القدماء بإزاء علوم الأوائل" في التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية لعبد الرحمن بدوي، وكالة المطبوعات، الكويت، دار القلم، بيروت، ط4، 1980.

الجويني (أبو المعالي):

- 111. الشامل في أصول الدين, تحقيق على سامي النشار, طبعة المعارف, الإسكندرية, 1969م.
- 112. العقيدة النظامية، تحقيق عبد الفضيل القوصى، دار الطباعة المحمدية، القاهرة، ط1، 1405هـ/ 1984م.
  - 113. كتاب الإرشاد إلى قواطع الأدلة في أصول الدين, تحقيق محمد يوسف موسى وعبد المنعم عبد الحميد, مكتبة الخانجي, مصر,1369هـــ/1950م.

حسني(سيد وفاق أحمد):

114. العلوم الفلكية في القرآن.دار طلاس,دمشق,ط2, 1996م.

حلمی (مصطفی):

115. الإسلام والمذاهب الفلسفية المعاصرة، دار الدعوة، الإسكندرية، ط1، 1986م.

حنفي (حسن):

- 116. التراث والتجديد: موقفنا من التراث القديم، دار التنوير، بيروت، ط. 1،1981.
  - 117. من العقيدة إلى الثورة، مكتبة مدبولي، القاهرة، 1988م.

حان (وحيد الدين):

- 118. الإسلام والعصر الحديث، المحتار الإسلامي، القاهرة، ط1، 1976.
- 119. الإسلام يتحدى, ترجمة ظهر الإسلام خان, المختار الإسلامي, القاهرة, ط7, 1397هــ/1977م.
  - 120. تجديد علوم الدين, ترجمة ظهر الإسلام خان, دار الصحوة, القاهرة, ط1, 1406هـ/1986م.
- 121. الدين في مواجهة العلم ترجمة ظهر الإسلام خان, مراجعة عبد الحليم عويس, المختار الإسلامي, القاهرة, ط4، 1978.
- 122. قضية البحث الإسلامي، ترجمة محسن عثمان الندوى، دار الصحوة للنشر والتوزيع، القاهرةط 1-1984/1405. خضر (عبد الرحمن):
  - 123. الظواهو الجغرافية بين العلم والقرآن الكريم.

الخطيب (محمد ممدوح):

- 124. بنية المادة بين الوجود والعدم، دار البشير للنشر، عمان،مؤسسة الرسالة، بيروت،ط1، 1416هـــ/1996م. خفاحي (عماد سالم):
- 125. مناهج التفكير في العقيدة الإسلامية بين النصيين والعقليين، رسالة دكتوراه، كلية أصول الدين، حامعة الأزهر.مصر.

خليل (عماد الدين):

126. "الموضوع الجمالي، الطبيعة والعالم والكون",ضمن أعمال المؤتمر العالمي حول تحديد الفكر الإسلامي و النورسي, اسطمبول27-1992/9/29.دار سوزلر للنشر,القاهرة,1993.

دارون (تشارلز):

- 127. أصل الأنواع, سلسلة أنيس, موفم للنشر, الجزائر 1991. دافيد برحامين:
- 128. الكون، تعريب دار الترجمة والنشر لشؤون البترول، لايف، المكتبة العلمية، بريوت، دت. دراز(عبد الله):
  - 129. المدخل إلى القرآن الكريم, دار القلم, الكويت, 1986.

دي بور:

- 130. تاريخ الفلسفة في الإسلام، ترجمة وتعليق محمد عبد الهادي أبو ريدة، دار النهضة العربية، بيروت، ط 5، 1981. ديفز (بول):
  - 131. الدقائق الثلاث الأخيرة, ترجمة: أحمد رمو, منشورات دار علاء الدين, دمشق, ط.1, 2001م. ديورانت (ويل):
    - 132. قصة الفلسفة, ترجمة فتح الله محمد المشعشع, مكتبة المعارف, بيروت, ط4, 1402هــ/1982م.

الذهبي (محمد حسين):

- 133. الإسرائيليات في التفسير والحديث، مكتبة وهبة، القاهرة، ط4، 1411هـــ/1990م. الرازي(فخر الدين):
- 134. أساس التقديس, تحقيق: أحمد حجازي السقا، مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة، 1406هـ/1986م.
- 135. أصول الدين المسمى, معالم أصول الدين, راجعه وقديم له: طه عبد الرؤوف سعد, مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة, د.ت.
  - 136. كتاب الأربعين في أصول الدين, حيدر اباد,1953.
- 137. لباب الإشارات والتبيهات، تحقيق: أحمد حجازي السقا، مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة، ط1، 1996.
- 138. محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين من العلماء والحكماء والمتكلمين, راجعه وقديم له: طه عبد الرؤوف سعد, مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة,د.ت.
  - 139. المطالب العليا, تحقيق أحمد حجازي السقا, دار الكتاب العربي, بيروت, ط1, 1407هـ 1987م.
    - 140. مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير، دار الفكر، بيروت، ط3، 1985.

الراغب (الأصفهاني):

- 141. تفصيل النشأتين وتحصيل السعادتين، تحقيق عبد المحبد النجار, دار الغرب الإسلامي, بيروت, ط1، 1988.
  - 142. الدريعة إلى مكارم الشريعة: تحقيق أبو اليزيد العجمي، دار الوفاء، المنصورة، مصر، ط1، 1408هــ/1987م.
- 143. المفردات في غريب القرآن، ضبط هيشم طعيمي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط1، 1423هـ/2002م. الرافعي (مصطفى صادق):
  - 144. وحي القلم، دار المعارف.ط2.

رجائي (محمود) وزملاته:

- 145. «استعمال السواك لنظافة الهم وصحته, دراسة سريريه وكيميائية», المنظمة الإسلامية للعلوم الطبية, 1981. رزق (الحجر):
  - 146. ابن الوزير اليمني ومنهجه الكلامي، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، (د، ط)، 1988. رزق(هابي):
    - 147. الإيمان والتقدم العلمي, دار الفكر, دمشق,ط1, 1421هـــ/2000م. رشيد رضا:
      - 148. تفسير المنار, دار المعرفة, بيرونت, ط.2, بدون تاريخ. الرفاعي (عبد الجبار):
        - 149. منهج الشهيد الصدر في تجديد الفكر الإسلامي. ريشنباخ (هانز):
  - 150. نشأة الفلسفة العلمية, ترجمة فؤاد زكريا, المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت, ط2، 1979.

الزحيلي (وهبة):

- 151. الفقه الإسلامي وأدلته، دار الفكر، الجزائر، دمشق، ط،1412- اهـ 1991م الزرقاني (محمد عبد العظيم):
  - 152. مناهل العرفان، دار إحياء الكتب العربية، البابي الحلبي، القاهرة، د.ت. الزركشي (بدر الدين محمد بن عبد الله):
- 153. البرهان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر، بيروت، ط. 3، 1980. الزندان (عبد الحيد) و آخرون:
  - 154. توحيد الخالق، الكويت، 1978. الزنداني(عبد الجيد) وفاروق الباز:
- 155. الإعجاز العلمي في القرآن، محاورة علمية بينهما،تقديم الشيخ عبد الحليم محمود، دار البشير للثقافة والعلوم الإسلامية،مصر،ط1، 1414هـ/1994م.

الزنداني(عبد المحيد):

- 156. علم الإيمان، دار المنابع، الجزائر، ط1، 2002. الزنيدي (عبد الرحمان بن زيد):
- 157. مناهج البحث في العقيدة الإسلامية في العصر الحاضر،مركز الدراسات والإعلام، دار اشبيليا،الرياض،ط1، 1418هـــ/1998م.

زيغريد (هونكه):

- 158. العقيدة والمعرفة، ترجمة عمر لطفي العالم، دار قتيبة، بيروت. ط. 1: 1987.
  - 159. شمس العرب تشرق على الغرب، دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط4، 1980. سابق (السيد):
    - 160. عناصر القوة في الإسلام، مكتبة الشركة الجزائرية، الجزائر. 1988م. سارتر (جون بول):
      - 161. الوجودية مذهب إنساني. سالم يافوت:
- 162. ابن حزم والفكر الفلسفي بالمغرب والأندلس، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، طأ، 1986. السبكي (تاج الدين):
  - 163. طبقات الشافعية الكبرى.

سینسر (هریرت):

164. كتاب التربية.

السعدي (داود سليمان):

165. أسوار الكون في القرآن، دار الحرف العربي، بيروت، ط. 1. 1417 هـ / 1997م.

166. هذا الكون العجيب، من الذرة إلى الجرة.

السعيد (عبد الله):

- 167. السواك والعناية بالأسنان، دار السعودية، للنشر والتوزيع، 1985م،.
  - 168. سفر التكوين.

السنهوتي (محمد الأنور):

- 169. دراسة نقدية في مذاهب الفرق الكلامية، دار الثقافة العربية، القاهرة، (د، ط)، 1990.
  - 170. مدخل نقدي لدراسة علم الكلام، دار التقافة العربية، القاهرة، 1410هـ/1990م. السيوطي (حلال الدين):
    - 171. الإتقان في علوم القرآن، دار المعرفة، بيروت، د. ت.
- 172. صون المنطق والكلام عن في المنطق والكلام، تحقيق علي سامي النشار، بحمع البحوث الإسلامية الأزهر، القاهرة، 1970.

الشابي (علي):

- 173. مباحث في علم الكلام والفلسفة، دار بوسلامة للطباعة وانتشر، تونس، ط2، 1984. الشاطبي (أبو إسحاق):
  - 174. الاعتصام، دار المعرفة، بيروت، د.ط. 1408هـ/1988.

الشافعي (حسن محمود):

- 175. المدخل إلى دراسة علم الكلام، مكتبة وهبة، القاهرة، ط2، 1411هـــ/1991م. الشافعي (حسن):
  - 176. الآمدي وآراؤه الكلامية؛ دار السلام، القاهرة، ط 1، 1418هـ/ 1998م. شاهين (عبد الصابور):
- 177. أبي أدم (قصة الخليقة بين الأسطورة والحقيقة)، مكتبة الشباب، الشيرة، مصر، 1998م. شحرور (محمد):
  - 178. الكتاب والقرآن قراءة معاصرة، دار الأهالي، دمشق. ط4. 1992. الشرقاوي(محمد):
  - 179. الآيات الكونية والعلوم الحديثة، دار الزهراء للنشر، انقاهرة، 1418هـ /1997م. الشعراني (عبد الوهاب ابن أحمد):
- 180. اليواقيت والجواهر، في بيان عقائد الأكابر، شركة مكتبة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، 1378هـــ/1959م. الشعراوي (محمد متولي):
  - 181. القضاء والقدر، إعداد وتقديم أحمد فراج، دار الشروق، القاهرة، د، ط 1401 هــ: 1981م.
    - 182. معجزة القرآن، مكتبة رحاب، الجزائر، بدون تاريخ.

شلبي (محمد مصطفي):

183. أصول الفقه الإسلامي، دار النهضة العربية، بيروت، ط2، 1398هـــ/1978م.

الشنيطي(محمد فتحي):

184. أسس المنطق والمناهج العلمي، دار النهضة العربية، بيروت، 1970.

الشهرستاني (أحمد):

185. الملل والنحل، تحقيق محمد سيد كيلاني، دار المعرفة، بيروت، 1402هـــ/1982م.

186. فماية الإقدام، تحقيق الفريد قيوم، مكتبة المثنى.

الشوكاني:

187. فتح القدير.

صبحي (أحمد محسود):

188. في علم الكلام، دار النهضة العربية وبيروت، ط5، 1405هـ/1985م.

صبحي الصاخ:

189. تعليقه على لويس غارديه وجورج قنواتي: فنسفة الفكر الديني بين الإسلام والمسيحية، ترجمة:د.صبحي الصالح والآب د. فريد جبر، دار العلم للملايين، بيروت، ط2، 1982.

صبري (مصطفى):

190. موقف العقل والعلم والعالم من رب العالمين وعباده المرسلين،دار إحياء التراث العربي،بيروت،ط3، 1413هـــ/1992م.

صليبة (جميل):

191. تاريخ الفلسفة العربية، دار الكتاب اللبناني، بيروت، 2- 1973.

صوفي (ماهر أحمد):

192. آيات الله في البحار، دار المعارف، سوريا، ط1، 1416هـ /1996م.

طاش كبرى زادة (أحمد بن مصطفى):

193. مفتاح السعادة ومصباح السيادة في موضوعات العلوم، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1: 1405هـ/1985م. الطباطبائي (السيد محمد حسين):

1980. تفسير جزء تبارك، دار العلم للملايين، بيروت، ط3، 1980.

الطبراني:

196. المعجم الصغير.

الطبراني:

197. المعجم الكبير.

المحاجر والمراجع

الطبري (ابن جرير):

- 198. جامع البيان في تفسير القرآن.
- 199. تاريخ الطبري، مؤسسة عز الدين، بيروت ط2، 1407هـــ/1987م.

طلبة (مصطفى كمال):

- 200. انقاذ كوكبنا،التحديات والآمال،برنامج الأمم المتحدة للبيئة،مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط،1، 1992. الطنطاوي (على):
  - 201. تعريف عام بدين الإسلام، دار الفكر، دمشق، ط10، 1402هــ/1982م.

الطويل (توفيق):

- الفلسفة الخلقية نشاها وتطورها، دار النهضة العربية، القاهرة.
- 203. قصة الصراع بين الدين والفلسفة، دار النهضة العربية، القاهرة، ط3.1979.

عائشة عبد الرحمان:

204. التفسير البياني للقرآن الكريم، ج1، دار المعارف بمصر، ط2، 1966.

عاشور (حسن):

- 205. "الأستاذ سعيد النورسي والدفاع الاستراتيجي من خلال التأمل في الطبيعة"، ضمن أعمال المؤتمر العالمي حول تحديد الفكر الإسلامي والنورسي،اسطمبول 27-1992/9/29.دار سوزلر للنشر، القاهرة،1993. عافية (محمد سميح):
  - 206. القرآن وعلوم الأرض، الزهراء للإعلام العربي، القاهرة، ط1، 1414هـ/1994م.

عبد الباقي (فؤاد):

207. المعجم المفهرس لألفلظ القرآن الكريم.

عبد الرازق (مصطفى):

- 208. التمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلامية، مكتبة النهضة العربية القاهرة 1386هـ/ 1960م.
  - 209. الدين والوحي والإسلام.

عبد الرحمان (طه):

- 210. العمل الديني وتجديد العقل، شركة بابل، الرباط، ط1، 1989.
- 211. اللسان والميزان أو التكوثو العقلي، المركز التقافي العربي، الدار البيضاء، ط1، 1998.
- 212. في أصول الحوار وتجديد علم الكلام، المؤسسة الحديثة لنشر والتوزيع المملكة المغربية، ط1، 1987. عبد السلام (أحمد):
  - 213. استعادة المبادرة، ترجمة،أحمد عبيدلي، دار الحداثة، بيروت، ط1، 1984م.

عبد الفتاح (جلال):

214. الكون ذلك المجهول، الهيئة المصرية العامة، القاهرة، 1998.

- عبد الفتاح الخالدي (صلاح):
- 215. البيان في إعجاز القرآن، دار عمار للنشر والتوزيع، عمان، الأردن، ط3، 1413هــ/ 1992م. عبد الله بركة (عبد الفتاح):
  - 216. في التصوف والأخلاق، دار الفلم، الكويت 1983.
    - عبده(محمد):
- 217. حاشيته على شرح الجلال الدوايي على العقائد العضدية، تحقيق سليمان دنيا،دار إحياء الكتب العربية،مصر،ط1، 1958م.
- 218. رسالة التوحيد، دراسة وتحقيق محمد عمارة، المؤسسة العربية للدراسة والنشر، بيروت، ط2، 1981. العجمى (أبو اليزيد):
  - 219. الفقهاء وبحوث العقيدة الإسلامية، دار الهداية، القاهرة، بدون تاريخ. عدى مرتضى (إبراهيم):
  - 220. هل الصانع الحكيم حق؟ دار الرشيد،دمشق، مؤسسة الإيمان، بيروت، ط.1، 1420هـــ:1999م. عرجون (محمد الصادق):
    - 221. نحو منهج اتفسير القرآن، منشورات العصر الحديد، ط1، 1972م. عروة (أحمد):
    - 222. المنهجية الاستدلالية في القرآن للرد على خصوم الإيمان، منتقى قضايا المنهجية. العربيي (محمد):
    - 223. المنطلقات الفكرية عند الإمام فخر الدين الوازي، دار الفكر البناني، بيروت، ط1، 1982. العسقلاني(ابن حجر):
      - 224. فتح الباري، دار إحياء التراث العربي،بيروت،ط2. 1402هـــ. العقاد (عباس محمود):
      - 225. التفكير فريضة إسلامية، دار الكتاب العربي، بيروت. ط2، 1969 علوان (توفيق):
      - 226. معجزة الصلاة في الوقاية من موض دوالي الساقين، دار الوفاء، المنصورة، ط. 1، 1988. عليوان (سعيد):
- 227. التنصير وموقفه من النهضة الحضارية المعاصرة في الجزائر، رسالة دكتوراه في العقيدة، كنية أصول الذين والشريعة والحضارة الإسلامية، جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية، قسنطينة، 2001م. عمارة (محمد):
  - 228. النص الديني بين الاجتهاد والجمود والتاريخية، دار الفكر، ظ1، 1998. عوض الله (حامد):
  - 229. الألوهية وفكر العصر، "أهناك إله"، المركز الثقافي الجامعي، القاهرة، 1977.

غاردىيە (لويس) وجورج قنواتى:

230. فلسفة الفكر الديني بين الإسلام والمسيحية، ترجمة: د. صبحي الصالح والآب د. فريد حبر، دار العلم للملاين، بيروت، ط2، 1982.

غراب (محمود):

231. الأشعري,مكتبة الخانجي, مصر, 1953.

الغزالي (أبو حامد):

- 232. إحياء علوم الدين: دار الكتاب العربي، بيروت، د.ط، د.ت.
- 233. الاقتصاد في الاعتقاد, شركة مكتبة مصطفى البابي الحلبي, القاهرة, د.ت.
- 234. جواهو القرآن, تحقيق: محمد رشيد رضا,قصر الكتاب,البليدة,الجزائر,ط3, 1989م.
- 235. القسطاس المستقيم, تحقيق فكتور شلحت, المطبعة الكاثوليكية, بيروت, 1959م.
- 236. المنقذ من الضلال, تحقيق ودراسة عبد الحليم محمود, دار الكتاب اللبنان, بيروت, ط2، 1985. الغزالي (محمد):
- 237. «فلنجتهد في ترشيد صحوتنا المعاصرة حتى تؤيّ جناها»، في مقالات في الدعوة والإعلام الإسلامي، نخبة من المفكرين والكتاب، كتاب الأمة، قطر، ط1، رحب 1411هـــ.
  - 238. هذا ديننا, ضمن مؤلفات الشيخ الغزالي, دار الشروق, بيروت, ط, 1407 هــ, 1987 م. الغلاييني (الشيخ مصطفى):
    - 239. الدين والعلم, المكتبة العصرية, بيروت, بدون تاريخ. الفارابي(أبونصر):
    - 240. إحصاء العلوم, تحقيق عثمان أمين, مكتبة الأنجلو المصرية, القاهرة, ط2, 1968.
      - 241. تحصيل السعادة,طبعة حيدير أباد,الهند,1346هـ..

فاروق أحمد دسوقي:

- 242. استخلاف الإنسان في الأرض، دار الدعوة، مكان وتاريخ النشر غير مذكورين. فاضل (عبد الأمير):
- 243. "قراءة ومراجعة لكتاب منهج الشهيد الصدر في تجديد الفكر الإسلامي"، جملة التوحيد. فتح الله خليف:
  - 244. فخو الدين الوازي، دار الجامعات المصرية، الإسكندرية، 1977م. فتحى (محمد):
- 245. التحكم الوراني في الإنسان (الجينوم البشري)، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 2000.

فراج (عز الدين):

246. الإسلام والوقاية من الأمواض, دار الرائد العربي, بيروت, ط. 2, 1404 هـ...

فرغل(یجیی هاشم حسن):

247. الأسس المنهجية لبناء العقيدة الإسلامية, دار الفكر العربي, القاهرة, 1978.

248. عوامل وأهداف نشأة علم الكلام في الإسلام,مطبوعات بحمع البحوث الإسلامية,القاهرة,ط1, 1392مـــ/1972.

الفنجري (أحمد شوقي):

249. الطب الوقائي في الإسلام, الهيئة المصرية العامة للكتاب, القاهرة, ط 2000-4.

الفندي (محمد تابت):

250. الله والعالم، المهرجان الألف لذكرى ابن سينا.

251. مع الفيلسوف، دار النهضة العربية، بيروت، 1980.

الغيروزأبادي:

252. القاموس المحيط.

الفيومي (محمد إبراهيم):

253. الاستشراق رسالة استعمار، دار الفكر العربي، القاهرة، 1993.

قاسم (محمود):

254. مقدمة كتاب مناهج الأدلة لابن رشد، مكتبة الأنجلو مصرية، القاهرة، ط3، 1969م.

255. المنطق الحديث والمنهج العلمي، دار النهضة العلمية، بيروت، 1970.

القاضي (عبد الحبار):

.256. شرح الأصول الخمسة,موفع للنشر,الجزائر,1990.

قرص مضغوط:

257. «موسوعة الطب القرآني والعلاج بالأعشاب الطبية».

القرضاوي (يوسف):

258. العبادة في الإسلام, مؤسسة الرسالة,بيروت,ط.9, 1401هـــ-1981م.

القرطبي:

259. الجامع لأحكام القرآن.

قسوم نضال وجمال ميموني:

260. قصة الكون، دار المعرفة، الجزائر، ط2، 2002م.

القصى (محمد عبد الفصيل):

261. هو اعش على النظامية, للحويني, دار الطباعة المحمدية، القاهرة، ط1، 1405هـ/ 1984م. قطب (سيد):

262. خصائص التصور الإسلامي: دار الشروق، بيروت، ط.7. 1400هـ - 1980م.

قطب (محمد):

265. منهج التربية الإسلامية، دار الشروق، القاهرة، بيروت.

قوس (سليمان عمر):

266. الاكتشافات العلمية الحديثة ودلالاتما في القرآن الكريم، دار الحرمين، الدوحة 1987م.

کارل بوبر:

267. منطق الكشف العلمي.

كارم (السيد غنيم):

268. الإشارات العلمية في القرآن الكريم بين الدراسة والتطبيق.

الكردي (عبد الحميد راجح):

269. نظرية المعرفة بين القرآن والفلسفة، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، فرحينية، الولايات المتحدة الأمريكية، ط1، 1992.

كلوفرمونسما(جون):

270. الله يتجلى في عصر العلم، ترجمة، الذكتور عبد الحميد مرحان الدمرداش، الجمعية المصرية لنشر المعرفة والثقافة العالمية، القاهرة، ط4، 1986.

كوخ (أدربين):

271. آراء فلسفية في أزمة العصر، ترجمة محمود محمود، مكتبة الأنحلو المصرية، القاهرة، 1963.

لاوند (رمضان):

272. وجودية ووجوديون، دار مكتبة الحياة، بيروت، دت.

الماتريدي (أبو منصور):

273. كتاب التوحيد، تحقيق فتح الله خليف، دار المشرق بيروت، ط2، 1970.

ماحد (فخري):

274. أبعاد التجربة الفلسفية، دار النهار للنشر، بيروت، 1980.

مالك (بن أنس):

275. الموطأ، متن تنوير الحوالك شرح على الموطأ لجلال الدين السيوطي، دار الكتب العلمية،بيروت،د.ت. ماهر(عبد القادر محمد علي):

276. فلسفة التحليل المعاصر، دار النهضة العربية، بيروت،1985م.

277. فلسفة العلوم ج 2 "مشكلة المعرفة"، دار النهضة العربية، بيروت، د.ط. 1984. المبارك (محمد):

278. نظام الإسلام العقدي في العصر الحديث، مطبوعات المعهد العالمي للفكر الإسلامي، دار البعث، قسنطبنة، د.ط، 1989. مجدي (شفيق):

279. مشكلة المعرفة عند ابن تيمية، رسالة دكتوراه، كلية الآداب، حامعة عين شمس.

الجحلس الأعلى للشؤون الإسلامية:

- 280. رسالة الإمام، كتاب الصلاة، وزارة الأوقاف، القاهرة، ط. 3، 1417هـ 1996م. بحمع اللغة العربية:
  - 281. المعجم الوسيط، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 1405هـــ/1985م. جموعة من المؤلفين:
- 282. الاستنساخ جدل العلم والدين والأخلاق، دار الفكر، دمشق، ط1، 1421هـ /2000م. محسن (عبد الحميد):
  - 283. النورسي متكلم العصر الحديث، سوزلر للنشر، القاهرة، 1995.
    - 284. الرازي مفسرا، بغداد، 1974.

محمد فريد (وحدي):

- 285. الإسلام في عصر العلم، دار الكتاب العربي، بيروت، ط2، دت.
  - محمود (مصطفى):
  - 286. أينشتاين والنسبية، دار العودة، بيروت، 1986.

مذكور (عبد الحميد):

287. مذكرات في علم الكلام.

مسلم (الإمام أبو الحسن بن الحجاج القشيري النيسابوري):

- 288. صحيح مسلم، دار الكتاب المصري، القاهرة، دار الكتاب اللبناني، بيروت. المسيري (عبد الوهاب)، وآخرون:
- 289. إشكالية التحيز (محور العلوم الطبيعية)، المعهد العالمي للفكر الإسلامي القاهرة، ط 3 1988م. مصباح (عبد الهادي):
  - 290. الاستنساخ بين العلم والدين، الدار المصرية اللبنانية، القاهرة، بدون تاريخ. المصلح (عبد الله بن عبد العزيز):
- 291. مقدمة كتاب (الاستشفاء بالصلاة) للدكتور زهير رابح قرامي، هيئة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة، مكة المكرمة، ط.1.1418هـــ 1996م.

مطهري (مرتضى):

- 292. الرؤية الكونية التوحيدية، ترجمة محمد عبد المنعم الخاقاني، معاونية العلاقات الدولية في منظمة الإعلام الإسلامي، الجمهورية الإسلامية الإيرانية، ط2، 1989.
  - 293. الإنسان والإيمان، تعريب، محمد على أذرشب، المكتبة الإسلامية الكبرى، طهران، دون تاريخ.
    - 294. التوحيد، دار المحجة البيضاء، بيروت،ط1، 1418هـــ/1998م.

المعهد العالمي للفكر الإسلامي:

295. إسلامية المعرفة، واشنطن 1986.

المغربي (على بن عبد الفتاح):

294. حقيقة الخلاف بين المتكلمين، مكتبة وهبة، القاهرة، دت.

المودودي (أبو الأعلى):

- 295. الإسلام والجاهلية، دار الشهاب، باتنة، الجزائر، د.ت.
- 296. ميادى الإسلام, مكتبة رحاب, الجزائر, 1406هـ/1986م.

موريس بوكاي:

- 297. التوراة و الإنجيل و القرآن و العلم،ترجمة الشيخ حسن خالد،المكتب الإسلامي،بيروت،ط1411،3هـــ1990.
  - 298. ما أصل الإنسان؟ ترجمة مكتبة التربية العربي لدول الخليج,ط12- 1985.
- 299. الموسوعة العربية العالمية, مؤسسة أعمال الموسوعة للنشر والتوزيع, الرياض, ط1419-2هـــ-1999. موسى (محمد يوسف):
  - 300. مقدمة كتاب الإرشاد للجويني, مكتبة الخانجي القاهرة، (د ط) 1369هـــ/1950م.. الميداني (حسن حبنك):
    - 301. بواهين وأدلة إيمانية, دار القلم، دمشق, ط1, 1408هـ 1987م. الناصر (محمد المكي):
    - 302. رسالة القرآن في عصر العلم, دار تابريس, المغرب, د.ط. 1989. بنحاق (محمد عثمان):
    - 303. القرآن وعلم النفس, دار الشروق, بيروت, 1304هــ/1982م. النحار (زغلول):
- 305. المفهوم العلمي للجبال في القرآن الكريم, مكتبة الشروق الدولية, القاهرة, ط1, 1423هـــ/2002م. النجار (عبد الجيد) وحسين أبولبابه وعلى الشابي:
  - 306. المعتزلة بين الفكر والعمل، الشركة التونسية للتوزيع، تونس، دون تاريخ... النجار (عبد المجيد):
  - 307. الإيمان بالله وأثره في الحياة، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط1، 1997.
  - 308. خلافة الإنسان بين العقل والوحى,دار الغرب,الإسلامي،بيروت، ط1, . 9
  - 309. فصول في الفكر الإسلامي بالمغرب، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط1، 1992.
    - 310. فقه التحضر الإسلامي, دار الغرب الإسلامي, بيروت, ط.1، 1999.
- 311. في فقه التديين فهما تتريلا، كتاب الأمة، رئاسة المحاكم الشرعية والشؤون الدينية، الدوحة، قطر، ط1، 1410هـــ
- 312. قضايا البيئة من منظور إسلامي، مركز البحوث والدراسات, الدوحة, قطر, ط1، 1420هـــ 1999م.
  - 313. مباحث في منهجية الفكر الإسلامي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط1, 1992.
    - 314. ميداً الإنسان, دار الزيتونة للنشر, الرباط, ط 1، 1996.

315. محاضرات في علم العقيدة، ألقيت على طلبة السنة الأولى, حامعة الأمير عبد القادر قسنطينة،1987/1987م. نجيب محمود (زكي):

316. تجديد الفكر العربي, الشروق, بيروت, ط7, 1402هـــ/1982م. الندوي (أبو الحسن):

- 317. ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين, تقديم سيد قطب, مكتبة السنة, القاهرة 1420هــ/1990م. النشار (على سامي):
  - 318. مناهج البحث عند مفكري الإسلام, دار النهضة العربية, بيروت, ط3, 1404هـ/1984م. نصار (عبد الستار):

نصر (سید حسین):

- 320. مقدمة إلى العقائد الكونية الإسلامية, ترجمة سيف الدين القصير, دار الحوار, سورية, ط1. 1991. نعمان (صالح):
- 321. القياس بين المنطق وعلم أصول الفقه، رسالة ماجستير، معهد أصول الدين، حامعة الأمير عبد القادر، قسنطينة 1993. النورسي (بديع الزمان سعيد):
  - 322. الشعاعات, ترجمة إحسان صالحي,، دار سوزلر للنشر,اسطبول,1993.
  - 323. صيقل الإسلام, تحقيق إحسان صالحي,دار سوزلر للنشر, اسطبول,1995.
    - 324. الكلمات, ترجمة إحسان صالحي,، دار سوزلر للنشر,اسطبول,1993.
    - 325. اللمعات, ترجمة :إحسان صالحي,، دار سوزلر للنشر, اسطبول,1993.
  - 326. المتنوي العربي النوري، ترجمة :إحسان صالحي,، دار سوزلر للنشر, اسطبول,1993. النووي:
    - 327. شرح صحیح مسلم. هوثروب (ستووراد):
    - 328. حاضر العالم الإسلامي. وليد (منير):
    - 329. النص القرآبي، المعهد العالمي للفكر الإسلامي, القاهرة, ط1, 1997. يجيى (هارون):
    - 330. خدعة التطور، مؤسسة الأحيال للتأليف والترجمة والنشر, بيروت, ط. 1, 2002.
      - - 332. معجزة القرآن، مؤسسة الرسالة, بيروت, ط. 9, 1401هـــــ-1981م.

## المساحر والمراجع واللغة الأجنبية

Blanc, Marcel:

333. "la science, ni bonne ni mauvaise?" Enjeux éthiques, l'état des sciences et des techniques, Edt ENAL, Alger, la découverte, Paris, 1983-1984.
Boul, Marcel:

334. **l'homme fossiles, e**dt masson, paris,1920. Bourgnignon, André et cyrine Koupernik:

- 335. "Langage et pensée " dans encyclopaedia universalis, paris 1990. clarke, Robert:
- 336. **la naissance de l'homme**, edt du seuil, 1980, 1<sup>er</sup> pub, 1980. Gardeit, Louis:
- 337. **Dieu et la destinée de l'homme**, Paris vrin, 1967. Gohanson Donald et Maitland Edey:
- 338. lucy, robert laffont, 1981. Golovanov, L:
- 339. L'admerable harmonie de la nature, traduit par, I.sokolov, Edition mir, Moscou 1977 Madkour, I B:
- 340. La place d'Elfarabi dans l'école philosophique musulmane, paris, 1934.
- 341. Mimo Larousse encyclopédie,
- 342. Nouveau larousse medical (Ascaris) i librairie larousse, paris, 1990-Trennantant, Claude:
- 343. science de l'univers et problèmes métaphysiques, Edt du seuil, Paris 1976. Vin, Frédéric:
- 344. L'insuffisance veineuse A Latteinte micro circulatoire Actualités innovations médecine paris 1998.

345.

الموريات العربية

أبو زيد (مني):

346. «الدين والعلم في فكر زكي نجيب محمود», بحلة المسلم المعاصر, العددان69-70, السنة 18.

الأمين (عادل):

347. «الاستنساخ الجيني من تجربة لتطوير الغذاء إلى إنتاج السويرمان!!» في بحلة الإصلاح، العدد 365- مارس 1997.

باشا (أحمد فواد):

- 348. «رحيق العلم والإيمان». نقلا عن موقع موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة. www.amaneena.com: بيكيت (فرانس):
  - 349. «التغير في المناخ: الحوار الكبير» في رسالة اليونيسكو, ديسمبر 1997، ص40. تاج الدين (مصطفى):
- 350. «النص القرآني ومشكل التأويل» في مجلة إسلامية المعرفة، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ماليزيا، السنة الرابعة، العدد 14، خريف 1419هـــ/1998م، ص 17 -- 22.

توبي باركز وفريقه:

- 351. مجلة (نيتشير جينيتكس)، نقلا عن حريدة العالم السياسي، عدد 567، 14 حوان 1998، ص 12. حشاد (احمد حسنين):
  - 352. «الزلازل والبراكين رؤية إيمانية»، بحلة الإعجاز العلمي. ع.2. ج14-1996م، ص52-55. دغامين(زياد):
- 353. «إسلامية المعرفة في ضوء إعجاز القرآن الكريم كما يصورها النورسي», بحلة المسلم المعاصر, القاهرة, ع83، شوال-ذوالقعدة-ذو الحجة, 1417هـ/فيراير -مارس-أفريل, 1997م. الدمرداش (محمود فرج):
  - 354. «وعلم آدم الأسماء كلها»,المعهد العالمي للفكر الإسلامي, القاهرة,ط1، 1417هـــ-1996م. دوروزنسكي(الكسندر):
    - 355. «عندما تمضي السحب», ترجمة محمد الدين, محلة الثقافة العالمية, المحلس الوطني للثقافة والفنون والآداب, الكويت, ع. 99, يناير -فيراير 1999/رمضان-شوال 1419هـ.. والآداب, الكويت, ع. 99, يناير -فيراير 1999/رمضان-شوال 1419هـ.. وابطة الجامعات الإسلامية:
- 356. تقارير اللجان العلمية: «التحديات التي تواجه الأمة الإسلامية في القرن المقبل»، مجلة الجامعة الإسلامية، رابطة الجامعات الإسلامية، عدد خاص، رقم 28، 1419هـــ/ 1998م.

زروق(عبد الله حسن):

- 357. «مناهج الدراسات الفلسفية في الفكر الغربي», بحلة إسلامية المعرفة, ع.14. خريف 1419هـــ/1998م. زين العابدبن (متولي):
  - 358. «الانفجار الكبير... ولد الكون», بحلة العلوم والتكنولوجيا عدد96. سكر (محمد يوسف):
  - 359. «الناصية ووظيفة الفص الجيهي للدماغ», بحلة الإعتمار, عدد2 جمادى الأول1417هـــ سبتمبر1996م. شاهين (عبد الصابور):
  - 360. «خلق الإنسان»، محاضرات الدروس الحسنية بالغرب، القناة الفضائية المغربية، رمضان1417 هــــ/1996م. شحات (مصطفى أحمد) وآخرون:

- 361. «كيف يحافظ غسل الأنف عند الوضوء على صحة الإنسان», نشرة الطب الإسلامي, ع4,الكويت1407 /1986 شليى (هند):
- 362. «مشكلة الألوهية من خلال تفسير الرازي» النشرة العلمية للكلية الزيتونية للشريعة وأصول الدين, الجامعة التونسية, تونس, ع.8, 1408هـــ/1985م. الصاوى (عبد الجواد):
- 363. «من إعجاز القرآن الكويم والسنة المطهرة في الطب الوقائي والكائنات الدقيقة» بحلة الإعجاز, ع3,ريبع2، 1418 م... الظواهري (مختار):
- 364. «ليس في الاستنساخ خلق جديد» في مجلة التقدم العلمي، مؤسسة الكويت للتقدم العلمي، الكويت، عدد 18. أبريل ــ جوان 1997، ص 33 35.
  - 365. «معجزة الصلاة في الوقاية من موض دواني الساقين», بحلة الإعجاز, عدد2, جمادى الأول1417هـ, سبتمبر 1996 م. ص72.

فرغل(یجیی هاشم حسن):

علوان (توفيق):

- 366. «غيبيات المادة», في مجلة الأزهر, حوان 1979. قار ملكي (أحمد فارامرز):
- 367. تحليل مفهوم التجديد في الكلام الجديد، ترجمة حبيب فياض، بحلة المنطلق، ع119، خريف-شتاء 97-98. القاضى (أحمد):
- 368. «أوجه الارتباط بين القيم الإسلامية والإصابة بالسرطان» نشرة الطب الإسلامي, الكويت 1402هـ.. كاشفى (محمد رضا):
- 369. «فلسفة الدين والكلام الجديد» في مجلة المنطلق, عدد 119، خريف-شتاء 1998-1997، ص49-48. منظمة الصحة العالمية:
  - 370. «تقرير 1998–07– 10».

النجار (عبد الجميد):

- 371. «الاستخلاف في فقه التحضر الإسلامي» بحلة التجديد, الجامعة الإسلامية العالمية بماليزيا, العدد الأول, السنة الأولى، يناير 1997، رمضان 1417 هـــ، ص 124-89.
- 372. «الإنسان والكون في التربية القرآنية»، بحلة الكلية الزيتونية للشريعة وأصول الدين, الجامعة التونسية,العدد النامن،1985.

نصار (عبد الستار):

373. «متهج البحث في علم العقيلة في ضوء التطور العلمي المعاصر», ندوة قضايا المنهجية في الفكر الإسلامي, المعهد العالمي للفكر الإسلامي, حامعة الأمير عبد القادر ,قسنطينة, الجزائر, 9–12 سيتمبر 1989م. همتى (همايون):

374. «مدخل إلى ميادئ علم الكلام الجديد»، ترجمة حواد كسار، بحلة التوحيد.

هرماس (عبد الرزاق بن إسماعيل):

375. «مطاعن المستشرقين في ربانية القرآن» مجلة الشريعة والدراسات الإسلامية, حامعة الكويت, ع38, ربيع الأخر 1420هـــ/أوت 1999م.

اليو نيسكو

376. رسالة اليونيسكو, أكتوبر1997.

## الدوريات باللغات الأجنبية،

Abdus Salum, Ahmed:

- 377. «La foi et La science», dans "l'Islam et l'Occident devant les conquêtes de la science: concordance en conflit" Conférence débat organisée à l'UNESCO par l'association française "l'Islam et l'occident", 27/24/1984.

  Barbuy, Beatrice:
- 378. «Les premières étoiles» -La Recherche N°180, v 17, sep 1986. Barrouhi, Abdelazize;
- 379. «climat:demain il sera trop tard» dans jeune Afric l'intelligent «environnement ALERTE!» N°2116, du 31-07 au 6-8-2001, Paris.

  Bouvet Alain et Richard portier:
- 380. «voir les atomes», la Recherche, N°144, Mai 1983. Brnex. René:
- 381. «Le scientifique Antonio Damasio: Le cerveau à la recherché de l'ame» ;science et vie ; edt spéciale, N°9512H.1996.

  Buser, pière:
- 382. «physiologie générales», dans Encyclopédia universalis, paris 1990. Chesselet, Roger:
- 383. «un Fragile Equilibre», Science et Avenir, NS- hors série N=57.: "La conquête de la planète Océan".

Coppens Yves:

384. «notre arbre genealogique; c'est un bouquet», entretien réalisé par Rachel Fleau, science et avenir, N° 59, Avril 1996.

Coppens, Yves:

- 385. «**Révélation sur le premier homme**», Nouvel observateur, N°1320, 22-28 février, 1990. Divér Jacques:
- 386. «Et pourtant il accélère», La recherche, N° 361, février 2003. Dutrillau, Bernard et Florence Richard:
- 387. «Notre nouvel arbre de famille», la recherche, n 298, mai 1997. Flander, Paul Havard:
- 388. «pourquoi y- a- t'il si peut de nutants», Pour la science, N° 123, janvier 1982. Hones, Edward:
- 389. «La queue magnétique de la Terre», pour la science, N=103, mai 1986. Kener, Aline:
- 390. «les nouveaux visages de neandertab», science et avenir, N°590, Avril 1996. Leclerk, Michel:
- 391. «Dieu revient très fort» un débat métaphisique avec l'astronome Trinh. Thuan, Paris-Match, 1989.

  marie Tiller, Anne:
- 392. science et avenir, N° 590, Avril 1996 Megie. G et Stalarski p.
- 393. «la disparition de l'ozone Antarctique», pour la science, N°125, Mars 1988. petit jean, Gerard:
- 394. **«et le singe devint homme»**, entretien avec le paleantologue Yves Coppens, le nouvel observateur, n°1320 du 22 mars au 28 mai, février 1990. Rennes. P
- 395. «Menaces sur l'antarctique», science et avenir «N°512, Août 1987. Science et avenir:
- 396. «la grande histoire de l'homme» n 590, avril 1996. Science Illustrée :
- 397. «Lorsque la science rattrape la fiction», N° 06, Juin 1997. Science illustrée:
- 398. «L'inversion des pôles et le chaos» N°6. juin 1997. Steinberg, Jean Luis et Pierre Coutruler,
- 399. «le vent solaire », La Recherche, n=161.12: 1984.

Sylvestre huet:

- 400. «le mystère de la super nova».sciences et avenir. n°518. Avril 1999. Sylvie ody et Françoise Harrais –Momin:
- 401. «A la poursuite du Big Bing» L'express international n-2022. Trinkans, Erik:
- **402**. **«les néandertaliens»**, la recherche, n 180, septembre 1986, Vendermeerch, Bernard :
- 403. «le progrés n'est pas que technique», Sciences et Avenir, N° 596, Avril 1996. Vendermeerch, Bernard; d'après Aline Kenerm:
- **404**. «les nouveaux visages de neandertab» sciences et avenir, N° 596, Avril 1996. Walgate, Robert:
- **405**. «paludisme la séquençage, et après?», la recherche 'N° 361, Février 2003. Wheeler, Eraig et Robert Harknes:
- 406. «les super nova riches en hélium». Pour la science. N-123. janvier. 1988.

## س الفهار س

| 436 |                                        | فهرس الآيابتم      |
|-----|----------------------------------------|--------------------|
| 460 |                                        | معمرس الأماحيث     |
| 462 |                                        | فعرس الأعلام       |
| 466 | ······································ | فمرس الأشكال والحو |
| 468 | **********                             | فعمر س الموضوعات . |

| الصفحات   |        |                                                                                                                 | السورة |
|-----------|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 79        | 17 -16 | ﴿ أُوْلَئِكَ الَّذِينَ اشْتَرَوْا الصَّلاَّلَةَ بِالْهُدَى فَمَا رَبِحَتْ تِحَارَتُهُمْ                         | البقرة |
|           |        | وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلُمَاتِ لاَ يُنْصِرُونَ﴾                                                                     |        |
| 256 - 86  | 22 -21 | ﴿ يَاأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمْالَّذِي جَعَلَ لَكُمْ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ                 | البقرة |
|           |        | بِنَاءً وَأَنْوَلَ مِنْ السَّمَاءِ﴾                                                                             |        |
| 127       | 23     | ﴿ وَإِنَّ كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِمًّا نَزُّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ﴾                | البقرة |
| 118       | 26     | ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَيَقُولُونَ مَاذَا أَرَادَ اللَّهُ بِهَذَا مَثَلًاوَمَا يُضلُّ به إلَّا          | البقرة |
|           |        | الْفَاسقينَ ﴾                                                                                                   |        |
| -318 -316 | 30     | ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةٌقَالَ                              | البقرة |
| 336       |        | إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ ۚ                                                                         |        |
| -218 -170 | 32-31  | ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلُّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلَائِكَةِ فَقَالَ ٱلْبِئُونِي بِأَسْمَاء    | البقرة |
| 317       |        | هَوُلَاء إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ﴾                                                                               | _      |
| 343       | 48     | ﴿ وَاتَّقُوا يَوْمًا لَا تَحْزِي نَفْسٌ عَنْ نَفْسٍ شَيْئًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ وَلَا              | البقرة |
|           |        | يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدُلٌ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ﴾                                                                  |        |
| 79        | 55     | ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَامُوسَى لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللَّهَ حَهْرَةً فَأَحَذَتْكُمْ الصَّاعِقَةً        | البقرة |
|           |        | وَأَنْتُمْ تَنظُرُونَ﴾                                                                                          |        |
| 75 – 72   | 111    | ﴿ وَقَالُوا لَنْ يَدُّحُلَ الْحَنَّةَ إِنَّا مَنْ كَانَ هُودًا أَوْ نَصَارَى تِلْكَ أَمَائِيْهُمْ قُلْ          | البقرة |
|           | ŀ      | هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ﴾                                                                  |        |
| 72        | 118    | ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لُولًا يُكَلِّمُنَا اللَّهُ أَوْ تَأْتِينَا آيَةً كَذَٰلِكَ قَالَ الَّذِينَ | اليقرة |
|           |        | مِنْ قَبْلِهِمْ مِثْلَ قَوْلِهِمْ تَشَابَهَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾                                                     |        |
| 84        | 135    | ﴿ وَقَالُوا كُونُوا هُودًا أَوْ نَصَارَى تَهْتَدُوا قُلْ بَلْ مِلَّهُ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ         | البقرة |
|           |        | مِنْ الْمُشْرِكِينَ﴾                                                                                            |        |
| 66        | 1      | ﴿فُولُوا آمُّنَا بِاللَّهِ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أَنزِلَ إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقً  | -      |
| 2 /       | 138    | وَيَعْقُوبَ وَالْمَاسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَمَا أُوتِيَ النَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ            |        |
|           |        | لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ، صِبْغَةَ اللَّهِ وَمَنْ أَحْسَنُ                |        |
|           |        | مِنْ اللَّهِ صِبْغَةً وَنَحْنُ لَهُ عَابِدُونَ﴾                                                                 |        |
|           | ι.     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                           |        |

| الصفحات           | رقمسها | الآيــــة                                                                                                                                                                                                                   | السورة |
|-------------------|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 109 -80           | 164    | ﴿إِنَّ فِي حَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي                                                                                                                         | البقرة |
|                   |        | تَجْرِيَ فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ النَّاسَلَآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ﴾                                                                                                                                                 |        |
| 78                | 170    | ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ الَّبِهُوا مَا أَنزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ تَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أُولُوا                                                                                                     |        |
| 103               | 1.51   | كَانَ آبَاؤُهُمْ لَا يَعْقُلُونَ شَيْئًا وَلَا يَهْتَدُونَ﴾                                                                                                                                                                 |        |
| 103               | 1/1    | ﴿وَمَثُلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَاءً وَنِذَاهً صُمُّ                                                                                                                    | -      |
| 111               | 179    | بُكُمْ عُمْيٌ فَهُمْ لَا يَعْقَلُونَ﴾<br>مَنْ يَنْهُمُ مِنْ يَنْهُمْ لَا يَعْقَلُونَ﴾                                                                                                                                       |        |
|                   |        | ﴿ وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَاأُولِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ﴾<br>وَمَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَاأُولِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ﴾                                                            | 3      |
| 110               | 184    | ﴿ أَيَّامًا مَعْدُودَاتِ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَامٍ أَخَرَ<br>وَ مِنْ رَوْدُ وَاللَّهِ مِنْ رَوْدُ اللَّهِ مِنْ أَسُونُ مِنْ أَنْ مِنْ أَنْ مِنْ أَنَّامٍ أَخَرَا              | -      |
| 255               | 194    | وَأَنْ تُصُومُوا حَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ﴾<br>﴿ وَاللَّهُ مِنْ أَنْ مُورِدُ وَاللَّهُ مِنْ مِنْ أَنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ﴾                                                                                     |        |
| 255               | 154    | ﴿الشَّهْرُ الْحَرَامُ بِالشَّهْرِ الْحَرَامِ وَالْحُرُمَاتُ قِصَاصٌ فَمَنْ اعْتَدَى عَلَيْكُمْ<br>فَاعْتَدُوا عَلَيْه بِمثْلَ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ ﴾                                                                     | -      |
| 111               | -240   | فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عليات ؛<br>﴿وَالَّذَينَ يُتَوَفُّونَ مَنْكُمْ وَيَذَرُونَ أَرْوَاجًا وَصَيَّةً لَأَزْوَاجهمْ مَتَاعًا إِلَى                                                                                      |        |
|                   | 241    | وُوَمَدِينَ يَهُوْمُونَ سِلْمُمْ وَيُسْرُونَ رُوْمِ فَ وَلَمِي مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مُ<br>الْحَوْلُ وَلَلْمُطَلِّقَاتَ مَتَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُتَقِينَ﴾                                      | ,      |
| - 246 -202        | 255    | ﴿اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌوَلَا يَئُودُهُ                                                                                                                      |        |
| 393               |        | حَفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلَيُّ الْعَظِيْمُ﴾                                                                                                                                                                                  | _      |
| 82 - 81           | 258    | ﴿قَالَ أَنَا أُخْبِي وَأُمِيتُ قَالَ إِبْرَاهِيمُ فَإِنَّ اللَّهَ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنْ الْمَشْرِقِ                                                                                                                      | البقرة |
|                   |        | فَأْت بِهَا مِنْ الْمَغْرِبِ﴾                                                                                                                                                                                               |        |
| 119               | 269    | وَيُؤْتِي الْحِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ حَيْرًا كَثِيرًا وَمَا                                                                                                                          | -      |
|                   | 202    | بِذَّكُرُ إِنَّا أُولُوا الْأَلْبَابِ﴾                                                                                                                                                                                      |        |
| - 169 -111<br>202 | 282    | ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَايَنتُمْ بِدَيْنِ إِلَى أَحَلٍ مُسَمَّى فَاكْتُبُوهُ وَاتَّقُوا<br>.تَا يَعِيرُ مِنْهِ مِنْهُ مِنْهُ مِنْهُ مِنْهُ مِنْهِ مِنْهِ مِنْهِ مِنْهِ مِنْهِ مِنْهِ مِنْهِ مِنْهِ مِنْهُ |        |
| 70                | 784    | للَّهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءَ عَلِيمٌ﴾<br>لاتَهُ مَا لَا مُنْ مُنالُهُ مِنْ اللَّهُ مِكُلِّ شَيْءَ عَلِيمٌ﴾                                                                                       |        |
| 70                | 203    | ﴿آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلَّ آمَنَ بِاللَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ<br>وَكُتُبِهِ وَرُسُلُهِ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ﴾                                                       | البقرة |
| - 234 - 198       | 7      | رِ قَتْبِهِ وَرَسُلُهِ رَبْنَا وَإِلَيْكَ الْمُصَيِّرِ﴾<br>(هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكَتَابَ مَنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكَتَابِ وَأُخَرُ                                                             | 11 ماد |
| 234 235           |        | وهمو الدي الزن عليك الحتاب منه آياك محكمات هن ام الحِيابِ والحر<br>تُتشَابهاتُوَمَا يَذُكُرُ إِلَّا أُولُوا الْأَلْبَابِ﴾                                                                                                   | *      |
|                   |        | والمرابع المرابع                                                                                                            |        |

| الصفسحات    | رقمسها | الآيــــة                                                                                                                                                                                                        | السورة   |
|-------------|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| -192 -122   | 60 -59 | ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِنْدَ اللَّهِ كَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنّ                                                                                                                   |          |
| 322         |        | فَيَكُونُ، الْحَقَّ مَنْ رَّبُكَ فَلَا تَكُنْ مَنْ الْسُشَرِينَ﴾                                                                                                                                                 |          |
| 97 -63      | 110    | ﴿كُنتُمْ حَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنْ الْمُنكَرِ                                                                                                             | آل عمران |
|             |        | وَتُوْمَنُونَ بِاللَّهِ﴾                                                                                                                                                                                         |          |
| 114 -112    | - 137  | ﴿قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ سُنَنَّ فَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةً                                                                                                                  | آل عمران |
|             | 138    | الْمُكَذَّبِينَ ، هَذَا بَيَانٌ للنَّاسِ وَهُدًى وَمَوْعَظَةٌ للْمُتَّقِينَ﴾                                                                                                                                     |          |
| - 113 - 109 |        | ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاحْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَآيَاتٍ لِلَّولِي                                                                                                               |          |
| 210         | 191    | الْأَلْبَابُ، رَبُّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطلًا سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾                                                                                                                         |          |
| 338         |        | ﴿ يَاأَتُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقْرَبُوا الصَّنَاةَ وَأَلْتُمْ سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُوا مَا                                                                                                               |          |
|             |        | تَقُولُونَ وَإِنْ كُنتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَخَدٌ وَٱلْمِدِيكُمْ إِنَّ اللَّهَ                                                                                                               |          |
| 202 25      | 65     | كَانَ عَفَوًّا غَفُورًا﴾                                                                                                                                                                                         |          |
| 393 –37     | 63     | ﴿فَلَا وَرَبُّكُ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَحَرَ يَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي                                                                                                             |          |
| 115         | 82     | أَنفُسهمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِمًا﴾                                                                                                                                                       |          |
| 115         | 02     | ﴿فَلَمَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوُ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَحَدُوا فِيهِ احْتِلَاقًا<br>سَرَ مِهِ                                                                                             | النساء   |
| 378         | 103    | كُثيرًا !<br>﴿فَإِذَا قَضَيْتُمْ الصَّلَاةَ فَاذْكُرُوا اللَّهَ قَيَامًا وَقَعُودًا وَعَنَى خُنُوبِكُمْ … ﴾                                                                                                      |          |
|             | 156    |                                                                                                                                                                                                                  |          |
| 72          |        | ووبحفرهم وقولهم على مريم بهنانا عظيماء                                                                                                                                                                           |          |
|             |        | ﴿وَقَوْلُهِمْ إِنَّا قَتَلْنَا الْمَسِيحَ عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللَّهِ مَا لَهُمْ بِهِ مِنْ<br>عَلْمَ إِلَّا الَّبَاعَ الظُّنِّ وَمَا قَتَلُوهُ يَعَينًا﴾                                               |          |
| 264 -75     | -165   | عَنَمُ إِنَّ البَّاعُ الطَّنَ وَمَا فَنُلُودٌ يُقْلِينًا ﴾<br>﴿رُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنذرينَ لأَلَّا يَكُونَ لِنَتَاسِ عَلَى الله حُجَّةٌ بَعْدَ الرَّسُل                                                      |          |
|             |        | ورَسُنَا مُبَسِّرِينَ وَمُنْدِرِينَ وَنَ يُكُونَ لِنَاكُمُ طَنِّيَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَمُ الرَّسِ<br>وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكيمًا، إنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ قَدْ |          |
|             | *      | و کان الله طریر محاصِیت باق عبرین محارد عن سبین مدر<br>ضَلُه ا ضَلَالًا بَعِیدًا﴾                                                                                                                                |          |
| 264         | 166    | طَّرُو مُعَدَّدُ بِمَا أَنزَلَ إِلَيْكَ أَنزَلُهُ بِعِنْمِهِ وَالْمَلَائِكَةُ يَشْهَدُونَ وَكُفَى<br>﴿لَكِنْ اللَّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنزَلَ إِلَيْكَ أَنزَلُهُ بِعِنْمِهِ وَالْمَلَائِكَةُ يَشْهَدُونَ وَكُفَى   |          |
|             |        | بالله شهيدًا﴾<br>بالله شهيدًا﴾                                                                                                                                                                                   |          |
| 246         | 174    | ﴿يَاآَيُهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ بُرْهَانٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا مُبينًا﴾                                                                                                             |          |

| الصفسحات    | رقمسها | الآيــــة                                                                                                                                                                                               | السورة  |
|-------------|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 344         | 02     | ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرُ وَالتَّفْوَى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُوَّانِ وَاتَّقُوا اللَّهَ                                                                                          | المائدة |
|             |        | إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِفَابِ﴾                                                                                                                                                                       |         |
| 235         | 38     | ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا حَزَاءً بِمَا كُسَبَا نَكَالًا مِنْ اللَّهِ وَاللَّهُ                                                                                            | المائدة |
| 200         | 10     | عَزِيزٌ حَكِيمٌ﴾                                                                                                                                                                                        |         |
| 309         | 48     | ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدَّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنْ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِنّا                                                                                             | المائدة |
|             |        | عَلَيْهِ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَاسْتَبِقُوا الْحَيْرَاتِ إِلَى اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ                                                                                               |         |
| 115         | .14    | جَمِيعًا فَيُنبِّنُكُمْ بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴾                                                                                                                                             |         |
| 115         | /3     | ﴿مَا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ حَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرَّسُلُ وَأَمَّهُ صِدِّيقة                                                                                                    | المائدة |
| 323         | 02     | ثَمَّ انظُرْ أَنِّي يُؤَفِّكُونَ ﴾ ثَمَّ انظُرْ أَنِي يُؤَفِّكُونَ ﴾                                                                                                                                    | 4.      |
| 323         |        | ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ طِينٍ ثُمَّ قَضَى أَحَلًا وَأَجَلٌ مُسَمَّى عِنْدَهُ ثُمَّ أَشُمْ<br>و مرا بَهَ                                                                                           | الأنعام |
| 112         | 11     | تَمْتُرُونَ﴾<br>﴿قُلْ سيرُوا في الْأَرْض ثُمَّ انظَرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةَ الْمُكَذَبِينَ﴾                                                                                                          |         |
|             |        |                                                                                                                                                                                                         |         |
| 124         | 44     | ﴿ فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكُرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبْوَابَ كَلَ شَيْءٍ حَتَّى إِذَا فَرِحُوا<br>رَاهِ مِنْ مُرْدُهُ مِيهِ مُنْ أَنْهِ مِهِ مِنْ مُنْ أَبُوابَ كُلْ شَيْءٍ حَتَّى إِذَا فَرِحُوا | •       |
| 310         |        | بِمَا أُوتُوا أَخَذْنَاهُمْ بَعْتَةً فَإِذَا هُمْ مُبْلِسُونَ﴾                                                                                                                                          |         |
| 310         | _      | ﴿قُلْ مَنْ يُنَجِّيكُمْ مِنْ ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعُا وَخُفْيَةً لَفِنْ                                                                                                    |         |
|             | 64     | أَبْحَانَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُونَنَ مِنْ الشَّاكِرِينَ،﴾                                                                                                                                                 |         |
| 75 -72 -12  |        | ﴿ وَإِذْ فَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ آزَرَ أَتَتَّخِذُ أَصْنَامًا آلِهَةً إِنِّي أَرَاكُ وَقَوْمَكَ فِي                                                                                                |         |
| 221 -84 -79 |        | ضَلَالَ مُبِينٍ، وَكَذَٰلِكَ تُرِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلِيُكُونَ                                                                                                         |         |
| 227         |        | مِنْ الْمُوقِينَ،وَتِلْكَ حُجَّتُنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عُلَى فَوْمِهِ                                                                                                                            |         |
| 116         |        | تَرْفَعُ دَرَجَاتِ مَنْ نَشَاءُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ﴾                                                                                                                                          |         |
| 115         | 94     | ﴿ وَلَقَدْ جِئْتُمُونَا فُرَادَى كَمَا حَلَقْنَاكُمْ أُوَّلَ مَرَّةٍ وَتَرَكَّتُمْ مَا حَوَّلْنَاكُمْ وَرَاءَ                                                                                           | '       |
|             |        | ظُهُورِكُمْ لَقَدْ تَقَطَّعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَّ عَنكُمْ مَا كُنتُمْ تَرْعُمُونَ﴾                                                                                                                        |         |
| 278         | 102    | ﴿ذَلِكُمْ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ وَهُوَ عَلَى كُلّ                                                                                                  | · ·     |
| 3/3         |        | شَيْءِ وَكِيلٌ﴾                                                                                                                                                                                         |         |
| 260         | 115    | ﴿وَتُمَّتْ كَلِمَةُ رَبُّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا لَا مُبَدُّلَ لِكُلِمَاتِهِ﴾                                                                                                                              | الأنعام |

| الصفحات             | رقمسها     | الآيــــة                                                                                                        | السورة  |
|---------------------|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 72                  | 116        | ﴿ وَإِنْ تُطِعْ ٱكْثَرَ مَنْ فِي الْأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلَّا              | الأنعام |
|                     | ŀ          | الظَّنَّ ﴾                                                                                                       |         |
| 255                 | 132        | الرومل در بنات منه حسر، رات ربات باسار ما                                                                        | •       |
| 75                  | 157        | ﴿ أَوْ تَقُولُوا لَوْ أَنَّا أُنزِلَ عَلَيْنَا الْكِتَابُ لَكُنَّا أَهْدَى مِنْهُمْ فَقَدْ جَاءَكُمْ بَيُّنَة    | الأنعام |
|                     |            | مِنْ رَبُّكُمْ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ سَنَجْزِي الَّذِينَ يَصْدِفُونَ عَنْ آيَاتِنَا سُوءَ                           |         |
|                     |            | الْعَذَابِ بِمَا كَانُوا يَصْدَفُونَ﴾                                                                            |         |
| 321                 | 12         | ﴿ قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَا تَسْجُدُ إِذْ أَمَرْتُكَ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْتَنِي مِنْ نَارٍ             | الأعراف |
|                     |            | وَخَلَقْتُهُ مِنْ طِينٍ﴾                                                                                         | :       |
| 180                 | 20         | ﴿ فَوَسُوسَ لَهُمَا الشَّيْطَانُ لِيُنْدِيَ لَهُمَا مَا وُورِيَ عَنْهُمَا مِنْ سَوْ آتِهِمَا ﴾                   | الأعراف |
| 325                 | 29         | ﴿ قُلْ أَمَرَ رَبِّي بِالْقِسْطِ وَأَقِيمُوا وُجُوهَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَادْعُوهُ                        | الأعراف |
|                     |            | مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ﴾                                                           |         |
| 260 -235            | 54         | ﴿ إِنَّ رَبَّكُمْ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةٍ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى           | الأعراف |
|                     |            | عَلَى الْعَرْشِ تَبَارَكَ النَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾                                                          |         |
| 120 - 116           | 57         | ﴿ وَهُوَ الَّذِي يُرْسِلُ الرَّيَاحَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِهِ حَتَّى إِذَا أَقَلَّتْ سَحَابًا            | الأعراف |
|                     |            | ثْقَالًا سُقْنَاهُ لِبَلَد مُنِّت لَعَلَّكُمْ تَذَكُّرُونَ﴾                                                      |         |
| 75                  | <b>7</b> 1 | ﴿ قَالَ قَدْ وَقَعَ عَلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ رِجْسٌ وَغَضَبٌ ٱتَّخَادِلُونَنِي فِي أَسْمَاءٍ                    | الأعراف |
|                     |            | سَمَيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَآبَاؤُكُمْ﴾                                                                            |         |
| <b>-84 -78 - 40</b> | -172       | ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظَهُورِهِمْ ذَرَّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى                     | الأعراف |
| 103 -88 -87         | 179        | أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبُّكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدْنَا أُوْلَئِكَ كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ             |         |
| 309 -170 -          |            | أَوْلَئِكَ هُمْ الْغَافِلُونَ﴾                                                                                   |         |
| 114 - 101           | 185        | ﴿ أُوَلَمْ يَنظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ فَبِأَيُّ حَدِيثٍ بَعْدَهُ                          | الأعراف |
|                     |            | يُوْمِنُونَ﴾                                                                                                     |         |
| 236                 | 187        | ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنْ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي وَلَكِنَّا              | الأعراف |
| 3 7                 |            | أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾                                                                               |         |
| 255                 | 02         | ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آياتُهُ | الأنفال |
|                     |            | زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ﴾                                                          |         |

| الصفحات  | رقمسها | الآيـــة                                                                                                                                                                                       | السورة  |
|----------|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 103 – 87 | -20    | ﴿يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَوَلَّوْا عَنْهُ وَأَنْتُمْ تَسْمَعُون، وَلا                                                                               | الأنفال |
|          | 22 -21 | تَكُونُوا كَالَّذينَ قَالُوا سَمِعْنَا وَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ﴾                                                                                                                                 |         |
| 392      | 24     | ﴿يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَحِيبُوا للَّهِ وَللرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لَمَا يُحْيِيكُمْ ﴾                                                                                            | الأنفال |
| 376 -111 | 103    | ﴿خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِمْ بِهَا وَصَلَ عَلَيْهِمْ إِن صَلَاتُكَ                                                                                           | التوبة  |
|          |        | سَكَنَّ لَهُمْ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَليمٌ ﴾                                                                                                                                                      |         |
| 357      | 108    | ﴿فِيه رِجَالٌ يُحَبُّونَ أَنْ يَتَطَهَّرُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُطَّهِّرِينَ﴾                                                                                                                | التوبة  |
|          | 01     | ﴿ الرَّ تَلْكَ آيَاتُ الْكَتَابِ الْحَكِيمِ ﴾                                                                                                                                                  | يونس    |
|          | 02     | ﴿ ٱكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًا أَنْ أَوْحَيْنَا إِلَى رَجُلٍ مِنْهُمْ أَنْ أَنْذِرْ النَّاسَ وَبَشُّرْ الَّذِينَ                                                                                   | يونس    |
|          |        | آمَّنُوا أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْق عَنْدَ رُبُّهِمْ ﴾                                                                                                                                          |         |
| 248 -207 | US     | ﴿هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيَّاءً وَالْقَمَرَ نُورًا وَقَدَّرَهُ مَنَازِل لِتَعْلَمُوا عَدَدَ                                                                                            | يونس    |
|          |        | السِّنينَ وَالْحسَابَ﴾                                                                                                                                                                         |         |
| 93       | 12     | ﴿ وَإِذَا مَسَّ الْإِنْسَانَ الطُّرُّ دَعَانَا لِحَنْبِهِ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَائِمًا فَلَمَّا كُشَفْنَا عَنْهُ                                                                                | يونس    |
|          |        | ضُرَّهُ مَرَّ كَأَنْ لَمْ يَدْعُنَا إِلَى ضُرٌّ مَسَّهُ﴾                                                                                                                                       |         |
| 112      |        | ﴿ وَلَقَدْ أَهْلَكُنُنَا الْقُرُونَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَمَّا ظَلَمُوا وَحَاءَتُهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيْنَاتِ وَمَا                                                                              | يونس    |
|          | 14     | عوا يوموا علك ماري مرا                                                                                                                                                                         |         |
| 92       | 18     | ﴿وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمُ وَلَا يَنْفُعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَوُّلَاءِ شُفَعَاؤُنَا                                                                                  | يونس    |
| 0.1      |        | عَنْدَ اللَّهُ ﴾                                                                                                                                                                               |         |
| 94       |        | ﴿هُوَ الَّذِي يُسَيِّرُكُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ حَتَّى إِذَا كُنْتُمْ فِي الْفُلْكِ وَحَرَيْنَ بِهِمْ                                                                                     | يونس    |
|          | 2.5    | رِيح طَيْبَة وَفَرِخُوا بِهَا جَاءَتُهَا رِيحٌ عَاصِفٌ ثُمَّ إِلَيْنَا مَرْجِعُكُمْ فَتَنَبُّكُمْ بِمَا                                                                                        |         |
| 02       | 3      | كَنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾                                                                                                                                                                          |         |
| 9.2      |        | ﴿ قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنْ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمَّنْ يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَمَنْ                                                                                          | يونس    |
|          | 32     | بِخْرِجُ الْحَيَّ مِنْ الْمَيِّتِ فَذَلِكُمْ اللَّهُ رَبُّكُمْ الْحَقُّ فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلَّا<br>. عَنَاهُ رَجِّهُ مَنْ مَنْ مَنْ                                                    |         |
| 7/14     | 71     | لَصْلَالُ فَأَنَّنَا تُصْرَفُونَ﴾                                                                                                                                                              |         |
| 110      | /1     | ﴿وَاثُلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ نُوحٍ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ يَاقَوْمِ إِنْ كَانَ كَبُرَ عَلَيْكُمْ مَقَامِي<br>عَنْصِ صَلَى اللَّهُ مُنَا مَنْ مَا مِينَانَ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ | يونس    |
|          |        | ئَذْكِيرِي بِآيَاتِ اللَّهِ فَعَلَى اللَّهِ تَوَكَّلْتُ فَأَحْمِعُوا أَمْرَكُمْ وَشُرَكَاءَكُمْ﴾                                                                                               |         |

| الصفيحات | رقمسها | الآيــــة                                                                                                                                                                                                              | السورة   |
|----------|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 127      | 13     | ﴿ أَمْ يَفُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ فَأَنُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ مُفْتَرَيَاتٍ وَادْعُوا مَنْ اسْتَطَعْتُمْ                                                                                                          | هرد      |
|          |        | مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ﴾                                                                                                                                                                            |          |
| 119 - 95 |        | ﴿ وَمَنْ أَظُلُّمُ مِشَّنْ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أُوْلَئِكَ يُعْرَضُونَ عَلَى رَبُّهِمْ                                                                                                                       | هود      |
|          | 24     | وَيَقُولُ الْأَشْهَادُ هَؤُلَاءِ الَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى رَبِّهِمْ مَثَلُ الْفَرِيقَيْنِ                                                                                                                              |          |
|          |        | كَالْأَعْمَى وَالْنَاصَمِّ وَالْبَصير وَالسَّميع هَلْ يَسْتُويَان مَثْلًا أَفْلًا تَذَكُّرُونَ﴾                                                                                                                        |          |
| 298      | 56     | ﴿ إِنِّي تُوَكِّلَتُ عَلَى اللَّهِ رَبِّي وَرَبِّكُمْ مَا مِنْ دَابَّةٍ إِلَّا هُوَ آخِذَ بِنَاصِيَتِهَا إِنَّ<br>** عَنَا مُنا مُ اللَّهِ رَبِّي وَرَبِّكُمْ مَا مِنْ دَابَّةٍ إِلَّا هُوَ آخِذَ بِنَاصِيَتِهَا إِنَّ | هود      |
| 377      | 114    | رَبِّي عَلَى صِرَاطَ مُسْتَقَيِّمٍ﴾                                                                                                                                                                                    |          |
| 311      | 1.14   | ﴿ وَأَقِمُ الصَّلَاةَ طَرَفِي النَّهَارِ وَزُلَفًا مِنْ اللَّيُلِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذُهِبُنَ السَّيْقَاتِ<br>ذَلَكَ ذَكْرَى للذَّاكرينَ}                                                                            | هود      |
| 198      | 02     | ﴿إِنَّا أَنزَلُنَاهُ قُرْآلًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾                                                                                                                                                      | يوسف     |
| 299      | 82     | ﴿ وَاسْأَلْ الْفَرْيَةَ الَّتِي كُنَّا فِيهَا وَالْعِيرَ الَّتِي أَقْبَلْنَا فِيهَا وَإِنَّا لَصَادَقُونَ ﴾                                                                                                            | يوسف     |
| 265 -72  | 02     | ﴿ اللَّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَاوَات بِغَيْرٍ عَمَد تُرَوِّنَهَا نُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ                                                                                                                       | الوعد    |
|          |        | وَسَخَّرَ النَّتَمْسَ وَالْقَمَرَ كُلِّ يَخْرِيَ لِأَحَلُ مُسَمِّى﴾                                                                                                                                                    | J        |
| 109      | 04     | ﴿ وَفِي الْأَرْضِ قِطَعٌ مُتَحَاوِرَاتٌ وَجَنَّاتٌ مِنْ أَعْنَابٍ وَزَرْعٌ وَنَحِيلٌ صِنْوَانُ                                                                                                                         | الرعد    |
|          |        | وَغَيْرُ صِنْوَانَ يُسْقَى بِمَاء وَاحِدَ ﴾                                                                                                                                                                            |          |
| 153      | 08     | ﴿ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أَنفَى وَمَا تَغِيضُ الْأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَكُلُّ شَيْء                                                                                                                  | الرعد    |
| 300      |        | عَنْدَهُ بِمِقْدَارٍ ﴾                                                                                                                                                                                                 |          |
| 307      | 11     | ﴿ لَهُ مُعَقَّبَاتٌ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُا                                                                                                | <b>!</b> |
| 242      | 2 05   | مَا بِقُومُ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفَسِهِمُ﴾ ﴿ ﴿ مَنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ ال                                                                                                                   |          |
| ۵-۲      |        | ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِآيَاتِنَا أَنْ أَخْرِجُ قَوْمَكَ مِنْ الظُّلْمَاتِ إِلَى النُّورِ ۗ<br>وَذَكِّرْهُمْ بِأَيَّامِ اللَّهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لَكُلِّ صَبَّارِ شَكُورٍ ﴾                           |          |
| 81       | 10     | وَوَ تَرَشَمُ بِايَامُ اللَّهُ إِنْ فَي تَنْكُ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ يَدْعُوكُمُ لِيَغْفِرَ                                                                                                                | 1        |
|          |        | وَقَانَتُ رَمْسُهُمْ الْمِي اللَّهِ مُلْكُ مُلُكُمُ إِلَى أَخَلِ مُسَمَّىوَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكُّلُ<br>لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِّرَكُمْ إِلَى أَخَلِ مُسَمِّىوَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكُّلُ               | 1 , -    |
| 2 72     |        | ئىمۇمۇدى)<br>الْمۇمۇدى)                                                                                                                                                                                                | <u> </u> |
| 119 -95  | 1      | ﴿ أَلَمْ تُرَى كَيْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثْلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَخَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصَّلْهَا ثَابِتً                                                                                                                | 1 1 20 " |
|          | 27     | وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ وَيَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ﴾                                                                                                                                                             |          |

| الصفــحات          | رقمسها | الآيــــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | السورة  |
|--------------------|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 110                | -32    | ﴿اللَّهُ الَّذِي حَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ مِنْ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | إبراهيم |
|                    | 34     | الثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ وَسَحَّرَ لَكُمْ الْفُلْكَ لِتَحْرِيَ فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ وَإِنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         |
|                    | ,      | تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا إِنَّ الْإِنسَانَ لَظَلُومٌ كَفَّالٌ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| 286 - 284          | 48     | الرور المنافق الواحد المرور المنافق ال | إبراهيم |
| 267                | 22     | ﴿وَأَرْسَلْنَا الرَّيَاحَ لَوَاقِحَ فَأَلْزَلْنَا مِنْ السَّمَاءِ مَاءُ فَأَسْقَيْنَاكُمُوهُ وَمَا أَنتُمْ لَهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الحجو   |
|                    |        | بخازنين)﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |         |
| 323                | 25     | ﴿وَإِنَّ رَبُّكَ هُوَ يَحْشُرُهُمْ إِنَّهُ حَكِيمٌ عَلِيمٌ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الحجو   |
| 317                | -26    | ﴿ وَلَقَدْ حَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالٍ مِنْ حَمَا ٍ مَسْنُونٍ، وَالْجَانَّ خَلَقْنَاهُ مِنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الحجر   |
|                    | 27     | فَبْلُ مِنْ نَارِ السَّسُومِ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |         |
| - 318 <b>-</b> 316 | - 28   | ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَاتِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مِنْ صَلْصَالٍ مِنْ حَمَاٍ مَسْنُونٍ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الحجو   |
| 320                | 29     | نْإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَحْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |         |
| 88                 | 42     | ﴿إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلُطَانٌ إِلَّا مَنْ اتَّبَعَكَ مِنْ الْغَاوِينَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الحجر   |
| -109 -91           | - 04   | ﴿خَلَقَ الْإِنسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُبِينٌ، وَالْأَنْعَامَ حَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | النحل   |
| -266 -244          | 14     | فَّةٌ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ، وَلَكُمْ فِيهَا جُمَالٌ حِينَ تُرِيْحُونَ وَحِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |         |
|                    |        | سْرَحُون وَلَتَبْتَغُوا مِنْ فَضَلُه وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| -116 -22           | -17    | زْأَفَمَنْ يَخْلُقُ كَمَنْ لَا يَخْلُقُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ إِنَّهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ فَالَّذِينَ لَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | النحل   |
|                    | 22     | وْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ قُلُوبُهُمْ مُنكِرَةٌ وَهُمْ مُسْتَكْبِرُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |         |
| 86                 | 26     | {فَدْ مَكَرَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَأَتَى اللَّهُ بُنْيَائِهُمْ مِنَ الْقَوَاعِدِ فَحَرَّ عَلَيْهِمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | النحل   |
|                    |        | سَّقُفُ مِنْ فَوْقِهِمْ وَأَتَاهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         |
| 117                | 44     | إِبِالْبَيْنَاتِ وَالزُّبُرِ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذُّكُرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزَّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | النحل   |
|                    | *      | فَكُرُونَ}                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |         |
| 101                | 65     | وَاللَّهُ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَحَيًّا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً إ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | النحل   |
| 9                  |        | نَوْمٍ يَسْمَعُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |         |
| 225 -113           | 1      | وَأُوْحَى رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ أَنَّ اتَّخِذِي مِنْ الْحِبَالِ بُيُوتًا وَمِنْ الشَّجَرِ وَمِمًّا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | النحل   |
|                    | 69     | ر د ا رق ل در ها سین ربت عبد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         |
| 235                | 74     | فَلَا تَضْرِبُوا لِلَّهِ الْأَمْثَالَ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | النحل   |

| الصفحات     | رقمسها | الآيــــة                                                                                                     | السورة  |
|-------------|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 118.        | - 75   | ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا عَبْدًا مَمْلُوكًا لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ وَمَنْ رَزَقْنَاهُ مِنَّا رِزْقًا       | النحل   |
|             | 76     | حَسَنًا فَهُوَ يُنفِقُ مِنْهُ سِرًّا وَجَهْرًا هَلْ يَسْتَوُونَٱلْحَمُٰدُ لِلَّهِ هَلْ يَسْتَوِي              |         |
|             |        | هُوَ وَمَنْ يَأْمُرُ ۚ بِالْعَدْلِ وَهُو عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾                                           |         |
| 100 ~85     | 78     | ﴿ وَاللَّهُ أَخْرَجَكُمْ مِنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمْ السَّمْعَ        | النحل   |
|             |        | وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفِيْدَةَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾                                                      |         |
| 349         | 89     | ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَتُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا عَلَيْهِمْ مِنْ أَنفُسِهِمْ وَحِنْنَا بِكَ شَهِيدًا            | ا النحل |
|             |        | عَلَى هَوُّلَاء﴾                                                                                              |         |
| 395         | 97     | ﴿ وَمَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنشَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَللْحُيِيَّلَةُ حَيَاةً طَيْبَةً            | النحل   |
|             |        | وَلَنَحْزِيَّتُهُمْ﴾                                                                                          |         |
| 282         | 77     | ﴿ وَلِلَّهِ غَيْبُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا أَمْرُ السَّاعَةِ إِنَّا كَنَمْحِ الْبَصَرِ أَوْ هُوَ      | النحل   |
|             |        | أَقْرُبُ﴾                                                                                                     |         |
| 63 -16      | 125    | ﴿ اللَّهُ عُ إِلَى سَبِيلِ رَبُّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ     | النحل   |
|             |        | أخسن)                                                                                                         |         |
| 307         | 26     | الرواب دا العربي محمه والعِلمه في المسينيل ولا ببدر لبنويرابه                                                 | الإسراء |
| - 202 -101  | 36     | ﴿ وَلَا تَقُفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلَّ أُولَفِكَ           | الإسراء |
| 311         |        | كَانَ عَنْهُ مَسْئُولًا﴾                                                                                      |         |
| 154         | 42     | ﴿قُلْ لَوْ كَانَ مَعَهُ الِهَةَ كَمَا يَقُولُونَ إِذًا لَابْتَغَوْا إِلَى ذِي الْغَرُشِ سَبِيلًا﴾             | الإسراء |
| 346         | 70     | ﴿ وَلَقَدْ كُرُّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرُّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنْ الطُّيبَاتِ   | الإسراء |
|             |        | وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثير ممَّنْ حَلَقْنَا تَفْضيلًا﴾                                                      |         |
| 130         | 82     | ﴿ وَالنَّزَّلُ مِنْ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِنْمُوْمِنِينَ وَنَا يَزِيدُ الظَّالِمِينَ إِلَّا | الإسراء |
|             | 3      | خَسَارًا﴾                                                                                                     |         |
| 97 -127- 41 | 85     | ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنْ الرُّوحِ قُلْ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أُونِيتُمْ مِنْ الْعِلْمِ إِلَّا       | الإسراء |
| 247 -235-   |        | قَلْيلًا﴾                                                                                                     |         |
| 127         | 88     | ﴿ قُلْ لَئِنْ اجْتَمَعَتْ الْإِنسُ وَالْحِنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لَا يَأْتُونَ     | الإسراء |
|             |        | بمثُّلهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا﴾                                                           |         |

| الصفحات      | رقمسها | الآيــــة                                                                                                        | السورة  |
|--------------|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 81           | -90    | ﴿ وَقَالُوا لَنْ نُؤْمَنَ لَكَ حَتَّى تَفْجُرَ لَنَا مِنْ الْأَرْضِ يَنْبُوعًا قُلْ سُبْحَانًا                   | الإسراء |
|              | 93     | رَبِّي هَلْ كُنتُ إِلَّا بَشَرًا رَسُولًا﴾                                                                       |         |
| 121          | 99     | ﴿ أُوَلَمْ يَرَوْا أَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ قَادِرٌ عَلَى أَنْ يَخْلُقَ            | الإسراء |
|              |        | مِثْلَهُمْ وَجَعَلَ لَهُمْ أَحَلًا لَا رَيْبَ فِيهِ فَأَنِّى الظَّالِمُونَ إِنَّا كُفُّورًا﴾                     |         |
| -255 -198    | - 105  | ﴿ وَبِالْحَقُّ أَنزَلْنَاهُ وَبِالْحَقُّ نَزَلَ وَمَا أَرْسَلْنَاكُ إِلَّا مُبْشُرًا وَنَذِيرًا                  | الإسراء |
|              | 109    | وَيَخُرُّونَ لِلْأَذْقَانِ يَتْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا﴾                                                     |         |
| 289 -286     | 48     | ﴿ وَعُرِضُوا عَلَى رَبُّكَ صَفًّا لَقَدْ جِئْتُسُونَا كَمَا خَلَقُنَاكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ بَنَ                   | الكهف   |
|              |        | زَعَمْتُمْ أَلُنْ نَجْعَلَ لَكُمْ مُوْعِدًا﴾                                                                     |         |
| -258 -98 -74 | 51     | ﴿ مَا أَشْهَدْتُهُمْ خَلْقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنفُسِهِمْ وَمَا كُنتُ                       | الكهف   |
| -314 -278    |        | مُتَّحِذَ الْمُصْلِّينَ عَصْدًا)                                                                                 |         |
| 325 -315     |        |                                                                                                                  |         |
|              | 53     | ﴿ وَرَأَى الْمُحْرِمُونَ النَّارَ فَظَنُّوا أَنَّهُمْ مُوَاقِعُوهَا وَلَمْ يَجِدُوا عَنْهَا مَصْرِفًا ﴾          | الكهف   |
| 190          | -103   | ﴿ قُلُ هَلُ نُنَّبُكُمُ مِالْأَحْسَرِينَ أَعْمَالًا،فَلَا نُفِيمُ لَهُمْ يَوْمُ الْقِيَامَةِ وَزَّنَا ﴾          | الكهف   |
|              | 105    |                                                                                                                  |         |
| 395          | -107   | ﴿ وَإِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَانَتْ لَهُمْ حَثَّاتُ الْفِرْدُوسِ نُؤلًّا،               | الكهف   |
|              | 108    | خَالِدِينَ فِيهَا لَا يَبْغُونَ عَنْهَا حِوِلًا﴾                                                                 |         |
| 197          | 109    | ﴿ وَقُلْ لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنفَذَ كَلِمَاتُ       | الكهف   |
|              |        | رَبِّي وَلَوْ حِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا﴾                                                                        |         |
| 125          | 41     | ﴿وَاذْكُرُ فِي الْكَتَابُ إِبْرَاهِيمَ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقًا نَبِيًّا ﴾                                        | هويم    |
| 377          | 14     | ﴿إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْتِبْدُنِي وَأَقِمْ الصَّلَّاةَ لِذِكْرِي﴾                   | طه      |
| 3231         | 54     | ﴿كُلُوا وَارْعَوْا أَنْعَامَكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِأُوْلِي النُّهَى﴾                                   | طه      |
| 289          | 105    | ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنْ الْحِبَالِ فَقُلْ يَنسِفُهَا رَبِّي نَسْفًا، فَيَذَرُهَا قَاعًا صَغْصَفًا﴾                   | طه      |
|              | 106    |                                                                                                                  |         |
| 197          | 114    | ﴿ فَتَعَالَى اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ وَلَا تَعْجَلُ بِالْقَرْآنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُقْضَى إِلَيْكَ            | طه      |
| 40.          |        | وَحْيْهُ وَقُلْ رَبُّ زِدْنِي عِلْمًا﴾                                                                           |         |
| ·192- 180    | -115   | ﴿ وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَى آدَمَ مِنْ قَبْلُ فَنَسِيَ وَلَمْ نَحِدْ لَهُ عَزْمًا، وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ | طه      |
| 392 - 350    | 124    | اسْجُلُوا لِآدَمَ فَسَجَلُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَى وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْلَى}                    |         |

| الصفسحات                              | رقمسها | الآيـــــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | السورة   |
|---------------------------------------|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 116                                   | 10     | ﴿ لَهَٰدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ كَتَابًا فيه ذكْرُكُمْ أَفَلًا تَعْقَلُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الأنبياء |
| 278                                   | 16     | ﴿وَمَا حَلَقُنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا يَيْنَهُمَا لَاعبينَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الأنبياء |
| ~123 -119                             | - 21   | ﴿ وَأَمْ اتَّخَذُوا آلِهَةً مِنْ الْأَرْضِ هُمْ يُنشِرُونَ لَوْ كَانَ فيهمَا آلهَةٌ إِلَّا اللَّهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الأنبيا: |
| -156 - 154                            |        | التركيس التركيبي والمراجع والمراجع المراجع الم |          |
| 276                                   | 23     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ļ        |
| 75                                    | 24     | ا فَأَمْ التَّاخَذُوا مِنْ دُونِهِ آلِهَةً قُلْ هَاتُوا بُرُهَانَكُمْ هَذَا ذِكْرُ مَنْ مَعِي وَذِكْرُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الأنبياء |
|                                       |        | مَنْ قَبْلِي بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ الْحَقَّ فَهُمْ مُعْرِضُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |          |
| 36                                    | 25     | ﴿ فَوَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِنْيَهِ أَنَّهُ لَا إِلَٰهَ إِلَّا أَنَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الأنبياء |
|                                       |        | فَاعْبُدُونِي ۗ ۗ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |
| -224 -13                              | 30     | ﴿ وَأُولَمْ يَرَى الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَئَقًا ۖ فَغَنَقَنَاهُمَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الأنبياء |
| 282 -279                              |        | رَجَعَلْنَا مِنْ الْمَاءِ كُلِّ شَيْءٍ حَيٍّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |
| -265 -264                             | 32     | ﴿ وَجَعَلْنَا السَّمَاءَ سَقَفًا مَحْفُوظًا وَهُمْ عَنْ آبَاتِهَا مُعْرِضُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الأنبياء |
| 275                                   |        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |
| 280                                   |        | ﴿ وَوَهُوَ الَّذِي خَلَقَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالنَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلَّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الأنبياء |
| 126                                   |        | ﴿إِذْ قَالَ لَأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا هَذِهِ التَّمَالِيلُ الَّتِي أَنْتُمْ لَهَا عَاكِفُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الأنبياء |
| 125                                   | -61    | ﴿ فَالُوا فَأَتُوا بِهِ عَلَى أَعْيُنِ النَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَشْهَدُونَ: قَالُوا أَأَلْتَ فَعَلْتَ هَذَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الأنبياء |
|                                       | 68     | المراجع المراجع والسروا المراجع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |
| <b>–</b> 285 <b>–</b> 277             | 104    | ﴿ يُوْمَ نَطْوِي السَّمَاءَ كَطَيِّ السَّجِلِّ لِلْكُتُبِ كَمَا بَدَأَنَا أُوَّلَ خَلْقٍ نُعِيدُهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الأنبياء |
| 296                                   | · ·    | وَعُدًا عَلَيْنَا إِنَّا كُتَّا فَاعِلِينَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |          |
| 19                                    | 17     | ﴿ الَّذِينَ آمَتُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالصَّائِثِينَ وَالنَّصَارَى وَالْمَحُوسَ وَالَّذِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الحج     |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |        | أَشْرَكُوا إِنَّ اللَّهَ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |
| 112 -108                              | 46     | ﴿ أَفَنَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا أَوْ آذَانٌ يَسْمَعُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الحج     |
|                                       |        | بِهَا وَلَكَنْ تَغْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>-</b> |
| 207                                   | 61     | ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي النَّيْلِ وَأَنَّ اللَّهَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الحج     |
| 2 /2                                  |        | سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |
| 277                                   | 6.5    | ﴿ أَلَمْ تَرَى أَنَّ اللَّهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ وَالْفَلْكَ تَجْرِي فِي الْبَحْرِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الحج     |
|                                       |        | أَمْرُهُ وَيُمْسِكُ السَّمَاءَ أَنْ تَقَعَ عَلَى ٱلْأَرْضِ إِلَّا بَإِذْنِهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Č.       |

| الصفيحات        | رقمسها | الآيــــة                                                                                                                                                                                                                     | السورة   |
|-----------------|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| -127 - 118      |        | ﴿ يَاآيُهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثْلُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَنِ                                                                                                                       | الحج     |
| 278             | 74     | يَحْلُقُوا ذُبَابًا وَلَوْ احْتَمَعُوا لَهُ وَإِنْ يَسْلُبْهُمْ الذُّبَابُ شَيْتًا لَا يَسْتَنقَذُوهُ مَنْ                                                                                                                    |          |
|                 |        | إِنَّ اللَّهَ لَقَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴾                                                                                                                                                                                             |          |
| 66              | 78     | ﴿وَجَاهِدُوا فِي اللَّهِ حَقَّ جِهَادِدِ هُوَ اجْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ                                                                                                                               | الحج     |
|                 |        | مِنْ حَرَجِ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ فَنعْمَ الْمَوْلَى وَنعْمَ النَّصيرُ﴾                                                                                                                                              |          |
| -239 -110       | 14 -1  | ﴿ قِلْهُ أَفْلِحَ الْمُؤْمِنُونَ، الَّذِينَ هُمَّ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ، وَالَّذِينَ هُمْ عَنْ                                                                                                                           | المؤمنون |
| 329 -261        |        | اللُّغْوِ مُعْرِضُونَ، وَالَّذِينَ هُمْ لِلزَّكَاةِ فَاعِلُونَ فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ                                                                                                                                   |          |
|                 |        | الْحَالِقِينَ﴾                                                                                                                                                                                                                |          |
| 267             | 18     | ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنْ السَّمَاءِ مَاءً بِقُدَرٍ فَأَسْكَنَّاهُ فِي الْأَرْضِ وَإِنَّا عَلَى ذَهَابِ بِهِ                                                                                                                        | المؤمنون |
|                 |        | لَقَادِرُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                 |          |
| 115             | 28     | ﴿ فَإِذَا اسْتُوبُتَ أَنْتَ وَمَنْ مَعَكَ عَلَى الْفَلْكِ فَقُلْ الْحَمْدُ لِنَّهِ الَّذِي نَجَّانَا                                                                                                                          | المؤمنون |
|                 |        | منْ الْقَوْم الطَّالمينَ ﴾                                                                                                                                                                                                    |          |
| 100             | 78     | ﴿ وَهُوَ الَّذِي أَنشَأَ لَكُمْ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْتِدَةَ قَلِيلًا مَا تَشْكُرُونَ ﴾                                                                                                                           | المؤمنون |
| 80              | -82    | ﴿ قَالُوا أَثِذَا مِتْنَا وَكُنَّا ثُرَابًا وَعِظَامًا أَثِنًا لَمَبْعُونُونَ قُلْ أَفَلَا تُذَكُّرُونَ﴾                                                                                                                      | المؤمنون |
| 204             | 85     |                                                                                                                                                                                                                               |          |
| 304             | -31    | ﴿ وَقُلْ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَحْفَظَىٰ فَرُوجَهُنَّ وَاللَّهُ                                                                                                                                   | النور    |
|                 | 32     | واسعٌ عَلِيمٌ)                                                                                                                                                                                                                | _        |
| 248 -247        |        | ﴿ اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ وَاللَّهُ                                                                                                                               | النور    |
| 249             |        | بكُلُ شَيْء عَلَيْمٌ﴾                                                                                                                                                                                                         |          |
| 65 -37 -30      |        | ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّانِحَاتِ لَيَسْتَتَخَلِفَنَّهُم لَا                                                                                                                               | النور    |
| 170 ~83         | V.,    | تَحْسَبَنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مُعْجِزِينَ فِي الْأَرْضِ وَمَأْوَاهُمْ النَّارُ وَلَبِئْسَ الْمَصِيرُ﴾                                                                                                                         |          |
| 191 -174<br>395 |        |                                                                                                                                                                                                                               |          |
| 264             | 06     | ا<br>﴿ قُلْ أَنزَلَهُ الَّذِي يَعْلَمُ السِّرَّ في السَّمَاوَات وَالْأَرْضِ﴾                                                                                                                                                  | الفرقان  |
| 79              | 21     | وِعَنَ الرَّهُ اللَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لَقَاءَنَا لَوْلَا أَنزِلَ عَلَيْنَا الْمَلَاتُكَةُ أَوْ نُرَى رَبَّنَا﴾<br>﴿وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لَقَاءَنَا لَوْلَا أَنزِلَ عَلَيْنَا الْمَلَاتُكَةُ أَوْ نُرَى رَبَّنَا﴾ | -        |
| 103 -87         | -43    | وَوَقَانَ اللَّذِينَ لَا يُرْجُونَ لِلنَّامَا لُونَا الرِّن عَلَيْهِ وَكِيلًا، أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ<br>﴿ أَرَأَيْتَ مَنْ النَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ أَفَأَنْتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا، أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ                  |          |
| 100 07          | 44     | وَارَايَتُ مِنَ الْنَحَدُ إِلَهُهُ هُواهُ الْعَالَتُ لِكُولُ عَلَيْهِ وَ لِيْلًا؛ أَمْ لَحَسَبُ الْ<br>اَكْثَرَاهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقَلُونَ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَلْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُ سَبِيلًا﴾                  |          |
|                 |        | ا كثرهم يسمعون أو يعفلون إن هم إن كانتعام بل شم الطال سبيت                                                                                                                                                                    |          |

| الصفسحات | رقمسه | الآيـــــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | السورة  |
|----------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 80       | -45   | ﴿ أَلَمْ تَرَى إِلَى رَبُّكَ كَيْفَ مَدَّ الظُّلُّ وَلَوْ شَاءَ لَحَعَلَهُ سَاكِنَّا ثُمَّ حَعَلْنَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الفرقان |
|          | 50    | الشَّمْسَ عَلَيْهُ دَليلًا فَأَلَمِي أَكْثَرُ النَّاسِ إِلَّا كُفُورًا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         |
| 248      | 61    | ﴿ تُبَارَكُ الَّذِي جَعَلَ فِي السَّمَاءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فِيهَا سِرَاجًا وَقَمَرًا مُنِيرًا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الفرقان |
| 80       | -23   | ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ الْعَالَمِينَ قَالَ لَئِنْ اتَّخَذْتَ إِلَهًا غَيْرِي لَأَحْعَلَنَّكَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الشعراء |
|          | 29    | منْ الْمَسْجُونِينَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |         |
| 207 -125 | -69   | ﴿ وَاثْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبْرَاهِيمَ، إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا تَعْبُدُونَ وَالَّذِي أَطْمَعُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الشعراء |
|          | 82    | أَنْ يَغْفَرَ لَي خَطَيْتَتِي يَوْمُ اللَّدِينَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         |
| 246      | 132   | ﴿ وَالَّقُوا الَّذِي أَمَدَّكُمْ بِمَا تَعْلَمُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الشعراء |
| 393      | 227   | ﴿ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَذَكَرُوا اللَّهَ كَثِيرًا وَانتَصَرُوا مِنْ بَعْدِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الشعراء |
|          |       | مَا ظُلمُوا وَسَيَعْلَمُ الَّذينَ ظَلَمُوا أَيُّ مُنقَلَبِ يَنقَلِبُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |         |
| 73       | -13   | ﴿ فَلَمَّا جَاءَتْهُمْ آيَاتُنَا مُبْصِرَةً قَالُوا هَذَا سِحْرٌ مُبِينٌ، وَجَحَدُوا بِهَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | النمل   |
|          | 14    | وَاسْتَيْفَنَتْهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوًّا فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُفْسِدِينَ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |         |
| 94       | -23   | ﴿إِنِّي وَجَدَتُ امْرَأَةً تَمْلِكُهُمْ وَأُوتِيَتْ مِنْ كُلَّ شَيْءٍ وَلَهَا عَرْشَ عَظِيمٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | النمل   |
|          | 26    | اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |         |
| 276      | 60    | ﴿ أُمَّنْ حَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْمَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُمْ مِنْ السَّمَاءِ مَاءَ فَأَلْبَتْنَا بِهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | النمل   |
|          |       | بَلْ هُمْ قَوْمٌ يَعْدَلُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |         |
| 95       | 62    | ﴿ أَمَّنْ يُحِيبُ الْمُضطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَحْعَلَكُمْ خُلْفاء الْأَرْضِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | _       |
| /        |       | أَئِلَةٌ مَعَ اللَّهِ قَلِيلًا مَا تَذَكُّرُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         |
| 101      | 88    | ﴿وَتَرَى الْجِبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِيَ نَشُرُ مَرَّ السَّحَابِ صُنْغَ اللَّهِ الَّذِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | _       |
| 0.2      |       | أَتْقَنَ كُلَّ شَيْء إِنَّهُ خَبيرٌ بِمَا تَفْعَلُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |         |
| 82       | 38    | ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَاأَيُّهَا الْمَلَأُ مَا عَلِمُتُ لَكُمْ مِنْ إِلَّهِ غَيْرِي فَأَوْقِدٌ لِي يَاهَامَانَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -       |
|          |       | عَلَى الطِّينِ فَاجْعَلِ لِي صَرْحًا وَإِنِّي لَأَظُّنَّهُ مِنْ الْكَاذِينَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         |
| 102 -101 | -71   | ﴿ قُلُ أَرَأَيْتُمْ إِنَّ جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّيْلَ سَرَّمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِبَامَةِ مَنْ إِنَّهُ غَيْرُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | _       |
|          | / 2   | اللَّه يَأْتِيكُمْ بِضِيَاءٍ أَفَلَا تَسْمَعُونَ أَفَلَا تُبْصِرُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         |
| 344      | //    | ﴿ وَالنَّمْعُ فِيمًا آثَاكَ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللّلْمُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالَاللّه | -       |
|          |       | كَمَا أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ وَلَا تَبْغِ الْفَسَادَ فِي الْأَرْضِ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |         |

| الصفحات      | رقمسها | الآيــــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | السورة   |
|--------------|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| -112 -98 -74 | -16    | ﴿ وَإِبْرَاهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ اعْبَدُوا اللَّهَ وَاتَّقُوهُ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنَّ كَنْشُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | العنكبود |
| -114         |        | تَعْلَمُونَ ۚ وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَجَعَلْنَا ۚ فِي ذُرَّيَّتِهِ النُّبُوَّةَ وَالْكِتَابَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |          |
| -252-126     |        | وَآتَيْنَاهُ أَجْرَهُ فِي الدُّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الْآخِرَةِ لَمِنْ الصَّالِحِينَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |          |
| -279 - 277   |        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |
| 315 - 314    |        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |
| 190          | 41     | ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ اتَّحَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ أُولِيَاءً كُمَثَنِ الْعَنكَبُوتِ اتَّحَذَتْ بَيْتَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | العنكبوت |
|              |        | رَإِنَّ أُوْهَنَ الْبُيُوت لَبَيْتُ الْعَنْكَبُوت لَوْ كَالُوا يَعْلَمُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |          |
| -111 -19     | 45     | ﴿ وَاثْنُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنْ الْكِتَابِ وَأَقِمُ الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَى عَنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | العنكبوت |
| 391 -378     |        | لْفَحْشَاء وَالْمُنْكُر وَلَذَكُرُ اللَّهِ أَكْبَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |          |
| 349 -81      | -50    | ﴿ وَقَالُوا لَوْلَا أَنْزِلَ عَلَيْهِ آيَاتٌ مِنْ رَبِّهِ قُلْ إِنَّمَا الْآيَاتُ عِنْدَ اللَّهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | العنكبوت |
|              | 52     | وَالَّذِينَ آمَنُوا بِالْبَاطِلِ وَكَفَرُوا بِاللَّهِ أُولَئِكَ هُمْ الْخَاسِرُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |          |
| 278          | 61     | ﴿ وَلَكِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ حَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | العنكبوت |
|              |        | لَيْقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّا يُؤَفَكُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          |
| 278          | 63     | ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْنَهُمْ مَنْ نَزَّلَ مِنْ السَّمَاءِ مَاءً فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | العنكبوت |
|              |        | لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلْ الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |          |
| 310          | 65     | ﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْكِ دَعَوْا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَنَشَّا نَحَّاهُمْ إِنِّي الْبَرِّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | العنكبوت |
|              |        | إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |          |
| -197 — 191   |        | ﴿ يَعْنَسُونَ ظَاهِرًا مِنْ الْحَيَاةِ اللَّتُلَيَا وَهُمْ عَنْ الْنَاحِرَةِ هُمْ غَافِلُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الروم    |
| 250<br>112   |        | e de la companya del companya de la companya de la companya del companya de la co | •.       |
| 112          | 07     | ﴿ أُوَّلُمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الووم    |
| 322          | 20     | أَشَدَّ مِنْهُمْ فُوَّةً وَأَثَارُوا الْأَرْضَ وَعَمَرُوهَا أَكُثْرَ مِمَّا عَمَرُوهَا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1.       |
| 322          | 20     | الراق في منظم في فريط المارية الطائس مسؤورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الروم    |
| -122 -118    |        | وَضَرَبَ لَكُمْ مَثَلًا مِنْ أَنْفُسِكُمْ هَلُ لَكُمْ مِنْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ مِنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الروم    |
| 216          |        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |
| -88 -85 -84  |        | ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تُبْدِيلَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |          |
| 323 -309 -89 |        | لخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْعَيُّمُ وَلَكنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |          |

| الصفحات            | رقمسها | الآيــــة                                                                                                                                                                                       | السورة  |
|--------------------|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 93                 | -33    | ﴿ وَإِذَا مَسَّ النَّاسَ ضُرٌّ دَعَوْا رَبَّهُمْ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا أَذَاقَهُمْ مِنْهُ رَحْمَةً إِذَا                                                                              | الروم   |
|                    | 34     | فَرِيقٌ مِنْهُمْ بِرَّبِّهِمْ يُشْرِكُونَ فَتَمَتَّعُوا فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ﴾                                                                                                                   |         |
| -191 -1 <b>8</b> 5 | -41    | ﴿ ظُهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرُّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ لِيَحْزِيَ الَّذِينَ                                                                                               | الروم   |
| 203                | 45     | المنوا وحموا الصابحات من فعلمه إنه نا يحب المحارين                                                                                                                                              |         |
| 265                | 10     | ﴿ حَلَقَ السَّمَاوَاتِ بِغَيْرٍ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا وَأَلْقَى فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ أَنْ تَعِيدَ                                                                                               | لقمان   |
|                    | 20     | بِكُمْ وَبَثُ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَابَّةِ وَأَنزَلْنَا مِنْ السَّمَاءِ مَاءً﴾                                                                                                                    |         |
| 278 -110           | 20     | ﴿ أَلَمْ تَرَوْا أَنَّ اللَّهَ سَخُرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَسْبَغَ                                                                                               | لقمان   |
| 105                | 77     | عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً وَمِنْ النَّاسِ مَنْ يُجَادِلُ فِي اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ﴾                                                                                           |         |
| 197                | 21     | ﴿ وَلَوْ أَنْمَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةِ أَقْلَامٌ وَالْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ                                                                                    | لقمان   |
| 207                | 20     | مَا نَفَدَتْ كُلْمَاتُ اللَّه إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ خَكِيمٌ ﴾                                                                                                                                   |         |
| 207                | 29     | ﴿ أَلَمْ تَرَى أَنَّ اللَّهَ يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَسَخَرَا                                                                                      | لقمان   |
| 310                | 32     | الشَّمْسَ وَالْفَمَرَ كُلَّ يَحْرِي إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى﴾<br>﴿وَإِذَا غَشْيَهُمْ مَوْجٌ كَالطَّلُلُ دَعَوْا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا نَجَّاهُمْ إِلَى                        | لقمان   |
|                    |        | وَوَإِدَّا عَسْيِهُمْ مُوجِ كَانْطُلُ دَعُوا اللهُ مُحَلِّشِينَ لهُ الدِّينَ قَدَمَا لَجَاهُمْ إِلَى<br>الْبُرُّ فَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمَا يَجْحَدُ بآيَاتِنَا إِلَّا كُلُّ خَتَّارِ كَفُورٍ﴾ | بقمان   |
| 325                | 07     | الا الله المن ع الا ال                                                                                                                                                                          | السجدة  |
| 100                | 09     | ﴿ ثُمَّ سَوَّاهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِنْ رُوحِهِ وَجَعَلَ لَكُمْ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْتَذَةَ قَلِيلًا                                                                                  | السجدة  |
|                    |        | مَا تَشْكُرُونَ﴾<br>مَا تَشْكُرُونَ﴾                                                                                                                                                            | ,       |
| 102 -101           | -26    | ﴿ أَوَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كُمْ أَهْلَكُنَا مِنْ قَبْلُهِمْ مِنْ الْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِهِمْ                                                                                           | السجدة  |
|                    | 27     | تَأْكُلُ مِنْهُ أَنْعَامُهُمْ وَأَنفُسُهُمْ أَفَلَا يُبْصِرُونَ﴾                                                                                                                                |         |
| 376                | 56     | ﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتُهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيُّ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ                                                                                       | الأحزاب |
|                    |        | وَسَلَّمُوا تَسْلَيمًا ﴾                                                                                                                                                                        |         |
| 111                | 9 62   | ﴿سُنَّةَ اللَّهِ فِي الَّذِينَ حَلَوْا مِنْ قَبْلُ وَلَنْ تَحِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلًا﴾                                                                                                  | الأحزاب |
| - 376 -312         |        | ﴿ وَيَرَى الَّذِينَ أُوتُوا الَّعِلْمَ الَّذِي أَنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبُّكَ هُوَ الْحَقُّ وَيَهُدِي                                                                                            | ب       |
| 393                |        | إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ﴾                                                                                                                                                            |         |
| 88                 | 20     | ﴿وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ فَاتَّبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقًا مِنْ الْمُؤْمِنِينَ﴾                                                                                               | سبأ     |

| الصفحات          | رقمسها    | الآيــــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | السورة  |
|------------------|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 267 -120         | 09        | ﴿ وَاللَّهُ الَّذِي أَرْسَلَ الرَّيَاحَ فَتُشِيرٌ سَحَابًا فَسُقْنَاهُ إِلَى بَلَدٍ مَيِّتٍ فَأَحْيَيْنَا بِهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | فاطر    |
|                  |           | الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَلِكَ النُّشُورُ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| 182              | 11        | ﴿ وَاللَّهُ حَلَقَكُمْ مِنْ ثَرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ حَعَلَكُمْ أَزْوَاجًا وَمَا تَحْمِلُ مِنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | فاطر    |
|                  |           | أَنْتَى وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ ۚ وَمَا يُعَمَّرُ مِنَّ مُعَمَّرٍ وَلَا يُنْقَصُ مِنْ عُمُرِهِ إِلَّا فِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         |
|                  |           | كتَابِ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         |
| 343              | 18        | ﴿ وَلَا تَذِرُ وَازِرَةً وِزْرَ أَخْرَى وَإِنْ تَدْعُ مُثْقَلَةٌ إِلَى حِسْلِهَا لَا يُحْمَلُ مِنْهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | فاطر    |
|                  |           | اشيءَ الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         |
| 254 -198 -77     | 28        | أَفْرَوْمِنْ النَّاسِ وَالدُّوَابُ وَالْمَافِعَامِ مُحْتَلِفٌ أَلْوَائُهُ كَذَلِكَ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | فاطر    |
|                  |           | عبَاده الْعُلَمَاءُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ غَفُورٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |         |
| 277              | 41        | ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ الْسَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ أَنْ تَزُولَا وَلَٰتِنْ زَالَتَا إِنْ أَمْسَكُمُهُمَا مِن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | فاطر    |
|                  |           | أَحَد مِنْ بَعْدِهِ إِنَّهُ كَانَ خَلِيمًا غَفُورًا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |         |
| 114              | -43       | ﴿ فَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا سُنَّةً الْأُوَّلِينَ فَلَنْ تَحِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلًا وَلَنْ تَحِدَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | فاطر    |
|                  | 44        | لِسُنَّةِ اللَّهِ تَحْوِيلًا وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْجِزَهُ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         |
|                  |           | في الْأَرْض إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا قَديرًا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         |
| 140 -135         | 12        | ﴿إِنَّا نَحْنُ نُحْيِ الْمَوْتَى وَنَكُتُبُ مَا قَلَتُمُوا وَآثَارَهُمْ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | یس      |
|                  |           | في إمَّام مُبين﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         |
| 207              | 38        | ﴿ وَالشَّمْسُ تَحْرِي لِمُسْتَقَرُّ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَنِيمِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | يس      |
| <b>−225 −152</b> |           | ﴿ لَا الشَّمْسُ يَنْبَغِي لَهَا أَنْ تُدْرِكَ الْفَصَرَ وَلَا اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ وَكُلُّ فِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | يس      |
| 280              |           | فَلَك يَسْبُحُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |         |
| - 121 -120       |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | يس      |
| 122              | 81        | لَكُمْ مِنْ الشَّجَرِ الْأَخْضَرِ نَارًا وَهُوَ الْخَلَّاقُ الْعَلَيْمُ!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |         |
| 104              | 9 01      | ﴿ وَالصَّافَاتِ صَفًّا، فَالزَّاحِرَاتِ زَجْرًا، فَالتَّالِيَاتِ ذِكْرًا، إِنَّ إِلَهَكُمْ لَوَاحِدٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الصافات |
| 123              | 04        | make the most to the constraint of the state of the second state.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         |
| 3 123            | -95<br>97 | ﴿قَالَ أَتَعْبُدُونَ مَا تَنْحِتُونَ، وَاللَّهُ حَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ، قَالُوا النَّوا لَهُ بُنْيَانًا<br>يَعِنْهُ مِن :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الصافات |
| 112              | 20        | فَأَلْقُوهُ فِي الْحَجِيمِ) الْحَجِيمِ الْحَجِيمِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُلِمُ اللهِ اللهِ المُلْمُلْمُ المُلْمُلْ |         |
| 116 –115         | 29        | ﴿كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكُ لِيَدَّبَّرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُوا الْأَلْبَابِ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ص       |

| الصفحات    | رقمسها | الآيــــة                                                                                                                                                                                        | السورة           |
|------------|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| -317 - 216 |        | ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مِنْ طِينٍ، فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ                                                                                     | ص                |
| -320 -318  | 72     | مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ﴾                                                                                                                                                            |                  |
| 344<br>180 | -82    | ﴿ فَبِعِزَّتِكَ لَأُغُويَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ، إِلَّا عَبَادَكَ مِنْهُمْ الْسُحَّلَصِينَ ﴾                                                                                                        | ص                |
|            | 83     |                                                                                                                                                                                                  | سل               |
| 94         | 08     | ﴿ وَإِذَا مَسَّ الْإِلْسَانَ ضُرٌّ دَعَا رَبَّهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا حَوَّلُهُ نِعْمَةً مِنْهُ نَسِيَ مَا                                                                              | الزهر            |
| 277        | 0.0    | كَانَ يَدْعُو إِلَيْهِ مِنْ قَبْلُ﴾                                                                                                                                                              |                  |
| 255        | 09     | ﴿ وَقُلُّ هَلُّ يَسْتُوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْنَسُونَ إِنَّسَا يَتَذَكُّرُ أُولُوا<br>ويو                                                                                  | الزمو            |
| 63         | 23     | الْأَلْبَابِ﴾                                                                                                                                                                                    |                  |
| 03         | 23     | ﴿ اللَّهُ نَرَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كَتَابًا مُتَشَابِهًا مَثَانِيَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ<br>يَحْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذَكْرِ اللَّهَ ﴾ | الزهو            |
| 117        | 27     |                                                                                                                                                                                                  | 11               |
| 118        |        | وَوَلَهُدَ صَرِبُنَا لِشَاسَ فِي مُنَدَ الْعَرَانِ مُنْ قَلْ مَنْ لَعَنْهُمْ لِللَّهُ مُثَلًّا وَخُلًا فَهُ شُرَكَاءً مُتَشَاكُسُونَ وَرَخُلًا سَلَمًّا لرَخُل هَلَ                              | النزمو<br>المزمو |
|            |        | وَطُورِبُ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾<br>يَسْتُتُويَان مَثَلًا الْحَمْدُ للَّه بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾                                                  | الوسو            |
| 94         | 49     | ﴿ فَإِذَا مَسَ الْإِنْسَانَ ضُرٌّ دَعَانَا ثُمَّ إِذَا حَوَّلْنَاهُ بِعُمَةً مِنَّا قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى                                                                              | المزمر           |
|            |        | عَلْمَ بَلُ هِيَ فَتَنَةً وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾                                                                                                                                |                  |
| 285        | 67     | ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقُّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّماوَاتُ                                                                                       | الزمر            |
|            |        | مَطْوِيَّاتٌ بِيَمِينِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾                                                                                                                              |                  |
| 190        | -21    |                                                                                                                                                                                                  | غافر             |
|            | 22     | قَبْلهِمْ إِنَّهُ قَوِيٌّ شَدِيدُ الْعَقَابِ ﴾                                                                                                                                                   |                  |
| 343 –179   | 29     | ﴿ يَاقَوْمِ لَكُمْ الْمُلْكُ الْيَوْمَ ظَاهِرِينَ فِي الْأَرْضِ فَمَنْ يَنصُرُنَا مِنْ بَأْسِ النَّهِ إِنَّ                                                                                      | غافر             |
| 82         | 36     | ا جَاعِلُو)<br>الا مِنْ اللهِ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِن                                                                                                                             | •                |
| 121        | 57     | الروق ورفوه في المعالي المن المن المن المن المن المن المن المن                                                                                                                                   | غافر             |
|            |        | ويفحق الشعاوات وادارهي النبراني                                                                                                                                                                  | غافر<br>         |
| · 7: 203   | 04     |                                                                                                                                                                                                  | غافر             |
| 265        | 64     | ﴿ اللَّهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ الْأَرْضَ قَرَارًا وَالسَّمَاءُ بِنَاءُ وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ<br>صُورَكُمْ وَرَزَقَكُمْ مِنْ الطَّيْبَاتِ﴾                                                    | غافر             |

| الصفحات            | رقمــها | الآيـــة                                                                                                   | السورة |
|--------------------|---------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 113                | 67      | ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ يُخْرِجُكُمْ           | غافر   |
|                    |         | طِفَلَاثُمَّ لِتَبْلُغُوا أَشُدَّكُمْ ثُمَّ لِتَكُونُوا شُيُوخًا وَمِنْكُمْ مَنْ يُتَوَفَّى مِنْ فَبْلُ﴾   |        |
| 190 -185           |         | ﴿ وَيُرِيكُمْ آيَاتِهِ فَأَيُّ آيَاتِ اللَّهِ تُنكِرُونَ، أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنظُرُوا     | غافر   |
|                    | 85      | كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ سُنَّةَ اللَّهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ فِي عِبَادِهِ         |        |
|                    |         | وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْكَافِرُونَ﴾                                                                          |        |
| 266                | -06     |                                                                                                            | فصلت   |
|                    | 07      | وَاسْتَغْفَرُوهُ وَوَيْلٌ للْمُشْرِكِينَ وَهُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ﴾                              |        |
| -296 -279          |         |                                                                                                            | فصلت   |
| 318                | 12      | ذَلِكَ رَبُّ الْعَالَمِينَ وَزَيَّنَّا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ       |        |
|                    |         | الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ﴾                                                                                     |        |
| 311                | -19     |                                                                                                            | فصلت   |
|                    | 23      | ظَنَنتُمْ بِرَبِّكُمْ أَرْدَاكُمْ فَأُصِّبَحْتُمْ مِنْ الْحَاسِرِينَ ﴾                                     |        |
| 184                | 30      |                                                                                                            | فصلت   |
|                    |         | تَحْزَنُوا وَأَيْشِرُوا بِالْحَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ﴾                                          |        |
| - 120 -101         |         |                                                                                                            | فصلت   |
| 121                |         | وَرَبَّتْ إِنَّ الَّذِي أَحْيَاهَا لَمُحْيِي الْمَوْتَى إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾                |        |
| 261 -260           |         |                                                                                                            | فصلت   |
| - 70- 16 -13       |         | ﴿سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أَلَا   | فصلت   |
| 219 -209 -97       | 54      | إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُحِيطٌ﴾                                                                            |        |
| <b>-237 -223</b> - | 7       |                                                                                                            |        |
| -246 -244          |         |                                                                                                            |        |
| -261- 252          | 4       |                                                                                                            |        |
| 350 -276           |         |                                                                                                            |        |
| 78                 | -22     | ﴿ بَلُّ قَالُوا إِلَّا وَحَدَّثَنَا آبَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِمْ مُهْتَدُون، وَإِنَّا | الزخرف |
| . 20:              | 23      | عَلَى آثَارِهِمْ مُقْتَدُونَ﴾                                                                              |        |

| الصفيحات | رقمسها | الآيــــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | السورة  |
|----------|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 78       | 24     | ﴿ قَالَ أُولَوْ حِثْنَكُمْ بِأَهْدَى مِمًّا وَجَدُّتُمْ عَلَيْهِ آبَاءَكُمْ قَالُوا إِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | النزخرف |
|          |        | به کَافرُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |         |
| 82       | 51     | ﴿ وَنَادَى فِرْعَوْنُ فِي قَوْمِهِ قَالَ يَاقَوْمٍ أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ وَهَذِهِ الْأَنْهَارُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الزخرف  |
|          |        | تَحْرِي مِنْ تَحْتِي أَفَلَا تُبْصِرُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |         |
| 296      | 10     | (فَارْتَقَبْ يُومَ تَأْتِي السَّمَاءُ بِدُخَانِ مُبِينِ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الدخان  |
| 72       | 04     | ﴿ وَفِي خَلْقِكُمْ وَمَا يَبُتُ مِنْ دَاتَةٍ آيَاتٌ لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الجاثية |
| 317      | 12     | ﴿ اللَّهُ الَّذِي سَخَّرَ لَكُمْ الْبَحْرَ لِتَحْرِيَ الْفَلْكُ فِيهِ مِأْمُرِهِ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الجاثية |
|          |        | رَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| 110      | 13     | ﴿ وَمَا خُرُ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا مِنْهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الجاثية |
|          | 2.4    | لَآيَاتِ لِقُوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |         |
| 79 – 73  | 24     | ﴿ وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا الدُّهْرُ وَمَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الجاثية |
| 25/      | 27     | لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمِ إِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |         |
| 256      | 37     | ﴿ وَلَهُ الْكِبْرِيَاءُ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الجاثية |
| 276      | 03     | وَلَمَا خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا يَيْنَهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَأَجَلِ مُسَمِّى وَالَّذِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الأحقاف |
| 395      | 12     | اَ كَفَرُوا عَمَّا أُنْذِرُوا مُعْرِضُونَ﴾<br>﴿ أَنَّ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |         |
|          |        | ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّهَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا فَلَا خَوْافٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الأحقاف |
| 103 –77  | 20     | ﴿ وَلَقَدُ مَكُنَّاهُمْ فِيمَا إِنَّ مَكُنَّاكُمْ فِيهِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعًا وَأَبْصَارًا وَأَفْتِدَةً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الإحقاف |
| 121      | 32     | فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلَا أَبْصَارُهُمْ وَلَا أَفْتِدَنَّهُمْ مِنْ شَيْءٍ﴾<br>﴿ يَنْ أَلَا ثُنِي مُنْهُمُ سَمْعُهُمْ وَلَا أَبْصَارُهُمْ وَلَا أَفْتِدَنَّهُمْ مِنْ شَيْءٍ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ing in  |
| 121      | 52     | ﴿ وَمَنْ لَا يُحِبُ دَاعِي اللَّهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ فِي الْأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِنْ دُونِهِ<br>أُولِيَاءُ أُولَئِكَ فِي ضَلَال مُبينَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الأحقاف |
| 115      | 24     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | محمد    |
| 345      | . 4    | وَاهُنَا يَنْدَبُرُونَ الْعُرَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ الْقَالَةِ ﴾ [الله والذينَ مَعَهُ أَشَدًاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |         |
|          |        | ومحمد رسون اللهِ والدِينَ معه اسِداءَ على الحقارِ رحماء بينهم تراهم [<br>رُكُمًا سُجَّدًا)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الفتح   |
| 344 -65  | 13     | رَ عَنْ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْأَكُمُ مِنْ الْأَلَيْهَا وَاللَّهُ اللَّهُ اللّ |         |
| 534,703  |        | ريايها الناس بِن صفيف عنه الله أَثْقَاكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾<br>لتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عَنْدَ اللَّه أَثْقَاكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         |
|          |        | المراهر أور برايطا أسريط بالأوريد يطا غيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |

| الصفحات      | رقمسها    | الآيــــة                                                                                                    |          |
|--------------|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 255          | 15        | ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَحَاهَدُوا          |          |
|              |           | بأَمْوَالهِمْ وَأَنفُسهِمْ في سَبيل اللَّه أُولَئِكَ هُمْ الصَّادقُونَ﴾                                      |          |
|              | 06<br>209 | ﴿ أَفَلَمْ يَنْظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَزَيَّنَاهَا وَمَا لَهَا مِن          | ق        |
|              | 200       | فُرُو ج€                                                                                                     |          |
| 323          | 15        | ﴿ أَفَعَيِينَا بِالْحَلْقِ الْأَوَّلِ بَلْ هُمْ فِي لَبْسٍ مِنْ حَلْقِ حَدِيدٍ ﴾                             | ق        |
| 108 -77 -71  | 37        | ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ﴾                  | ق        |
| 116 -        |           |                                                                                                              |          |
| -104 -       | -01       | ﴿ وَالذَّارِيَاتِ ذَرْوًا، فَالْحَامِلَاتِ وِقْرًا، فَالْحَارِيَاتِ يُسْرًا، فَالْمُقَسِّمَاتِ أَمْرًا،      | الذاريات |
|              | 06        | إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَصَادِقٌ، وَإِنَّ الدُّينَ لَوَاقِعٌ﴾                                                   |          |
| 72           | 20        | ﴿وَفِي الْأَرْضِ آيَاتٌ لِلْمُوقِينَ﴾                                                                        | الذاريات |
| -102 -70     | 21        | ﴿وَفِي أَنفُسِكُمْ أَفَلَا تُبْصِرُونَ﴾                                                                      | الذاريات |
| 251 -209     |           |                                                                                                              |          |
| 224 -116 -91 | -47       | ﴿ وَالسَّمَاءُ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ، وَالْأَرْضَ فَرَشْنَاهَا فَنِعْمَ الْمَاهِدُونَ. | الذاريات |
| 280 -266-    | 49        | وَمِنْ كُلَّ شَيْءٍ حَلَّقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ﴾                                          |          |
| 30           | 50        | ﴿فَفِرُوا إِلَىٰ اللَّهِ إِنِّي لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ مُبِينٌ﴾                                               | الذاريات |
| 265          | 05        | ﴿ وَالسَّقْفِ الْمَرْفُوعِ ﴾                                                                                 | الطور    |
| 291          | 06        | ﴿وَالْبَحْرِ الْمَسْجُورِ﴾                                                                                   | الطور    |
| 292          | 09        | ﴿يَوْمُ تَمُورُ السَّمَاءُ مَوْرًا﴾                                                                          |          |
| 244          | 30        |                                                                                                              |          |
| -228 -104    | -01       | ﴿وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَى، مَا ضَلُّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى، وَمَا يَنْطَقُ عَنْ الْهَوَى﴾                   | النجم    |
| 312 -264     | 03        |                                                                                                              | ·        |
| 312 -228     | -04       | ﴿إِنْ هُوَ إِلَّا وَخْيِّ يُوحَى، عَلْمَهُ شَدِيدُ الْقُوَى﴾                                                 | النجم    |
|              | 05        |                                                                                                              | ·        |
| 152          |           | ربه دل مي المدن يسان                                                                                         |          |
| 207          | 05        | (الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ بِحُسْبَانِ)                                                                          | الوحمن   |

| الصفحات  | رقمسها            | الآيـــــة                                                                                                                                  | السورة   |
|----------|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 321      | 06                | ﴿يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِحَارَةُ﴾                                    | التحريم  |
| 373      | 14                | ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْحَبِّيرُ ﴾                                                                                | IIII     |
| 101      | 23                | ﴿ فَعُلْ هُوَ الَّذِي أَنشَأَكُمْ وَجُعَلَ لَكُمَّ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْئِدَةَ قَلْمِلًا مُ                                    | المللة   |
|          |                   | نْشْكُرُونَ﴾                                                                                                                                |          |
| 289 -287 | -14               | ﴿ وَحُمِلَتُ الْأَرْضُ وَالْحِبَالُ فَلَاكُتُنَا ذَكَّةً وَاحِدَةً، فَيَوْمَئِذٍ وَقَعَتْ الْوَاقِعَةُ ﴾                                    | الحاا    |
|          | 15                |                                                                                                                                             |          |
| 294 –284 |                   | ﴿يَوْمَ تَكُونُ السَّمَاءُ كَالْمُهُلِ، وَتَكُونُ الْحِبَالُ كَالْعِهْنِ﴾                                                                   | المعارج  |
| 378 -292 | - 19              | ﴿إِنَّ الْإِنسَانَ خُلْقَ هَلُوعًا، إِذَا مُسَّةُ الشَّرُّ خِزُوعًا، وَإِذَا مَسَّةُ الْخَيْرُ مُنُوعًا،                                    | المعار ج |
| 3,0 2,72 | 23                | رَبِّنَ الْمُصَلِّينَ، الَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَّاتِهِمْ دَاتُمُونَ﴾<br>إِلَّا الْمُصَلِّينَ، الَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَّاتِهِمْ دَاتُمُونَ﴾ | ، سترج   |
| 336      | 14                | ﴿ وَقَدْ حَلَقَكُمْ أَطُورًا ﴾                                                                                                              | نوح      |
| 69       | -01               | ﴿ قُلْ أُوحِيَ إِلَيَّ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنْ الْحِنَّ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآنَا عَحَبًا،                                  | الجن     |
|          | 02                | يَهْدي إِلَى ۚ الرُّشَد فَآمَنَا به وَلَنْ نُشَرَكَ برَبُنَا أَحَدُا﴾                                                                       |          |
| 135      | 18                | ﴿ وَأَن الْمُسَاحِدَ لَلَّهِ فَلَا تُلْعُوا مَعَ اللَّه أَحَدًا ﴾                                                                           | الجحن    |
| 289      | 14                | ﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ الْأَرْضُ وَالْحِبَالُ وَكَانَتْ الْحِبَالُ كَثِيبًا مَهِيلًا ﴾                                                           | المترمل  |
| 241      | 02-01             | ﴿ يَاأَيُّهَا الْمُدَّنُّرُ، قُمْ فَأَنذِرْ ﴾                                                                                               | المدثر   |
| 357      | 04-03             | ﴿ وَرَبُّكَ فَكَبَّرْ، وَتِيابَكَ فَطَهُرْ ﴾                                                                                                | المدثر   |
| 343      | 38                | ﴿كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتُ رَهِينَةٌ﴾                                                                                                     | المدثر   |
| 294 -207 | 09-08             | ﴿وَخْسَفَ الْقَمَرُ، وَجُمِعَ الشَّمْسُ وَالْقَسَرُ﴾                                                                                        | القيامة  |
| 100      | 02                | ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِنْ مُطْفَةٍ أَمْشَاحٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعًا بَصِيرًا﴾                                         | الإنسان  |
| 289      | 10                | ﴿وَإِذَا الْحِبَالُ نُسِفَتُ﴾                                                                                                               | المرسلات |
| 266      | V <sub>4</sub> 12 | ﴿وَبَنَيْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعًا شِدَادًا﴾                                                                                                   | النيأ    |
| 290 -289 | 20                | ﴿وَسُيِّرَتْ الْحِبَالُ فَكَانَتْ سَرَابًا﴾                                                                                                 | النبأ    |
| 287 -79  | -01               | ﴿وَالنَّازِعَاتِ غَرْقًا، وَالنَّاشِطَاتِ نَشْطًا، وَالسَّابِحَاتِ سَبْحًا، فَالسَّابِقَاتِ                                                 | النازعات |
| 17:      | 14                | سَبْقًا، فَالْمُدَّبُرَاتِ أَمْرًا، يَوْمَ تَرْجُفُ الرَّاجِفَةُ، تَتَبَعُهَا الرَّادِفَةُ، قُلُوبٌ يَوْمَـّـذَ                             |          |
| Ů        |                   | وَاحِفَةٌ، أَبْصَارُهَا خَاشِعَةٌ،فَإِنَّمَا هِيَ زَحْرَةٌ وَاحِلَةٌ فَإِذًا هُمْ بِالسَّاهِرَةَ﴾                                           |          |

| المفحات          | . 1          | الآيـــــة                                                                                              | السورة   |
|------------------|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
|                  | رقمسه<br>۵۵  |                                                                                                         | النازعان |
| <b>29</b> 6 -41  | 46           | مُنتَهَاهَا لَمْ يَلْبَنُوا إِلَّا عَشيَّةً أَوْ ضُحَاهَا﴾                                              |          |
| 289              | 03           | ﴿وَإِذَا الْحِبَالُ سُيِّرَتُ ﴾                                                                         | التكوير  |
| 290              | 06           | ﴿ وَإِذَا الْبِحَارُ سُجِّرَتَ ﴾                                                                        | التكوير  |
| 292              | 11           | ﴿ وَإِذَا السَّمَاءُ كُشَطَتْ ﴾                                                                         | التكوير  |
| 294              | 02           | ﴿ وَإِذَا الْكُوَاكِبِ النَّتُوَرَّتُ ﴾                                                                 | الانفطار |
| 290              | 03           | ﴿ وَإِذَا الْبِحَارُ فُحِّرَتَ ﴾                                                                        | الانفطار |
| 324-207          | -06          | ﴿ يَاأَيُّهَا الْإِنسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبُّكَ الْكَرِيمِ، الَّذِي خَلْقَكَ فَسَوَّاكَ فَعَذَلُكَ، فِي | الانفطار |
|                  | 08           | أَيُّ صُورَةِ مَا شَاءَ رَكَبُك﴾                                                                        |          |
| 286 -256         |              | ﴿ إِذَا السَّمَاءُ انشَقَتْ، وَأَذِبَتْ لِرَبُّهَا وَخُفَّتْ، وَإِذَا الْأَرْضُ مُدَّتْ، وَٱلْفَتْ      | الانشقاق |
| 289 -287         | 06           | مَا فِيهَا وَتَخَلَّتْ يَاأَيُّهَا الْإِنسَانُ إِنَّكَ كَادِحٌ إِنِّي رَبُّكَ كَدْحًا فَمُلَاقِيهِ﴾     |          |
| 292<br>1 05 -76  | -01          | ﴿ وَالسَّمَاءِ ذَاتِ الْبُرُوجِ، وَالْيَوْمِ الْمَوْغُودِ، وَشَاهِدِ وَمَشْهُود، فَتَلَّ                | البروج   |
| 105 /0           |              | أَصْحَابُ الْأُحْدُود، إِنَّ الَّذِينَ فَتَنُوا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ لَمُ يَتُوبُوا    | ر ر ر    |
|                  |              | فَلَهُمْ عَذَابُ حَهَنَّمَ وَلَهُمْ عَذَابُ الْحَرِيقِ﴾                                                 |          |
| 114 - 105 - 76   | -01          | ﴿ وَالسَّمَاءِ وَالطَّارِقِ، وَمَا أَدْرَاكَ مَا الطَّارِقُ، النَّحْمُ الثَّاقِبُ، يَوْمَ تُبْلَى       | الطارق   |
|                  | 09           | السَّرَاتُرُ، فَمَا لَهُ مَنْ فُوَّة وَلَا نَاصِرِ﴾                                                     |          |
| -266 -264        | 11           | ﴿وَالسَّمَاءِ ذَاتِ الرَّحْعِ ﴾                                                                         | الطارق   |
| 274<br>91        | -01          | ﴿ سَبُّحُ اسْمَ رَبُّكَ الْأَعْلَى، الَّذِي حَلَقَ فَسَوَّى، وَالَّذِي قَدَّرَ فَهَدَى،                 | 1 - 511  |
|                  | -01          | عرِسبخ اسم ربنت الأعلى، الذي حلق فسوى، والذي فدر فهدى،<br>فَذَكُرُ إِنْ نَفَعَتُ الذَّكْرَى﴾            | -        |
| -102 -91 -13     | <b>1</b> -11 | وَأَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبلِ كَيْفَ خُلقَتْ، وَإِلَى انسَّمَاه كَيْفَ رُفعَتْ، وَإِلَى ا        |          |
| -109 -103        |              | الْحِبَالِ كَيْفَ مُصِبَتْ، وَإِلَى الْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ، فَذَكَّرُ إِلَّمَا أَلْتَ ا              |          |
| -116 -115        |              | مُذَكِّرٌ"، لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُسَيِّطِرٍ﴾                                                            |          |
| <b>26</b> 5 -220 |              | <b>#</b>                                                                                                |          |
| 287 -105         | -0           | ﴿وَالْفَحْرِ، وَلَيْالٍ عَشْرٍ، وَالشَّفْعِ وَالْوَثْرِ، وَاللَّيْلِ إِذَا يَسْرِ، هَلَّ فِي ذَلِكَ .   | الفجر    |
|                  | 0(           | نَسَمُّ لذي حِجْرٍ، أَلَمْ تَرَى كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ﴾                                         |          |

| الصفحات      | رقمسها                                    | الآيـــــة                                                                                                                                                                                                                            | السورة             |
|--------------|-------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| 265 -105 -30 | -01                                       | ﴿ وَالشَّمْسِ وَضُحَاهَا، وَالْقَمَرِ إِذَا تَلَاهَا، وَالنَّهَارِ إِذَا جَلَّاهَا، وَاللَّيْلِ إِذَ                                                                                                                                  | الشمس              |
|              | 14                                        | يَغْشَاهَا، فَدَمْدَمَ عَلَيْهِمْ رَأَتِهُمْ بِذَنْبِهِمْ فَسَوَّاهَا ﴾                                                                                                                                                               |                    |
| -105 -87     | -01                                       | ﴿ الْمُسْتِمِنَ اللَّهِ عَلَقْنَا الْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ، ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ                                                                                                                                      | التين              |
| 224 -223     | 06                                        | سَافِلِينَ، إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالِحَاتِ فَلَهُمْ أَخْرٌ غَيْرُ مَمنُونَ﴾                                                                                                                                         |                    |
| -241 -215    | -01                                       | ﴿ الْوَاقُرَأُ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ، خَلَقَ الْإِنسَانَ مِنْ عَنَقٍ، اقْرَأْ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ،                                                                                                                         | العلق              |
| -255 -246    | 05                                        | الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ، عَلَّمَ الْإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْنَمْ ﴾                                                                                                                                                                  |                    |
| 357<br>297   |                                           | وَ كَلَا لَكُنْ لَمْ يَئْتُه لَنَسْفُعَ بِالنَّاصِيَّة ﴾                                                                                                                                                                              | العلق              |
| ·            |                                           |                                                                                                                                                                                                                                       | •                  |
| 298          |                                           |                                                                                                                                                                                                                                       |                    |
| /3           | 04-01                                     | ﴿ لَمْ يَكُنْ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَالْمُشْرِكِينَ مُنفَكِّينَ حَتَّى تَأْتِيَهُمْ<br>النَّهُ: أُنَّ مَا مُن مَا مَا مَا أَهُ أَنْ أَيْهُمْ مُنَا الْكِتَابِ وَالْمُشْرِكِينَ مُنفَكِّينَ حَتَّى تَأْتِيهُمْ    | البينة             |
| 286          |                                           | الْبَيِّنَةُ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتُهُمْ الْبَيِّنَةُ ﴾<br>فَاذَا ذُلْنَا مِنْ أَنَّ مِنْ أَنَا مَا جَاءَتُهُمْ الْبَيِّنَةُ ﴾                                                                                                 | 21 .t .ts          |
| 200          | $\begin{vmatrix} -01 \\ 02 \end{vmatrix}$ | ﴿ إِذَا زُلْرِلَتُ الْأَرْضُ زِلْزَالَهَا، وَأَخْرَجَتُ الْأَرْضُ أَتُقَانَهَا ﴾                                                                                                                                                      | الزلزلة            |
| 76           | / //                                      | ﴿ وَالْعَادِيَاتِ ضَبْحًا فَالْمُورِيَاتِ قَدْحًا، ٱلْمُغيرَاتِ صُبْحًا، فَأَثَرُنَ بِه نَقْعًا،                                                                                                                                      | العاديات           |
|              | 05                                        |                                                                                                                                                                                                                                       |                    |
| 70           | 5 - 09                                    | ﴿ أَفَلًا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي الْقَبُورِ، وَحُصِّلَ مَا فِي الصَّنُورِ، إِنَّ رَبَّهُمْ بهم                                                                                                                               | العاديات           |
|              | 11                                        | يُوْمَئَذُ لَخَبِيرٌ﴾                                                                                                                                                                                                                 |                    |
| 289          | 04                                        | ﴿ يَوْمُ يَكُونَ النَّاسُ كَالْفَرَاشِ الْمَبْثُوثِ، وَتَكُونُ الْحِبَالُ كَالْعِيثِي الْمَنفُوشِ ﴾                                                                                                                                   | القارعة            |
|              | 05                                        |                                                                                                                                                                                                                                       |                    |
| 10:          |                                           | وْكُلَّا لُوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْيُقِينِ، لَتُرَوُّنَ الْحَحِيمَ، ثُمَّ لَتَرَوُّنَهَا عَيْنَ الْيَقِينِ، ثُمًّا<br>* وَمُونَا عَدِينِ مِنْ وَيَهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ م |                    |
|              | 08                                        |                                                                                                                                                                                                                                       |                    |
| 395 -105 -3  |                                           |                                                                                                                                                                                                                                       | العصر              |
| 39           | 02<br>5 3 -1                              | ا:<br>﴿وَالْعَصْرِ، إِنَّ الْإِنسَانَ لَفَي خُسْرِ، إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ                                                                                                                                 | العصر              |
| 2 7.         |                                           | وَ تُوَاصَوْا بِالْحَقُ وَتُوَاصَوْا بِالصِّبْرِ)                                                                                                                                                                                     |                    |
| 39           | 2 - 04                                    | رُ فَوَيْلَ لِلْمُصَلِينَ، الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ، الَّذِينَ هُمْ يُرَاءُونَ، إِا                                                                                                                                   | الماعون<br>الماعون |
|              | 07                                        |                                                                                                                                                                                                                                       |                    |

| 361          | إذا أتيت مضجعك فتوضأ وضوء الصلاة                                  |
|--------------|-------------------------------------------------------------------|
| 361          | إذا استيقظ أحدكم من نومه فلا يغمس يده في الإناء حتى يغسلها ثلاثا  |
| 368          | إذا بال أحدكم فلا يأخذن ذكره بيمينه                               |
| 359          | إذا توضأ العبد المسلم فغسل وجهه                                   |
| 362          | إذا توضأ النبي ﷺ : أدخل أصبعيه في مجمرى أذنيه                     |
| 386          | إذا سجد يجنح في سجوده حتى يرى وضحُ إبطه                           |
| 386          | إذا سحدت فضع كفّيك وارفع مرفقيك                                   |
| 368          | إذا شرب أحدكم فلا يتنفس في الإناء                                 |
| 377          | أرأيتم لو أن نمرا على باب أحدكم يغتسل فيه كل يوم خمس مرات         |
| 367 -        | أسبغ الوضوء وخلل الأصابع                                          |
| 386.         | اعتدلوا في السجود، ولا يبسط أحدكم ذراعيه                          |
| 298.         | أعوذ بك من شركل شيء أنت آخذ بناصيته                               |
| 386.         | أمرت أن أسجد على سبع أعظم،                                        |
| <b>39</b> 1. | أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلاً الله ويقيموا الصلاة |
| 303.         | إن العبد ليتكلم بالكلمة، ما يتبين ما فيها، يهوي بما في النار      |
|              | إن الله خلق آدم على صورته                                         |
| 362.         | إن النبي ﷺ مسح برأسه وأذنيه ظاهرهما وباطنهما                      |
|              | أن النبي ﷺ، توضأ فجعل يقول: "هكذا يدلك                            |
| 392.         | إن أولَ ما يحاسب بع العبدُ يوم القيامة من عمله صلاته              |
| 392.         | إن بين الرجل والشرك ترك الصلاة!                                   |
| 377.         | إنما فرضت الصلاة وأمر الحج وأشعرت المناسك لإقامة ذكر الله         |
| 309.         | إني خلقت عبادي حنفاء كلهم وإنحم أتتهم الشياطين                    |
| 365.         | أوصاني حبريل بالسواك حتى لقد خشيت أن يفرض عسي وعنى أمني           |
| 228.         | أوقد على النار ألف عام حتى احمرتأوقد على النار ألف عام حتى احمرت  |
| 391.         | أي الأعمال أفضل؟ قال: الصلاة على وقتها                            |
| 361.         | بركة الطعام الوضوء قبله وبعده                                     |
| 363.         | تسوكوا فإن السواك مطهرة للفم مرضاة للرب                           |
| 367.         | تترهموا من البول فإنه عامة عذاب القبر منه                         |
| 384.         | ثم اركع حتى تطمئن راكعا ثم ارفع حتى تعتدل ثم اسجد                 |

خمرس الأحاديث

| 358 | حق لله على كل مسلم أن يغتسل في كل سبعة أيام           |
|-----|-------------------------------------------------------|
| 298 |                                                       |
|     | دعا بوَضوء فأفرغ عليه فغسل يديه                       |
|     | رأيت رسول الله ﷺ توضأ فاستوكف ثلاثا                   |
| 391 |                                                       |
| 357 | طهروا هذه الأجساد طهركم الله                          |
|     | الطهور شطر الإيمان                                    |
|     | عشر من الفطرة: قص الشارب، وإعفاء اللحية               |
|     | ق ربي ثم استقم، قلت؛ يا رسول الله ما أخوف ما تخاف     |
| 361 | w .                                                   |
| 363 | كان ﷺ إذا قام من النوم يشوص فاد بالسواك               |
|     | كان رسول الله ﷺ يتبرز لحاجته فآتيه بالماء فيغتسل به   |
|     | كان رسول الله ﷺ يدخل الخلاء فأحمل أنا وغلام نحوي إ    |
| 309 | كل مولود يولد على الفطرة                              |
|     | لا تتبع النظرة النظرة فإنما لك الأولى                 |
|     | لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعا لما جثت به           |
|     | لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن                      |
| 298 | اللهم إني عبدك وابن عبدك وابن أمتك ناصيتي بيدك        |
| 358 |                                                       |
|     | لولا أن أشق على أمتي أو على الناس لأمرتمم بالسواك مع  |
| 358 | مفتاح الصلاة الطهور وتحريمها التكبير وتحليلها التسبيم |
| 367 | ے<br>من توضأ فليستتر                                  |
| 361 | من نام وفي يده غمر فأصابه شيء                         |
|     | وضعت للنبي ﷺ ماء للغسل، فغسل بديه مرتين               |
|     | وُقت لنا في قص الشارب وتقليم الأظافر ونتف الإبط       |
|     | ويل للأعقاب من النار أسبغوا الوضوء                    |
|     | ويلك وهل يكب الناس في النار على وجوههم  إلاّ حصا      |
|     | يا أيها الناس إذا كان هذا اليوم (الجمعة) فاغتسلوا     |
|     | يا بين إن استطعت ألا تبيت   إلاّ على وضوء             |

## ضمرس الأعلام

| أبو الهذيل العلاف 53– 136– 138                   | أبراهام (الراهب)أبراهام               |
|--------------------------------------------------|---------------------------------------|
| أبو حامد الغزالي 14– 23– 33– 49– 50–             | إبراهيم الطيخ:                        |
| -164 -159 -152 -132 -131 -73                     | إبراهيم بن يسار النظام 52- 138        |
| 405 -214 -208 -206 -205 -168 -167                | ابن الأعرابي                          |
| أبو حنيفة 42 -35 -26                             | ابن العربي                            |
| أبو حيان التوحيدي: 22- 26- 33- 47                | ابن القيم 120- 205 - 211 - 405        |
| أبو هريرة 228– 361– 367                          | ابن الحيشم 14                         |
| أتمينس (الراهب)                                  | ابن تيمية10 - 14 - 15 - 108 - 132     |
| آدم الله 122 من الله 131 - 315 - 317 - 319 - 319 | 405 -210 -205 -162 -156 -139          |
| -324 -323 -322 -321 -320                         | ابن حزم 54- 139 -205 -208 405         |
| 340 -336 -335 -325                               | ابن خلدون 14- 20- 23- 27- 28- 29-     |
| إدوارد لو تركسيل                                 | -57 -56 -50 -47 -34 -33 - 30          |
| أرسطو                                            | 200-108 -62 -58                       |
| أرنالديز أرنالديز                                | ابن رشد 10- 14- 29- 30- 58- 77-       |
| ائفلتزر                                          | -152 -150 -149 -139 -138 -137         |
| أفضل الدين الخنجي                                | 346 -317 -238 -218 -205 -155 -153     |
| الآمدي                                           | ابن سعد 41                            |
| الأمير عبد القادر 09                             | ابن سيناء                             |
| أنباذوقنيلس 52                                   | ابن عاصم                              |
| أنتوني (الأب)                                    | ابن عباس عبد الله 362                 |
| أنس بن مالك 358– 367 368                         | ابن عرفة 32                           |
| إيف كوبانس                                       | ابن عطاء الله السكندري 169- 248- 254- |
| يتميل بوترو                                      | 315                                   |
| أينشتاين 146 – 199 – 285                         | ابن كثير 298                          |
| البابا يوحنا بولس الثاني                         | أبو الحسن الأشعري140                  |
|                                                  | أبد المظفر الاسفرايين140 - 141 - 148  |

| حسين الحسر 32- 212- 213- 214 حسين الحسر | الباقلاني 53 – 136 – 158            |
|-----------------------------------------|-------------------------------------|
| د. كيث مور                              | بتنام Putnam بتنام                  |
| دارون (نشارلز) 313- 335                 | بديع الزمان النورسي10 - 212 – 214   |
| دافید کراستوفردافید کراستوفر            | 405 -219 -217 -215                  |
| دريدا Derrida دريدا                     | براون 363                           |
| دي بور                                  | برناردشو                            |
| ديكارت رونيه 199 – 312 – 312            | بشير التركي 335 – 335               |
| الراغب الأصفهاني 89- 205-208-208 + 405  | البيجوري 32                         |
| روري Rorty روري                         | البيروني 54                         |
| ریشنباخ H. Reichenbach بیشنباخ          | التفتازاني 32- 34- 36- 51           |
| الزركشيالغركشي                          | التهانوي26 - 45 - 29 - 51 - 45      |
| زكي نجيب محسودزكي                       | توفيق علوان 379                     |
| سارتر                                   | حابر                                |
| سفيان بن عبد الله                       | حاك بيرك                            |
| سكر محمد يوسف                           | الجرحاني الشريف:32- 33- 34- 50- 235 |
| السلطان عبد الحميد                      | جلال الدين السيوطي: 41- 205 – 205   |
| سلفيستر ستالوني                         | جليرت                               |
| سيوكوفيك                                | جميل صنيبا                          |
| الشاطبي                                 | جهم بن صفوان 16- 142                |
| شبلي النعماني                           | جو كوب                              |
| الشهرستانيا 140 – 54 – 140              | جون كسني                            |
| صالح بن عمر الصالحيا                    | جو هري 234                          |
| طاش كبرى زاده 23- 27 <b>- 28</b>        | الجوينيا11- 148- 150- 152           |
| طالیسطالیس                              | 159 -158 -154 -153                  |
| الطاهر بن عاشور 17 - 3 17               | حيمس كولمان                         |
| طنطاوي                                  | حذيفة                               |
| عائشة أم المؤمنين 358- 371 عائشة        | الحسن البصريالحسن البصري            |
| عبد الحميد القضاة                       | حسن حنفي                            |

ينمرس الأعلام \_\_\_\_\_\_

| 194 | وولتر أوسكار لنديرج       |
|-----|---------------------------|
| 35  | يى بن عديين<br>يحى بن عدي |

| عمد عبده 32- 33- 34- 35- 36- 56- 58    |
|----------------------------------------|
| 234 -140 -66                           |
| محمد فريد وجدي                         |
| محمود غراب                             |
| محي الدين بن عربي 51– 139              |
| مرتضى مطهري 238                        |
| مصطفى صادق الرافعي 263                 |
| مصطفى صبري 175 – 175                   |
| مصطفى عبد الرازق 26                    |
| معاذ بن حبل 303                        |
| موریس بوکاي 260– 335                   |
| ميشال دوفوكو M, De focu 173            |
| ميشيل روز 182                          |
| نشه                                    |
| النمرود                                |
| نيوتننوتن                              |
| هابل                                   |
| هامان                                  |
| هايدجر 175                             |
| هريرت سبنسر 342 – 342                  |
| هشام بن العاص 41                       |
| ھكسلى 201 - 202                        |
| هيرمان فون                             |
| واصل بن عطاء                           |
| وحيد الدين خان 09- 23- 24- 31- 38- 38- |
| -222 -221 -219 -212 -210 -204 -130     |
| .407 -405 -244 -226 -224 -223          |

## معرس الأشكال والحور

| الصفحات | عنوان الشكل                                        | رقم الشكل | الترتيب |
|---------|----------------------------------------------------|-----------|---------|
| 145     | أجزاء الذرة                                        | 1         | 1       |
| 145     | <br>قوى الطبيعة الأساسية                           | 2         | 2       |
| 188     | توقعات انبعاثات غاز ثاني أكسيد الكربون في الجو     | 1 -3      | 3       |
| 188     | انبعاثات غاز ثاني أكسيد الكربون في العالم سنة 1997 | 2 -3      | 4       |
| i-188   | تأثير الدفيئة الطبيعي: Effet de serre              | 1-4       | 5       |
| 1-188   | توقعات ارتفاع درجة حرارة الكوكب                    | 2 -4      | 6       |
| 1-188   | توقعات ارتفاع مستوى سطح البحر                      | 3 -4      | 7       |
| 269     | دورة للياه في الطبيعة                              | 5         | 8       |
| 273     | طبقات الجو                                         | 1 -6      | 9       |
| 1-273   | السقف المحفوظ + رجع السماء                         | 2 -6      | 10      |
| 275 – پ | المحال المغناطيسي                                  | 7         | 11      |
| 275 - ب | اللرع المغناطيسي                                   | 8         | 12      |
| 275     | الشفق القطي الشمالي                                | 9         | 13      |
| 281     | الانفجار الكبير وتمدد الكون                        | 10        | 14      |
| 283     | مفرخة النجوم (سلم)                                 | 1-11      | 15      |
| 283     | دورة حياة النحوم                                   | 2 - 11    | 16      |
| 1-283   | المحموعة الشمسية                                   | 1 - 12    | 17      |
| 1-283   | الجحرات                                            | 2 - 12    | 18      |
| ب –283  | كتاب الكون                                         | 13        | 19      |
| 1-286   | مكوّنات الأرض                                      | 1 - 14    | 20      |
| 288     | البراكين - وتسجير البحار                           | 2 - 14    | 21      |
| 1-288   | خارطة الزلازل والبراكين                            | 3 – 14    | 22      |
| 1-293   | مستعرة Supernovai                                  | 15        | 23      |
| 295     | انفجار نحم (وردة كالدهان)                          | 16        | 24      |
| 302     | تركيبة المخ                                        | 1 - 17    | 25      |
| 302     | المناطق الوظيفية للمخ (الناصية)                    | 2 - 17    | 26      |

| الصفحات | عنوان الشكل                                         | رقم الشكل              | الترتيب |
|---------|-----------------------------------------------------|------------------------|---------|
| 1-302   | نشاط المخ أثناء أداء المهارات اللغوية               | 18                     | 27      |
| 1-302   | إصابة الناصية                                       | 19                     | 28      |
| 330     | حدول تاريخ ظهور أنواع الجماعات البشرية              | 1 -20                  | 29      |
| 330     | شجرة أصل الإنسان (فرضية التطور)                     | 2 - 20                 | 30      |
| 330     | شجرة أصل الإنسان 1980                               | 3 - 20                 | 31      |
| i-330   | شحرة أصل الإنسان (انقصال البشر عن القردة)           | 4-20                   | 32      |
| i-330   | شجرة سلالة الإنسان الجديدة (الوجود المستقل للإنسان) | 21                     | 33      |
| -330 ب  | خدعة التطور                                         | 22                     | 34      |
| 334     | الحلقات المفقودة                                    | 23                     | 35      |
| 339     | أضرار الطفرات                                       | 24                     | 36      |
| 353     | أنواع البكتيريا والفيروسات والميكروبات              | (6 - 1 <sub>)</sub> 25 | 37      |
| 355     | التهابات الفم                                       | 1 -26                  | 38      |
| 355     | التهابات الأنف                                      | 2 -26                  | 39      |
| 370     | الديدان الشريطية                                    | 30                     | 40      |
| 380     | رسم مقطعي عمودي للوريد                              | 31                     | 41      |
| 380     | دوالي الساقين                                       | 32                     | 42      |
| 383     | الدورة الدموية                                      | 1 -33                  | 43      |
| 383     | دور الصلاة في تقوية جدار الأوردة                    | 2 -33                  | 44      |
| 385     | دور الصلاة في تخفيف الضغوط على انساقين              | 34                     | 45      |
| 1-385   | وضع السحود في الصلاة                                | (5 - 1 <sub>)</sub> 35 | 46      |
| 389     | وضع الجلوس في الصلاة (الافتراش)                     | (5 - l) 36             | 47      |
| 326     | دورة الحياة والموت (دليل الموت على الحنق)           | _                      | 48      |

## المُحَتَّوِيَاتٌ

| 06        | المقدمة                                         |
|-----------|-------------------------------------------------|
| 18        | الفصل الأول: التعريف بعلم العقيدة               |
| 19        | التمهيد                                         |
| 22        | المبحث الأول: دلالتا التعريف والتسمية           |
| 22        | المطلب الأول:دلالة التعريف                      |
| 22        |                                                 |
| 24        | ب- الغاية الدفاعية لعلم العقيدة                 |
| مية عموما | ج- الصلة بين علم العقيدة والفقه والعلوم الإسلام |
| 27        | د- التواصل بين العلومد                          |
| 31        | هـــ- اختفاء الصبغة الواقعية العملية            |
| 35        | المطلب الثاني: دلالة التسمية                    |
| 35<br>35  | 1 - الفقه الأكبر                                |
| 35        | 2 – عـلـم النظر والاستدلال                      |
| 35        |                                                 |
| 36        | 4 – علم التوحيد                                 |
| 36        |                                                 |
| 37        | · 6 - علم العقيدة                               |
| 37        | 7 – عنم الإيمان                                 |
| 40        | المبحث الثاني: دور علم العقيدة                  |
| 40        | غهيد غهيد غهيد غهيد                             |
| 40        | أولا بــ دوره في عصر النشأة                     |
| 45        | ثانيا ـــ تطور دور علم العقيدة وأهم وظائفه      |
| 46        | أ ـــ الشرح والبيان لغرض الفهم والإصلاح         |
| 49        | ب- إثبات العقائد الإسلامية بالأدلة اليقينية     |
| 51        | ج- رد الشبهات وتزييف الآراء الباطلة             |

| 47                                                          | المحتسويسسات 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>S</b> 3.                                                 | د- وظيفة الهجوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 59.                                                         | ثالثا ــ دور علم العقيدة اليوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 59.                                                         | أ- معالحة مشاكل الواقع الإسلامي                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <b>6</b> 0.                                                 | أ- 1 - التصحيح والتوضيح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>60</b> .                                                 | أ– 2 – تثبيت وترقية إيمان المؤمن                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 61.                                                         | أ- 3 – تقوية التزام المؤمن بالدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <b>6</b> 2.                                                 | أ- 4 - دحض الشبهات الواردة على الأصول والفروع                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>6</b> 2.                                                 | أ- 5 - توعية المخالفين ودعوتمم إلى الدين الإسلامي                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <b>6</b> 3.                                                 | أ– 6– الهجوم على عقائد وأفكار المعارضين                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>6</b> 3.                                                 | 1 – معرفة الأديان والمذاهب والنظريات المعاصرة                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>6</b> 4.                                                 | 2 – الإلمام بعنُوم العصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <b>6</b> 4.                                                 | 3 – معرفة الأضرار التي تلم بالدين الإسلامي                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| <b>6</b> 5.                                                 | ب - اقتراح حلول للمشاكل التي تعاني منها الإنسانية                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <b>6</b> 8.                                                 | الفصل الثاني: منهج القرآن الكريم في الاستدلال على العقائد                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 68.<br>69.                                                  | الفصل الثاني: منهج القرآن الكريم في الاستدلال على العقائد                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                             | <u>l</u> 8ē                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 69.<br>71.                                                  | تمهــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 69.<br>71.                                                  | تمهــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 69.<br>71.<br>71.<br>71.                                    | تمهــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 69.<br>71.<br>71.<br>71.<br>73.                             | تمه يد الأول: خصائص المنهج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 69.<br>71.<br>71.<br>71.<br>73.                             | المبحث الأول: خصائص المنهج  أ ـــ اقتران القضايا بأدلتها  ب ـــ سبل استنباط الدليل وتحقيق اليقين  ج - ضبط المصطلحات  و د - النجوء إلى الواقع الحسي للبرهنة على الغيب                                                                                                                                                                        |
| 69.<br>71.<br>71.<br>71.<br>73.<br>74.                      | المبحث الأول: خصائص المنهج.  أ ــ اقتران القضايا بأدلتها  ب ــ سبل استنباط الدليل وتحقيق اليقين  ج - ضبط المصطلحات  ، د - النجوء إلى الواقع الحسي للبرهنة على الغيب هــ - شمولية الخطاب وتنوعه                                                                                                                                              |
| 69.<br>71.<br>71.<br>71.<br>73.<br>74.<br>76.               | المبحث الأول: خصائص المنهج.  أ ــ اقتران القضايا بأدلتها  ب ــ سبل استنباط الدليل وتحقيق اليقين  ج - ضبط المصطلحات  ر د - النجوء إلى الواقع الحسي للبرهنة على الغيب  هــ - شمولية الخطاب وتنوعه  و - كشف حجج الخصوم وإبطالها.                                                                                                               |
| 69.<br>71.<br>71.<br>73.<br>74.<br>76.<br>77.               | قه       يا         المبحث الأول: خصائص المنهج       ا         ا اقتران القضايا بأدلتها       ا         ب سبل استنباط الدليل وتحقيق البقين       ا         ج - ضبط المصطلحات       ا         ا د - النجوء إلى الواقع الحسي للبرهنة على الغيب         هــ - شمولية الخطاب وتنوعه         و - كشف حجج الخصوم وإبطالها         1 - حجة التقليد |
| 69.<br>71.<br>71.<br>73.<br>74.<br>76.<br>77.<br>78.        | المبحث الأول: خصائص المنهج.  أ ـــ اقتران القضايا بأدلتها                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 69.<br>71.<br>71.<br>73.<br>74.<br>76.<br>78.<br>78.        | المبحث الأول: خصائص المنهج  أ ــ اقتران القضايا بأدلتها  ب ــ سبل استنباط الدليل وتحقيق اليقين  ج - ضبط المصطلحات  ر د - النجوء إلى الواقع الحسي للبرهنة على الغيب  هــ - شمولية الخطاب وتنوعه  و - كشف حجج الخصوم وإبطالها.  1 - حجة التقليد  2 - حجة الإيمان بالحس والمشاهدة  3 - انجادلة والمناقشة                                       |
| 69.<br>71.<br>71.<br>73.<br>74.<br>76.<br>77.<br>78.<br>80. | المبحث الأول: خصائص المنهج.  أ ـــ اقتران القضايا بأدلتها                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

| 83       الطلب الأول: الأسلوب الوجداني: (مخاطبة الوجدان).         83       ا – الفطرة وماهية الإنسان.         84       ب – طريقة القرآن في خطاب الفطرة.         91       ا التذكير بالنظر في خلق الله.         92       التذكير بالاستفهام.         2 – التذكير بالاستفهام.       3         4 – التذكير بلاستفهام.       4         94       المطلب الثاني: النظر في الآفاق والأنفس (مخاطبة الحس).         94       المطلب الثاني: النظر في الآفاق والأنفس (مخاطبة الحس).         95       الملاحظة في المعرفة الحسية الفرآنية.         96       التكرار لتحقيق الإيقان.         97       التكرار لتحقيق الإيقان.         2 – التكرار لتحقيق الإيقان.       2         1 – المراد لتحقيق الإيقان.       3         2 – التكرار لتحقيق الإيقان.       3         3 – دور الحواس المعرفي (وظيفتها).       3         4 – دور الحواس المعرفي (وظيفتها).       3 | ایک   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 83       المطلب الأول: الأسلوب الوجداني: (مخاطبة الوجدان)         83       أ – الفطرة وماهية الإنسان         94       ب طريقة القرآن في خطاب الفطرة         95       التذكير بالاستفهام         96       التذكير بخر الأحداث والمواقف العسلية الحياتية         94       التذكير بضرب الأمثال         95       المطلب الثاني: النظر في الآفاق والأنفس (مخاطبة الحس)         96       المطلب الثاني: النظر في الآفاق والأنفس (مخاطبة الحس)         97       الملاحظة في المعرفة الحسية القرآنية         98       التكرار لتحقيق الإيقان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الميه |
| 83       أ – الفطرة وماهية الإنسان         99       ب – طريقة القرآن في خطاب الفطرة         91       أ – التذكير بالنظر في خلق الله         92       ك – التذكير بالاستفهام         93       ع – التذكير بذكر الأحداث والمواقف العسلية الحياتية         94       التذكير بضرب الأمثال         94       المطلب الثاني: النظر في الآفاق والأنفس (مخاطبة الحس)         96       المطلب الثاني: النظر في الآفاق والأنفس (مخاطبة الحس)         97       الملاحظة في المعرفة الحسبة القرآنية         2       – التكرار لتحقيق الإيقان         2       – التكرار لتحقيق الإيقان                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| <ul> <li>ب- طريقة القرآن في خطاب الفطرة</li> <li>التذكير بالنظر في خلق الله</li> <li>التذكير بالاستفهام</li> <li>التذكير بذكر الأحداث والمواقف العملية الحباتية</li> <li>التذكير بضرب الأمثال</li> <li>المطلب الثاني: النظر في الآفاق والأنفس (مخاطبة الحس)</li> <li>المطلب الثاني: النظر في الآفاق والأنفس (مخاطبة الحس)</li> <li>الملاحظة في المعرفة الحسبة القرآنية</li> <li>التكرار لتحقيق الإيقان</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |
| 91       التذكير بالنظر في حلق الله         92       التذكير بالاستفهام         3       التذكير بذكر الأحداث والمواقف العملية الحياتية         4       التذكير بضرب الأمثال         4       التذكير بضرب الأمثال         96       المطلب الثاني: النظر في الآفاق والأنفس (مخاطبة الحس)         97       الملاحظة في المعرفة الحسية الفرآنية         2       التكرار لتحقيق الإيقان         98       التكرار لتحقيق الإيقان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |
| 92 ـ التذكير بالاستفهام<br>3 ـ التذكير بذكر الأحداث والمواقف العملية الحياتية<br>94 ـ التذكير بضرب الأمثال<br>المطلب الثاني: النظر في الآفاق والأنفس(مخاطبة الحس)<br>1 ـ الملاحظة في المعرفة الحسية القرآنية<br>98 ـ التكرار لتحقيق الإيقان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |
| <ul> <li>94 - التذكير بضرب الأمثال</li> <li>96 - المطلب الثاني: النظر في الآفاق والأنفس(مخاطبة الحس)</li> <li>97 - الملاحظة في المعرفة الحسية القرآنية</li> <li>98 - التكرار لتحقيق الإيقان</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       |
| المطلب الثاني:النظر في الآفاق والأنفس(مخاطبة الحس)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       |
| 1 - الملاّحظة في المعرفة الحسية القرآنية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| 2 - التكرار لتحقيق الإيقان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |
| 3 - دور الحواس المعرفي(وظيفتها)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |
| 1 3/43 0 3 33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |
| 4 – خطاب الحواس بأسلوب القسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |
| المطلب الثالث: الأسلوب العقلي (مخاطبة العقل)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |
| أ _ مكانة العقل وأهميته في القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| ب ماهيته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| ج- محالاته ووظائفه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       |
| 109                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |
| 2 _ و ظائفه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |
| د- أساليب الاستدلال العقلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |
| أولا: الأمثال والأفيسة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |
| ئانيا: الجدل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |
| سل الثالث: دواعي تجديد المنهج وأسس منهج علم العقيدة المعاصر (النهج العلمي)129                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | لفه   |
| يد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | لتم   |
| ث الأول: دواعي تجاوز الأدلة القديمة وتجديد المنهج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | لمبح  |
| المطلب الأول: قصور الأدلة القديمة وعدم ملاءمتها للواقع المعاصر والمنهج القرآني 133                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       |
| أولا: أهم الصور الاستدلالية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |

| 477            | المحتسويسسات سيستستست                                             |
|----------------|-------------------------------------------------------------------|
| 134            | أ ـــ دليل الجوهر الفرد                                           |
| 134            | 1 ــــ التعریف به 1                                               |
| 137            | 1 ـــ عيوبه عيوبه.                                                |
| 142            | 2 ـــ دليل الجوهر الفرد في ميزان العلم المعاصر                    |
| 148            | ب ـــ دليل الممكن والواجب:                                        |
| 148            | 1 _ مفهومه1                                                       |
|                | 2 — عيوبه                                                         |
|                | ج- دليل التمانع:                                                  |
| 154            | 1 ـــ صورتا الدليل: ــــــــــــــــــــــــــ                    |
| 155            | 2 عيوبه2                                                          |
| 157            | ثانيا: أهم الأسس المنهجية لأدلة المتكلسين                         |
| 157            | 1 ــ فكرة الدور 1                                                 |
| 162            | 2 مقدمة: "بطلان الدليل يؤذن ببطلان المدلول"                       |
| 163            | 3 ـــ المنطق الأرسطي والترعة التجريدية                            |
| 169            | المطلب الثاني: التحديات العقدية المعاصرة                          |
| 171            | أ – طبيعة المعرفة ومصدريتها                                       |
| 174            | و ب- إنكار الغيب                                                  |
| 175            | l إنكار الألوهية                                                  |
| 177            | 2 ـــ بشرية وتاريخية القرآن انكريم                                |
| 178            | 3 ـــ دعوة الخلود وإنكار البعث 3                                  |
| 182            | ج – اغتراب الإنسان وشعوره بالإهمال                                |
| ي الواقعيي 185 | د- الانعكاسات العملية للتحديات الفكرية (التحديات عني المستوك      |
| 193            | المبحث الثاني: التطور العلمي وأسس المنهج الجديد                   |
| 194            | المطلب الأول: التطور العلمي المعاصر وصلته بالدين (العلم والإيمان) |
| 204            | المطلب الثاني: صلة علم العقيدة بالعلوم الكونية                    |
| 205            | أ _ عند المتقدمين                                                 |
| 205            | 1 – ابن حزم                                                       |
| 206            | 2 - الراغب الأصفهاني 2                                            |

| 4/8 | المحتسويسسات والمستعدد والمستعدد                         |
|-----|----------------------------------------------------------|
| 206 | 3 ــــ أبو حامد الغزالي                                  |
| 208 | 4 ـــ فخر الدين الرازي4                                  |
| 210 | 5 ـــ ابن تيميه وابن القيم الجوزية5                      |
| 212 | ب – عند المحدثين والمعاصرين                              |
| 212 | 1 – حسين الجسر                                           |
| 214 | 2 – بديع الزمان سعيد ميرزا النورسي                       |
| 219 | 3 – وحيد الدين خان 3                                     |
| 226 | 4 – عبد الجحيد الزنداني                                  |
| 229 | 5 – هيئة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة                 |
| 234 | المطلب الثالث: أسس المنهج الجديد (المنهج العلمي المعاصر) |
| 234 | أ ـــ المعرفية والعلمية في المنهج                        |
| 234 | 1 ــ المعرفية في المنهج (أو نسبية العلم الإنساني)        |
| 237 | 2 ـــ العنمية في المنهج                                  |
| 240 | ب ـــ المرجعية النصية (القرآن والسنة) والتراثية          |
| 241 | ج – الواقعية في المنهج                                   |
| 243 | د- اتخاذ الأسلوب السلس البسيط الواضح للكلام              |
| 245 | الفصل الرابع: الاستدلال العلمي على حقائق الدين الإسلامي. |
| 246 | تمهيد: أهمية الاستدلال العلمي                            |
| 257 | المدخل: مفهوم الإعجاز العلمي                             |
| 257 | أ ــ تعريفه                                              |
| 258 | ب ـــ أوجه الإعجاز العلمي وأهدافه                        |
| 260 | ج- طريقا الاستدلال بالإعجاز العلمي                       |
| 263 | المبحث الأول: الاستدلال على صدق الخبر الإلهي             |
| 264 | المطلب الأول: في الآفاق                                  |
| 264 | الموضوع الأول: حفظ الأرض                                 |
| 267 | أ ـــ دورة المياه في الطبيعة                             |
| 270 | ب ـــ طبقات الغلاف الجوي                                 |

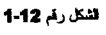
| 479                | المحتريب ات                                          |
|--------------------|------------------------------------------------------|
| 272                | ج- المحال المغناطيسي للأرض                           |
| 276                | الموضوع الثانى: نماية الكون (الانقلاب الكوبي)        |
|                    | أولا: نشأة الكون (خلق الكون)                         |
| 279                | أ _ بداية النشأة (السحابة والانفحار الكبير)          |
|                    | ب الفضاء الخارجي                                     |
|                    |                                                      |
|                    | 2 _ الكواكب السيارة                                  |
| 284                | تانيا: نماية الكون                                   |
| 284                | أ _ الموت الحراري للكون                              |
| العلوم الكونية 285 | ب ـــ أحداث الأرض والسماوات يوم القيامة بين القرآن و |
| 286                | 1 _ أحداث الأرض 1                                    |
| 286                | 1 ـــ 1 ـــ الزلزلة والبراكين                        |
| 289                | l ـــ 2 ــ نسف الجبال وزوالها                        |
| 290                | 1 – 3 _ اشتعال البحار وانفجارها                      |
| 291                | 2 _ أحداث السماوات                                   |
| 291                | 2 _ 1 _ السماء عموما،                                |
| 292                | 2 _ 2 _ النجوم والشمس                                |
| 294                | 2 _ 3 _ الكواكب والقمر                               |
| 294                | 2 – 4 ــ نماية السماوات (المحرات) وحلول الظلام       |
| 297                | المطلب الثاني: في الأنفس                             |
| 297                | الموضوع الأول: الناصية                               |
|                    | أ _ مفهومها                                          |
| 300                | ب ـــ التفسير العلمي المعاصر                         |
|                    | 1 حفائق عامة                                         |
|                    | 2 ـــ الناصية ووظيفة الفص الجبهي                     |
|                    | ج - الأدلة العلمية على صحة هذه الحقائق               |

الدليل الأول

| 480              | المحتسويسسات                                                                           |
|------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| 307              | د- الاستنتاج                                                                           |
| 311              | هـــ وجه الإعجاز                                                                       |
| ة التربوية . 313 | الموضوع الثاني: بداية الوجود الإنساني بين القرآن الكريم والعلم المعاصر وآثارها العقديا |
| 313              | غهيدغهيد                                                                               |
| 316              | أ – بداية الوجود الإنساني في القرآن الكريم                                             |
| 316              | 1 ـــ ما قبل الوجود الإنساني                                                           |
| 318              | 2 ـــ بداية الوجود الإنساني                                                            |
| 319              | -1الإعلام الإلهي بخلق الإنسان                                                          |
| 320              | 2 ـــ 2 - انفعال البيئة الكونية بوجود الإنسان                                          |
| 321              | 2 ــــ 3 ـــــــ 3 ــــــــــــــــــــ                                                |
| 327              | ب – بداية الوجود الإنساني بين نظرية التطور والأبحاث العلمية المعاصرة                   |
| 328              | ا – السحن الجيولوجي                                                                    |
| 336              | 2 – الطفرات (التحولات الوراثية)                                                        |
| 341              | ح− آثار عقيدة الخلق ومقولة التطور في حياة الإنسان                                      |
| 341              | 1 – الأثر المعرفي                                                                      |
| 342              | 2 – الأثر الأخلاقي أو الشعور بالعدوانية                                                |
|                  | 3 – الإنسان والبيئة أو الشعور بالدونية                                                 |
| 346              | 4 - مكانة وقيمة الإنسان في الوجود                                                      |
| 349              | المبحث الثاني: الاستدلال على عدل الأمر الإلهي                                          |
| 349              | ئهيىل ئهيىل                                                                            |
| 351              | المطلب الأول:الطهارة والطب الوقائي                                                     |
| 352              | أولا:التعريف بالطب الوقائي وعلم الكائنات الدقيقة                                       |
| 352              | أ - تغريفه أ                                                                           |
| 352              | ب- الكاثنات الدقيقة وأضرارها                                                           |
| 356              | ثانيا: الطهارة في الإسلامم                                                             |
| 356              | أ-مفهومها وأهميتها                                                                     |
| 358              | ب- تأثير الغسل والوضوء على نظافة الحسم                                                 |
| 359              | 1 – الغسل وطهارة الجلد من الجراثيم                                                     |

| 481 | الخمير الأس |
|-----|-------------|
| 401 |             |

| شوف 359              | 2 - الوضوء والقضاء على جراثيم الجلد المك                                                                 |
|----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 362                  | 3 - المضمضة والوقاية من أمراض الفم                                                                       |
| 365                  | 4 - تأثير الوضوء على نظافة الأنف                                                                         |
| لأمراضلأمراض         | 5 - نظافة السبيلين(الاستنجاء)و الوقاية من ا                                                              |
| 371                  | 6 – سنن الفطرة ونظافة الفرد                                                                              |
| 372                  | ثالثابُوجه الإعجاز                                                                                       |
| الساقين              | المطلب الثانين: الصلاة والوقاية من مرض دوالي                                                             |
| 376                  | أولاً:الصلاة في الإسلام مفهومها وأهميتها                                                                 |
| 376                  | 1 - مفهومها                                                                                              |
| 377                  | أ – أهميتها                                                                                              |
| 378                  | ثْلُمِيا:دوالي الساقين ونتائج البحث العلمي                                                               |
| 381                  | النا: علاقة الصلاة بدوالي الساقين                                                                        |
| 381                  | أ ـــ نسبة المصلين وعلاقة ذلك بدوالي الساقين                                                             |
| 382                  | ب ـــ نسبة مادة الهيدروكسي برولين والصلاة                                                                |
| عمافن                | ج – الصلاة وأثرها في الضغوط على الوريد ال                                                                |
| 384                  | د - تنشيط الدورة أثناء حركات الصلاة                                                                      |
| سلاة وما يخدث أثناءه | أولا: تموذج السجود كحركة من حركات الص                                                                    |
| 388                  | ثانيا: الرفع من السجود (الجنوس)                                                                          |
| 391                  | رابعا: وجه الإعجاز                                                                                       |
| 396                  | اخاتــــمة                                                                                               |
|                      | قائمة المصادر والمراجع                                                                                   |
| 441                  | الفهارسالفهارس المستعدد |
|                      | فهرس الآيات القرآنية                                                                                     |
| 466                  | الأحاديث                                                                                                 |
| 468                  | لهرس الأعلاملغرس الأعلام                                                                                 |
| 472                  | هرس الأشكال والصور                                                                                       |
| 474                  | لمحتويات                                                                                                 |



كواكب المجموعة الشمعية في الشمسية التسعة في مدارها حول الشمس من المرابعين المرابياء (الأنبياء 33)

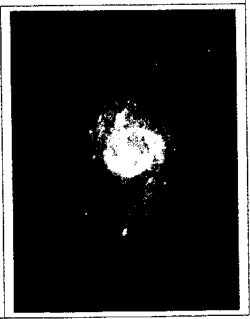


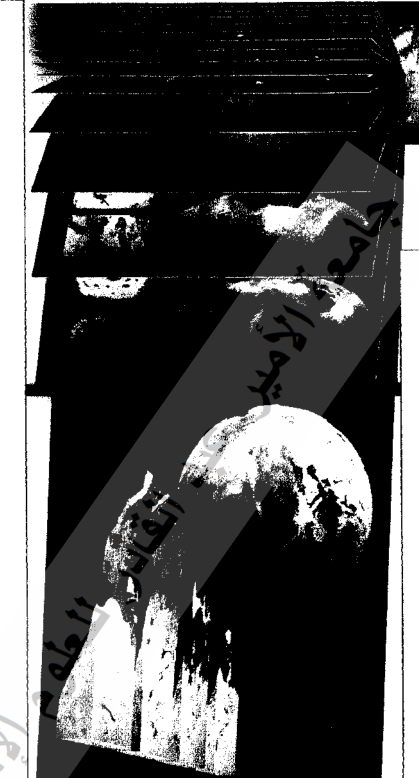
## **ئن**ىكل رقم **:2-12**

على اليمين مجرة حلاز ونية تحتوي على ما يقرب 400 مليار نجم

على اليسار: تحثوي هذه المنطقة من الكون الاف المجرات







المصدر: موسوعة .La nature .t3.p 7

الشكل رقم 13.8 كتلب قصة خلق الكون

يوم نطوي السماء كطي السجل الكائب كما بدأنا أول خلق نعيده

رَعَا عَلِيَا لِ كَا فَاعِلِنَ ﴿ الْأَسِاء 104 ﴾