

جامعة الأمير عبد القالد للعلوم الإسلامية

قسنطينة

رقم التسجيل سيبين الرقم النزتيبي:....

كلية أصول الدين والشريعة والحضارة الإسلامية قسم العقيدة ومقارنة الأديان

# بعد الإجتماعي والسياسر

بحث مقدم للحصول على شهادة دكتوراه دولة في العقيدة

السراف الأستاذ الدكتور: فضيل دليو

إعداد الطالب: عمار طسطاس

لجنة المناقشة

| Ů, | رئِسا        |                      |       |              |
|----|--------------|----------------------|-------|--------------|
|    | مشرفا ومقورا | جامعة منتوري قسنطينة | أ.ت.ع | أ.دفضيل دليو |
| ô  | عضوا         | 3 4                  |       |              |
| X  | عضوا         |                      |       | •            |
| Î  | مضوا         |                      |       |              |

نوقشت يوم .....

السنة الجامعية: 1426-1427هـ/ 2005-2006م

# الفصل الأول

# النوذج المعرفي التوحيدي

المبعث الأول: المفاهيم المفتاحية للنوذج المعرفي التوحيدي. المبعث الثاني: مقومات النوذج المعرفي التوحيدي. المبعث الثاني: مقومات النوذج المعرف المحسث الثالث. المعرف ووحدة المحقيقة في الندوذج المعرف التوحيدي. التوحيدي.

# المبحث الأول: المفاهيم المفتاحية للنموذج المعرفي التوحيدي تمهيد:

يمثل «النموذج المعرفي التوحيدي» الدور التنظيري المعرفي لعقيدة التوحيد، حيث يسعى إلى تفعيل قواعد العقيدة الإسلامية معرفيا، وخول تلك المعرفة إلى قدرات تفسيرية تقدم للإنسانية - اليوم - إحابة شافية عما صار يعرف في الأدبيات الغربية به "الأسئلة الكلية والنهائية" المتعلقة بمضمون النماذج المعرفية، التي تدور حول ثلاثة عناصر أساسية: الله، الطبيعة والإنسان (1)، وهي من متضمنات عقيدة التوحيد في الإسلام كذلك.

«فما الذي يستفاد به معرفيا من الإيمان بالله انواحد وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشره؟ وما هي الدلالات المنهجية لهذه القواعد؟ وكيف توجد القناعة بأن العلوم جميعها بل الأفكار والحضارات لابد أن تقوم على نظرة معينة للكون وأصل مصدره وغايته وكيفية معرفته ومكوناته الأساسية المرئي منها والماورائي، ومن ثم فإن نقي وجود الخالق أو اتخاذ موقف محايد من وجوده وعدمه، وكذلك أي من القواعد الأخرى يترتب عليه نظام معرفي مغاير تماما لذلك النظام الذي ينبثق عن الإيمان بهذه القواعد »(٤٠).

وفي نظرية المعرفة الإسلامية، يجب الانتباد إلى ضرورة التمييز بين نموذجين للمعرفة يعضد أحدهما الآخر ويتكامل معه<sup>(3)</sup>:

الأول: النموذج المعرفي الموحى، وهو: « أحدث وآخر نماذج المعرفة الموحاة يتمثل في القرآن الكريم وسنة آخر الأنبياء- محمد بن عبد الله ﷺ وسيرته.

- والثاني: النموذج المعرفي العلمي: وهو النموذج الذي يجتهد البشر- بمقتضى الفطرة-في تأسيسه وتطويره باستمرار، بمعية النموذج المعرفي الموحي، أو بمعزل عنه، وهذا الأخير نوعان:

التوع الأول: التموذج المعرفي التوحيدي: ويستند في تحديد مفاهيمه الكلية المعرفية والمنهجية إلى الوحي، كما يعتمد في اتخاذ مفاهيمه التحليلية من مجال معرفي أوسع توفره طبيعة

<sup>(1)</sup> عبد الوحاب المسيري- اللغة والمجاز بين التوحيد ووحدة الوحود: 218.

<sup>(2)</sup> مله جابر العلوان- غو منهجية معرفية قرآنية: 279.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> كليم صديقي- التوحيد والتفسيخ: 9.

مصادر المعرفة في الإسلام التي تجمع بين الوحي والكون من حهة، وبين وسائل المعرفة من سمع وبصر وعقل من حهة ثانية.

ومن هنا نلحظ سمة الشمولية المعرفية من حيث المصدر والأدوات كحقيقة واقعية لا مراء فيها يتفرد بها النموذج المعرفي التوحيدي تبعا لطبيعة المعرفة في الإسلام حسب شمول المصدر والمحال، كما أنه يستوعب التراث المعرفي البشري، ويمتلك الكفاءة المنهجية والقدرة على تجاوزه بإعادة صياغته وتمثله من منظور الرؤية التوحيدية الإسلامية (أ).

# النوع الثاني: النموذج المعرفي الغربي الحديث:

يختلف عن النموذج المعرفي التوحيدي بأنه: «يتأسس على النسبية وإخضاع كل الظواهر للقياس، واستبعاد الدين من المنهج واعتباره موضوعا من موضوعات الدراسة لا منطلقا للعلم والمعرفة» (2).

فالمعرفة حسب النموذج للعرفي الغربي في اتجاهاته المادية الوضعية - يمارس القطيعة المعرفية مع الوحي أيا كانت قيمته، فهو يقتصر من حيث مصدر المعرفة على حقائق الكون أو عالم الشهادة، وعلى العقل أو الحواس والتحربة من حيث الوسيلة.

وعلى هذا الأساس صار هذا النموذج عرضة خطر التغيير الفعلي والمحتمل من حراء الثورات العلمية المتعاقبة (3).

في حين أن نظيره في «النموذج المعرفي التوحيدي» يتميز بالمرونة والثبات معا، حراء اعتماده على الاحتهاد والتحديد من جهة المتغيرات، والاستقرار على قواعد وأصول ثابتة – من حهة الوحى المعصوم في مفاهيمه، ومقوماته، وكلياته.

ولكي يتميز النموذج المعرفي التوحيدي، بخصائصه ومقوماته، وكفاءته المعرفية التفسيرية عن النماذج المعرفية الأخرى وحب التطرق في هذا الفصل بالعرض والتحليل إلى قضايا تتعلق بالمفاهيم المفتاحية لهذا النموذج: كالدين والفطرة والقراءة والعلم والإيمان والعمل والمعرفة ثم محاولة الكشف عن التداخل المعرف والمنهجي بين هذه المفاهيم وبين مقومات نظام الدين

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> إسماعيل راسي الغاروقي – أسلمة للعرفة: 49.

<sup>(2)</sup> هبة رؤوف عزت- المرأة والعمل السياسي: 44.

الله طوماس كوهن- بنية النورات العلمية: نقلا عن كليم صديقي- النوحيد والنفسيخ: 10.

وكلياته في العقيدة والمعرفة والسلوك ولحياة كما حاء ها الإسلام، وصولا إلى إدراك مقاصد المعرفة الإسلامية ووحدة الحقيقة، استنادا إلى مقومات النصور الإسلامي العام للوجود وكلياته في: التوحيد، والكون، والإنسان، والحياة. وما ينبئق عنها من قيم ومبادئ تشكل فلسفة الحياة الاحتماعية والسياسية بقصد بناء النظام الاحتماعي السياسي الإسلامي في الواقع.

أولا: مفهوم المدين في القرآن:

#### 1- معنى الدين في اللغة العربية:

إذا رجعت إلى معاجم اللغة العربية لتقصى معاني لفظة "الدين" الفيتها متعددة، وتصل إلى حد التناقض في الظاهر، «فالدين هو الملك، وهو الخدمة وهو العزوهو الذل وهو الإكراه وهو الإحسان وهو العادة وهو العبادة وهو القهر والسلطان، وهو التذلل والخضوع، وهو الطاعة، وهو المعصية وهو الإسلام والتوحيد، وهو اسم لكل ما يعتقد، أو كل ما يتعبد الله به...اخ» (1).

حاء في مختار الصحاح: «(والدين) بالكسر: العادة والشأن، و(دانه يدينه دينا) بالكسر: أذله استعبده (فدان)، وفي الحديث: عن شداد بن أوس عن النبي في قال: [«الكيس من دان نفسه وعمل لما بعد الموت، والعاجز من أتبع نفسه هواها وتمنى على الله»](2) قال هذا حديث حسن.

و (الدين) أيضا الجزاء والمكافأة، يقال (دانه) بدينه (دينا) أي حازاه، يقال: (كما تدين تدان) أي كما تجازي بجُازي بجُازى بفعلك وبحسب ما عملت، وقوله: ﴿ أَيْنًا لَمَدِينُونَ ﴾ (3)،

أي لمحزيون محاسبون ومنه (الديان) في صفة الله تعالى.

و(المدين) العبد و(المدينة) الأمة كأنهما أذلهما العمل، و(دانه) ملكه، وقيل منه سمي المصر (مدينة).

و (الدين) أيضا الطاعة، تقول (دان له) بدين دينا، أي أطاعه، ومنه الدين والجمع الأديان ويقال: (دان بكذا) ديانة فهو (ديّن) و (تدين به) فهو مندين و (دينه تديينا) و كله إلى دينه »(4).

الله عبد عبد الله دراز- الدين: 25. وانظر: عبد الرحن التحلاوي- أصول انتربة الإسلامية وأساليبها: 14 وما يعدها.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> منن الترمذي- كتاب صفة الفيامة والرفائق والورع عن رسول الله حديث رقم: (2459): 638/4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>1 سورة الصافات- الأبة: 53.

<sup>(4)</sup> حمد بن أن يكر الرازي- عدار الصحاح: 145، 146 وانظر الراغب الأصفهان مفردات ألفاظ الفرآن: 323.

ويستخلص من معاني كلمة (الدين) في معاجم اللغة العربية بالنظر إلى اشتقاق اللفظة ووجوه تصريفها أنما تعود إلى معاني ثلاثة (1):

- المعنى الأول: إذا أخذ معنى كلمة (الدين) من فعل متعد بنفسه: (داته يدينه) بمعنى أنه
   ملكه، وحكمه، وساسه، وقهره، وحاسبه، وقاضاه، وحازاه،
- والمعنى الثاني: إذا أخذ من فعل متعد باللام: (دان له) صار معناه أنه أطاعه وخضع له،
   أي أن الدين هنا هو، الطاعة والخضوع، والعبادة والورع والتقوى.

ومن ثمة فالمعنى الثاني ملازم للمعنى الأول، ومكمل له إذا قلنا (دانه فذان له) أي قهره على الطاعة فعضع له وأطاعه.

- المعنى الثالث: إذا أحد من فعل متعد بالباء (دان به)، أريد بكلمة الدين هنا اتخاذه دينا ومذهبا، أو منهجا في الفكر والحياة، فالدين حسب هذا المعنى هو المذهب أو المنهج الذي يسير عليه المرء نظريا أو عمليا.

«وجملة القول في هذه المعاني النغوية، أن كنمة الدين عند العرب تشير إلى علاقة بين طرفين يعظم أحدهما الآخر ويخضع له، فإذا وصف بها الطرف الأول كانت خضوعا وانقيادا، وإذا وصف بما العرف الثاني، كانت أمرا وسلطانا، وحكما وإلزاما، وإذا نظرنا بما إلى الرباط الحامع بين الطرفين كانت هي الدستور المنظم لتلك العلاقة أو المظهر الذي يعير عنها» (2).

ويمكن القول الآن، إن مادة (الدين) في اللغة كلها تدور على معنى (لزوم الانقياد) فإن المعنى الأول للدين هو (إلزام الانقياد) وفي المعنى الثاني هو (التزام الانقياد) وفي المعنى الثالث هو المبدأ الذي (يلتزم الانقياد له).

# 2- معنى الدين في القرآن الكريم:

لم يخرج القرآن الكريم في استعماله لكلمة (الدين) عن معاني معاجم اللغة العربية، وإنما الذي تميز به التتزيل الحكيم- عنها- أنه صبر لفظة (الدين) مصطلحا مخصوصا له معنى واضح المعالم يقدم رؤية معرفية توحيدية للكون والإنسان والحياة، والله المهيمن عليهم جميعا، وهذا يقدم القرآن الدين على أنه طريقة في الحياة ومنهجا لنظم الفكر والاحتماع الإنساني يمتاز عن

 <sup>(</sup>¹) محمد عبد الله مراز - الدين: 26.

<sup>(2)</sup> محمد عبد الله دراز - الدين: 27.

غيره من الأديان والمذاهب البشرية بطابع الشمول والتوازن والوسطية في النظر إلى الأمور وتفسيرها، وأنه الدين الحق الذي لا يقبل الله من أحد غيره.

وبالرجوع إلى المعاني التي وردت في معاجم اللغة العربية لكلمة (الدين) ومقابلتها بما حاء من معانيها في القرآن الكريم نحد كلا منهما قد استعمل أحد المعاني الأربعة الآتية متفرقة أو مجتمعة (1):

- 1- الملك والسلطان والحكم والغلبة.
  - 2- الطاعة والذل والعبودية.
  - 3- الحزاء والمكافأة والحساب.
- 4- الطريقة والمنهج أو النظام الفكري والعملي.

# أ) مقهوم الدين بالمعليين الأول والثاني:

قال فيه الله تعالى: ﴿ اللَّهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ قَرَارًا وَالسَّمَاء بِنَاء وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَرَزَقَكُم مِنْ الطَّيْبَاتِ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ فَتَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ هُوَ الْحَيُّ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ فَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ النَّحَمَّدُ لِلَّهِ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ ﴿ وَلَهُ مَا فِي الْسَمَاوَاتِ وَالأَرْضِ هُوَ فَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ النَّحَمَّدُ لِلَّهِ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ ﴿ وَلَهُ مَا فِي الْسَمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَلَهُ الدِّينَ وَاصَبًا أَفَغَيْرَ اللَّه تَتَقُونَ ﴾ ﴿ الدِينَ هَنَا يَعْنَى الطَاعة والملك (٩).

وقوله تعالى: ﴿ فَاعْبُد اللَّهَ مُخْلَصًا لَهُ الدِّينَ ﴾ (5) ويعني الدين هنا العبادة والطاعة (6).

يستفاد من هذه الآيات وما في حكمها أن كلمة دين تعني فيها جميعا، أن الملك والسلطان والحكم والغلبة لله، والمراد بإخلاص الدين له ألا يطيع الإنسان ولا يعيد أحدا من دون الله أو معه غيره بمقتضى تلك المعاني<sup>(7)</sup>.

# ب) مفهوم الدين بالمعنى الثالث:

أبو الأعلى المودودي- الدين القيم: 5، وأنظر: لنفس المؤلف، المصطلحات الأربعة في القرآن: 119.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة غافر - الأبتان: 64–65.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة التحل-الأية: 52.

<sup>(4)</sup> عبد الكريم زيدان موجو الأديان في القرآن: 11.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سورة الزمر - الأية: 2.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> تفسير الشوكان: 448/4.

أبر الأعلى المردودي: المسطلحات الأربعة في القرآن: 126.

وحماء مفهوم الدين بالمعنى الثالث في القرآن في فوله تعالى: ﴿إِلَّمَا ثُوعَدُونَ لَعَمَادِقَ وَإِنَّ اللَّذِينَ لَوَاقِعٌ﴾<sup>(1)</sup>.

وقال: ﴿ أَرَأَيْتَ الَّذِي يُكَذَّبُ بِالدِّينِ فَذَلِكَ الَّذِي يَدُعُ الْيَتِيمَ وَلاَ يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِينِ﴾ (2).

وقال: ﴿وَمَا أَذْرَاكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ ثُمَّ مَا أَذْرَاكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ يَوْمُ لاَ تَمْلِكُ نَفْسُ لِتَفْسِ شَيْئًا وَالأَمْرُ يَوْمَئِذُ لِلْهِ﴾ (ق)، والمراد من معاني كلمة الدين في هذه الآيات الحساب والمكافأة والجزاء (4).

# ج) مفهوم الدين بالمعنى الرابع:

أما في المعنى الرابع فقد وردت كلمة (الدين) في آيات كثيرة تدل دلالة بينة على مفهوم أشمل وأوسع من المعاني السابقة بل ويضمها مفهوم الدين مع غيرها باعتباره القانون أو الشرع المتبع، والنظام الفكري والعملي الذي يتقيد به الإنسان في سلوكه الفردي وحياته الاحتماعية.

وبالنظر في الواقع البشري إلى القانون المتبع أو النظام المنتهج، فإن كان شرع الله تعالى هو المتبع فالإنسان الملتزم به يعد في دين الله عز وحل، وإن كان ذلك القانون من وضع ملك أو فعة اجتماعية ما دون التقيد بأمر الله تعالى، فالمطبع قذلك القانون المقتفى لأثره فهو في دين الملك أو الفئة التي وضعته، « وموجز القول أن من يتحذ المرء سنده أعلى الأسناد وحكمه منتهى الأحكام ثم يتبع طريقا بعينه يموجب ذلك فإنه ولا شك بدينه يدين (6).

ومن الآبات الدالة على المعنى الأشمل للدين في القرآن، قوله تعالى: ﴿ قُلُ يَا آَيُهَا النَّاسُ إِنَّ كُنتُمْ فِي شَلَكٌ مِنْ دِينِي فَلاَ أَعْبَدُ اللَّهِ اللَّذِينَ تَعْبَدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ وَلَكِنْ أَعْبُدُ اللَّهَ الَّذِي يَتُوفًاكُمْ وَجُهَكَ لِلدّينِ حَنِيفًا وَلاَ تَكُونَنَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (6)، وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (6)،

<sup>(1)</sup> سورة الذاريات- الأيتان: 5–6.

<sup>(2)</sup> سورة الماعون - الآية: 1 -3.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> سورة الانقطار – الأبات 17 –19.

<sup>(\*)</sup> أبو الأعلى المودي الصطلحات الأربعة في القرآن: 126.

<sup>&</sup>lt;sup>رق</sup> أبو الأعلى المودي المصطلحات الأربعة في القرآن: 125.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> سورة يونس- الأيتان: 104، 105.

وقال: ﴿ إِنَّ الْحُكُمُ إِلا لِلّهِ أَهُو اللّهِ الْتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لاَ تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللّهِ ذَلِكَ اللّهِ اللّهِ وَاللّهَ اللّهِ اللّهِ فَلِكَ اللّهِ اللّهِ فَلِكَ اللّهِ اللّهِ فَلِكَ اللّهِ اللّهِ فَلَكَ اللّهِ اللّهِ فَلَكَ اللّهِ اللّهِ وَالرّائِيةُ وَالرّائِيةُ وَالرّائِي فَاجْلِدُوا كُلّ وَاحِد الْفَيّ وَلَكِنّ أَكْثَرَ النّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ (2) وقال تعالى: ﴿ الزّائِيةُ وَالرّائِي فَاجْلِدُوا كُلّ وَاحِد مِنْهُمَا مِنَةً جَلْدَةً وَلاَ تَاحُدُكُم بِهِمَا رَافَةً فِي دِينِ اللّهِ ﴾ (3) هذا هو للعني الواسع لدين الله وطريقه القويم الذي أنعم به على الناس كافة عقيدة وهجا فكريا وعمليا، والذي لا يقبل منهم غيره باعتباره "الدين الحق" والمعروف في القرآن باسم الإسلام حصرا وقصرا. قال الله تعالى فيه: ﴿ إِنْ الدّينَ عَنْدُ اللّهُ الإسْلامُ هُولًا ﴾ (4)

«إن الدين عند الله...» حيث لا دين غيره عنده تعالى إلا "الإسلام" والإسلام لغة هو الامتثال لأمر الآمر وغيه والانقياد له بلا اعتراض (5) وهو في اصطلاح القرآن انقياد الإنسان المؤمن لله وحده، ظاهرا وباطناعا شرعه على ألسنة رسله، وأما من دان بغيره، فهو لم يدن لله حقيقة لأنه لم يسلك الطريق الذي حاء به المرسون (6)، قال تعالى: ﴿وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ الإِسْلاَمِ دِينًا فَلَن يُقْبَلُ مِنْهُ وَهُو في الآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ (7).

والظاهر أن لفظني الدين والإسلام في الآيتين بمعنى واحد «فالمراد بالدين ذلك المنهاج للحياة والطراز المخصوص للتفكير والعمل الذي يتبع ويحتذي على مثاله... بل الذي يصرح به القرآن في هذه الآية ويعلنه هو أن المنهاج الوحيد الصحيح عند الله في هذه الحياة الدنياء الكافل للحياة البشرية جمعاء، المحيط بما في كل عصر وفي كل زمن، هو ذلك المنهاج الفطري الذي يعبر عنه بالإسلام»(8). وهذا يتحدد مفهوم الدين بمدلوله الحقيقي الكامل، بوصفه مفهوما مفتاحيا للنعوذج المعرفي التوحيدي.

ثانيا: مفهوم الفطرة في القرآن:

<sup>(1)</sup> مورة يوسف- الآية: 40.

<sup>(2)</sup> سورة الروم - الآية: 30.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة النور – الأية: 2.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة آل عسران– الأبة: 19.

<sup>(5)</sup> أبر الأعلى المودودي- مبادئ الإسلام: 4

الله الرحم بن ناصر السعدي- تفسير الكرم الرحم: 116.

<sup>&</sup>lt;sup>رق</sup> سورة آل عمران- الأية: 85.

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> أبو الأعلى المودودي- الدين الغيم: 5-7. وانظر: حسن الترابي- السياسة والحكم: 23 وما بعدها.

#### 1- معنى الفطرة في اللغة العربية:

قال الراغب الأصفهان: «أصل الفطر: الشق طولا...وفطرت العجين: إذا عجنته فحيزته من وقته، ومنه: الفطرة، وقطر الله الحلق، هو إيجاده الشيء وإبداعه على هيئة مترشحة لفعل من الأفعال، فقوله: ﴿فِطْرَةَ اللّهِ الّتِي فَطَرَ النّاسَ عَلَيْهَا﴾ (١)، فإشارة منه تعالى إلى ما فطر أي أبدع وركز في الناس من معرفته المشار إليها بقوله: ﴿وَلَيْنَ سَأَلْتُهُم مَنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنُ اللّهُ ﴾ (٤)، وقال: ﴿النَّحَمَّدُ للّهِ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ (ق)، وقال: ﴿الّذِي فَطَرَهُنَّ ﴾ (٩)، وقال ﴿وَالّذِي فَطَرَهُنَّ ﴾ (٩)، وقال ﴿وَالّذِي فَطَرَهُنَّ ﴾ (٩)، وقال الله فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ (ق)،

2- معنى الفطرة في القرآن والسنة:

#### أ- المعنى العام:

تشترك الخليقة قاطبة على اختلاف أنواعها في أن لكل منها طبيعة ثابتة، سواء تعلق الأمر بمكوناتها الداخلية أو الخارجية.

والله تعالى هو فاطر السماوات والأرض وما اشتملنا عليه من مخلوقات، وما جعل فيها من طاقات وقدرات مادية ومعنوية تتحرك بها نحو غايتها الوحودية المقدرة لها وفق مشيئة الباري عز وحل وحكمته، قال الله تعالى: ﴿الْحَمْدُ لِلّهِ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ جَاعِلِ الباري عز وحل وحكمته، قال الله تعالى: ﴿الْحَمْدُ لِلّهِ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ جَاعِلِ الْمَلاَتِكَةِ رُسُلاً أُولِي أَجْنِحَةٍ مَثْنَى وَثُلَاثَ وَرُبًاعَ يَزِيدُ فِي الْحَلْقِ مَا يَشَاء إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلَّ الْمُلاَتِكَةِ رُسُلاً أُولِي أَجْنِحَةٍ مَثْنَى وَثُلَاثَ وَرُبًاعَ يَزِيدُ فِي الْحَلْقِ مَا يَشَاء إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلَّ شَيْء قَدَيرٌ ﴾ (7).

«بمدح الله تعالى نفسه الكريمة المقدسة، على خلقه السماوات والأرض وما اشتملتا عليه من المخلوقات، لأن ذلك دليل على كمال قدرته، وسعة ملكه، وعموم رحمته، وبديع حكمته، وإحاطة علمه»(8).

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سورة الروم – الآية: 30.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة الزعرف - الآية: 87.

<sup>&</sup>lt;sup>رق</sup> سورة فاطر – الآية: 1.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة الأنياء- الأبة: 56.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سورة طه- الأبة: 72.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> الراخب الأصفهان- مفردات ألفاظ الفرآن: 640.

<sup>.1</sup> مورة فاطر – الآية: 1.

<sup>(8)</sup> عبد الرحن ناصر السعدي- تفسير الكريم الرحن: 745.

وهذه الطبيعة الثابتة في الحليقة خاضعة خطة دقيقة، تبدأ بالحلق الإلهي الذي سواها فأحسن خلقها، وقدرها تقديرا لا تملك معه الخروج عن أمر الله وتقديره، وهداها من ثمة إلى غاية وجودها ومصلحتها في رحلة الحياة الدنيا، وفي ذلك قال الله تعالى: ﴿سَيِّحِ اسْمَ رَبُكَ اللَّهُ عَلَى خَلَقَ فَسَوَّى وَالَّذِي قَدَّرَ فَهَدَى﴾ (ال

والخليقة من حيث فطرقها بهذا المعنى العام بلاحظ عليها أنها خاضعة لربوبية الله والحسلسلمة لأمره التكويني السنني بلا اعتراض «ففيها فطرة الخضوع الإرادي له، والإسلام له»(2).

#### ب– المعتى الخاص:

ويعرض القرآن بالإضافة إلى ذلك معنى خاصا للفطرة تميز الإنسان عن سائر للخلوقات بطبيعة فطرية متفردة

فهو: ذو طبيعة مزدوجة: قبضة من طين الأرض، ونفحة من روح الله، قال تعالى: ﴿إِذَّ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَثِكَةِ إِلَى خَالِقٌ بَشَرًا مِن طِينٍ فَإِذَا سَوَّيْتَهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ ﴾ (3).

فقبضة الطين في الكيان الموحد الإنسان تمير عنها الدوافع الفطرية، أو القوة الحيوية الحسمية كالجوع والعطش، والنشاط الجنسي، وهي ما يشترك فيها الإنسان مع الحيوان من حيث الدافع، حتى وإن اختلفت نشاطاتها في الصورة، والغاية التي يقصدها كلاهما.

أما نفخة الروح فتفصح عن وحودها في كيان الإنسان في الوعي والإدراك المعرفي والإدراك المعرفي والإرادة، وهي تمثل كل القيم والمعنويات التي يمارسها الإنسان في ذاته ومع بني حنسه في الحياة العامة، كالخير والبر، والرحمة والتعاون، والصدق والعدل، أو الإيمان بالله تعالى وعبادته وحده، والعمل على تحقيق ذلك في واقع الحياة (4).

<sup>(1)</sup> سورة الأعلى- الأية: 1-3.

<sup>(2)</sup> عبد الرحن حسن حبنكة البدان- براهين وأدلة إعانية: 137.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة ص- الأيثان: 71–72.

<sup>(4)</sup> محمد قطب- دراسات في النفس الإنسانية: 44-43.

وإذا كان الإنسان متفردا في فطرته لا يشبهه كائن آخر في طبيعته المزدوجة المولفة من التراب والروح، فهو في حانبه الترابي الجثماني واحد من مكونات الطبيعة من جماد وحيوان ونبات تحكمه نفس السنن من حيث المواد العضوية الداخلة في تشكيله ونموه، فهو بالتالي خاضع لقوانين الحياة والوحود مثله مثل الكائنات الأخرى عابدا الله تعالى مثلها عبودية اضطرارية لا ينفك عنها في أدوار حياته كلها من الحيا إلى الممات.

إلا أنه يتمتع بسبب نفخة الروح فيه بميزات نعليه عن سائر الكائنات وتؤهله للسيادة عليها وتسخيرها، وتكليفه بعبادة الله وعمارة الأرض وإقداره على ذلك بما ركب فيه من طاقات في حبلته ببعديها المادي والروحي. ومع نفخة الروح تأهل الإنسان بمقتضى ذلك أن يتحمل نوعا آخر من العبادة يختلف عن عبادة الآخرين الجبرية وهي عبادة قائمة على الحرية والاختيار والمسؤولية.

وقد ميز الخلق الإلهي الإنسان حسب طبيعته المزدوجة بأمرين عظيمين اختلف بمما عن غيره من الخليقة:

"الأمر الأول: أنه بالنفخة الإلهية فيه قد صار "مدركا" لنفسه ولما حوله.

والأمر الثاني: أنه بهذه النفحة ذاتها قد صار "مريدا" لما يقوم به من أعمال وتصرفات...و هاتين الصفتين - المحلودتين - تختلف كل أعمال الإنسان عن أعمال الكائنات الأحرى في ألها أعمال "واعية" يدرك الإنسان غايتها وأهدافها. وألها أعمال "إرادية" يريدها الإنسان ويقصدها... "(1).

#### 3- العلاقة بين الدين والفطرة:

وهذا أصبحت الفطرة الإنسانية التي أبدعها الباري - عز وحل - قابلة لاستقبال رسالاته، بحيث تمتزج القيم العليا في العقائد والأخلاق والعبادات والمعاملات مع فطرة التكوين البشري «هذا وقد شهد القرآن الكريم للرسول على المنهج العملي الذي التزمه، وعمل على ترسيم معالمه، في كافة مواقفه الحيوية، ووجوه سعيه، إن في السلم، أو في الحرب في مثل قوله سبحانه: ﴿ وَإِلَّكَ لَعَلَى خُلُق عَظِيمٍ ﴾ (2)، وهو ما انعكس على أصحابه - رضوان الله عليهم - فكانوا

<sup>(</sup>أ) محمد قطب~ دراسات في النفس الإنسانية: 214.

<sup>(2)</sup> سورة القلم - الآبة: 4.

نماذج بشرية واقعية تجسد المثل العليا، مما يؤكد هذا الأصل الذي يقضي بإمكانية تحقق الامتزاج التام بين حقائق الوحي، رسالة، ومقومات التكوين البشري فطرة، على مدى الأزمان المتطاولة...»(1).

وعلى هذا الأساس ذهب حل العلماء والمُفسرين الذين تناولوا بالبحث معنى الفطرة الواردة في الكتاب والسنة إلى أنها تعنى الإسلام.

وذلك استنادا إلى قوله تعالى: ﴿فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَةَ اللَّهِ الْتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لاَ تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكنَّ أَكْنَوَ النَّاسُ لاَ يَعْلَمُونَ﴾ (<sup>2)</sup>.

عن أبي هريرة، أنه كان يقول: قال رسول الله ﷺ: [«ما من مولود إلا يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه وينصرانه ويحجسانه، كما تُنتَجُ البهيمة بهيمة جمعاء، هل تحسون فيها من حدعاء؟» ثم يقول أبو هريرة: اقرأوا إن شتتم: «فطرت الله التي فطر الناس عليها»] (3)، واضح في الحديث الذي رواه أبو هريرة أن الفطرة هي الإسلام، وقد ذهب الكثير من السلف إلى هذا المعنى تحديدا.

«أخرج الفريابي وابن أبي شيبة وابن حرير وابن للنذر، عن عكرمة في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ وَابِنَ اللَّهِ اللهِ اللهِ وَابِنَ اللهِ اللهِ وَابِنَ اللهِ وَابِمِنْ اللهِ وَابِنَ اللهِ وَابِعَلَى اللهِ وَابِنَ اللهِ وَابِنَ اللهِ وَابِعَالَ اللَّهِ وَاللَّهِ وَابِعَالِي وَاللَّهِ وَابِعَالِي وَالْمَالِينَ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَالْمَالِقُونَ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَال

وأخرج ابن أبي شيبة، وابن حرير وابن المنذر، عن عكرمة ﴿ فِي قوله تعالى: ﴿ فِطْرَةَ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللَّهُ

وأخرج ابن أبي حاتم عن الضحاك في قوله: (فطرف الله التي فطر الناس عليها) قال: دين الله الذي فطر خلقه عليه.

وأخرج الترمذي في نوادر الأصول عن مكحول ﷺ، أنَّ الفطرة: معرفة الله.

<sup>(1)</sup> فتحي الدريق- دراسات ويموث في الفكر الإسلامي المعاصر: 463/2.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة الروم- الآية: 30.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري- كتاب القدر، باب معن: كل مولود يولد على الفطرة، حديث رقم: (2658): 1308. كما أخرجه مسلم في- كتاب القدر، باب الله أهلم بما كانوا عاملين، حديث رقم: (6599): 1174.

وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس رضي الله عنهما، في قوله: لا تبديل لحلق الله قال دين الله (ذلك الدين القيم) قال: القضاء القيم» (1).

غير أن القرآن الكريم ينفي نفيا مطلقا أن يكون أحد من الناس عند ولادته يعلم شيئا، قال الله تعالى: ﴿وَاللَّهُ أَخْرَجَكُم مَنْ يُطُونَ أُمَّهَا تَكُمْ لاَ تَعْلَمُونَ شَيْئًا﴾ (٢٠).

«وعلى هذا لا يمكن تفسير إخبار النبي ﷺ بأن كل مولود يولد على الفطرة أنه يكون موحدا بمجرد الخلقة التي ولد عليها، بحيث يكون عارفا بالتوحيد منذ ولادته، كما لا يكون مقصود من فسر الفطرة بالإسلام من السلف أن المولود يكون مسلما بالفعل، وإنما يولد على خلقة مقتضية للإسلام إذا ميز وعقل» (3)، ولم يصرفه صارف عن الفطرة أو الإسلام.

وأن هذا النطابق الظاهر في المعنى بين الدين والفطرة في منظور الإسلام يدل دلالة واضحة على الصلة الوثقى بين الطرفين المتلازمين، الدين في كلباته وفروعه ومقاصده باعتباره نظام حياة يتواءم مع الفطرة الإنسانية وقواها الروحية والمعرفية والإرادية.

وقد عبرت سورة السحدة عن أهم عناصر الفطرة الإنسانية في قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِي الْحَسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَةُ وَبَدَأً خَلْقَ الإنسَانِ مِن طِينِ ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَةً مِن سُلاَلَةً مِنْ هَاء مَهِينٍ ثُمَّ سَوَّاةً وَلَقَحَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَالأَفْنِدَةَ قَلَيلاً مَا تَشْكُرُونَ ﴾ (4).

وقد اشتملت هذه الآيات على حقيقة الفطرة الإنسانية الثاوية في كل إنسان بغض النظر عن الفروق المحتلفة بين البشر عرقا، أو لونا، أو لسانا في الآق:

- إلاً على الواحد للبشر.
- 2- ومن نظام التكاثر الواحد في البشر.
- 3- ومن التسوية الواحدة في كل منهم.
- 4- ومن النفحة من روح الله في كل منهم.
- 5- ومن وحود أدوات المعرفة (السمع والبصر والأفتدة) في كل منهم.

<sup>(1)</sup> محمد عز الدين توفيق- دليل الأنفس بين القرآن الكريم والعلم الحديث: 20) نفلا عن الإمام السيوطي- الدر المشور في التفسير بالمأثور: 492-492.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة النحل- الآية: 78.

<sup>(3)</sup> عبد الله بن محمد القرق - المعرفة في الإسلام: 214.

 <sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> مورة السجدة - الآيات: 7 - 9.

6- ووجود الإرادة اللازمة في كل منهم العاء بكون من الشاكرين الله تعالى على تعمه
 هذه في خلق الإنسان<sup>(1)</sup>.

وإلى هذا الإنسان بخصائصه المتجاوزة للحساعة والحضارة يتوجه خطاب التكليف الإلهي للإنسان بما هو إنسان في الإسلام، أي إلى حقيقته الفطرية الخاصة التي فطر الله الناس عليها، وما في هذه الفطرة من قوى يولد بما كل إنسان وتساعده على استقبال دعوة القرآن وفهم حقائق الغيب والشهادة في خطاب الدين.

وعليه فالدين الذي يريده القرآن للإنسان نمجا حياتيا ونظاما معرفيا وعقديا إنما يريده لكل إنسان لوجود هذه الفطرة الواحدة في كل إنسان<sup>(2)</sup>. ومن هنا تعد الفطرة مفتاحا معرفيا من مقاهيم النموذج المعرفي التوحيدي لا تكتمل حقيقته من دولها.

ثالثًا: مفهوم القراءة في القرآن:

إن أول كلمة في آخر رسالة إلهية نزلت عنى الإنسان بدأت بأول وأعظم عنوان (للعلم والمعرفة ) كتبه القدر الحكيم عنوانا بارزا على ناصبة التاريخ هو كلمة: "اقرأ"(<sup>3)</sup>.

قال الله تعالى: ﴿ اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ، خَلَقَ الإِنسَانَ مِنْ عَلَقِ، اقْرَأْ وَرَبُّكَ الأَكُرَمُ، الَّذِي عَلَمَ بِالْقَلَم، عَلَمَ الإِنسَانَ مَا لَمْ نِعْلَمْ ﴾ ( أَ).

#### 1- معنى القراءة في اللغة:

وقبل تحديد مدلول الكلمة في القرآن، يحسن بيان معناها العام في اللغة أولا، قال الراغب الأصفهان: «والقراءة: ضم الحروف والكلمات بعضها إلى بعض في الترتيل، [وليس يقال ذلك لكل جمع]، لا يقال قرأت القوم إذا جمعتهم وبدل على ذلك أنه لا يقال للحرف الواحد إذا نفوه به قراءة، والقرآن في الأصل مصدره، نحو، كفران ورجحان: قال تعالى: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَةُ وَرُآلَةً فَإِذَا قَرَائَاةً فَاتِبِعْ قُرْآلَةً ﴾ (5).

<sup>(1)</sup> على عيسى عثمان - لماذا الإسلام إ... و كيف؟: 35

<sup>(2)</sup> على عيسى عثمان ماذا الإسلام ... و كيف؟: 12.

<sup>(</sup>a) معدد الصادق عرسون - معدد رسول الله: 241/1.

<sup>(4)</sup> سورة العلق- الأيات: 1-5.

<sup>(6)</sup> سورة القيامة - الآينان: 17-18.

قال ابن عباس: إذا جمعناه وأثبتناه في صدرك فاعمل به، وقد خص الكتاب المتزل على رسول الله ﷺ، فصار له كالعَلَم...وتقرأت: تفهدت، وقارأته: دارسته (1).

# 2- معنى القراءة في القرآن:

وبالنظر إلى موارد كلمة (اقرأ) واشتقاقاتها في السياق القرآني من حيث المعنى، كالدلالة على العلم وأداته القلم وغير ذلك، فإن مدارها يتعلق أساسا بالمعرفة، ومن ثمة «أطلق القرآن الكريم على المعرفة اسم القراءة لأن المعرفة الإنسانية هي قراءة حقائق الوجود، وشهودها والتعرف عليها»(2).

والوحود المشمول بهذه المعرفة مراتب أربعة حسب الآيات الخمس الأولى من سورة العلق: «إحداها: مرتبتها "الخارجية" المدلول عليها بقوله (خلق).

والمرتبة الثانية: "الدَّهنية" المدلول عليها بقوله (علم الإنسان ما لم يعلم).

والمرتبة الثالثة والرابعة: "اللفظية والخطية" فالخطية مصرح بها في قوله: (الذي علم بالقلم) واللفظية من لوازم التعليم بالقلم، فإن الكتابة فرع عن النطق، والنطق فرع التصور، فاشتملت هذه الكلمات على مراتب الوحود كلها، وأنه سبحانه هو معطيها بخلقه وتعليمه... والمقصود أنه سبحانه (تعرف) إلى عباده بما علمهم إياه بحكمته من الخط واللفظ والمعنى، فكان العلم أحد الأدلة الدالة عليه، بل من أعظمها وأظهرها، وكفي بحدًا شرفا وفضلا له»(3).

وكما حفل القرآن بالعلم والمعرفة،حفل كذلك بأدوات العلم والمعرفة منذ بداية نزول الوحى،حيث أقسم الباري عز وحل بالقلم وبالكتابة أيضا قال الله تعالى:﴿نَ وَالْقَلَم وَمَا يَسْطُرُونَ﴾ ٩٠٠.

والقسم بالقلم والكتابة يدل على أهميتها، فإن الله تعالى لا يقسم بشيء إلا لكي يلفت الأنظار لأهميته (5): «وجاء هذا القسم في القرآن سابقا- تاريخيا- للقسم حتى بالأحرام الكبرى المضيئة في الكون كالشمس والقمر والنحوم تقديم لنور العلم على نور الكواكب» (6).

<sup>17</sup> الراغب الأصفهان- مفردات القرآن: 668-669.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> ماحد عرسان الكيلان- فلسفة التربية الإسلامية: 229.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> ابن القيم الجوزية - مفتاح دار السعادة: 11/1 | 112-112.

<sup>&</sup>lt;sup>وفي</sup> سورة القلم– الآية: 1.

<sup>&</sup>lt;sup>رقع</sup> يوسف القرضاوي- العقل والعلم في القرآن الكرم: 76.

<sup>(6)</sup> هيد العزيز كامل- الإسلام والمشكلة العنصرية: 12

#### أ- الجمع بين القراءتين:

لم يكن الأمر بالقراءة في سورة العلق إلى النبي على ومن خلاله إلى البشرية كافة، يتعلق بمحرد فلك رموز الخط وحروف القراءة والكتابة، وإنما تعنى القراءة بالإضافة إلى العلم النظري المتمثل في الكتابة والقراءة وما ينتج عنهما من معارف علمية وعملية، تعنى قراءة كتاب الله المنظور – أي الكون – إلى حانب كتاب الله المسطور – أي القرآن – وهذه القراءة الوارد الأمر بها من الله عز وحل ليست قراءة حاهلة أو ملحدة، أو مجرد قراءة – كيفما اتفق – وإنما هي قراءة عددة باسم الله الأكرم، متصلة به تعالى منطلقا ومسارا ومنتهى (1).

وبناء عليه كانت القراءة التي حاء الوحي الإلمي بها في سورة العلق، قراءتان، دل السياق القرآبي على جمعهما وضمهما إلى حد التمام<sup>(2)</sup>.

القراءة الأولى: يُتعلق بقوله تعالى: ﴿ اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ﴾ (في وهي قراءة باسمه تعالى في كتابه المسطور القرآن الكريم الذي فيه تفاصيل كل شيء.

والقراءة الثانية: تتعلق بالكتاب المنظور، وهو الكون وما حواه من خليقة وأحداث وما يحكمها من سنن وقوانين مطردة، ودل على ذلك قوله تعالى: ﴿اقْوَأُ وَرَبُّكَ الْأَكْوَمُ ﴿ الْأَكُومُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَمَا مَالاَرْمَتَانَ بِمُقْتَضَى الأَمْرِ الرَّبانِ، مما «فالقراءتان بمقتضى الأمر الرَّبانِ، مما

<sup>(1)</sup> عون الشريف قاسم- الرسالة الخاتمة: 88.

<sup>(2)</sup> طه حابر العلوان- نحو منهجية معرفية قرآنية: 271 وما بعدها.

رق سورة العلق– الآية: 1.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة العلق- الآبة: 3.

<sup>(5)</sup> طه حابر العلوان- الحمع بين القرابتين: 12.

<sup>\*\*</sup>يقول الدكتور طه حابر العلوان في كتابه: بن تهمية وإسلامية المعرفة عامش ص 22-23 معرفا بمنهجية "الجسع بين القراءتين" من الزاوية التاريخية: " منهجية الحمع بين القراءتين " نعني: قراءة الوحي وفراءة الوحود معا وفهم الإنسان القارئ كلا منهما بالأعر باعتبار القرآن العظيم معادلا موضوعيا للوحود الكون يحمل ضمن وحدته الكلية منهجية متكاملة يتكن فهمها واكتشافها في إطار التنظير لتلك الوحدة الكلية، كما أن الكون يحمل ضمن وحدته الكلية فواتينه وسنته، والإنسان – وإن كان حزيا من الكون – لكنه عند النظر يعد ألهوذها مصغرا للوحود الكون مستحلفا فهه.

وهذه النظرة أو المتهجمة ذكر معالمها بإنجاز الحارث المحاسبي (ت243هـــ) في كتابه " العقل وفهم الفرآن" بيروت: ط، دار الفكر (1391 هـــــ،1971 م ).

نقدم وتحقيق حسين الفوتلي، لكن إشارات الكتاب كانت مرتبطة بالسفف المعرف الذي كان ساندا وبالحالة الفكرية العامة، ثم توسيع الإمام غضر الدين الرازي في هذا المحال وبين تفسيره الكبير " مفاتيح الغيب " عنو هدى من هذه " المدينية " في الحدود التي رآها فيها في همره، كما وردت بعض إشارات لها في "الفنوحات المكهة" (لابن عربي)، ومعظم من تأثروا بفحر الدين الرازي نحوا تحره في هذا المحال كما وردت إشارات متفرقة لما يقرب من هذا لدى كثير من المفسرين. "

يستلزم الحمع وعدم التفريق بينهما كي يتحقق مراد الله تعالى من ذلك الأمر في واقع الحياة الإنسانية معرفيا وحضاريا.

#### ب- الفصل بين القراءتين:

وفي حال عدم الامتثال لهذا الأمر يتم تجاوز القراءة الأولى (قراءة الوحي) فيستغرق الإنسان جهده المعرفي في عالم القراءة الثانية (قراءة الكون) عندئذ تخترق سنة كبرى من سنن التوازن المعرفي الحضاري- ألا وهي سنة الجمع بين القراءتين- ما تلبث أن تظهر بعدها نتائج وخيمة في الواقع وآثار مدمرة على كل صعيد، بدءا بفقدان الصلة بالله عز وجل وانتهاء باتخاذ آلهة من دون الله، ومرورا بحهل الإنسان لحقيقة نفسه ومكانته في الوجود، ورسالته في الحياة ومصيره الأبدي بعدها.

غير أن واقعا إنسانيا عرف في القديم أو الحديث مستكفيا بقراءة الكون عن قراءة الوحي، ليس من الغريب أن يفرز نموذجا بشريا متجاهلا للغيب مغرورا، مفسدا في الأرض، يعتمد في رؤيته الكونية فلسفة مادية تقصر عن تزويده بالحقيقة كاملة، كما تحفو إليها النفس الإنسانية السوية على سجيتها الفطرية بمطالبها المادية والمعنوية، فيما هي الحقيقة الكاملة على امتداد ساحة عالمي الغيب والشهادة.

ويصدق قوله تعالى فيمن هذه هي وجهته المعرفية في الحياة: ﴿يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِنْ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الآخِرَةِ هُمْ غَافِلُونَ﴾(1).

كما أن تجاوز القراءة الثانية، والاستغراق في القراءة الأولى خلل منهجي كذلك، يفضي إلى نتائج سلبية لا تقل عن سابقتها، فأول معالمها عدم الالتزام بأمر الله وهو الجمع بين القراءتين، وما ينجر عن ذلك من ضعف معرفي بشؤون الحياة، وجهل بسنن الله في الخلق، والعجز عن تسخير الكائنات، وتعطيل الطاقات الإنسانية والكونية عن أداء مهام الخلافة

سومن أبرز من أعادوا بناء هذه " المنهجية " من المعاصرين وبلورتما في إمانه السقف المعرفي الراهن الأستاذ أبو القاسم حاج حمده حيث شرحها وأوضحها وبني هليها كثيرا من الأفكار الهامة في كتابه: "العالمية الإسلامية النائية " ودراساته المعدة للنشر " منهجية القرآن المعرفية"، و"الأزمة المفكرية في الواقع العربي الراهن" وقد أحددت في إطار سلسلة الدروس الحسنية الرمضائية في المغرب سنة 1993 دراسة وحيزة غذه "المنهجية" حلولت إلقاء مزيد من الفتوء هليها ، وهي لا تزال في حاجة إلى دراسة وتعليق وتوسع من علماء ذوي تخصصات عطفة لتفهم وتشيع وتتلول ويكون لها أثرها في بحالات فهم القرآن وبناء طومه المعاصرة.

وعلى هذه القاعدة المتينة تقوم حملية "إسلامية للمرفة " وبناء نظرية المنظور الحضاري الإسلامي في مستواها الراهن والله أعلم». (1) سورة الروم- الآية: 7.

والعمارة في الأرض، في ظل المفهوم الشامل للعبادة والتكاليف الربانية التي لا ينهض مما الإنسان إلا في ظل التوازن العقدي والمعرفي والنفسي نتيجة الجمع بين القراءتين.

و هذا ينعدم القصام المزعوم بين الوحى والمعرفة الموضوعية للكون والوحود في ظل مفهوم الجمع بين القراءتين الذي أسس له القرآن في نموذجه المعرفي تأسيسا محكما<sup>(1)</sup>.

#### رابعا: مفهوم العلم في القرآن:

#### 1- معنى العلم في اللغة:

ينطبق معنى المعرفة لغة على معنى العلم، من جهة ثبوت الأمر المعلوم وتحققه في النفس، فمن علم بشيء فقد عرفه، ومن عرفه فقد علم به (2)، وعلى هذا الأساس فسر علماء اللغة المعرفة بالعلم، فقد حاء في لسان العرب: «العرفان: العلم» (3)، كما فسروا العلم بالمعرفة، يقول صاحب القاموس المحيط: "علم بمعنى عرف" (4).

# 2- معنى العلم في القرآن:

تكررت مادة (ع ل م) في القرآن الكريم بكل مشتقاقا اسما وفعلا، ومصدرا، ما يقرب من مماناتة مرة (5). وهذه الكلمة مشمولة بالأمر الإنبي بالقراءة كما تبين من عرض مفهوم القراءة، حيث ورد ذكر لفظة علم في قوله تعالى: ﴿الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ عَلَّمَ الإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ﴾ (6).

وقد استعمل القرآن لفظة (علم) مرة مضافة إلى الله عز وجل، وأخرى أضيفت إلى الإنسان ومما يلاحظ على هذه الإضافة مسألة في غاية الأهمية جديرة بالذكر وهي أنه: «في كل هذه المواضع لم نجد لفظ العلم بمعناه (المطلق) مضافا إلى الإنسان، وإنما حاء مضافا إلى الله تعالى في جميع الموارد، فوصف نفسه سبحانه وتعالى بأنه: عالم، علام، وعليم، ويعلم على سبيل الإطلاق والشمول.

<sup>(2)</sup> منه معابر العلوان- نحو منهجية معرفية قرآنية: 276.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> صد الله عمد القري - المعرفة في الإسلام: 15.

<sup>&</sup>lt;sup>35)</sup> ابن منظور - لسنان العرب: **745/2**.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> العيرور أبادي- القاموس الهيط: 167/3.

حمد السيد الخليند - تأملات حول منهج القرآن في تأسيس اليقين: 11.

<sup>&</sup>lt;sup>رئي</sup> سورة العلق- الأبتان: 4–5.

وهمذا دلنا القرآن على أن العلم في حقد نعالى من أسمائه وصفاته الكاملة كل كمال والمترهة من كل نقص، وأما الصفة ذاتما في حق الإنسان فأسندت إليه على سبيل المحدودية بما يناسب فطرته ومخلوقيته للباري عز وجل.

# أ- علم الله تعالى:

"العليم" اسم من أسمائه تعالى، و"عليم" صفة من صفاته عز وحل وقد ورد ذكر ذلك في آيات قرآنية عديدة، وأحاديث نبوية شريفة، وإضافة صفة العلم لله سبحانه تفيد في كل الأحوال الكمال والتئزه عن النقص، والتفرد بذلك عن سائر الخليقة كما أن علم الله محيط بكل شيء أزلا وأبدا، قال تعالى: ﴿وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْء عَلِيمٌ ﴾ (4).

# ب- موضوع العلم الإلمي:

لقد حددت آيات كثيرة موضوع العلم الإفني من بينها:

قول الله تعالى: ﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لاَ إِلَهُ إلاَّ هُوَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴾ (5)، ﴿ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ (6)، ﴿ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْكَبِيرُ الْمُتَعَالِ ﴾ (7)، ﴿ وَلَهُ الْمُلْكُ يَوْمَ يُنفَحُ فِي الصُّورِ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ﴾ (8)، ﴿ لُمُ مُوكُونَ إِلَى

<sup>(1)</sup> سورة الإسراء-الآية: 85.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة النساء- الآية: 113.

رة عدد المديد الخليد- تأملات حول المنهج القرآن في تأسيس البقين: 18.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة النور - الآية: 64.

وي. أن مورة الحشر - الآية: 22.

<sup>67</sup> سورة التغاين- الآية: 18.

<sup>&</sup>lt;sup>ر7)</sup> سورة الرعد- الآية: 9.

الله سورة الأنعام- الآية: 73.

عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيَنَبُّنُكُم بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴿ أَن ﴿ عَالِمَ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ أَنتَ تَخَكُمُ الْعَيْبِ وَالشَّهَادَةِ أَنتَ تَخَكُمُ الْعَيْبِ وَالشَّهَادَةِ أَنتَ تَخَكُمُ اللَّهُ عَادِكَ فِي مَا كَانُوا فِيه يَخْتَلَفُونَ ﴾ (٥٠).

تشترك هذه الآيات جميعا وما في حكمها في تعديد حقيقة بحالات علم الله تعالى الكامل المحيط بحميع حقائق الغيب والشهادة، وتفرده سبحانه بذلك، ولا يشترك معه فيه مخلوق، «فالله تعالى يعلم الغيب كما يعلم الشاهد...فأدخلت هذه الآيات الكريمة في فهمنا أن مفهومي الشاهد والغائب يلعبان دورا رئيسيا في مبحث العلم والإيمان» (3).

وكذلك مفهومي عالم الغيب وعالم الشهادة هما موضوع المعرفة والإدراك البشري على مستوى قدرات الإنسان وطاقاته المعرفية المحدودة.

# ج- علم الإنسان:

أثبت القرآن الكريم العلم للإنسان، غير أن علم الغيب فارق أساسي بين علم الله الحالق وعلم الله الحالق وعلم الإنسان المحلوق، يقول عز وحل في ذلك الفارق بين العلمين: ﴿وَعَسَى أَن تُعَبُّوا شَيْقًا وَعَلَمُ وَأَنتُمُ لاَ تَعْلَمُونَ﴾ ﴿ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمُ لاَ تَعْلَمُونَ﴾ (أ)، ﴿لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ﴾ (5).

وفي إثبات القرآن الكرم لعلم الإنسان، قال الله تعالى: ﴿وَلاَ تَلْبِسُوا الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَتَكُتُمُوا الْحَقَّ وَأَلتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ ﴿وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ أَنَّهُ الْحَقَّ مِن رَبِّكَ فَيَوْمِثُوا به...﴾ (7).

# د- موضوع علم الإنسان

إن تحديد موضوع علم الإنسان في القرآن قد فصل في طبيعته بدقة متناهية حيث أن علم الإنسان إما أن يتعلق: بأعيان عالم الشهادة أولا، أو بالخبر من الكتاب والسنة ثانيا.

<sup>&</sup>lt;sup>(أ)</sup> سورة النوبة - الآية: 94.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة الزمر – الآبة: 46.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> [براهيم أحمد عسر – العلم والإيمان: 16.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة البفرة– الآية: 216.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سورة النور– الآية: 19

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> سورة البقرة~ الآبة: 42.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) سورة الحج – الآية: 54.

فبحصوص أعيان عالم الشهادة، فإن الإنسان بمقدوره أن يحصل العلم بالأشياء والأحداث والعلاقات في الكون المحيط به، وفي نفسه كذلك في ويدل على ذلك التراث العلمي البشري الموزع بين علوم الطبيعة، وعلوم الحياة الاحتماعية والإنسانية، وقد أشار القرآن الكريم إلى إمكان المعرفة العلمية للإنسان بما هو تحت طائلة حواسه من أعيان عالم الشهادة، قال تعالى: في انفَجَرَت منه اثنتا عَشْرَة عَيْناً قَدْ عَلَم كُلُّ أُنَاسٍ مَشْرَبَهُمْ... (20)، في المُعنى المُعنى الله عزيز حكيم (3)، في المنازل أناس مَشْرَبَهُمْ... (20)، في المُعنى المُعنى الله عزيز حكيم (3)، في المنازل التعلموا عند السنين والحساب (5)، في المنازل التعلموا عند السنين والحساب (5)، في المنازل التعلموا عند السنين والحساب (5)، في المنازل المنا

وقد دلت هذه الآيات على أن الإنسان يعلم ما يبصر ويشاهد من أشياء وأحداث، وعلاقات، لأن «الأعيان للشاهدة هي الموضوع الأول للعلم» (7).

ومن أصناف العلم لدى الإنسان، الخبر من الكتاب والسنة، ويقرر القرآن ذلك بوضوح، قال الله تعالى: ﴿... وَلَئِنِ النَّهُ قُتَ أَهُواءهُم مِنْ بَعْدِ مَا جَاءكَ مِنَ الْعِلْمِ إِنَّكَ إِذَا لَمِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ (8)، ﴿... إِنَّ الَّذِينَ أُولُوا الْعِلْمَ مِن قَبْلَهِ إِذَا يُتُلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُونَ لِلأَذْقَانِ الظَّالِمِينَ ﴾ (8)، ﴿... إِنَّ الَّذِينَ أُولُوا الْعِلْمَ مِن قَبْلَهِ إِذَا يُتُلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُونَ لِلأَذْقَانِ الطَّالِمِينَ ﴾ (8)، ﴿ اللهُ اللهُ

<sup>(1)</sup> إبراهيم أحمد عمر - العلم والإعان: 16. وانظر: أحمد عمد حسين الدعشي - نظرية المعرفة في القرآن الكرم: 86.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة البقرة– الآية: 60.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة البقرة– الآية: 260.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة الماندة- الآبة: 113.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سورة يونس~ الآية: \$.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> سورة الأنبياء- الآية: 65.

<sup>(7)</sup> إبراهيم أحمد همر – العلم والإيمان: 22. وانظر: هون الشريف ناسم - از مائة الخائمة: 77.

<sup>(&</sup>lt;sup>8)</sup> سورة البفرة– الآية: **140**.

<sup>&</sup>lt;sup>(ح)</sup> سورة الإسراء- الآية: 10**8**.

<sup>(&</sup>lt;sup>10)</sup> سورة مريم - الآبة: 43.

<sup>(&</sup>lt;sup>11)</sup> سورة النمل- الآية: 15.

وقد ذهب الإمام الشافعي سرحمه الله الله الخبر من الكتاب والسنة بأنه عين يقيد العلم، نظير الأعيان التي تشاهد. «والخبر من الكتاب والسنة عين يتأخى معناه المحتهد ليصيبه، كما البيت يتأخاه من غاب عنه ليصيبه» (1).

ومن هنا تتحدد مساحة علم الإنسان وتكتمل عند الجمع بين المعارف الكونية المشاهدة بالبصر، والمعارف الخبرية المتلقاة بالسمع من الوحي، وهو المقصود بالجمع بين القراءتين من حيث المصدر. وبذلك يتعين مفهوم العلم في النموذج المعرفي التوحيدي، حين يكون مطلقا وحين يكون نسبيا. وتستبين العلاقات بين المدلولين وحدودهما لتحرير الطاقة المعرفية الإنسانية من سوء الخلط بين المعنيين، والاستفادة من تكاملهما.

## خامسا: مفهوم الإيمان في القرآن:

#### 1- معنى الإيمان في اللغة:

لقد تكرر ورود كلمة (إيمان) بجميع صيغها واشتقاقاتها أكثر من تمانمائة مرة في القرآن المكي والمدني على السواء، ومما يلاحظ أنه لم تأت تفسيرات لها في نص من نصوص الوحي تخرجها عن دلالتها اللغوية إلى مصطلحات شرعية، كما هو الشأن مع الصلاة والزكاة والحج وما في حكمها.

وإنما اكتسبت لفظة الإيمان مدلولها وما يضاده كالكفر من تعدية كل منها إلى مفاعيله وهو ما يؤمن العبد أو يكفر به (<sup>2)</sup>.

وقد حاءت كلمة الإيمان في معاجم اللغة العربية مركبة الدلالة، أي تستجمع في استعمالاتها عددا من للعاني، ذكر ابن منظور منها في لسان العرب ما يأتي:

#### أ- الإيمان بمعنى التصديق:

قال ابن منظور: «وأما الإيمان فهو مصدر آمن يؤمن إيمانا، فهو مؤمن، واتفق أهل العلم من اللغويين وغيرهم أن الإيمان معناه التصديق »(3).

<sup>(1)</sup> إبراهيم أحمد عسر- العلم والإيمان: 11.

<sup>(2)</sup> عثمان حبد الفادر الصالي- الإيمان: تعريف ومتفرقات: 19-20.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> ابن منظور – لسان العرب: 141/1.

#### ب- الإيمان بمعنى الجزم:

وقد ورد في هذا المعنى الذي يفيد الجزم، فوله تعالى: ﴿الَّذِينَ يَظُنُّونَ ٱلَّهُم مُلاَقُو رَبِّهِمْ وَٱلَّهُمْ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ﴾(1)، «أي يستيقنون»(2).

وهو عين المعنى الذي قرره ابن منظور: «المحكم: الظن شك ويقين، إلا أنه ليس بيقين عيان، وإنما هو يقين تدبر، فأما يقين العيان فلا يقال فيه إلا علم»(أنه ويقصد بالتدبر التفهم وإعمال العقل...».

# ج-- الإيمان يمعني الأمن:

وهذا المعنى من المضامين الأساسية لكلمة إيمان في القرآن والسنة وتكرر ورودها فيهما أكثر من معنى (التصديق)، قال ابن منظور: «أمن: الأمان، والأمانة، بمعنى، وقد أمنت فأنا آمن، وآمنت غيري من الأمن والأمان، والأمن: ضد الخوف والأمانة ضد الخيانة، والإيمان ضد الكفر، والإيمان بمعنى التصديق، ضد التكذيب...»(4).

#### د- الإيمان بمعنى الثقة:

أي الثقة بما يؤمن به الإنسان، في هذا المعنى ذكر ابن منظور، نقلا عن اللجياني: «ما آمنت أن أحد صحابة إيمانا، أي ما وثقت، والإيمان عنده الثقة»(5).

# هـ الإيمان بمعنى الموقف الإيجابي:

أي مما يؤمن به الإنسان، وهو الاستجابة لدعوة الله تعالى لعباده أن يؤمنوا، والقرآن حافل بالأوامر الربانية على صيغة (آمنوا) ومقتضى هذا الطلب أن يشمل سائر المعاني السابقة، ويتوجها بالاستجابة المعيرة الموصوف حصرا بكونه موقفا إيجابيا، وقد اعتبر أحد اللغويين كالزَّجَّاج، هذا المعنى حدا للإيمان، أي تعريفا دقيقا له (6)، وقد ذكر ذلك ابن منظور: «وحدًّ الزحاج الإيمان فقال: الإيمان إظهار الخضوع والقبول للشريعة ولما أتى به النبي على واعتقاده

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سورة البقرة- الآية: 46.

<sup>(2)</sup> عبد الرحمن بن ناصر السعدي – تقسير الكريم الرحمن: 34.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> ابن منظور - لسان العرب: 2762/4.

<sup>&</sup>lt;sup>ر6)</sup> ابن منظور - لسان العرب: 140/1.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> ابن منظور – لسان العرب: 141/1.

<sup>(6)</sup> عثمان عبد القادر الصابي - الإعان: تعريف ومتفرقات: 29.

وتصديقه بالقلب، فمن كان على هذه الصفة فهو مؤمن مسلم غير مرتاب، ولا شاك، وهو الذي يرى أن الفرائض واحب عليه لا يدخله في ذلك ريب »(1).

#### 2- معنى الإيمان في الكتاب والسنة:

سبقت الإشارة إلى أن الوحي كتابة وسنة لم يحد عن المعاني اللغوية للفظة الإيمان في لغة العرب، إلى الاصطلاح الشرعي، بل جاءت نصرص الوحي متضمنة لفحوى المعاني اللغوية السالفة الذكر: «والبرهان على هذا أن لفظ الإيمان لم يشرح في النصوص أو يبين المراد من معناه مع أنه سئل عنه أي النبي ﷺ ولكن الذي ورد تعدياته، أي ما أوجب الله تعالى على عباده أن يؤمنوا به، والكتاب والسنة في هذا سواء»(2).

ومن ثمة فإن تلك التعديات نصت على أن الإيمان هو: الإيمان بالله وملائكته وكتبه وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر، وتوابع هذه الأصول ومقتضياتها، فقى التنزيل، قال الله تعالى: ﴿ آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْوِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلِّ آمَنَ بِاللّهِ وَمَلاَتِكُتِهِ وَكُتْبِهِ وَرَّسُلِهِ لاَ لَهُرَّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِنْ رُسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَائكَ رَبِّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصَيرُ فَهُ (3).

وبهذا يعرف الإيمان في القرآن من خلال سرد تعدياته وتوابعه ومقتضياته عند المؤمنين به المصدقين بحقائقه.

ونفس الحقيقة تقررها السنة النبوية الشريفة. كما ذكر ذلك حديث حبريل المشهور، حين سأل النبي على: «فأحبرن عن الإيمان»، فلم تتجه إجابة النبي الله بيان المعاني اللغوية لكلمة الإيمان، وإنما ذكر تعديات اللفظة التي يجب على المؤمنين أن يؤمنوا بما، قال: [«أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وتؤمن بالقدر خيره وشره»](4).

ومما يجب التذكير به في هذا الشأن أن القرآن الكريم استأثر ببيان أمور الإيمان كلها إلا القليل مما بينته السنة كحديث حبريل الذي أبرز القدر الإلهي لأهميته وحعله ركنا سادسا في عقيدة التوحيد.

<sup>(1)</sup> ابن منظور- لسان العرب: 141/1.

<sup>(2)</sup> حثمان هبد القادر الصافي – الإيمان: تعريف ومتفرقات: 29.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> اليفرة – الآية: 285.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> صحيح مسلم- كتاب الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان، حديث رقم: (2): 31.

وقد أكد القرآن بصورة ملحوظة على الدعوة إلى تحمل الاستحابة للإيمان ومقتضياته علما وعملا، وإذعانا نفسيا لا تشوبه شائبة.

ويعبر عن شرط الاستجابة في صدق الإيمان ونبوله من الله عز وحل للعبد، قول الله تعالى: ﴿ فَلاَ وَرَبِّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لاَ يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مُمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْليمًا ﴾ (1).

ومدار الآية كما يقول الشيخ السعدي رحمه الله في تفسيره: «فالتحكيم في مقام الإسلام وانتفاء الحرج في مقام الإيمان والتسليم في مقام الإحسان فمن استكمل هذه المراتب وكملها فقد استكمل مراتب الدين كلها» (2).

#### 3- البعد المعرفي للإيمان:

تبين من مبحث العلم السابق أن الفارق الأساسي بين علم الله حل حلاله وعلم الإنسان يقف عند حدود عالم الشهادة لا كما يعرضه القرآن الكريم هو علم الغيب وأن علم الإنسان يقف عند حدود عالم الشهادة لا يتعداه وهذا لا يعني أن القرآن قد أهمل صلة الإنسان المعرفية بموضوعات عالم الغيب ولكنه استبعد علم الإنسان من هذه الدائرة فالإنسان لا يعلم الغيب وفي نفس الوقت لم ينف عنه المعرفة أو الإدراك لأمور الغيب وقد خص الوحي معرفة أو إدراك حقائق الغيب بمصطلع محدد غير العلم هو مصطلع الإيمان.

ولهذا «فالقارئ للآيات الكريمة والأحاديث الشريفة التي يذكر فيها الغائب وإدراك الإنسان له يجد أن اللفظ المستعمل دائما هو الإيمان» (أن وفي تقرير هذه الحقيقة قال الله تعالى: ﴿...مَنْ آمَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحاً فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ ﴿.. هِوَكَكُنّ الْمِوْ مَنْ آمَنَ بِاللّهِ وَالْيُومِ الآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحاً فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ ﴾. ﴿وَلَكُنّ الْمُو مَنْ آمَنَ بِاللّهِ وَالْيُومِ الآخِرِ ﴾ ﴿ آمَنَ الرّسُولُ بِمَا أَنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمُ وَنَ الرّسُولُ بِمَا أَنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمُ وَكُنّهِ وَرُسُلِهِ ﴾ ﴿ وَالْذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقْيَمُونَ الْصَلالاَ فَهُ ﴿ أَمْنَ اللّهِ اللّهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ الْعَلْالِهُ ﴾ ﴿ وَمُلْكِمُ اللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ وَلَا لَا لَهُ وَاللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا لَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا لَهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَ

<sup>(1)</sup> مورة النساء- الآية: 65.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> عبد الرحمن بن ناصو السعدي- تفسير الكريم الرحمن 173.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> إبراهيم أحمد عمر- العلم والإيمان 39.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة البقرة- الآية: 62.

رق مورة البقرة - الآية: 177.

<sup>(</sup>٥) سورة البغرة – الآية: 285.

<sup>&</sup>lt;sup>را)</sup> سورة البقرة - الآبة: 3.

ونفس الأمر قررته السنة النبوية في حديث حبريل الذي مر ذكره ورواه الإمام مسلم في صحيحه قال رسول الله ﷺ: «الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وتؤمن بالقدر خمره وشره».

ومما يجب الانتباه إليه هنا هو وحدة الموضوع بين العلم والإيمان فيما هي استعمالاتمما في القرآن والسنة «وإنما يكون الفرق في أن هذه الموضوعات شاهدة في حالة العلم غائبة في حالة الإيمان. فائله سبحانه وتعالى ومخلوقات كالملائكة واليوم الآخر غائبة فهي موضوعات إيمان وكذلك حقيقة أن الرسول مرسل من عند الله وأن ذلك الكتاب موحى من عند الله وأن تلك الآية من عند الله أمور غائبة حتى وإن رأى إنسان الرسول أو قرأ الكتاب أو شهد الآية...»(1).

ويذهب شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله إلى تقرير هذا المعنى وذلك بالتقريق بين العلم الذي هو إدراك الشاهد والإيمان الذي هو إدراك الغائب: «...وقبل: يؤمن بالله ويؤمن للمؤمنين إذ الإيمان بالنبي تصديق به والإيمان له تصديق له في ذلك الخبر وهذا في المخبر ويقال لمن قال الواحد نصف الاثنين والسماء فوق الأرض:قد صدقت ولا يقال له آمنت ويقال: أصدق محذا ولا يقال: أؤمن به إذ الإيمان إفعال من الأمن فهو يقتضى طمأنينة وسكونا فيما من شأنه أن يستريب فيه القلب فيحفق ويضطرب وهذا إنما يكون في الإخبار بالمغيبات لا بالمشاهدات» (قي

فعير عن الإيمان بالله والنبي الذي هو إدراك الغائب، وبالقضايا التحليلية بواحد نصف الاثنين والسماء فوق الأرض الذي هو إدراك الشاهد أي موضوع العلم.

<sup>(1)</sup> إيراهيم أحمد عسر- العلم والإيمان: 40.

<sup>(2)</sup> سورة الأعراف - الآيتان: 75-75.

وق ابن تبعية - المقيدة الأصفهانية: 125. نقلا عن إبراهيم أحمد عمر: 43.

## 4- علاقة العلم بالإيمان:

## أ- العلم أساس الإيمان:

إن أول علم رزقه الإنسان هو عدم الأسما، وهو العلم يجميع موجودات الكون وما تتصف به من خصائص ومميزات قال الله تعالى: ﴿وَعَلَمْ آدَمَ الأسمَاء كُلُهَا...﴾ (الكائنات العلم الذي تفضل الباري عز وجل به على الإنسان وأهله فطريا لاكتسابه وتسخير الكائنات وعمارة الأرض جعله كذلك سبيلا لمعرفة الله تعالى.

والهداية في الآية هي ما حاءنا من (الخبر) الذي أرسل الله تعالى به الرسل إلى الناس، وقد تقرر أن الحبر في القرآن والسنة يفيد ( العلم) واعتبر القرآن الهداية سبيلا إلى إدراك الإيمان، وطريقا موصلا إلى حقائقه، وذلك في قوله عز وحل: ﴿...بَلِ اللّهُ يَمُنُ عَلَيْكُمْ أَنْ هَذَاكُمُ للإيمَان إِن كُنتُمْ صَادَقَينَ ﴾ (٥٠).

<sup>(1)</sup> مورة البقرة- الآية: 31.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> عمد فرج الدمردائل - وهلم آدم الأحاء كلها 17-18. وانظر: عمد أبو القاسم حاج حمد- العالمية العالمي

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> سورة النجل- الأبه: 78.

<sup>(4)</sup> سورة فصلت- الآية: 53.

<sup>&</sup>lt;sup>رق</sup> سورة البقرة– الآية: 38.

<sup>(6)</sup> سورة الحموات- الآية: 17.

ومن هنا فللهداية حسب القرآن الكريم طريقان:

الأول: طريق الفطرة،وهو طريق علم الأسماء والحواس والعقل لإدراك الشاهد الذي يوصل إلى إدراك الغائب.

- والثاني: طريق الخبر الموحَى، الذي هو علم يؤدي إلى الإيمان، والإيمان هو إدراك الغائب وبناء على هذا فالعلاقة بين العلم والإيمان- في الانجاهين- صارت معلومة ومحددة، وهي أن العلم أساس الإيمان.

فإذا اتجه الإنسان نحو إدراك حقائق الغيب من منطلق عالم الشهادة، فالأساس هو العلم بآيات الله في الآفاق والأنفس الدالة على ربوبية الله تعالى وأفعاله الحكيمة في الخليقة.

وإذا طلب حقائق الغيب من الخبر كتابا أو سنة، فالآية المتلوة أو الحديث الصحيح، هما العلم الدال على أمر من أمور الإيمان بالحقيقة المغيبة.

ومن هذا للنطلق نفهم قول الله عز وجل بشأن المسؤولية تجاه العلم والإيمان والله أعلم وهو هذا للنطلق نفهم قول الله عز وجل بشأن المسؤولية تجاه العلم والإيمان كُلُّ أُولئك كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً فَهُوَّادَ كُلُّ أُولئك كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً فَهُوَّادَ كُلُّ أُولئك كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً فَهُوَادً كُلُّ الإيمان قويا كلما كان الإيمان قويا، فالعلم الإسلامي عصمة من الإنجراف الإيمان (2).

في حين أن السير إلى الإيمان عن غير طريق العلم- بالمفهوم السابق ذكره- حهل وضلالة وعماية لا تغنى من الحق شيئا.

#### 5- علاقة العلم والإيمان بالعمل:

كما جمع القرآن بين العلم والإيمان، جمع بين الإيمان والعمل في آيات كثيرة، بل وشدد النكير والوعيد على من يفصل بينهما، ولا يتبع العلم الإيمان بالعمل الصالح قال الله تعالى: ﴿يَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لاَ تَشْعَلُونَ ﴾ (3)،

<sup>(1)</sup> سورة الإسراء- الآبة: **36**.

<sup>(2)</sup> إبراهيم أحمد عمر~ العلم والإعان: 45.

<sup>(</sup>٥) سورة الصف- الآية: 2-3

﴿ وَالْعَصْرِ إِنَّ الإِنسَانَ لَقِي حُسْرِ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوُا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالْصَبْرِ ﴾ [1]...الح.

سادسا: مفهوم العمل في القرآن:

# 1- معنى العمل في اللغة:

يقول الراغب الأصفهان: «العمل كل فعل يكون من الحيوان بقصد، فهو أخص من الفعل، لأن الفعل قد ينسب إلى الحيوانات التي يقع منها فعل لغير قصد، وقد ينسب إلى الجمادات، والعمل قلما ينسب إلى ذلك، ولم يستعمل العمل في الحيوانات إلا في قولهم: البقر العوامل، والعمل يستعمل في الأعمال الصالحة والسيئة، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتَ﴾ (أن وهمن يَعْمَلُ سُوءً يُجُزَ بِهِ (٤٠)، ﴿ وَالْعَالِحَاتَ ﴾ (أن الصَّالِحَاتَ ﴾ (أن الصَّالِحَاتَ ﴾ (أن الصَّالِحَاتَ ﴾ (أن الصدقة» (٥٠)، ﴿ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا ﴾ (٥٠): هم المتولون على الصدقة» (٥٠).

# 2- معنى العمل في القرآن:

إن تأكيد القرآن على عمل الإنسان بلغ من الأهمية حيث تكرر ذكره «فيما يزيد على ثلاثمائة وخمسين مرة وهي كلها تشير سلبا وإنجابا إلى أن المحور الأساسي لوجود الإنسان فردا وجماعة على الأرض هو (العمل) الذي يتخذ مقياسا عادلا لتحديد المصير في الدنيا والآخرة...إن القرآن الكريم يحدثنا أن مسألة خلق الموت والحياة أساسا إنما حاءت لابتلاء بني آدم أيهم أحسن عملا» (8)، قال الله تعالى: ﴿اللَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُو كُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ (9).

<sup>(</sup>i) سورة العصر - الآيات: 1-3.

<sup>(2)</sup> سورة القرة - الآبة: 277.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة النساء - الأية: 124.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> مورة النساء- الآية: 123.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سورة هود – الآية: 46.

<sup>60</sup> سورة التوبة- الآية: 60.

<sup>(5)</sup> الراضب الأصفهان - مفردات ألفاظ القرآن: 587.

<sup>81</sup> عماد الدين عليل- مدعل إلى موقف القرآن الكريم من العلم: 46:-39. واخر: محمد عبد الله دراز- مدعل إلى القرآن الكريم: 88 وما بعدها.

<sup>(</sup>٩) سورة الملك الآية: 2.

غير أن اللافت للنظر تركيز القرآن على الصلة الوطيدة بين الإيمان والعمل الصالح وتلازمهما أبدا، وشمول مفهوم الإيمان لأعمال القلب والجوارح، قال الله تعالى: إِلَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَجَلَتُ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلْبَتُ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ اللّهَ يَعَالًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ اللّهَ يَعْ مَا اللّهُ وَجَلَتُ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلْبَتُ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ اللّهَ يَعْ مَا اللّهُ وَعِمْ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَيْهُمْ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَّى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَّى اللّهُ وَعَلّمُ وَاللّهُ اللّهُ وَعَلّمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَعَلّمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَعَلّى اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَالْمُؤْمِنُونُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

جمعت هذه الآيات صفات المؤمنين حقاء وما يقومون به من أعمال، كوحل قلويهم عند ذكر الله، وزيادة إيمانهم وهم يتلون آياته، ويتوكلون عليه، وما يتبع ذلك من أعمال الجوارح من إقامة الصلاة وإنفاق في سبيل الله.

تلك هي أعمال القلب والجوارح التي اعتبرها الآيات إيمانا، بل وقصرت الإيمان عليها بأداة القصر والحصر (إنما)، وعرفت المؤمنين بتلك الصفات لما ختمتها بعبارة: (أولئك هم المؤمنون حقا) الآية.

وقد دل الإيمان على الاعتقاد والقول والعمل في السنة النبوية، فيما رواه مسلم في صحيحه عن أبي هريرة في قال، قال رسول الله في: [«الإيمان بضع وسبعون أو بضع وستون شعبة فأفضلُها قول لا إله إلا الله وأدناها إماطة الأذى عن الطريق والحياء شعبة من الإيمان»](2).

أما تحديد علاقة العمل بكل من العلم والإيمان على ضوء ما سبق من معرفة حقيقة العلاقة بين العلم والإيمان أولا، والعلاقة بين الإيمان والعلم ثانيا، فإن وحدة المقاهيم الإسلامية في بناء الدين ومنظومته المعرفية قضية تحتاج إلى إماطة اللثام عنها انطلاقا من مصدر الوحى ذاته.

لقد عبر علماؤنا قديما عن علاقة العلم والإيمان بالعمل من خلال بحث قضية زيادة الإيمان ونقصانه استنادا إلى الوحى نفسه، عقيدة وشريعة وأخلاقا.

فهذا شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله ناقلا عن السلف في قوله: «...قال: من قال من الصحابة كعمير بن حبيب الخطبي وغيره: الإيمان يزيد وينقص، قبل له: فما زيادته وتقصانه؟ قال: إذا حمدنا الله وذكرناه سبحانه فذلك زيادته، وإذا غفلنا ونسينا وأضعنا فذلك نقصانه، فذكر زيادته بالطاعات وإن كانت مستحبة، ونقصانه بما أضاعه من واحب وغيره...

<sup>(1)</sup> مورة الأنفال- الآبات 2-4.

<sup>(2)</sup> صحيح مسلم- كتاب الإيمان، باب بيان عدد شعب الإيمان...، حديث رفع: (35): 63/1.

ثم هؤلاء إذا لم يتبعوا التصديق بموجبه من عمل القلب واللسان وغير ذلك فإنه قد يطبع على قلوبهم حتى يزول عنها التصديق كما قال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَا قَوْمٍ لِمَ عَلَى قَلُوبُهُم فَلَمَّا وَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُم فَلَاءً كَانُوا أَوْاغُ اللَّهُ قُلُوبَهُم فَلَاءً كَانُوا عالمِن قلما زاغوا أزاغ الله قلوبهم (<sup>2)</sup>، فهؤلاء كانوا عالمين قلما زاغوا أزاغ الله قلوبهم (<sup>2)</sup>.

تلك هي العلاقة، علاقة التلازم والارتباط بين الإيمان والعمل من حهة، وبين العلم والعمل من حهة، وبين العلم والعمل من جهة أخرى، وذلك هو التكليف الربان للإنسان بتحمل حقيقة الإيمان والإسلام والإحسان في مستوياتها جميعا، العلمية والإيمانية، والدملية.

لأن «عدم إتباع الإيمان بما يوحبه من عمل يؤدي إلى زوال الإيمان كما أن عدم العمل بالعلم يؤدي إلى زوال العلم وبالتالي إلى زوال الإيمان لأن العلم أساس **الإيمان»<sup>(3)</sup>.** 

لقد أخبرنا القرآن الكريم أن هناك صنفا من الناس يرفض ما يأتيه من العلم ويردحقائق الآفاق والأنفس التي تحاصره من الداخل والخارج، فبشيح عنها بوحهه مستكبرا، قال تعالى: ﴿وَإِنْ يَرُوا آيَةٌ يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُستَّمِرٌ ﴾ (أ)، ﴿...بَلْ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ الْحَقُ فَهُم مُعْرِضُونَ ﴾ (قومَ عَنْ آيَاتِهَا مُعْرِضُونَ ﴾ (قومَ عَنْ الْمُستَّمِرُ فَهُمْ عَنْ آيَاتِهَا مُعْرِضُونَ ﴾ (قومَ عَنْ الإشاحة عن الحقائق المشهودة وعدم تقبلها نعت أصحاها يوصف الإعراض، وهو عين الوصف الذي عن الحقائق المشهودة وعدم تقبلها نعت أصحاها يوصف الإعراض، قال الله تعالى: ﴿بُشيرًا وَلَلْمِرًا وَلَلْمِرًا وَلَلْمِرًا وَلَلْمِرًا وَلَلْمِرًا وَلَلْمِرًا وَلَلْمِرًا وَلَلْمِرًا وَلَلْمِرَا وَلَلْمِرَا وَلَوْمِنَا اللهُ تعالى: ﴿بُشيرًا وَلَلْمِرا وَرَفْضَ للحقيقة سُواء دلت عليها آيات مشهودة أو أخبار من الوحى مسموعة.

ووردت أفعال كثيرة في القرآن تناقض الإيمان مثل الإعراض: كالتكذيب، والكتمان، والتحريف، والتولى، والجحود، والكفر...الخ.

<sup>(1)</sup> مورة الصف - الآية: 5.

<sup>(2)</sup> ابن نيمية العقيمة الأصفهائية: تقلا عن إبراهيم أحمد عمر – العلم والإعاد: 15.

<sup>(5)</sup> إبراهيم أحمد عسر - العلم والإيمان: 52.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> مورة القمر - الآية: 2.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سورة الأنياء– الآية: 24.

<sup>(6)</sup> سورة الأنياء- الأية: 32.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> سورة فصلت- الآية: 4.

قال الله تعالى: ﴿ فَمَنْ أَظْلُمُ مِينَ كَذَبَ عَلَى اللّه وَكَذّبَ بِالصّدِق إِذْ جَاءهُ... ﴾ (1) وقال: ﴿ وَقَلْدُ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلاَمَ اللّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِن بَعْدُ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ (2) ﴿ فَرَيقًا مِنْهُمْ لَيُكْتُمُونَ الْحَقّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ (3) وال هذه المواقف السلبية من العلم والإيمان هروب صريح من الحق إلى الجهل والضلال، وتبديل الكفر بالإيمان قال الله تعالى: ﴿ ... وَمَن يَتَبَدُلُ الْكُفْرُ بِالإِيمَانُ فَقَدُ ضَلَّ سَوَاء السَّبِيلِ ﴾ (3) ومن غمة "فإن الهروب من الغائب الذي يقول به العلم هو الكفر (3) وعلى هذا الأساس يتبين الفرق الجوهري معرفيا بين الغائب الذي يقول به العلم هو الكفر (القرآني، حيث يقوم الإيمان على قبول العلم بالبرهان القاطع والحجة البائغة، في حين يتحذ الكفر موقفا سلبيا من العلم بدافع من الإكراه والتكذيب والجحود، وما إلى ذلك.

سايعًا: مفهوم المعرفة في القرآن

1- معنى المعرفة في اللغة:

المعرفة في اللغة ضد الإنكار، وتدرك عند الإنسان بالتدبر والتأمل في أمرها حتى تطمئن إليها نفسه، وتسكن إلى ما ثبت لديها من معان فتقر بما، وأما ما تعدر عليها إدراكه من المعاني فإلها تنكره، وإلى هذا المعنى ذهب ابن فارس قال: «العين والراء والفاء أصلان صحيحان يدل أحدهما على تتابع الشيء متصلا بعضه ببعض، والآخر على السكون والطمأنينة... تقول عرف فلان فلانا عرفانا ومعرفة، لأن من أنكر شيئا توحش عنه ونبا عنه »(6).

وقال الراغب الأصفهان: «المعرفة والعرفان: إدراك الشيء بتفكر وتدبر لأثره، وهو أخص من العلم، ويضاده الإنكار، ويقال فلان يعرف الله ولا يقال: يعلم الله متعديا إلى مفعول واحد لما كانت معرفة البشر لله هي تدبر آثاره دون إدراك ذاته، ويقال: الله يعلم كذا، ولا يقال يعرف كذا، لما كانت المعرفة تستعمل في العلم القاصر المتوصل إليه بتفكر...» (7).

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة الرمر طلاية: 32.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة البقرة- الآية: 75.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة البقرة - الأية: 146.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة البقرة~ الأية: 108.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> إبراهيم أحمد عمر - العلم والإيمان: 59.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> ابن غارس– مقاييس اللغة: **283**/1.

الراقب الأصفهان- مفردات ألفاظ القرآن: 560-561. وانظر: أحمد عسد حسين الدغشي- نظرية المعرفة في القرآن الكريم: 84.

#### 2- معنى المعرفة في القرآن:

وردت مادة (ع ر ف) ومشتقالها في القرآن الكريم في نحو أربع وعشرين موضعا<sup>(1)</sup>.

وقد أضيفت في الآيات كلها إلى الإنسان من جميع الوجوه، ولم ترد في آية واحدة منها مضافة إلى الله تعالى، لا مقيدة ولا مطلقة (ألا ومن بين الآيات القرآنية التي تدل على للعرفة الإنسانية، قول الله تعالى: ﴿ تُعْرِفُ فِي وَجُوهِ الَّذِينَ كَفَرُوا الْمُنكَرَ ﴾ ﴿ وَاللَّذِينَ آكَيْنَاهُمُ الْاَيْنَ آكَيْنَاهُمُ الْاَعْرَافِ رِجَالٌ يَعْرِفُونَ كُلاً الْكِتَابَ يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ ﴾ أن ووعَلَى الأَعْرَافِ رِجَالٌ يَعْرِفُونَ كُلاً بسيمَاهُمْ ﴾ أن ويلاحظ على هذه الآيات أن لفظ المعرفة أضيف إلى الإنسان، وحاء في جميعها مقرونا بعلامته وموضوعه الحسي من عالم الشهادة.

فذكر سبحانه وتعالى أن دليل المعرفة في الآية الأولى هو ظهور المنكر في وجوه الكافرين وكانت موضوع المعرفة في الآية الثانية ودليلها معرفة الأبناء، ودليل المعرفة الصادقة في الآية الثالثة هي كلمة سيماهم وعلامتهم المشاهدة، وفي الآية الأخيرة تعلق موضوع المعرفة بأعيان الأشخاص وذواقم المحسوسة.

إذن فمعنى المعرفة في هذه الآيات واحد، يشير إلى الإدراك المباشر لحقائق محسوسة من عالم الشهادة كما هو الشأن لموضوع العلم الذي هو إدراك الشاهد فهل هذا يعني أن المعرفة والعلم في القرآن هما شيء واحد؟.

تتم الإحابة على هذا السؤال بمعرفة حقيقة الفرق بين دلالة المصطلحين في استخدام القرآن للكلمتين، حيث اقترن لفظ المعرفة في معظم موارده بالأمور الحسية، بينما حاء لفظ العلم في غنى عن هذا القيد في أكثر موارده، ذلك أن العلم يتعلق بظواهر الأشياء ثم يتجاوزها إلى بواطنها ودقائقها، وهذا الشأن يختص بالعلم الإلهي فحسب، قال الله تعالى: ﴿وَعِندَهُ مَفَاتِحُ

<sup>(4)</sup> عمد فواد عبد الباقي- المعجم المفهرس الأفاظ الفرآن الكريم: 458.

عمد السيد الخليند- تأملات حول منهج القرآن الكريم في تأسيس اليقين: 12.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سرة الحج- الآية: *7*2.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> سورة البقرة– الآية 146.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سورة الأعراف- الآية: 46.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> سورة يوسف-الآية: 58.

الْغَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا إِلاَّ هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْيَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلاَّ يَعْلَمُهَا وَلاَ حَبَّةٍ فِي ظُلُّمَاتِ الأَرْضِ وَلاَ رَطْبٍ وَلاَ يَابِسِ إِلاَّ فِي كِنَابٍ مَّبِينٍ﴾ (١).

«هذه الآية من أعظم الآيات تفصيلا، لعلمه المحيط وأنه شامل للغيوب كلها، التي يطلع منها ما شاء من خلقه، وكثير منها طوى علمه عن الملائكة المقربين، والأنبياء المرسلين، فضلا عن غيرهم من العالمين، وأنه يعلم ما في البراري والقفار، من الحيوانات والأشحار، والرمال والحصى والتراب، وما في البحار من حيوانات ومعادلها وصيدها وغير ذلك مما تحتويه أرحاؤها ويشتمل عليه ماؤها»(2).

أي: «أنه تعالى يعلم الغيب والشهادة، والظاهر والباطن، والرطب واليابس، والسر وأخفى وكل شيء في الكائنات، يعلم بالكليات والجزئيات» (<sup>3)</sup>.

في حين أن علم الإنسان قاصر وعدود بطبيعة وسائل الإدراك وللعرفة المحدودة لديه، بحيث لا تتحاوز سقف ظواهر الأشياء، ومن هنا كانت إضافة العلم في القرآن إلى الإنسان تفتقر إلى الإحاطة والشمول في جميع مواردها.

أما المعرفة فقد ارتبطت بالإنسان في آيات القرآن وتعلقت بالأمارات المشاهدة والمحسوسة في الشيء الذي هو موضوع المعرفة، ويتناسب مع وسائل الإدراك البشري.

ولذلك لم تسند كلمة المعرفة في القرآن إلى الله تعالى مطلقا، لأن علم الله محيط بكل شيء شامل لظواهر الأشياء وبواطنها ودقائقها <sup>(4)</sup>.

ومن هذا المنظور الواضح لطبيعة المعرفة والعلم واستعمالاتمما في القرآن بمكن إطلاق المعرفة على العلم الذي يطلق المعرفة على العلم إذا كان متعلقها محسوسا مشاهدا كما هو حال موضوع العلم الذي يطلق على إدراك الشاهد، بمعنى أن المعرفة هي العلم بحسب هذا الشرط، شرط الاشتراك في الموضوع في عالم الشهادة.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> سورة الأنعام- الآية: 59.

<sup>(2)</sup> عبد الرحن بن ناصر السعدي- تفسير الكرم الرحن: 257.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> وهية الزحيلي- التفسير المنو: 229/7.

<sup>(4)</sup> محمد السيد الحليند- تأملات حول منهج القرآن في تأسيس اليقين: 12-13.

كما أطلقت المعرفة في مواضع من القرآن، وأريد بما الإيمان، حين يكون متعلق المعرفة موضوعا للإيمان، قال الله تعالى: ﴿...فَلَمَّا جَاءهُم مَا عَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ فَلَعْنَةُ اللّه عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾ (1)، ﴿يَعْرِفُونَ بِعْمَتَ اللّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا وَأَكْثَرُهُمُ الْكَافِرُونَ ﴾ (2).

دلت الآيتان صراحة على أن الإنسان يمكن أن يكفر بما عرف من الحق، خلافا لما هو شائع من أنه يكفر بما يجب الإيمان به.

وخلاصة القول أن المعرفة بحسب الآيات القرآنية السابقة تأتي بمعنى العلم أحيانا وبمعنى الإيمان أحيانا أخرى.

أي أن موضوع المعرفة شاهد غائب بالنسبة للذات العارفة في الآيات السابقة فلو أخذنا الآية المتعلقة بيوسف وإخوته على سبيل المثال وهي قوله تعالى: ﴿ فَلَا خَلُوا عَلَيْهِ فَعَرَفَهُمْ وَهُمْ فَهُ مَنْكُرُونَ فَا اللهِ الله الآية تتعلق بدخول إخوة يوسف عليه ومعرفته لهم: وللعرفة هنا بمعنى العلم، أي العلم بأشخاصهم، وتبع ذلك العلم إيمان، وهو إدراك الغائب: «كأن يدرك ألهم أبناء يعقوب وأن شقيقه هو ذاك الشخص من بينهم، وهذا إدراك بني على العلم ولكنه ليس علما وإنما إيمان...ومن هذا أخلص إلى أن المعرفة ليست علما خالصا ولا إيمانا خالصا وإنما هي إدراك يجمع بين العلم والإيمان وأوضح ما يكون الأمر عندما نقول إن موضوع العلم شاهد وموضوع الإيمان غائب وموضوع المعرفة شاهد غائب» (4)

تلك هي الصورة الحقيقية للتداخل المعرف من منظور القرآن لهذه للفاهيم المفتاحية المكونة للنموذج المعرف التوحيدي، وهي تعد من توابته الأساسية في بناء المعرفة والإحاطة بمصادرها ومجالاتها.

# 3- لتائية الموقف المعرفي القرآني:

وبالتأمل فيما سبق عرضه من حقائق ومفاهيم، نحد أن مفهوم للعرفة الإنسانية ينطوي على ثنائية محلدة للعالم، من حيث موضوعها وأدواها ومصادرها:

<sup>(1)</sup> سورة البفرة - الأباد: 89.

<sup>(&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة النحل- الآية: 53.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سورة يوسف- الأية: 58.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> إيراهيم أحمد صبر - العلم والإيمان: 71-72.

أ- فإذا تعلق موضوع المعرفة بشيء من عالم الشهادة سمي علما، وإذا تعلق بأمر غيبي سمى إيمانا.

ب- وأما من حيث أدوات المعرفة ووسائلها التي فطر الباري عز وحل الناس عليها،فهي الأخرى تخضع لثنائية ملفتة للنظر تتقابل مع ثنائية موضوع المعرفة ذاته:

«فهناك أدوات الحس الظاهرة وأدوات الحس الباطنة... فهناك عالم الشهادة الذي تقابله أدوات الحس الباطنة فتتعامل أدوات الحس الباطنة فتتعامل معه هي الأخرى بمنهجها الخاص»(1).

قال الله تعالى: ﴿وَاللَّهُ أَخْرَجَكُم مِنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لاَ تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ الْسَمْعَ وَالأَبْصَارَ وَالأَفْتِدَةَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾ (٤)، ﴿وَهُوَ الّذِي أَنشَأَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَالأَفْتِدَةَ قَلِيلاً مَا تَشْكُرُونَ﴾ (٤)، أي أن أدوات المعرفة التي زود بما الإنسان في فطرته نوعان:

الأول: الأدوات الظاهرة،وهي السمع والبصر وما إليهما.

الثاني: العقل ومسمياته من فؤاد، ولب، وقلب...الخ.

ويعبر القرآن الكريم بالفؤاد تارة وبالقلب تارة أخرى عن مجموع مدارك الإنسان التي تستغرق مفهوم العقل، وإن كان العقل لم يرد في القرآن كاسم أو شيء معرف بالألف واللام، وإنما ورد في صورة فعل في جميع الموارد، قال الله تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي يُحْيِي وَيُمِيتُ وَلَهُ النَّم تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي يُحْيِي وَيُمِيتُ وَلَهُ الْخَيْلُافُ اللَّهُ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ أَفَلاً تَعْقَلُونَ ﴾ وبناء عليه فإن التصور الإسلامي في المعرفة لم ينظر الحياب باعتباره عضوا ماديا فحسب، كما ينظر الماديون والتحريبيون، وإنما نظر إليه نظرة أرقى وأكثر معقولية، «إذ نظر إليه على أنه أداة للتأمل والتفكر والتدبر والاعتبار والنظر... » (ق.

زيادة على ذلك فإن القرآن يربط في عملية الفعل المعرفي بين الحس والعقل في إدراك المعرفة: «ذلك أن أدوات الإدراك الباطنة مرتبطة بأدوات الإدراك الظاهرة، إذ لا يمكن للعقل أن يؤسس قضايا كلية ما لم يكن قد تعرف قبل ذلك على حزئيات هذه القضية الكلية، ومعلوم أن

<sup>(1)</sup> عمد السيد الحليند- تأملات حول منهج القرآن في تأسيس اليقين: 16.

<sup>(2)</sup> سورة النحل- الآية: 78.

<sup>&</sup>lt;sup>رق</sup> سورة للإمنون⊣لأية: 78.

<sup>&</sup>lt;sup>ر4)</sup> سورة المؤمنون⊣الآية: 80.

وي صلاح إسماعيل عبد الحق- بناء نلفاهيم دواسة معرفية وغلاج تطبيقية: 223/1.

طريقه الوحيد إلى التعرف على هذه الجزئيات هو الحواس، وهذا شأن كل قضية كلية لابد أن تكون مسبوقة بإدراك حزئياتها المحسوسة »(1).

وقد حعل القرآن الكريم الإنسان الذي يعطل أدوات المعرفة فيه بسبب التقليد- أو غيره من الأسباب- بمثابة البهيمة التي تفتقر فطرتها إلى هذه النعمة، فلا توظفها أو تستفيد منها، قال الله تعالى: ﴿وَلَقَدُ ذَرَّانًا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِنْ الْجِنِّ وَالإِنسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنَ لا يَشْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنَ لا يُشْعِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنَ هُمُ لا يُشْعِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَصْلُ أُولَئِكَ هُمُ الْفَافَلُونَ فِيهَا وَلَهُمْ أَصَلُ أُولَئِكَ هُمُ الْفَافَلُونَ فِي اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ا

وبذلك استحق أولتك الصنف من الجن والإنس الذين يعطلون أدوات المعرفة لديهم حهنم نتيحة الغفلة والضلالة والذهول عن الحق وترك الواحب الذي خلقوا من أحله في الحياة الدنيا، وهو عبادة الله وحده. قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنْ وَالإِنسَ إِلاَ لِيَعْبَدُونِ مَا أَرِيدُ مِنْ رَزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَنْ يُطْعِمُونِ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ (3).

ج- وللمعرفة الإنسانية بحسب الموقف المعرفي القرآني مصدران (4):

الأول: مصدر الوحي.

الثانى: مصدر الكون (الخلق).

وأما العقل فهو أداة انتزاع المعرفة من هذين المصدرين، بفعل التعقل والتفكر والتدير وقراءة حقائق كل من المصدرين بالآخر، عند عملية الجمع بين القراءتين في النموذج للعرفي التوحيدي.

والمقصود بالوحي: «كل ما أنزله الله على أنبيائه ورسله بطريق لللك حيريل عليه السلام، والمراد به هنا اسم المفعول منه أي الموحى وهو كلام الله المتول على النبي محمد الله فلا وحي ولا رسالة بعده، وهذا النوع من الوحي لا يعتريه الشك أو الضعف أو الاتمام بل هو من أقوى

<sup>(</sup>أ) عمد السيد الحليد- تأملات حول منهج القرآن في تأسيس اليقين: 16.

<sup>(2)</sup> مورة الأعراف - الآية: 179.

<sup>(</sup>a) صورة الذاريات- الآيات: 56-58.

وسف القرضاوي- السنة مصدر للمعرفة والقضارة: 84.

أنواع المعرفة البشرية وأصحها وأصلقها، وأعلاها ثبوتا، وأكثرها أهمية لأنها منزلة من عنده سبحانه وتعالى خالق كل شيء »(أ).

إن الوحي يقدم للناس المعرفة الشاملة التي تقصر عنها وسائلهم الذاتية من حس وعقل مما يتعلق بمداية الناس وإرشادهم إلى معنى وجودهم وغاية هذا الوجود، وإلى منهج تدبر أمورهم وعلاقاتهم في الحياة الدنيا، والمصير الذي ينتظرهم إن خيرا فخير، وإن شرا فشر بعد انقضاء الحياة الدنيا، والانتقال إلى الحياة الآخرة.

كما يطلعهم الوحي على مصدر الكون المحيط بمم وعلى طبيعة العلاقات التي تربطهم بموحوداته العاقلة وغير العاقلة، ومكانة الإنسان بين هذه الموحودات، ومعرفة الله تعالى خالق كل شيء ورب كل شيء لا إله غيره.

وبحمل القول إن: «خوهر ما يقدمه الوحي للناس هو توضيح طبيعة علاقة الإنسان بالله، وغاية الإنسان في الحياة، ومصرر هذا الإنسان فيما وراء الحياة» (2).

- وأما المصدر الثاني للمعرفة الإنسانية فهي مكونات هذا الكون وأسماء الأشياء المبينوئة فيه، من جماد ونبات وحيوان وإنسان، وهو المحال الذي يمارس فيه الإنسان فعالياته للعرفية، وقدراته التسخيرية لأداء مهام الحلافة والعمارة في الأرض.

قال الله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُكَ لِلْمَلاَئِكَةِ إِلَى جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاء وَلَحْنُ لُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَلَقَلْسُ لَكَ قَالَ إِلَي أَعْلَمُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ وَعَلَّمَ آذَمَ الأَسْمَاء كُلُهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلاَئِكَة فَقَالَ أَنبِثُونِي بِأَسْمَاء هَوُلاء إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ قَالُوا سُبْحَالَكَ لاَ عَلْمَ لَنَا إِلاَ مَا عَلَمْتَنَا إِلَّكَ أَنتَ الْعَلَيْمُ الْحَكِيمُ ﴾ (6)

يقول ابن كثير في تفسيره لقوله تعالى: «وعلم آدم الأسماء كلها »: «هذا مقام ذكر الله تعالى فيه شرف آدم على الملائكة، بما اختصه من علم أسماء كل شيء دونهم، وهذا كان بعد سجودهم له، وإنما قدم هذا الفصل على ذاك لمناسبة ما بين هذا المقام وعدم علمهم بحكمة خلق

<sup>(1)</sup> رياض صالح جنررني- الرؤية الإسلامية لمصادر المعرفة: 57.

عبد الحميد أحمد أبو سليمان- أزمة العقل المسلم: 108.

دي. الآيات: 30-31-25.

الخليفة، وحين سألوا عن ذلك فأخبرهم تعالى بعلم ما لا يعلمون، ولذلك ذكر هذا المقام عقيب هذا ليبين لهم شرف آدم، بما فضل به عليهم في العلم فقال تعالى: "وعلم آدم الأسماء كلها "، وقال السدي عمن حدثه عن ابن عباس قال: علمه أسماء ولده إنسانا إنسانا والدواب فقيل: هذا حمار وهذا جمل وهذا فرس وقال الضحاك عن ابن عباس قال: هي هذه الأسماء التي يتعارف بما الناس، إنسان ودواب وسماء وأرض وسهل وبحر وحبل وحمار واشباه ذلك من الأمم وغيرها...وقال مجاهد: علمه أسماء كل دابة وكل طير وكل شيء، وكذلك روي عن سعيد بن حبير وقتادة وغيرهم من السلف أنه علمه أسماء كل شيء »(1).

ومن المعاصرين الذين فسروا الآية، محمد شهاب الدين الندوي في كتابه "بين علم آدم والعلم الحديث "، قائلا: «أن هذه الأسماء ما هي إلا عناوين الأشياء وخصائصها ومنافعها ومضارها التي لها أهمية بالغة في بحال الحلافة في الأرض، ولا تقوم الحلافة:أي سيادة العالم والسلطة على الكينونات إلا مُلنا العلم الأساسي ولذلك علم الله تعالى الإنسان الأول هذا العلم الهام بعد مشروع استخلاف الإنسان على الفور... ونكاد نعبر عنه (بعلم الأسماء) حسب مصطلح القرآن الكرم، وعلى كل هذا هو العلم الحديث، فإن العلم الحديث يبحث عن نفس هذه الأشياء وخواصها وظواهرها وفاعلياتها، والتي عبر القرآن عن جميع هذه بلفظ معجز وهو (الأسماء) فإن علم الطبيعة physics وعلم الكيمياء وhemistry وعلم الأحياء Biology وعلم الجيولوجيا Geology وعلم الأفلاك Astronomy وغير ذلك من العلوم الكونية إنما تدور حول الأشياء للمادية (أي حول للسميات) وخواصها ونعوتها وعميزاتها، فالعلم الحديث عبارة عن البحث والدراسة عن الأشياء للوجودة والمظاهر الكونية بتركيبها وماهيتها وكيالها» (2).

ومن تمة يستقي الإنسان في ضوء النظام المعرفي القرآني معارفه بعلمي الغيب والشهادة من الوحي والكون واحد الوحي والكون واحد هو الله حل حلاله.

<sup>(</sup>ا) إين كتو - تفسير القرآن العظيم: 1/126، 127.

<sup>(</sup>A) نقلا عن: عمود فرج الدمرداش- وعلم آدم الأسماء كلها: 16-17.

## 4- مقاصد المعرفة وغاياتها في القرآن:

تقرر مفهوم المعرفة في منهج القرآن الكريم، وتحدد موضوعها وتعينت وسائلها، وبقيت مصادرها وغاياتها التي يمكن وضع اليد عليها بالرجوع إلى آيات الذكر الحكيم، ومن منطلق القرآن يمكن حصر أهم مقاصد المعرفة وغاياتها في ثلاثة محاور:

المحور الأول: نفى الشرك ومعرفة الله وتوحيده.

المحور الثاني: التكامل للعرفي بين معرفة الخالق ومعرفة الخليقة.

المحور الثالث: الوحدة بين الإيمان والعلم والعمل الصالح.

ومطلوب الآية الثانية، هو نفي الشرك وإثبات التوحيد لله عز وحل وعبادته على أساس ذلك العلم بلا شريك.

واقترن التكامل المعرفي في - المحور الثاني - بين الحالق والمعلوق في سورة العلق، فبعد القراءة باسمه تعالى، ذكرت الحليقة المتمثلة في الوجود الكوني الذي أعد الاستقبال الإنسان الحليفة في الأرض قال الله تعالى: ﴿ وَأَقْرَأُ بِالسّمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ، خَلَقَ الإِلسّانَ مِنْ عَلَيْ ﴾ (3) فالأمر واضح حيث يتعلق بطلب معرفة الله عز وجل، ومعرفة الخلق، ومن ضمنه معرفة الإنسان المخلوق من على نحو متفرد ومكانة خاصة في هذا الوجود، أفصح عنها قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا مَوْ يَعْمُوا لَهُ سَاجِدِينَ ﴾ (4).

وأما عن الوحدة بين الإيمان والعلم والعمل الصالح في المنظور المعرفي التوحيدي، فهو شأن بنفرد به القرآن في تلازم عناصر المنظومة العقدية الإسلامية بشكل لا يقبل الانفصام ولا

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سورة محد- الآية: 19.

<sup>(2)</sup> مامد عرسان الكيلاق- فلسفة التربية الإسلامية: 233.

رقع سورة العلق - الآيتان: 1-2.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة الحمعر–الآية: 29.

الانقصال، إلا في الحالات التي يكون فيها الإنسان يسىء الفهم لحقيقة العلم أو الإيمان أو الإنسلام، أو يخالف تلك الحقيقة عمدا عصيانا أو تنكبا للصراط السوي، دل على ذلك التلازم تلك الوحدة في قوله تعالى: ﴿وَالْعَصْرِ إِنَّ الإِنسَانَ لَفي خُسْرٍ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْصَّيْرِ﴾ (أ).

ومن ثمة في «إن التوحيد في القرآن نظام معرفي ونظام المعرفة القرآني نظام توحيدي، فالتوحيد معرفة وعلم، والمعرفة والعلم هداية وتوحيد...وعلى هذا نقرر أن أركان النظام المعرفي في القرآن ثلاثة: إيمان، علم، وعمل»<sup>(2)</sup>.

وهكذا تم وضع اليد على المللول العلمي والتأصيل الشرعي للمفاهيم المفتاحية للنموذج المعرفي التوحيدي ومنطلقاته فيما يتعلق بمفاهيم: الدين، والفطرة، والقراءة، والعلم، والإيمان، والعمل، والمعرفة. وتشكل هذه المفاهيم منظومة معرفية إسلامية قائمة على العلم والحجة والعمل، في النظر إلى وحدة الحقيقة باعتبارها مبدأ معرفيا ومنهجيا على مستوى عالمي الغيب والشهادة، بالإضافة إلى مقومات النموذج المعرفي التي سيتناولها المبحث الموالي وهي:

- حقيقة التوحيد.
- وحقيقة الكون.
- وحقيقة الإنسان.
  - وحقيقة الحياة.

وهذه هي محالات تفعيل مفاهيم النموذج المعرفي التوحيدي تحقيقا، ودراسة، وتفسيرا، وتخليلا، وتنظيرا، وتقريرا، ونقدا.

<sup>(</sup>ا) سورة العصر – الأيات: 1–3.

همود حايد الرشدان- حول النظام المعرفي في القرآن الكريم- عملة إسلامية المعرفة عدد 10: 43.

## المبحث الثاني: مقومات النموذج المعرفي في القرآن:

عهيد:

لم يتوقف القرآن الكريم عن مدنا بالمفاهيم المفتاحية للنموذج المعرفي فحسب، وإنما زودنا كذلك بالمحالات التي نشغل فيها هذه المفاهيم، وهي ما اصطلحنا عليها في هذا المبحث بمقومات النموذج المعرفي في القرآن، وهي أربعة:

- المقوم الأول: حقيقة التوحيد.
  - المقوم الثانى: حقيقة الكون.
- المقوم الثالث: حقيقة الإنسان.
  - المقوم الرابع: حقيقة الحياة.

وقد حدد القرآن نوع العلاقات بين هذه المقومات وطبيعة ارتباطاقها كي تتميز بوضوح تام حقيقة الألوهية، عن حقيقة عبودية الخليقة المتمثلة في الكون، والإنسان، والحياة.

ومن خلال منظومة المفاهيم المفتاحية، ومقومات الرؤية المعرفية لحقائق الوحود وارتباطاقا المخصوصة يتشكل النموذج المعرفي التوحيدي، كوسيلة تفسير وأداة تحليل وتركيب ونقد، وتوليد لأنواع شنى من المعرفة الكاشفة عن سنن الله في الطبيعة والإنسان والمحتمع والحياة والتاريخ.

وتفصيل هذه المقومات كما يلي:

المقوم الأول: حقيقة التوحيد:

يعنى التوحيد في اللغة العربية: «وحده توحيدا أي حعله واحدا... والتوحيد الإيمان بالله وحده لا شريك له»<sup>(1)</sup>.

وقال الراغب الأصفهاني: «الوحدة: الإنفراد والواحد في الحقيقة هو الشيء الذي لا حزء له البتة»<sup>(2)</sup>.

وقال الجرحان: «التوحيد في اللغة الحكم بأن الشيء واحد والعلم بأنه واحد» (3).

 <sup>(</sup>أ) الفيروز أبادي- القاموس الهيطة 343/1.

<sup>(</sup>۵) الراقب الأصفهان- مفردات ألفاظ القرآن: 857.

دي. الجرسان - التعريفات: 69.

وبالرحوع إلى معنى التوحيد في الإسلام كتابا وسنة، تجد له معنى دقيقا صيغ في أبلغ كلام وأقصره طولا، وأعمقه دلالة، في عبارة «لا إله إلا الله» عنوانا للتوحيد الكامل الذي بعثت به الرسل في التاريخ من آدم إلى خاتم الأنبياء محمد على وفي هذا المعنى يبين الله تعالى للرسول الخاتم مهمة الرسل الأولى وهي الدعوة إلى توحيده عز وحل بقوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَسُولِ إِلاَ لُوحِي إِلَيْه أَلَهُ لاَ إِلَهُ إِلاَ أَنَا فَاعْبَدُونَ ﴾ (أ).

وفي هذا المنظور تعتبر وحدانية الله تعالى هي المبدأ الأول في الإسلام، ولكل شيء إسلامي، ولكل حقيقة" في الوحود.

ومعنى هذا اللبدأ في العقيدة الإسلامية أن الإله هو الله، ولا إله غيره، وأنه تعالى متفرد في وحدانيته، في ربوبيته، وإلهيته وأسمائه وصفاته، مطلق الكمال ومنزه عن النقص، قال تعالى: وَقُلُ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ اللَّهُ الصَّمَدُ لَمْ يَلدٌ وَلَمْ يُولَدٌ وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُوا أَحَدٌ هُو<sup>2)</sup>.

وقال: ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ شَيَّةً وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (3).

وكل موجود سوى الله تعالى مخلوق له بلا شريك، حيث توجد كل الموجودات بأمره وإرادته ومشيئته وحده، قال تعالى: ﴿ أَلاَ لَهُ الْحَلْقُ وَالْأَمْرُ ﴾ (4)، ﴿ إِلَّهَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَنْ وَإِرَادته ومشيئته وحده، قال تعالى: ﴿ أَلا لَهُ الْحَلْقُ وَالْأَمْرُ ﴾ (4)، ﴿ إِلَّهَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَنْ يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيْكُونُ ﴾ (5)، ﴿ .. هَذَا خَلْقُ اللّهِ فَأَرُونِي هَاذَا عَلَقَ اللّهِ فَأَرُونِي هَاذَا خَلَقَ اللّهِ فَأَرُونِي هَاذَا خَلَقَ اللّهِ فَأَرُونِي هَاذَا خَلَقَ اللّهِ فَأَرُونِي هَاذَا خَلَقَ اللّهِ فَأَرُونِي هَاذَا وَكُلْ حَقَ وَكُلْ خَلَقَ اللّهِ عَلَى الظّالِمُونَ فِي ضَلاّلِ مُبِينٍ ﴾ (7)، الله «هو الحق ومصدر كل حق وكل خيل مَاله وإرادته هي التي تحدد غاية وجود الكائنات، وهي القانون الذي يحكم الكون والمخلوقات ويقنن للسلوك والأخلاق» (8).

<sup>(1)</sup> سورة الأنياء- الآية: 25.

<sup>&</sup>quot; لا تعني لفظة "حقيقة" في هذا المبحث معرفة كنه مقومات التصور الإسلامي العام الموحود كما تتصورها عقول البشر، أو تنعيلها. إنحا المقصود بالحقيقة هو معناها الذي تصوره نصوص الوحي كتابا وسنة وتقرب مفاهيمه للمقل الإنسان.

<sup>(2)</sup> سورة الإعلام- الأيات: 1-4.

<sup>(</sup>۵) سورة الشورى - الآية: 11.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> سورة الأعراف- الآية: 34.

<sup>&</sup>lt;sup>رق</sup> سورة يس- الآية: 82.

<sup>(6)</sup> سورة الصافات- الآية: 96.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> سورة لقمان- الآية: 11.

<sup>(8)</sup> المهد العللى للفكر الإسلامي- إسلامية المرفة: 78.

وبناء عليه فالتوجه إلى الله تعالى بالطاعة والعبادة من قبل كل الكائنات طوعا وكرها حقيقة كونية تتحقق بالضرورة الحتمية في الخليقة كلها، وتتحقق في الإنسان بالضرورة والاحتيار.

قال الله تعالى: ﴿وَإِن مِنْ شَيْءِ إِلاَّ يُسَبِّحُ بِحَمْدَهِ وَلَكِن لاَ تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾ (أ) وقال: ﴿ أَلَمْ تَوَ أَنَّ اللّهَ يَسْجُدُ لَهُ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَمَن فِي الأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَوُ وَالنَّجُومُ وَالنَّجُومُ وَالنَّجُومُ وَالنَّجُومُ وَالنَّجُومُ وَالنَّجُومُ وَالنَّوَابُ وَمَن يُهِنِ وَالنَّهُ فَمَا لَهُ مِن مُكْرِم إِنَّ اللّهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاءَ ﴾ (<sup>2</sup>). اللّهُ فَمَا لَهُ مِن مُكْرِم إِنَّ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاءَ ﴾ (<sup>2</sup>).

أن يعقل الإنسان ويعي حقائق الإيمان بوحدانية الله تعالى في هذه الحياة معناه: «أن يعيش واعيا على ربوبية الله الحق وألوهيته في عالم غابته الخير والحق والجمال والإعمار والحيوية لأن كل شيء فيه موحود بصنعته عز وجل، ولإنفاذ إرادته، معتمد في بقائه على ربوبيته ومتحه دائما بطبيعته نحو تحقيق الإرادة الإلهية»(3).

وهكذا يصور التوحيد الحقيقة تصويرا شاملا بما فيها الدنيا كلها والحياة كلها والتاريخ كله<sup>(4)</sup>، وبذلك يتحدد معنى التوحيد كتصور عام للحقيقة في المبادئ الخمسة الآتية بشيء من التفصيل:

## المبدأ الأول: ثنائية الحقيقة:

يؤكد التوحيد أن الحقيقة مزدوحة، وتتوزع بين ملكوت كائن فوق الوحود المادي ويعرف ويعرف بعالم الغيب الذي يختص بحقيقة الباري عز وجل وملكوت مدرك بالحواس، ويعرف بعالم الشهادة الذي يضم الخليقة جميعا وهي ما سوى الله تعالى «وطبقا لمبدأ التوحيد، تعرف هاتان الحقيقتان بالله وغير الله، أو الخالق والمحلوقين» (5),

ومن سمات هذه الثنائية ألها لهائية قاطعة لا تقبل النقض أو الاستثناء كما ألهما منفصلتان عن بعضهما انفصالا تاما كونيا ووجوديا، ويعني هذا الانفصال التام بين الحقيقتين، فلا الحالق

<sup>(</sup>أ) سورة الإسراء- الآية: 44.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة الحج- الآية: 18.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> المعهد العالمي للفكر الإسلامي- إسلامية المعرفة: 75.

<sup>(</sup>٩) إحماميل واسمي الفاروقي - سوهو الحضارة الإسلامية، يملة للسلم المعاصر عدد 27: 10.

<sup>(5)</sup> إسماميل رئيس القاروقي- إحادة البناء الإسلامي والسلطة السياسية، بملة المسلم للعاصر حدد 22: 37.

متصل أو متحد وجوديا أو حال متحسد في المخلوق، ولا المخلوق متحد أو متصل بالخالق، ولا هو يسمو بنفسه إلى مرتبة الخالق (1)، وهذا الفصل خالف التوحيد بعض مذاهب الصوفية وبعض مذاهب الهندوكية التي أذابت الدنيا في الله و لم تعترف بأية حقيقة سوى الله، فلا وجود لحقيقة أو كيان إلا لله وحده، وأن الخليقة بحرد وهم وخيال، كما خالف التوحيد المصريين والإغريق القلماء والطاوية في الصين الذين يعتبرون الله مبحانه وتعالى عما يصفون قد ذاب في الكائنات، فقالوا: إنه هو فرعون بلحمه ودمه أو النيل بمائه أو الشمس بحرارها وضوفها، أو في الكائنات، فقالوا: إنه هو فرعون بلحمه ودمه أو النيل بمائه أو الشمس بحرارها وضوفها، أو هو بحموع المخلوقات... وقد خالفت الكنيسة المسيحية التوحيد حين ادعت أن الله حل في حسم بشر هو المسيح عليه السلام وتحسد فيه فأصبح المخلوق خالقا(2)، وأما اليهودية فقد حسل بشره في شكل جمعي يتمثل في «الإلوهيم»، وتصف «الإلوهيم» بأنه يتصل بالنساء من حملت الله فوق الوجود المادي.

كما تمثلت آلهة العرب قبل الإسلام في الأصنام والأوثان من الحجارة والحشب، يتقرب إليها المشركون بالقرابين ويتعبدون لها ويسبحون، ويسترضونها بالكهانة، وبذلك أنزلت الله إلى مرتبة جعلته فيها مجرد إله يستكمل به العدد، وطبقا لهذا المبدأ يفرق الإسلام فيه بين الخالق والمخلوقين «يطهر الدين تماما من كل شك يتعلق بوحدانية الله وسموه فوق الوحود المادي وقد حقق هدفا مزدوحا بمقتضى ذلك هو الاعتراف بالله كالحالق الأوحد للكون، والنظر إلى جميع الناس بطريقة متساوية باعتبارهم من خليقة الله، فهم يحظون بنفس الصفات الأساسية للإنسان كما يحظون بنفس الصفات الأساسية للإنسان كما يحظون بنفس الوضع في الكون» (3).

## المبدأ الثاني: الصلة بين الخالق والإنسان المخلوق:

تقتصر صلة الخالق عز وحل بالإنسان المحلوق معرفيا حسب مبدأ ثنائية الحقيقة على قوة العقل وحدها، وهي الملكة الغطرية التي تجعل الإنسان يدرك إرادة الخالق وحيا أو تعقلا «وحيا

<sup>(</sup>أ) إسماعيل رأمي الفاروقي ~ موهر الحضارة الإسلامية: بملة المسلم المعاصر عدد 27: 11.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> إسماعيل واسمى الفاروقي – سوهر الحضارة الإسلامية: بحلة المسلم المعاصر عند27 بتصرف: 23.

<sup>(3)</sup> إسماعيل راسمي الفاروقي م إهادة البناء الإسلامي والسلطة السياسية: بحلة المسلم المعاصر عدد22: 38

إن أنزل الله كلامه المعير عن إرادته، وتعقلا إن أمعن النظر في المخلوقات فاكتشف سننها وهي إرادة الله سبحانه»(1).

ويؤكد هذا المبدأ على انقطاع الصلة بين الخالق والإنسان المخلوق خلاف وجهة نظر مذاهب وأديان الشرك التي تجعل العلاقة بين الله والإنسان عن طريق الحلول، أو الإتحاد أو التأليه، ومن ثمة قصر التوحيد الصلة بين الله والإنسان على سبيلين:

أ- إما أن يأمر الله العبد فيسمع الكلام ويطيعه وهذا هو طريق الوحي.

ب- أو أن يعمل عقله وأدوات المعرفة فيعرف حقيقة نفسه وحقيقة كل شيء في الكون أن له صانعا خلقه ويمده بأسباب البقاء والاستمرار ويسبغ عليه نعمه ظاهرة وباطنة وأن هذا الصانع هو الخالق المالك المنعم الإله المستحق للشكر والعبادة والطاعة بلا شريك، وهذا هو طريق التعقل.

المبدأ الثالث: غائبة الخلق:

يقرر مبدأ التوحيد أن للخليقة غاية من وجودها على اختلاف أنواعها وأصنافها، صغيرها وكبيرها، حليلها وحقيرها، فالله لم يخلق الكائنات عبثا، ولم يخلفها باطلا قال الله تعالى: ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَلُمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبُنًا وَأَلَكُمْ إِلَيْنَا لاَ يُرْجَعُونَ فَتَعَالَى اللّهُ الْمَلِكُ الْحَقُ لاَ إِلَهُ إِلاّ هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْكَرِيمِ ﴾ (2).

وقال أيضا: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَآيَاتِ لأُولِي الأَلْبَابِ الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَامًا وَلُمُودًا وَعَلَىَ جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلاً مُنْبِحَالَكَ فَقَنَا عَذَابَ النَّارِهِ ﴿ .

وإنما خلق الخليقة لغاية، وهمي تحقيق إرادة الله (<sup>4)</sup>، وقد أعدها إعدادا فطريا كاملا للقدرة على القيام بمذا الواحب، ضرورة، واختيارا.

<sup>(1)</sup> إسماعيل راسي الفاروقي - سوهر الحضارة الإسلامية: 11.

<sup>&</sup>lt;sup>25)</sup> سورة المؤمنون- الأينان: 115–116.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة آل حعران- الآيتان: 190-191.

<sup>(</sup>٩٠) إحماعيل راحي الفاروقي- إحادة البناء الإسلامي والسلطة السياسية: محلة المسلم المعاصر عدد 22: 39 وأنظر النفس الكاتب- مقال جوهر الحضارة الإسلامية، بحلة المسلم للعاصر عدد 27: 11.

فأما الخليقة من دون الإنسان فإرادة الله تتحقق فيها بالضرورة لأنه فطرها على سنن مطردة تتحكم في نظام الكون المشهود وحوادثه، لا تملك أن تحيد عن أمر الله وقانونه قيد أنملة. وأما إرادة الله في الإنسان فتتحقق على ضربين:

أ- فهي تتحقق فيه بالضرورة مثله مثل الكائنات الأخرى: من إحياء، ونمو وغذاء وممات...الخ.

ب- والضرب الثاني تتحقق إرادة الله فيه عن طريق الحرية والاختيار، أي حين يكون الإنسان قادرا على تحقيقها أو عدم تحقيقها، إمكانيتين متميزتين وهذا ما يعرف بالقوانين الأخلاقية التي تميز الإنسان عن غيره.

ومن هنا كان للإرادة الإلهية التي تتحقق بالحتيار الإنسان منزلة أعلى من منزلة الإرادة التي تتحقق بالضرورة.

فالإنسان لا يجازى مثلا على تنفسه أو لون بشرته أو على الأرض التي ولد عليها أو على التاريخ الذي حاء فيه إلى الوحود، لأن هذه الأمور كلها تحري عليه من قبل الخالق دون اختيار منه، بل ومن دون مشورته.

وأما ما يجازى عليه فهو كسبه الذي يحصله من حراء طاعة تكاليف الله تعالى أو عصيالها من مثل: الإيمان، والكفر والأخلاق الحسنة أو السيئة... الخ.

وعن كل عمل اختياري صادر عن وعيه وإرادته، بحيث يمكنه القيام به أو الامتناع عنه، أو القيام بغيره دون إكراه.

ولما كانت الغاية من حلق الإنسان هي «العبادة» بمفهومها الشامل، قال تعالى: ﴿وَمَا خُلَقْتُ الْجِنِّ وَالإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبَدُونِ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِنْ رَّزْقٍ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ إِنَّ اللّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ﴾ (أ). اللّهَ اللهُ ال

والعيادة والخلافة من الأفعال التي تندرج في أعمال الإنسان الأخلاقية بحيث تتطلب من الإنسان أن يكون حر الإرادة مميزا أثناء ممارسته تلك الأفعال والسلوكات، ولهذا السبب فإن

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سورة الذاريات-الآيات: 56-58.

<sup>(2)</sup> سورة البقرة - الآية: 30.

السموات والأرض والجبال عجزن عن حمل «الأمانة»الإلهية، وحملها الإنسان من دون الخليقة لأن الله تعالى حصه بالإرادة الحرة التي ميزته عن الكائنات، وأنزلته منزلة رفيعة في الوجود.

قال تعالى: ﴿إِلَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَيَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولاً﴾ (١).

المبدأ الرابع: قدرة الخلق على تحقيق غاياته:

تبين من المبدأ السابق أن الخليقة ما خلقت إلا لغاية محددة - الإنسان وغيره - وأن هذه الغاية بصورة بحملة هي تحقيق الإرادة الإلهية في عالم الزمان والمكان بالضرورة وبالاختيار، وذلك بتحقيق مراد الله في إنفاذ القيم المادية والقيم المعنوية في الحياة الدنيا على حد سواء.

طالما أن الخلق قد خلق لغاية، فلابد أن تكون فيه الأهلية أو القدرة على إنحاز تلك الغاية، لأن الذي حدد غاية الخلق، هو الذي فطر الخليقة وزودها إما بالقدرة على التأثير في غيرها، أو بالاستعداد لقبول فاعلية المؤثر فيها ضمن سلسلة معقدة من الأسباب والمسببات تنتهي إلى إرادته تعالى الغاعلة في كل شيء، ولا يؤثر فيها مؤثر.

وعليه «ففي الإنسان قوة على تغيير نفسه، وتغيير محتمعه وتغيير الطبيعة المحيطة به، وفي نفس الإنسان ومجتمعه ومحيطه الطبيعي قرة على تقبل فعل الإنسان(<sup>2)</sup>.

فعلى مستوى قدرة تأثير الفرد في نفسه، قال الله تعالى: ﴿وَلَفْسِ وَمَا سَوَّاهَا فَٱلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقُوّاهَا قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَاهَا وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّاهَا﴾ (3).

وأما عن قدرة الجماعة على تغيير ما بالنفوس، فيدل عليه قوله عز وحل: ﴿إِنَّ اللّهَ لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَى يُغَيِّرُوا مَا بِأَلْفُسِهِمْ ﴾ ( ) وبشأن قدرة الإنسان على إحداث التغيير في الحيط الطبيعي، وتقبل الطبيعة لفاعلية الإنسان أو تسحيره لها قال تعالى: ﴿ هُو الّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رَزْقِهِ وَإِلَيْهِ النَّشُورُ ﴾ ( قال عن التسخير الإلمي

<sup>(1)</sup> سورة الأحزاب- الآية: 72.

<sup>(2)</sup> إسماعيل رابعي الفاروقي سيوهر الحضارة الإسلامية: 11.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة الشمس~ الآيات: 7−10.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة الرحد- الآية: 11.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سورة الملك-- الآية: 15.

للكون في حدمة الإنسان: ﴿وَسَخَرَ لَكُم مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا مِنْهُ إِنَّ فِي ذَلْكَ لآيَاتِ لَقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ﴾<sup>(1)</sup>.

## المبدأ الخامس: مسؤولية الإنسان:

في مقابل الحرية التي فطر الله الإنسان عليها، وفي حدود القدرة التي زوده بما جعله مكلفا مسؤولا<sup>(2)</sup> مادام الإنسان مكلفا بإنفاذ أوامر الله، وهو قادر على ذلك حق عليه الحساب ومن ثمة الجزاء، إن خيرا فحير وإن شرا فشر قال تعالى: ﴿فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّة خَيْرًا يَرَهُ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّة ضَرًّا يَرَهُ وَال عَلَى الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله وَالله وَالله عَلَيْهُ وَالله عَلَيْهُ وَالله عَلَيْهُ وَالله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ وَالله عَلَيْهُ وَالله عَلَيْهُ وَالله عَلَيْهُ فَهُو فَي عِيشَةٌ وَالله عَلَيْهُ الله عَن تَقَلَتُ مَوَاذِينَة فَهُو فِي عِيشَةٌ وَالله عَلَيْهُ وَالله عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ فَهُو فَي عِيشَة وَأَمَّا مَن خَفِّتُ مَوَاذِينَة فَهُو فِي عِيشَة وَأَمَّا مَن خَفِّتُ مُواذِينَة فَهُو فِي عِيشَة وَأَمَّا مَن خَفِّتُ مُواذِينَة فَهُو فَي عِيشَة وَأَمَّا مَن ثَقَلَتْ مَوَاذِينَة فَهُو فِي عِيشَة وَأَمَّا مَن تَقَلَت مُواذِينَة فَهُو فَي عِيشَة وَأَمَّا مَن عَلَيْ خَامِيَة هُواذِينَة فَاقَعُ مَا عَلَيْهِ وَالله عَلْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَالله عَلْمُ الله عَلْمُ الله عَلْمَا مَن عَلَيْ عَلَيْهِ وَالله عَلْمُ الله عَلْمُ الله عَلَيْهُ وَالله عَلْمُ عَلَيْهُ وَالله عَلَيْهُ وَالله عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَالله عَلَيْهُ وَالله عَلَيْهُ وَالله وَالله وَالله عَلْمُ فَعَلَيْهُ فَهُو الله وَيْقَالُونَهُ وَالله وَيَقَلْمُ عَلْمُ الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاللّه وَاللّ

# 1- التوحيد المبدأ الأول للمعرفة:

ويترتب على رؤية التوحيد للحقيقة - في ضوء ما سبق - أن الله تعالى هو الحق، وهو مبدأ كل شيء في الوحود وغايته، ولذا لا يجب النظر إلى التوحيد كقيمة عقدية أخلاقية إيمانية فحسب، بل لابد من النظر إليه كمقولة معرفية عند البحث عن الحقيقة وطلب للعرفة (<sup>5</sup>).

لأن وجود الله عز وحل ووحدانيته وإرادته وأفعاله هي الأسس الأولى التي يتم بموجبها بناء كل الكائنات وكل المعارف وكل أنظمتها، وذلك بغض النظر عن أن يكون موضوع للعرفة هو عالم الذرة الصغير على ضالته، أو هو عالم المحرات والكواكب على اتساعه وعظمته، أم كان عالم أعماق النفس، أم ظواهر الحياة الاحتماعية والتاريخ.

فالخليقة ومكوناتها، وما يعتريها من أحداث وعلاقات مردها من الناحية المادية ﴿ فِي مُنظورِ النموذِجِ المُعرفِي التوحيدي ﴿ إِلَى كَلِياتِ أَمْرِ اللهُ عز وجل ومشيئته وإرادته.

«وبذلك فإن المعرفة الإسلامية تعتبر أن كل شيء في نطاق المعرفة إنما يحقق غاية أو أخرى أرادها الله تعالى وذلك حتى يصبح نظام الأسباب في هذا الكون نظاما من الغايات على

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سورة الحالية – الأبلة: 13.

<sup>(2)</sup> محمد للبارك- نظام الإسلام في العليدة والعبادة: 79.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> سورة الزازلة– الآيتان: 7–8.

<sup>(4)</sup> سورة القارعة – الآيات: 6–11.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> هية رؤوف عزت- المرأة والعمل السياسي: 46 وأنظر صلاح إسماعيل عبد الحق وآخرون- بناء المفاهيم هواسة معرفية وتماذج تطبيقية: 220/1.

قمتها تقف الإرادة الإلهية لتحدد غاية كل موجود فرد، وغاية كل سلسلة من الغايات وغاية النظام العام كله»(1).

ومن ثمة ندرك إنه ليس على وجه الحقيقة موجود أو قيمة خارج النظام العام الذي خلقه الباري تعالى، وصار مصدرا له وغاية، وعليه فكل شيء يتصور أو يعرف أو يقوم خارج النظام الذي أوجده الخالق، فهو غير موجود، أو زائف، أو لا قيمة له أو أنه تصور خطأ على أنه خارج ذلك النظام (2).

### 2- الفصل بين التوحيد والشرك:

تتم عملية الفصل بين التوحيد والشرك في الإسلام منهجيا من منطلقين:

الأول: من منطلق التوحيد كقيمة عقدية إنمانية تستند إلى الوحي مباشرة في معرفة وحدانية الله تعالى.

والثاني: من منطلق التوحيد كقيمة معرفية تستند إلى الوحي وإلى الحقيقة في الإنسان وفي كل شيء من حقائق الكون والحياة.

إن الفصل بين التوحيد والشرك، باعتبار التوحيد كقيمة عقدية إيمانية كانت هي الغاية الأولى لكل رسول بعثه الله لتحرير الإنسان من كل التصورات الزائفة لإلهية الله تعالى، وبيان حقيقة التوحيد في تفرده عز وجل بالإلهية بلا شريك، ودل على ذلك قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن وَسُولِ إِلاَّ تُوحِي إِلَيْهِ أَلَهُ لاَ إِلَهُ إِلاَّ أَنَا فَاعْتِدُونَ ﴿ وَهَا اللهُ لاَ أَنَا فَاعْتِدُونَ ﴾ (3).

وقد أكدت هذه الحقيقة كلمة التوحيد في قول الشهادة التي تختزن كل معاني أصول الإيمان والإسلام «لا إله إلا الله» وتقوم عملية الفصل بين التوحيد والشرك عقديا ومعرفيا على منهج تتضمنه كلمة التوحيد هو منهج "التحريد والبيان"، أو (منهج النفي والإثبات).

فقول لا إله يعبر عن قاعدة التحريد أو النفي لإلهية ما سوى الله تعالى في الوحود وتترهه سبحانه عن كل نقص.

<sup>(1)</sup> للمهد العثلي للفكر الإسلامي-إسلامية للعرفة: 79-80.

<sup>(2)</sup> إسماعيل وابعي الفاروقي – أسلمة للعرفة: 64.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة الأنبياء-- الآية: 25.

والقرآن الكريم كله وصحيح سنة النبي ﷺ في باب الفصل بين التوحيد والشرك يعتمد على منهج التحريد والبيان في إحقاق الحق وإبطال الباطل فسورة الإخلاص، وآية الكرسي تتضمنان هذا للنهج بوضوح.

قال الله تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ اللّهُ الصَّمَدُ لَمْ يَلِدُ وَلَمْ يُولَدُ وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُوّا أَحَدٌكُ اللّهَ الصَّمَدُ لَمْ يَلِدُ وَلَمْ يُولَدُ وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُوّا أَحَدٌكُ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ إِلّهُ إِلّهُ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لاَ تَاخَذُهُ سِنَةٌ وَلاَ نَوْمٌ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَلاَ يَوُودُهُ حِفْظُهُمَا وَلاَ يَشْفُءُ مِنْ عَلْمِهِ إِلاَّ بِمَا شَاء وَسِعَ كُرْسِيَّةُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَلاَ يَوُودُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلَى الْعَظْمُ الْعَلَى الْعَظْمُ اللّهُ الْعَلَى الْعَظْمُ اللّهُ الْعَلَى الْعَظْمُ ﴾ (2)

ومن الجدير بالملاحظة أن منهج التجريد والبيان لا يتعلق بالقصل بين التوحيد والشرك فحسب وإنما هو منهج لرؤية الحق والباطل في كل شيء، في الدين، وفي الواقع على السواء.

وبناء عليه يمكن القول بصورة عامة: «أن نظام المعرفة الذي يقوم عليه الدين في الإسلام نظام يقوم على المنهج في التحريد والبيان.

- التحريد: لتحريد الدين مما دخل فيه من أباطيل وأساطير.
- والبيان: لبيان الحق في نظرة الدين إلى الإلهية وفي نظرته إلى الإنسان وفي نظرته إلى العلم »(3)، بآيات الله الكونية.

وأما الفصل بين الشرك والتوحيد من منطلق التوحيد كقيمة معرفية، فيقتضي النظر في حقيقة الإنسان، والكون والحياة باعتبارها الخليقة التي خلقها الله تعالى حيث تتحرد من كل خصائص الربوبية والألوهية، وتثبت لها صفة العبودية لله تعالى طوعا وكرها، بحكم الفطرة التي فطرها عليها الخالق عز وحل، ومن هنا فكل تأليه لمظهر من مظاهر الكون أو الحياة أو الإنسان هو افتراء على الحقيقة وظلم للنفس، وانحراف في الفكر والمنهج، وضلال في العقيدة والإيمان الحقيق.

<sup>(1)</sup> سورة الإعلاص- الآيات: 1−4.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة البقرة - الآية: 255.

<sup>(6)</sup> على عيسى طعان~ لماذا الإسلام.. أو كيف؟: 125.

وسنرى عند تناول باقي مقومات النموذج المعرفي التوحيدي كيف أسس الإسلام بمنهج التحريد والبيان للحقيقة، فابعد الأسطورة والخرافة عن تصور حقيقة الغيب والشهادة، وأثبت الحق وأقام الإيمان والمعرفة بأمور الغيب والعالم المشهود على الحجة والبيئة القاطعة فيما هي:

- حقيقة الألوهية.
  - وحقيقة الكون.
- وحقيقة الإنسان.
- وحقيقة الحياة.

هذه هي الحقائق للعبرة عن الصورة الصحيحة لنظام الدين في الإسلام وما ينبثق عنها من معرفة سليمة بضوابط منهجية وقواعد محددة.

# المقوم الثاني: حقيقة الكون:

إن الإقرار بوحدانية الله تعالى الخالق البارئ المصور للكائنات كلها يستلزم بالمضرورة العقلية وحدة الخليقة في نظامها وغايتها الوجودية المعبرة عن حقيقة الكون كما يجليها العرض القرآني، ويدل عليها الواقع المشهود (١)، وقد حلق الله الكون قبل خلق الإنسان، ولم يخلق الخليقة لهوا ولا عبنا وإنما أوجدها لغايات بعينها، «وأنه من خلال الأشياء المختلفة والكائنات الحية، والأحداث والعمليات تحلت صفات الله العظيمة في أنه الخالق الرازق الوهاب المصور الرحن العدل الحيى للميت الحسيب الباعث» (2).

ويتناول القرآن في حديثه عن الكون (3)بما يجلي حقيقته كما هي عدة قضايا في الآفي: أولا: قضية الخلق:

إن الكون كما يعرضه القرآن من حيث النشأة الأولى يبين أن مصدر خلقه وإبداعه من العدم على غير مثال سبق يعود إلى الله تعالى وحده، ولقد تكررت الإشارة إلى عملية الخلق

<sup>(</sup>أ) أحمد فؤاد باشا- دراسات إسلامية في الفكر الطمي: 136.، وأنظر: إسلامية المعرفة المعهد العالمي للفكر الإسلامي: 80.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> عمد معين صديقي- الأسس الإسلامية للعلم: 45.

وهي يقول محمد سعيد ومضان البوطي في كتابه - منهج الحضارة الإنسانية في الفرآن: 92 "الكون عنا مصدر يمعن اسم المفعول، قهو يمعن المكون والمقصود كل ما عنا الإنسان من المظاهر الكونية التي نراها من حرف".

مِحملة كما في قوله تعالى: ﴿ وَأَلْمَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ﴾ (١)، ومفصلة: ﴿ خَلَقَ الْإِنسَانَ مِنْ عَلِّقِ ﴾ (٤).

فالخلق في الآية الأولى مطلق الخلق الذي يشمل كل الموجودات بإجمال- أي ما سوى الله عز وجل، وفي الآية الثانية من سورة العلق تعلق يخلق الإنسان تحديدا من علق.

وبناء عليه فإن عماد المسلم بشأن قضية خلق الكون، وخلق الحياة وخلق الإنسان، هي آيات الله التي نزل بها الوحي كتابا وسنة وما نطقت به من الحقيقة أما النظريات العلمية التي يكتشفها الإنسان وكذا الحقائق الكونية التي يبلغها باجتهاده في كل زمان ومكان، فتتخير من بينها فروضا معينة ترقى بها «إلى مقام الحقيقة لمحرد ورود إشارة لها في كتاب الله أو في حديث مروي بسند صحيح عن رسول الله كلل ونكون بذلك قد انتصرنا بالقرآن الكريم وبالسنة النبوية المطهرة للعلم، وليس العكس» (ق).

<sup>(</sup>أ) سورة العلق- الآية: 1.

<sup>(2)</sup> سورة العلق- الآية: 2.

<sup>(&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة الكهف- الآية: 51.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> سورة الغاشية- الآيات: 17-20.

<sup>&</sup>lt;sup>ره</sup> زخلول النجار- من آيات الإصعار في الفرآن: 37.

ومن النتائج العقدية المترتبة عن الفصل بين الله والكون، باعتبار الكون مخلوقا والله خالق فكرة جوهرية في تصور التوحيد، هو توحيد الله تعالى وتجريد ما عداه من صفة الوحدانية، ويستلزم ذلك إفراد الله بالعبادة وحده دون سواه من عناصر الكون وأجزائه(1)

قال الله تعالى في ذلك: ﴿ وَلِلّهِ يَسْجُدُ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ قُلِ اللَّهُ قُلْ أَفَاتُخَذَّتُم مِنْ دُونِهِ وَظِلالُهُم بِالْفَدُو وَالآصَالِ قُلْ مَن رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ قُلِ اللَّهُ قُلْ أَفَاتُخَذَّتُم مِنْ دُونِهِ أَوْلِالُهُم بِالْفَدُو وَالآصَالِ قُلْ مَن رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ قُلِ اللَّهُ قُلْ أَفَاتُخَذَّتُم مِنْ دُونِهِ أَوْلَا عَلَيْهِمُ لَقُلْ اللَّهُ عَالَى كُلْ اللَّهُ عَالَيْهِمُ قُلْ اللَّهُ خَالِقُ كُلْ الظَّلُمَاتُ وَالنُّورُ أَمْ جَعَلُوا لِللهِ شَرَكَاء خَلَقُوا كَخَلْقِهِ فَتَشَابَة الْخَلْقُ عَلَيْهِمْ قُلْ اللَّهُ خَالِقُ كُلُّ الظَّلُمَاتُ وَالْتُورُ أَمْ جَعَلُوا لِللهِ شَرَكَاء خَلَقُوا كَخَلْقِهِ فَتَشَابَة الْخَلْقُ عَلَيْهِمْ قُلِ اللَّهُ خَالِقُ كُلُّ الشَّاء وَلَا مَنْ اللَّهُ خَالِقُ كُلُّ

النيا: سنة الله في الحُلق:

إن سنة الله في الخلق، أو بالأحرى سنن الله في الخلق، هي بحموع القوانين التي تتحكم في بنية الكائنات وأنظمة وحودها واستمرارها وارتباط بعضها ببعض واختلاف أبواعها وغاياتها، وما يصدر عنها جميعا من سلوكات وأفعال، بالضرورة أم بالاختيار حسب تقدير الباري عز وحل وقضائه (3)، قال تعالى: ﴿وَحَمَلَقَ كُلُّ شَيْء فَقَدُرَةٌ تَقَديرًا ﴾ (4).

ومحال السنن في هذا المعنى يستوعب الخليقة وما يصدر عنها من أعمال ويعتريها من أحداث ويكتنفها من أحوال في الكون والحياة والإنسان<sup>(5)</sup>.

ويمكن تصنيف السنن إلى ثلاثة أنواع:

1- سنن كونية: وهي السنن التي تخضع لها جميع الكائنات الحية في وحودها المادي ووظائفها الحيوية بما فيها الإنسان في حانبه الجسمي من حيث حياته ونموه ومرضه وهرمه وموته، وكذا الجمادات مثل النحوم والكواكب والأفلاك.

2- سنن الفطرة؛ وهي نوعان<sup>(6)</sup>:

<sup>(1)</sup> عمد للبارك- الإسلام والفكر العلمي: 45.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة الرحد- الآيتان: 15 ~16.

<sup>(5)</sup> فتحى الدرين- حصائص التشريع الإسلامي في السياسة والحكم: 156.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة الفرقان- الآية: 2.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> إبراهيم بن على الوزير · دراسة السنن الإلهية والمسلم للعاصر: 7. وانظر: أحمد عسم حسين الدغشي - نظرية المعرفة في القرآن الكرم: 171.

<sup>(6)</sup> همة رؤوف عزت- للرأة والعمل السياسي رؤية إسلامية: 65.

الأول: فطرة الإنسان: وهي السنن التي تحكم فطرة الإنسان الفرد وما يحكم هذه الفطرة من خصائص تميزها عن سائر المخلوقات، وتجعل الإنسان واحدا في كل إنسان، يمعزل عن الجماعة، والحضارة، والدين، والتاريخ.

والتاني: فطرة الاحتماع الإنساني: وهي السنن التي بمقتضاها ينشأ الاحتماع الإنساني ويتطور ويتقوم بها العمران البشري ويزدهر ويسود الأمن الاحتماعي والاقتصادي والسياسي، ويعم الرخاء وتغمر السعادة الناس في الدنيا حين تستقيم عقائدهم على الوحدانية وتترقى سلوكاتم الأخلاقية. وإما الهيار العمران البشري وحرابه بفعل سنن السقوط والاندثار من مثل: سنة الترف والهلاك، وفشو الظلم والحيف بين الناس وتطفيف الكيل، والانجراف الخلقي بصوره للختلفة، واتباع الهوى ونقض الميثاق، والاستبداد السياسي، وما يتبع هذه السنن من آثار وحيمة كالمعيشة الضنكي في الحياة الدنيا وما يلحقهم في الآخرة من عذاب أليم (1).

3- سنن التكليف: أو سنن التشريع، التي تنسجم مع ناموس الكون والفطرة الإنسانية، وتتثمل في أحكام الشريعة أو الدين أمرا وتحيا وتوجيها وهداية (2)، وهي السنن الضابطة لسلوك الفرد والأسرة والجماعة والأمة والإنسانية ككل والمكلفة بمقتضى الفطرة الإنسانية بالاستحابة لحا أو الصدود عنها، وعلى أساس الموقف من سنن التكليف إحابة أو رفضا يتحدد المصير الأبدي للإنسان.

قال الله تعالى: ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لَلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لاَ تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْفَيِّمُ وَلَكِنْ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ (3).

وقالَ تَعالى: ﴿ قُلْنَا الْهَبِطُوا مِنْهَا جَمِيعاً ۚ فَإِمَّا يَاتِيَنَّكُم مِنْي هُدًى فَمَن تَبِعَ هُدَايَ فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ وَالْمَانِينَ كَفَروا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا أُولِيْكَ أَصْحَابُ النّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ﴾ (٩٠).

وقد اتسمت سنن الله في الحلق في العرض القرآني على اختلاف أنواعها بخصائص صارمة لا تتخلف تتمثل في الآق:

<sup>(1)</sup> همة رؤوف هوت- للرأة والعمل السياسي: 65، وأنظر - عبد الكريم زيدان- السنن الإلهية: 12.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> إيراهيم بن حلى الوزير – السنن الإلحية والمسلم المعاصر: 10.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة الروم- الآية: 30.

الله مورة البقرة- الأيتان: 38–39.

#### الخاصية الأولى: خاصية العموم:

ويعبر عنها مفهوم سنن الله في الحلق، كونه، بحموعة القوانين التي سنها الله عز وحل لهذا الوجود، وأخضع لها مخلوقاته على اختلاف أنواعها وتباين أجناسها (1) ولو تأملنا في مكونات عالم الشهادة المحيط بنا، وما يعتمل فيه من ظواهر وأحداث، وما ينتج عن ذلك من تعاقب الليل والنهار، وتتابع فصول السنة بانتظام ودوران الكواكب في أفلاكها بإحكام، فلا تصطدم ولا تحيد عن مداراتها أبدا، وهبوب الرياح وتكون السحب ونزول الأمطار على الأرض ونحو النبات لدلنا كل ذلك على خاصية العموم.

ولقد اكتشف الإنسان أن ظواهر الطبيعة وما يكتنفها من وقائع يتداخل بعضه مع بعض في سلسلة من العلاقات تعكس الحكمة والانسجام والتوازن الذي تسير على منواله الحياة التي يحياها كل كائن في هذا الوجود، حيث تنتفي الصدفة في عالم تكوين الكائنات وحركتها الدائبة، وإنحا كل الذي يحدث، يحدث «وفق قانون عام دقيق وثابت صارم لا يخرج عن أحكامه شيء » (ه).

ولبيان حقيقة خاصية العموم في سنن الله التي فطر الكائنات عليها، نقتصر على ذكر مثال واحد من عالم الخلايا الحية يوضح جريالها كلها دون استثناء على نسق واحد، سواء كائت خلايا بشرية أو حيوانية أو نباتية مما يدل دلالة قاطعة على أن تكوين المخلوقات يخضع كغيره من الساحات الكونية إلى خاصية العموم بإحكام واطراد ثابتين: «فكل خلية تتركب من مادة صبغية وراثية تتجمع في النواة، وتحمل صفات المخلوق، وتنقلها بالتزاوج والتكاثر من حيل إلى حيل في النوع نفسه، وتحيط بالنواة مادة هيولية نتم فيها النشاطات الحيوية المختلفة.. ويحيط بالمادة الهيولية هذه غلاف أو غشاء يحدد الخلية، ويعطيها شكلها الذي يميزها عن غيرها من الخلايا.

وهذا الأسلوب في تكوين الخلايا يسود أنواع المحلوقات كلها حتى المحهرية منها كالطفيليات والجراثيم» (<sup>3)</sup>، وقبل ذلك دلنا القرآن الكريم في العديد من الآيات على خاصية

<sup>(4)</sup> أحمد محمد كتعان- أزمتنا الحضارية في ضوء سنة الله في الخلن: 52.

<sup>🖎</sup> هيد الكريم زيدان– السنن الإلهية: 7.

<sup>&</sup>lt;sup>رق</sup> أحمد عمد كنعان- أزمتنا الحضارية في ضوء سنة الله في الحلق: 56-57.

العموم أو الشمول هذه في حلق الله للكائنات، قال تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءَ كُلِّ شَيْءٍ حَيِّ الْعَمُومُ أَن وقال: ﴿وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءَ كُلِّ شَيْءٍ حَيِّ اللهِ الْمُسْتَقَرِّ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ وَالْقَمَرَ قَدَّرُنَاهُ مَنَاذِلَ حَتَّى عَادَ كَالْعُرْجُونِ الْقَدِيمِ لاَ الشَّمْسُ يَنبَغِي لَهَا أَن تُدْرِكَ الْقَمَرَ وَلاَ اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ وَكُلٌ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾ (2) الشَّمْسُ يَنبَغِي لَهَا أَن تُدْرِكَ الْقَمَرَ وَلاَ اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ وَكُلٌ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾ (2) .

وفي خلق الإنسان ومراحل تكوين الجنين تعبير واضح عن خاصية العموم، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإِنسَانَ مِن سُلَالَة مِنْ طِينِ ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَكِينِ ثُمَّ خَلَقْنَا التُطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُصَنَّعَةً فَخَلَقْنَا الْمُصَنَّعَةً عِظَامًا فَكَسَوْنَا الْعِظَامَ لَحْمًا ثُمَّ أَنشَائَاهُ خَلْقًا آخَرَ فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ ﴾ (3).

الخاصية الثانية: خاصية الثبات:

وتعنى خاصية ثبات سنة الله في الخلق، أنها لا تتبدل ولا تتحول كما أخبر عنها الباري عز وحل في قوله تعالى: ﴿ فَلَن تُجِدُ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَبْدِيلاً وَلَن تُجِدُ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَحْوِيلاً ﴾ (٩٠).

غير أن الله مبحانه وتعالى إذا شاء خرق السنن الجارية في الحياة، فكان له ذلك وحده لأنه خالفها ومسبب أسباها، وقد حصل ذلك في معجزات الأنبياء والرسل التي أيدهم ها كحجج بالغة على ألهم رسل الله وأنبيائه، فهذه النار التي من خصائصها التي يعرفها الإنسان خاصية الإحراق وهي خاصية عامة وثابتة ومطردة، في كل زمان ومكان، فإذا ها في قصة إبراهيم عليه السلام بأمر من الله تعالى وتأييد منه لرسوله في مواجهة قومه للشركين، وإقامة الحجة عليهم بأسماعهم وأبصارهم أن ما يدعوهم إبراهيم إليه هوالحق من عند الله وما هم عليه

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سورة الأنياء- الآية: 30.

<sup>(</sup>a) سورة يس - الأيات: 38 - 40.

<sup>&</sup>lt;sup>رق</sup> سورة المؤمنون-الأيات: 12-14.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة قاطر– الآية: 43.

الله أحمد محمد كنعان- أزمتنا الحضارية في ضوء سنة الله في الخلق: 68.

من اعتقاد فاسد هو الباطل، فإذا بخاصية الإحراق تترع من النار وتصير بردا وسلاما على إبراهيم أثناء محاولة حرقه، قال الله تعالى: ﴿قَالَ أَفَتَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لاَ يَتَفَعُكُمْ شَيْمًا وَلاَ يَضُرُّكُمْ أَكْ لَكُمْ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ قَالُوا حَرِّقُوهُ وَانصُرُوا آلِهَتَكُمْ إِن يُضَرّبُكُمْ أَكُمْ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ قَالُوا حَرِّقُوهُ وَانصُرُوا آلِهَتَكُمْ إِن كُنتُمْ فَاعِلِينَ قُلْنَا يَا لَازُ كُونِي بَوْدًا وَسَلَامًا عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَأَرَادُوا بِهِ كَيْدًا فَهَعَلْنَاهُمُ اللّهُ عَلَيْهِ إِبْرَاهِيمَ وَأَرَادُوا بِهِ كَيْدًا فَهَعَلْنَاهُمُ اللّهُ عَلَيْهِ إِبْرَاهِيمَ وَأَرَادُوا بِهِ كَيْدًا فَهَ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ عَلَيْهُ إِبْرَاهِيمَ وَأَرَادُوا بِهِ كَيْدًا فَهُ وَعَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ إِبْرَاهِيمَ وَأَرَادُوا بِهِ كَيْدًا فَهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ إِبْرَاهِيمَ وَأَرَادُوا بِهِ كَيْدًا فَعَالَمُ اللّهُ اللّهُ عَلْهَا لَهُ إِنْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ إِنْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

### الخاصية الثالثة: خاصية الاطراد:

ويعني الاطراد لغة: التتابع والتسلسل فسنة الله في الخلق عامة ثابتة مطردة والاطراد المقصود في السنن هو جريان الحوادث واقتران الأسباب بالمسببات في الكون للشهود على نسق واحد يفيد التتابع والتكرار والانتظام باستمرار ما انتفت الموانع الحائلة دون ذلك: «فحميع السنن التي فطر الله عليها أمور الخلق قابلة للتكرار والإعادة وإذن الله كلما توافرت شروطها، وانتفت الموانع، التي تحول دون تحقيقها.. فالمطر يهطل بإذن الله كلما تلبدت الغيوم في السماء ولهيأت المطروف الجوية المواتية، والحجر يسقط إلى أسفل كلما ألقينا به في الفضاء، واليد تحترق كلما لامست النار... وهكذا» (2).

وفي القرآن الكريم ما يؤكد حقيقة اطراد سنن الله في الكون والحياة منها قوله تعالى: 
﴿وَآيَةٌ لَهُمُ الأَرْضُ الْمَيْنَةُ أَحَيْبَاهَا وَأَخْرَجُنَا مِنْهَا حَبًا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ ﴾ كما يعبر القرآن عن اطراد السنة كذلك حاضرا ومستقبلا، حين يتكلم على جريان السنة بصيغة الفعل المضارع الدال على الحال والاستقبال أي الاستمرار (4)، كما في قوله عز وجل: ﴿اللَّهُ الَّذِي يُوسِلُ الدَالَ على الحَالُ والاستقبال أي الاستمرار (4)، كما في قوله عز وجل: ﴿اللَّهُ الَّذِي يُوسِلُ الرّياحَ فَتَشِيرُ سَحَابًا فَيَبْسُطُهُ فِي السّمَاء كَيْفَ يَشَاء ويَجْعَلُهُ كِسَفًا فَتَوَى الْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خلاله خلاله ﴾ (5)

هذا عرض وحيز عن خصائص سنة الله في الحلق فيما يتعلق بالحياة الطبيعية في الكون وما تتميز به من صفات العموم والثبات والاطراد، وعند الانتقال إلى ساحة الفطرة الإنسانية الفردية

<sup>(1)</sup> سورة الأنبياء- الأيات: 66-70.

<sup>(</sup>a) أحمد محمد كتمان- لزمتنا الحضارية في ضوء سنة الله في الحلق: 77.

<sup>&</sup>lt;sup>رق</sup> سورة يس- الآية: 33.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> عمد المبارك- الإسلام والفكر العلمي: 52.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سورة الروم- الآية: 48.

والاحتماعية فسيكون لحديث السنن حضورا متميزا، إذ الساحة الإنسانية بمكوناتها للتنوعة قطاع خاضع بدوره لسنن الله في الخلق ضمن نظام متفرد يناسب فطرة الإنسان للركبة.

ثالثا: تسخير الكون:

إن العرض القرآني لحقيقة الكون- جملة وتفصيلا- غايته هداية الإنسان عقديا ومعرفيا وعمليا:

#### 1- الحداية العقدية:

وتتمثل في التوحيد الحالص لله تعالى، وذلك بمعرفة تقرير التباين المطلق بين الحالق والمحلوق، أي بين الله والكون في كل شيء، قال تعالى: ﴿ الْمُورُأُ بِاسْمٍ رَبِّكَ اللَّذِي خَلَقَ، خَلَقَ الإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴾ (أ) وقال في نفي أدن شبه أو مماثلة بينه عز وحل وبين الخليقة: ﴿ لَيْسَ كُمنْلِهِ شَيْءٌ وَهُو السّمِيعُ البّصِيرُ ﴾ (2)، وقال: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُوا أَحَدُ ﴾ (قال: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُوا أَحَدُ ﴾ (قال: ﴿ وَلَلْ شَيْءٍ وَهُو بِكُلُّ شَيْءٍ وَهُو بِكُلُّ شَيْءٍ وَهُو بِكُلُّ شَيْءٍ وَهُو بِكُلُّ شَيْءٍ عَلَيهُ ﴾ (السّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ أَلَى يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمْ تَكُن لَهُ صَاحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلُّ شَيْءٍ وهُو بِكُلُّ شَيْءٍ عَلَيهُ عَلَيهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَدٌ وَلَمْ تَكُن لَهُ صَاحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلُّ شَيْءٍ وهُو بِكُلُّ شَيْءٍ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ

### 2- الهداية المعرفية:

وتتمثل في الوقوف على حقيقة تفرد الباري عز وحل في حلى الكون وحده بلا شريك حما مر سابقا ومعرفة سنن الله في الخلق وحصائصها آيات شاهدة على بارتها سبحانه، ونعم تفضل بما على الإنسان كي ينتفع بالكون في حياته الدنيا ويتمتع بمباهحه وخيراته الوفيرة قال الله تعالى: ﴿خَلَقَ السّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ بِالْحَقِّ تَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ خَلَقَ الإنسانَ مِن لُطُّقَة فَوَا عَصِيمٌ مُّيِنَ وَالأَنْعَامُ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَا دِفَّ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَاكُلُونَ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالُ خَينَ لُويْعُونَ وَحَينَ تَسْرَحُونَ وَلَحْمِلُ أَنْقَالَكُمْ إِلَى بَلَد لَمْ تَكُولُوا بَالغيه إِلاَّ بِشِقَ الْأَنْفُسِ إِنَّ حَينَ لُويْعُونَ وَحَينَ تَسْرَحُونَ وَلَحْمِلُ أَنْقَالَكُمْ إِلَى بَلَد لَمْ تَكُولُوا بَالغيه إِلاَّ بِشِقَ الْأَنْفُسِ إِنَّ حَينَ لُويْعُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ وَتَحْمِلُ أَنْقَالَكُمْ إِلَى بَلَد لَمْ تَكُولُوا بَالغيه إِلاَّ بِشِقَ الْأَنْفُسِ إِنَّ وَيَخُمُلُ وَالْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً وَيَخْلُقُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ وَعَلَى

<sup>(</sup>أ) سورة العلق- الآيتان: 1-2.

<sup>😩</sup> سورة الشورى- الآية: 11.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> سورة الإعلام ~ الآية: 4.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة الأنعام ·· الآية: 101.

اللهِ قَصْدُ السَّبِيلِ وَمِنْهَا جَآثِرٌ وَلُوْ شَاء لَهَدَاكُمْ أَجْمَعِينَ هُوَ الَّذِي أَنزَلَ مِنَ السَّمَاء مَاء لَكُمْ مِنْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَجَرٌ فِيهِ تُسِيمُونَ﴾ (1).

## 3- الهداية التسخيرية (أو العملية):

إن الله تعالى حلق الكون وفق سنن جعلته يخضع لإرادة الإنسان وفاعليته وتقبل التأثير فيه إيجابا وسلبا، كما خلق الإنسان على هيئة يقدر معها على معرفة سنن الكون والحياة ويسحرها في الحير والشر سواء، قال تعالى: ﴿ الله عَن تُسحير الكون للإنسان بطرق مباشرة وغير مباشرة، عَمَلاً...﴾ (٤) هذا عن الإنسان، أما عن تُسحير الكون للإنسان بطرق مباشرة وغير مباشرة، فهي من الأمور المشاهدة في استحدام الإنسان لطاقات الكون وحيراته والانتفاع بما عن طريق العمل في الفلاحة والصناعة والتحارة وغير ذلك، أما في الاستفادة غير المباشرة بأمر الله تعالى من الشمس والقمر والنحوم والبحار والأنفار والأمطار وما إليها، فيقول تعالى في المداية التسحيرية العملية للكون مخاطبا الإنسان بقوله تعالى: ﴿ يُنبِتُ لَكُم بِهِ الرُّرُعُ وَالرَّيُّونُ وَالتُحَيلُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمْرُ وَالنَّجُومُ مُسَحَّرًاتَ بأَمْرِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَات لقَوْم يَعْقَلُونَ وَعَا ذَراً لَكُمْ في وَالشَّمْسُ وَالْقَمْرُ وَالنَّجُومُ مُسَحَّرًاتَ بأَمْرِهِ إِنَّ في ذَلِكَ لاَيَات لقَوْم يَعْقَلُونَ وَعَا ذَراً لَكُمْ في وَالشَّمْسُ وَالْقَمْرُ وَالنَّجُومُ مُسَحَّرًاتَ بأَمْرِهِ إِنَّ في ذَلِكَ لاَيَات لقَوْم يَعْقَلُونَ وَعَا ذَراً لَكُمْ في وَالشَّمْسُ وَالْقَمْرُ وَالنَّجُومُ مُسَحَّرًاتَ بأَمْرِهِ إِنَّ في ذَلِكَ لاَيَات لقَوْم يَعْقَلُونَ وَعَا ذَراً لَكُمْ في وَالشَّمْ وَالْمَارُ وَسَحُرُ لَيْكُمُ لَا يَعْمُونَ وَإِن تَعْمُونَ وَقِقَ فَرَا لَلْهَ لَالَعَلَى الْمُونَ وَالِي اللّهَ لَلْ اللّهَ لَالَه لَوْنَ وَلَو اللّ

وهكذا كلما ذكر القرآن الكون أو جزءا من أجزائه أشار إلى انتفاع الإنسان به واستثماره أو نبهه إلى ضرورة السعي إلى استعماله فيما ينفعه، ومن هذا المنظور تتحلد صلة

<sup>(1)</sup> سورة النحل- الأيات: 3–10.

<sup>(2)</sup> سورة الملئك- الآية: 2.

رد) سورة النحل- الآبات: 11-18.

الإنسان بالكون على أنه كونا «مسخرا للإنسان يتفكر فيه وينتقع به وذلك من الله تشريف له وتكريم واستخلاف له وتمكين»<sup>(1)</sup>.

ولا يليق بالإنسان بعد ذلك أن يرفع من قيمة أي كائن في الكون إلى مقام ربوبية الله تعالى ثم يتخذه إلها أوربا، فكيف به يعبد المسخرات وهو أفضل منها وأكرم عند الله؟!

#### المقوم الثالث: حقيقة الإنسان:

خلق الله تعالى الكون وهيأه لاستقبال الإنسان، وأمد الإنسان فطريا بقدرات مادية، وقوى روحية ومعرفية وإرادية تجعله يتبوأ مكانة رفيعة بين مفردات الخليقة التي تحيط به في الكون، كما يلاحظ تناسبا ضروريا بين حاجات الإنسان الفطرية، وبناء الخليقة المصممة بقصد خدمة تلك الحاجات، ففي الإنسان مثلا: الحاجة إلى الماء والهواء والمغذاء وفي الطبيعة التي تحتضنه ما يستحيب لتلك الحاجات بطرق مباشرة وغير مباشرة.

وفي ظل هذا التناسب والتساند بين فطرق الإنسان والكون، يباشر الإنسان (2) مهامه لتحقيق الغاية من وحوده في الأرض بإنجاز الاستخلاف وأداء أمانة التكليف وعبادة الله وحده وعمارة الأرض وإصلاحها.

ويقتضى بيان حقيقة الإنسان في منظور الإسلام التطرق إلى:

طبيعة التكوين الفطري للإنسان ظاهرا وباطنا، ومعرفة غاية وحوده ووسيلة تحقيق هذه الغاية المنبثقة عن حقيقة صلة الإنسان.

### أولا: التكوين القطري للإنسان:

لقد صور القرآن الإنسان باعتباره كائنا مرتبطا ارتباطاً وثيقا بالأرض (أثم)، ويشارك الكائنات التي تساكنه للعمورة الكثير من صفاقا، ويتميز عنها، بصفات خاصة به (أم)، فهو يشترك مع الخليقة من حيث أصل وجوده على الأرض أنه مخلوقًا قد خلقه الله مثلها، قال الله تعالى: ﴿ وَالْمَرُا بِاسْمٍ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ، خَلَقَ الإنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴾ (5).

<sup>(1)</sup> عمد فليارك- الإسلام والفكر العلس: 42.

<sup>(2)</sup> إحاميل واسمي الفاروقي- أسلمة للعرفة: 69.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> موريس يوكاي– ما أصل الإنسان1: 190.

<sup>(</sup>٩) عمد المبارك- نظام الإسلام في العقيدة والعبادة: 53.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سورة العلق- الأيتان: 1-2.

إلا أن الإنسان دُو طبيعة مزدوجة تتكون من تآلف عنصرين مختلفين:

1- العنصر المادي.

2-والعنصر الروحي.

1- العنصر المادي:

أ- عنصر التراب:

ذكرت آيات عديدة من القرآن الكريم أن الإنسان يتكون من مكونات موجودة في الأرض، قال تعالى: ﴿فَإِلَّا خَلَقْنَاكُم مِنْ ثُوَابٍ ﴾ (٤) وقال: ﴿فَإِلَّا خَلَقْنَاكُم مِنْ ثُوَابٍ ﴾ (٤) وقال: ﴿وَإِلَّا خَلَقْنَاكُم مِنْ ثُوَابٍ ﴾ (٤) وقال: ﴿وَلَهُو الَّذِي خَلَقٌ مِنَ الْمَاء بَشَرًا فَجَعَلَهُ لَسَبًا وَصَهْرًا ﴾ (٩) لَسَبًا وَصَهْرًا ﴾ (٩).

وقال: ﴿ وَلَقَدُ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِن صَلْصَالٍ مِنْ حَمَاٍ مَسْتُونِ ﴾ (٥).

واضح أن مادة خلق الإنسان المذكورة في هذه الآيات تعود إلى الأرض والتراب وهذا ما يؤيده الواقع، ويقره العلم الذي يدرس المركبات الكيميائية في حسم الإنسان<sup>6)</sup>.

"فلو أتك أخذت قبضة من تراب الأرض وقطعة من حسم الإنسان، وأحريت على كل منهما عمليات التحليل الكيماوي لوجدت العناصر التي يتركب منها حسم الإنسان، مأخوذة من العناصر التي يتركب منها التراب، مع اختلاف مقدار كل عنصر تبعا لأهمية الوظيفة التي يؤديها الجسم... فالكالسيوم، والفسفور مثلا يكونان الهيكل العظمي، ولذا يوجدان بنسبة أعلى من نسبة كثيرة من العناصر ... الخ"ر".

إلى حانب وحدة العنصر الترابي الذي يجمع بين الإنسان والكون، هنالك وحدة ملحوظة بين مكونات الطبيعة التي تتقوم بها في وحودها واستمرارها بما في ذلك الإنسان،هي قانون

<sup>(</sup>أ) سورة هود- الآية: 61.

<sup>🕰</sup> سورة الحيج- الآية: 5.

<sup>(3)</sup> مورة السجدة - الآية: 7.

ر<sup>ق</sup> سورة الفرقان- الآية: 54.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سورة الحسعر~ الآية: 26.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> موريس يوكاي– ما أصل الإنسان؟: 192.

<sup>&</sup>lt;sup>رح</sup> البهي الحول- آدم عليه السلام: 19~20.

الزوجية، قال الله تعالى: ﴿ سُبُحَانَ الَّذِي خَلَقَ الأَزْوَاجَ كُلَّهَا مِمَّا تُنبِتُ الأَرْضُ وَمِنْ أَنفُسِهِمْ وَمَمَّا لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ (1).

" وإذا كانت هذه الزوجية بادية في الذكورة والأنوثة بالنسبة للحيوان وأصناف من النبات، فإن العلم الحديث كشف عن زوجية في تركيب المادة كلها حامدة وحية، وهي المتمثلة فيما تتكون منه الذرة من شحنات كهربائية موجبة وأحرى سالبة "(2).

#### ب- عنصر النبات:

يدخل النبات في تركيب الإنسان باعتباره يشترك معه في الخصائص الترابية ويتغذى عليه طيلة حياته الدنيا.

والإنسان في نموه في الأرض شبيه بنمو النبات، مع اختلاف دورات النمو والحياة، قال تعالى: ﴿وَاللَّهُ أَنْبَقَكُم مِنْ الأَرْضِ ثَبَاتًا﴾ (3).

# ج- عنصر الحيوان:

يتغذى الإنسان بدوره على لحوم الحيوانات وألبالها وهذه الأخيرة تتغذى على حشائش الأرض ونباتاتها، فالمواد العضوية الترابية قاسم مشترك بين النبات والحيوان والإنسان، ويشبه الإنسان الحيوان في كثير من صفاته وغرائزه وتناسله وتفاعله مع عناصر الحياة في الطبيعة، فهو من هذه الزاوية نوع من أنواع الحيوان قال تعالى: ﴿وَمَا مِن دَابَّةٍ فِي الأَرْضِ وَلاَ طَائِرٍ يَطِيرُ بِعَنَاحَيْهِ إِلاَّ أَمَم أَمْنَالُكُم وَ أَن تعالى في الأصل الواحد لحياة الأحياء على الأرض وهو عنصر الماء: ﴿وَاللّهُ حَلَق كُلُ دَابَةٍ مِن مَاء فَمِنْهُم مَن يَمْشِي عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُم مَن يَمْشِي عَلَى إِرجُلَيْنِ وَمِنْهُم مَن يَمْشِي عَلَى أَرْبُع يَحْلُقُ اللّهُ مَا يَشَاء ﴾ (5).

# 2- العنصر المعنوي الروحي:

إن حقيقة العنصر المادي بأبعاده الترابية والحيوانية والنباتية ليست هي كل الحقيقة في الفطرة الإنسانية إنما هي شطر مهم، يليه الشطر الأهم المتعلق بحسن تسوية خلقة الإنسان

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> سورة يس- الأيه: 36.

أبو الوقاء التفتازان - الإنسان والكون في الإسلام: 53.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة نوح- الأبة: 17.

<sup>(4)</sup> سورة الأنعام- الآية: 38.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سورة النور~ الآية: 45.

واستقامتها، قال تعالى: ﴿ لَهُلَقُدُ خَلَقْنَا الإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴾ (أ)، كما تميز الإنسان إلى جانب ذلك بقوى معرفية تتمثل في حواس قابلة للنمو تعين على تكوين خاصة العقل والتفكير المؤدي إلى تحصيل العلم والتقدم فيه باستمرار (2)، قال تعالى: ﴿ وَاللّهُ أَخْرَجَكُم مِنْ بُطُونِ أُمَّهَا تِكُمْ لا تَعْلَمُونَ شَيْنًا وَجَعَلَ لَكُمُ الْسَمْعَ وَالأَبْصَارَ وَالأَفْتِدَةَ لَعَلّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ (ق)، وقال: ﴿ وَعَلْمَ آدَمَ الأَسْمَاء كُلّها ﴾ (4).

وقال سبحانه وتعالى: ﴿ عَلَقَ الإِنسَانَ عَلَّمَهُ الْبَيَانَ ﴾ (<sup>ال</sup> وهذا خلافا للحيوان الذي يتمتع بالسمع والبصر، غير أن الواقع أثبت أن حواسه تلك لا تنمو نموا يؤدي إلى العلم<sup>(6)</sup>.

وأما الميزة الكبرى التي تجعل من الإنسان إنسانا متميزا عن سائر الحليقة هو انضمام البعد الروحي إلى البعد الترابي في تكوينه الفطري، فيجعل منه خلقا آخر، يشير إلى ذلك قوله تعالى: ولذي أحسن كُلَّ شَيْء خَلَقَهُ وَبَدَأَ خَلْقَ الإِنسَانِ مِن طِينٍ ثُمَّ جَعَلَ كَسْلَةُ مِن سُلَالَةٍ مِنْ مَاءٍ مَهِينَ ثُمَّ مَتُواهُ وَنَفَحَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَالأَفْتِدَةَ قُلِيلًا مَا تَشْكُرُونَ فَيُ مَتُواهُ وَنَفَحَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَالأَفْتِدَة قُلِيلًا مَا تَشْكُرُونَ فَي (7).

فهذه الآيات تعبر عن الإنسان في كل إنسان كما هو في الواقع المشهود الذي يعبر عن هذه الخصائص والقوى المادية والروحية والمعرفية والإرادية التي يسعى من خلالها في الحياة الدنيا يحرية كاملة قولا وعملا، سلبا وإيجابا صلاحا وفسادا.

وأما عن حقيقة الروح فلا سبيل إلى إدراك كنهها بالعقل، في رواية للبخاري عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما، قال: [«بينا أنا أمشي مع النبي على خِرَبِ المدينة وهو يتوكأ على عسبب فمر بنفر من اليهود، فقال بعضهم لبعض سلوه عن الروح، وقال بعضهم لا تسألوه لا يجيء فيه بشيء تكرهونه، فقال بعضهم لنسألنه، فقام رجل منهم فقال: يا أبا القاسم ما الروح؟

<sup>(</sup>أ) سورة التين- الآية: 4.

<sup>(</sup>a) محمد المبارك- نظام الإسلام في العقيدة والعبادة: 54-55.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة التحل- الآية: 78.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة الغرة– الآية: 31.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سورة الرحمن~ الأبهة: 3–4.

<sup>(</sup>۵) محمد مبارك نظام الإسلام في العقيدة والمبادة: 55.

 <sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> سورة السمعدة - الآية: 7 –9.

فسكت فقلت أنه يوحى إليه فقمت فلما انحلى عنه، فقال: ويسألونك عن الروح قل الروح من الروح من العلم إلا فليلا..» قال الأعمش هكذا في قراءتنا [1].

ولما كان شأن الروح شأنا غيبيا لا يدرك بالحواس مباشرة، ولكن تدرك آثاره الظاهرة في الواقع المحسوس، وتتحلى تحديدا في النشاط الإنساني المتعلق بالوعي والإدراك والإرادة، أي الممارسة المعنوية للقيم في الحياة من مثل:أمور الإيمان بالله، وأعمال البر والتقوى والعدل والرحمة والصدق والتضحية، وما إلى ذلك من القيم المعنوية المعبرة عن النشاط الروحي<sup>(2)</sup>.

ومن هنا يستكمل الإنسان في منظور الإسلام تكوينه الفطري الذي يبدأ بعنصر التراب فالحيوانية، فالعقلية فالروحية، وبترتب عَنْ هذه العناصر وتكاملها في كيانه وتفاعلها بحيث تكون الترابية فيه خادمة للحيوانية، والحيوانية خادمة لعقله، وعقله خادم لروحه (3).

# ثانيا: غاية وجود الإنسان في الأرض:

وهذا المفهوم للأمانة يتحدد فحواها أو مضمونها بالعمل الأخلاقي المعير عن حرية الإنسان وقدرته وإرادته في طاعة الله وعبادته التي لأجلها خلق الله تعالى الإنسان، قال تعالى:

<sup>(1)</sup> صحيح البخاري- كتاب العلم، باب قول الله وما أوتيتم من العلم إلا قليلا، حديث رقم: (125): 58/1.

<sup>(2)</sup> حمد قطب- دراسات في النفس الإنسانية: 44.

ده، عمد الجارك - نظام الإسلام في العقيدة والعبادة: 57.

<sup>(</sup>b) سورة البقرة – الآية: 30.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> سورة الأحزاب~ الآية: 72

﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبَدُونِ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِنْ رَّزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرُّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ (1).

والأمانة كذلك هي اختبار لإرادة الإنسان بالعمل الصالح والإحسان فيه،ولأحل ذلك خلق الباري عز وحل الموت والحياة (<sup>2)</sup>، قال تعالى: ﴿الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً وَهُوَ الْعَزِيزُ الْعَقُورُ﴾ (3).

وعليه فإن تركز معاني الأمانة والعبادة والابتلاء والعمل الصالح وتداخلها يحدد للمضمون الحقيقي لمفهوم خلافة الإنسان عن الله في الأرض، وغاية وجوده بحيث تصير الخلافة تعني: تسخير الخلائق والكائنات وإدارة شؤولها وإعمار الحياة وإصلاحها ومن ثمة فالخلافة في تصور العقل المسلم هي نعمة وتكريم للإنسان تجعله في موضع القدرة والسيطرة في الكون، "وهي مسؤولية مناطها في الجوهر حرية الإرادة والقرار وقدرة الإدراك وطاقة العلم" (4).

# ثالثًا: تحقيق غاية الوجود الإنساني:

تمثل الخلافة الإنسانية ومؤهلاتما والغاية منها الوحه الآخر لمسؤولية الإنسان الأخلاقية (<sup>5)</sup> للقيام بمهمة تسخير الكون وإدارته باعتبار تكوينه الفطري، وقواه المادية والروحية والمعرفية والإرادية،فالإنسان وسيلة نفسه في تحقيق الغاية من وجوده.

كما يساعده على إنجاز مهامه الاستخلافية قابلية الكون والحياة لتأثيره وفاعليته فيما يصفه القرآن بالتسخير لمكونات الطبيعة وأحداثها بطرق مباشرة وغير مباشرة " فالدنيا كلها من قمر وشمس من حيوان ونبات، من جبل وتمر، مسخرة لعمل الإنسان، قابلة لتأثيره فيها «6»

وقال الله تعالى في ذلك: ﴿ أَلَمْ تَرَوّا أَنَّ اللَّهَ سَخَرَ لَكُم مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَأُمْتِهَغَ عَلَيْكُمْ بِعَمَهُ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴾ (7).

<sup>(1)</sup> صورة الفاريات- الآية: 56-**58**.

<sup>(&</sup>lt;sup>(2)</sup> إسماعيل راسعي الفاروقي - نظرية الإنسان في القرآن الكرم: 470.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة الملك- الآية: 2.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> هبد الحميد أبو سليمان - أزمة العقل المسلم: 121.

رح عبد الحميد أبو سليمان- تضية تلتهجية في الفكر الإسلامي: 18.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> إحماعيل راسي الفاروقي- نظرية الإنسان في الفرآن الكرم: 470.

<sup>🗥</sup> سورة لقمان~ الآية: 20.

وقال: ﴿ وَسَخْرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومُ مُسَخَّرَاتٌ ﴾ (١).

غير أن حهود الإنسان الدائبة لتحقيق الغاية من وحوده يتهددها خطران:

الخطر الأول: الخطأ في معرفة إرادة الله.

الخطر الثاني: الوقوع في المعصية.

وهذان الخطران من لوازم حرية الإنسان النابعة من تكوينه الفطري الذي حبله الله تعالى عليه «إذ يمكن للإنسان بكل ما أوني من هذه المواهب أن يخطئ في معرفة إرادة الله، ويمكنه أيضا وهذا هو معنى الحرية الأخلاقية أن يعصي، فإذا أخطأ أو عصى كان لابد له من مصحح أما الخطأ فتصحيحه في الوحي، وفيما أنزله الله تعالى من كلام وأوامر ونواه، من حلال وحرام، وأما المعصية فتصحيحها بالإيمان والهذابة »(2)،أي بإلتزام الصراط لمستقيم علما وتوبه.

ومن هنا يجتمع للإنسان عويدات ثلاث في تحقيق الغاية من وحوده وهي الخلافة والعمارة في الأرض برعاية الله وتسديده:

المؤيد الأول: قدرات الإنسان الفطرية المادية والروحية والمعرفية والإرادية.

المويد الثانى: الكون المسحر لفاعلية الإنسان وتأثيره.

للويد التالث: الهداية الإلهية المسددة للإنسان بالوحي

وإذا قام الإنسان بمذه الأعمال البناءة، انطلاقا من سنن الفطرة في نفسه، وسنن التسخير في الكون المحيط به، كل ذلك في كنف سنن الهذاية وتخرى الصواب والإخلاص في حهوده لتحقيق الإحسان في العمل، و«نتيحة هذا العمل لابد وأن تكون عمرانا يزيد من قيمة الخلق، ويزيد من قيمة الخلق،

ومسؤولية الإنسان عن اختياره وقدرته على العمل والإنجاز لأهداف الغاية من وجوده تستبعها نتائج في الحياة الدنيا والآخرة، إن خيرا فخير وإن شرا فشر.قال تعالى: ﴿لاَ يُكَلَّفُ اللّهُ نَفْسًا إِلاَّ وُمُعْهَا لَهَا مَا كُسَيَتُ وُعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتُ ﴾ (4).

الأية: 12.
 أسورة النحل- الآية: 12.

<sup>(&</sup>lt;sup>47</sup> إحماصل راسى الفاروقي - نظرية الإنسان في القرآن الكريم: 471.

وفي إسماعيل راجي الفاروفي– نظرية الإنسان في القرآن الكريم: 471.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة البقرة– الآية: 286.

وقال أيضا: ﴿فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّة خَيْرًا يَرَهُ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّة شَرًّا يَرَهُ﴾ (أ).
ومن هنا فإنه ما لم يكن هناك حساب على العمل الإنسان، فإن مسؤولية الفرد وتقواه
وصلاح أخلاقه وفسادها تصبح ضربا من العبث، فبدون حساب لن تكون هناك مسؤولية
والقرآن يؤكد مرارا وتكرارا على وحود حساب للإنسان عن أعماله في الدنيا والآخرة.

### المقوم الرابع: حقيقة الحياة:

إن تناول قضية الحياة في سباق عناصر مقومات النموذج المعرفي التوحيدي، ضرورة عقدية ومعرفية في نفس الوقت، فهي تطلع الإنسان المسلم على حقيقة الحياة الدنيا التي يحياها ويتحمل مسؤولية الأمانة الإلهة التي قبل تبعاقها بمحض اختياره وإرادته، نظرا لاستعداده الفطري لذلك، كما يتعرف على حياة الكائنات التي تقاسمه رحلة حياته، والأهم من ذلك كله أن يعرف حقيقة حياة الباري عز وحل الكاملة كل الكمال والمنزهة عن أي نقص، ثم معرفة الحياة الآخرة وما ينتظر الإنسان فيها من نعيم مقيم أو عذاب أليم.

# أولا: مفهوم الحياة في المنهج القرآبي:

تعلق وصف الحياة في القرآن الكريم تارة بالخالق سبحانه وتعالى ﴿اللَّهُ لاَ إِلَّهُ إِلاَّ هُوَ الْحَيِّ الْفَيْومُ لاَ تَاخَلُهُ سَنَةٌ وَلاَ تَوْمٌ...﴾ (2)، وتارة بالخليقة في الدنيا والآخرة.

قال تعالى: ﴿ اللَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبُلُوكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ (ق) فالحياة التي تتمتع بما الكائنات هي من خلق الباري تعالى وأن أصل الأحياء جميعا من الماء قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاء كُلُّ شَيْءٍ حَيْ ﴾ هذا عن الحياة في الدنيا أما الحياة الآخرة كما في قوله عز وجل: ﴿ فَإِلَا لَيْتَنِي قَلَمْتُ لِحَيَاتِي ﴾ (5) «يعني بما الحياة الأخروية الدائمة » (6) أي حياة دار الجزاء.

<sup>(</sup>¹) مورة الزلزلة - الآيتان: 7-8.

<sup>(2)</sup> مورة الغرة – الآية: 255.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> سورة لللك- الآية: 2.

<sup>(4)</sup> سورة الأنياء- الآية: 30.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سورة الفسر – الأية: 24.

<sup>6</sup> الرافب الأصفهان- مفردات ألفاظ القرآن: 269.

وأما الفروق الأساسية بين حياة الله عز وجل وحياة الخليفة قاطبة: فإن الحياة التي يوصف بما لله الواحد الأحد الفرد الصمد الذي لم يلد ولم يولد على حياة ذاتية لم تأت من مصدر آخر كحياة الحلائق الممنوحة لها من الخالق فهو سبحانه يتفرد بكمال حياته التي لا يعتريها نقص.

لأنها هي الحياة الأزلية الأبدية التي لا تبدأ من مبدأ ولا تنتهي إلى نهاية، فهي متحردة عن معنى الزمان المصاحب لحياة الخلائق المكتسبة المحددة البدء والنهاية، وحياته تعالى مترهة عن اتصافها بالخصائص التي تتميز بها حياة الأشياء، لأنه – سبحانه – ليس كمثله شيء<sup>(1)</sup>.

وفي هذا المنظور يتميز مفهوم حياة الخالق عز وحل الذي يتفرد بالكمال ولا يشترك معه فيه أي كائن سواه، ويتنزه عن أي نقص يتلبس به في حياته كل مخلوق، في حين أن الخليقة حميعا تخضع في خلقها وحياتها لقانون الزوجية الذي وحدت عليه، قال تعالى: ﴿سُبْحَانَ اللّٰهِي خَلَقَ الأَرْوَاجَ كُلُّهَا مِمّا تُنبِتُ الأَرْضُ وَمِنْ أَنفُسِهِمْ وَمِمّا لاَ يَعْلَمُونَ﴾ (2).

ثانيا: مفهوم الحياة الإنسانية في المنهج القرآبي:

الحياة على مستوى الخليقة ليست إلها وليست قوة مدبرة، ولا تتمتع بإرادة مستقلة، أي مطلقة عن كل قيد وهي ليست فوضى أو وحدت صدفة وتمضي بلا وحهة أو هدف في الحياة، إنما الحياة خليقة أنشأها الله سبحاته بعلمه وقدرته ولغايات بعينها (ق)، تستوي في ذلك حياة الإنسان مع حياة الكائنات كلها من حوله، كبيرها وصغيرها، حليلها وحقيرها.

قال عز وحل: ﴿ سَمَّ رَبِّكَ الأَعْلَى الَّذِي خَلَقَ فَسَوَّى وَالَّذِي قَدَّرَ فَهَدَى ﴾ (4). 1- قيمة الذات الإنسانية:

سبق عرض حقيقة الذات الإنسانية كما صورها القرآن، في موضوع حقيقة الإنسان، حيث تفرد الإنسان في تكوينه الفطري عن الكائنات كلها بخصائص لم تجتمع إلا فيه. لقد

<sup>(1)</sup> سيد قطب في ظلال القرآن: 1/287.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة بس- الآية 36.

<sup>(3)</sup> سيد فطب- مقومات التصور الإسلامي: 357.

ر<sup>6)</sup> سورة الأعلى- الآيات: 1–2.

استجمعت ذاته عنصر التراب إلى نفخة روح الله مع عنصر العقل والإدراك وما ينتج عن ذلك كله من قدرة وإرادة تجعل لحياة الإنسان معنى ودورا ومكانة متميزة بين مفردات الخليقة.

وقد استحق الإنسان بفضل قيمته الذاتية الفطرية في العقيدة الإسلامية التي «تفسر الوحود على أنه ثنائية طرفاها إله خالق وكون مخلوق، فإن هذا الطرف الثاني تتساوى الموجودات فيه من حيث وضعها الوجودي، إذ هي مشتركة كلها في القصور الذاتي الذي صارت بها معلولة لله، ولكنها لا تتساوى من حيث وضعها القيمي، بل هي تصبح بدورها من هذه الجهة ثنائية ذات طرفين في ميزان التقدير: إنسان وكون، وهما طرفان متفاوتان في القدر وإن كانا يتساويان في المخلوقية لله» (1).

وإلى هذا التفاصل بين الإنسان والكون، الذي يعتلي فيه الإنسان موقعا رفيعا بين مفردات الحليقة، يبوئه مقام الحلافة في الأرض وتسخير طاقاتها في العمران والبناء الحضاري قال الله تعالى: ﴿وَلَقَدُ كُرُّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنْ الطَّيْبَاتِ وَفَصَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مُّمَنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً ﴾ (2).

«فالتكريم هو الإعلاء والإعزاز، وهو شامل للإنسان بمقتضى مطلق الإنسانية فيه، غير متعلق بعوارضها مهما كان نوعها، ومن مظاهر تكريمه تخصيصه بأن يستحر البر والبحر لما فيه نفعه وخيره، وأن سنحر مطايب ما في الكون لتكون رزقا له، فصار بذلك في مكانة أعلى من مكانة الكون، وصار أفضل من المحلوقات الكونية التي تشاركه الوحود في عالم الشهادة» (3).

وعلى هذا النسق من بيان القرآن لحقيقة الذات الإنسانية ورفعة مكانتها في الحليقة، يتقدم بنا البيان الإلهي في القرآن الكريم كاشقا عن حقيقة الحياة الآخرة ومنزلة كل منهما من الأخرى ومهمة الإنسان في الحياة الأولى، ومصيره في الحياة الثانية، وأثر ذلك كله على تصور الإنسان لمعنى الحياة وما يقوم به من سعى وينجزه من أعمال إيجابية كانت أم سلبية.

<sup>(1)</sup> حيد المجد النجار - فيمة الإنسان: 6-7.

شورة الإسراء – الآية: 70.

<sup>(3)</sup> عبد الحيد النجار - قيمة الإنسان: 8.

#### 2- حقيقة الحياة اللدنيا والآخرة:

من الحقائق الثابتة في القرآن الكرم، أن حديثه عن الحياة الدنيا لم يكن في أي موضع منه مفصولا عن بيان حقيقة الحياة الآخرة بطرق مباشرة أو غير مباشرة - ذلك أن الله تعالى قد حدد الحكمة من خلق الإنسان في الحياة الدنيا لأجل اختباره أو امتحان إرادته الحرة والمسؤولة فيما يعتقده من عقائد، وما يقوم به من أعمال، كي يجد ما قدمت يداه غدا يوم القيامة فيحزيه ربه الجزاء الأوفى، إن النظرة الإسلامية تكشف عن حكمة الله في خلق الحياة والموت بالنسبة إلى الإنسان، وهي وضعه موضع الامتحان في الحياة الدنيا، فإذا احتاز حياته بنحاح كان مصيره في الحياة الأخرى بعد البعث إلى حنة النعيم، له فيها كل ما لذ وطاب ورضوان من الله أكبر. وإذا احتاز رحلة امتحانه كافرا بريهد..كان مصيره في الحياة الأخرى بعد البعث إلى دار العذاب الأليم خالدا فيها أبدا، وإذا احتاز رحلة امتحانه مؤمنا عاصيا كان عرضة للعقوبات التي استحقها على مقدار معاصيه، ويغفر الله ما يشاء ولمن يشاء وفي هذا قرر القرآن في قوله تعالى: إلله على المتوت والعياة بيالوكم أيكم أحسن عملاً وهو الغزير المقران في قوله تعالى: في المتوت والعيان حين من الذهر لم يكن شيئا مذكورا إلا خلقنا الإنسان حين من الذهر لم يكن شيئا مذكورا إلا خلقنا الإنسان من لطقة أمناح ثبتايه فجعلناة سميعاً بصرا إلا هديناة السبيل إما شاكرا وإما كفوراه.

فُموهلات الإنسان الفطرية هي التي حعلته بحكمة الله تعالى في وضعية الابتلاء في مرحلة الحياة الدنيا واختبار إرادته، حتى يرى على حالة من الإسلام والشكر، أو العصيان والكفر، وأن صنيعه ذلك سوف يراه حين ينتقل إلى الحياة الآخرة يوم الحساب، قال تعالى: ﴿ فَهُن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَوَّا يَرَهُ ﴾ (3).

وعليه فمفهوم الحياة الشامل للدنيا والآخرة مقوم أساس من مقومات العقيدة الإسلامية وما ينبثق عنها من نموذج معرفي يهدي الإنسان للتي هي أقوم في تصور الحياة الدنيا والآخرة.

ومن أولى حقائق هذا التصور أن الحياة الدنيا ليست أبدية دائمة، بل إلى زوال، ففي قصة خلق آدم قبل النزول والاستقرار في الأرض، تقررت تلك الحقيقة، أن الحياة الدنيا مستقر ومتاع

<sup>(1)</sup> مورة المثلث- الآية: 2.

<sup>(2)</sup> سورة الإنسان- الأبات: 1-3.

<sup>(</sup>٥) سورة الواولة - الآيتان: 7-8.

إلى حين، يصير بعدها الإنسان إلى الحياة الآخرة، إما إلى حنة وإما إلى نار قال تعالى: ﴿وَقُلْنَا كَا أَدَمُ اسْكُنْ أَنتَ وَزُوْجُكَ الْجُنَّةُ وَكُلاَ مِنْهَا رَغَداً حَيْثُ شِيْتُمَا وَلاَ تَقْرَبًا هَذِهِ الشَّجَرَةَ قَتَكُونَا مِنَ الْطَّالِمِينَ فَأَرْلُهُمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ وَقُلْنَا اهْبِطُوا بَعْضَكُمْ لَبَعْضِ عَدُوِّ وَلَكُمْ فِي الأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَنَاعٌ إِلَى حِينِ فَتَلَقَّى آدَمُ مِن رَبِّهِ كَلِمَاتِ فَتَابَ عَلَيْهِ إِلَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ قُلْنَا اهْبِطُوا مِنْهَا جَمِيعاً فَإِمَّا يَاتِيَنَّكُم مِنْي هُدًى فَمَن تَبِعٌ هُدَايَ فَلاَ عَوْفًا عَلَيْهِ عَرَافًا مَنْهَا جَمِيعاً فَإِمَّا يَاتِيَنَّكُم مِنْي هُدًى فَمَن تَبِعٌ هُدَايَ فَلاَ عَوْفًا عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَعْزَلُونَ وَاللّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِآيَاتِنَا أُولَئِكَ أَصْحَابُ النّارِ هُمْ فِيهَا خَوْفًا عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَعْزَلُونَ وَالّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِآيَاتِنَا أُولَئِكَ أَصْحَابُ النّارِ هُمْ فِيهَا خَوْفًا عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَعْزَلُونَ وَالّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِآيَاتِنَا أُولَئِكَ أَصُحَابُ النّارِ هُمْ فِيهَا خَوْلُونَ هَاللّذُونَ هَاللّذُونَ هُوالًا أَولَيْكَ أَلَاكُونَ وَالّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِآيَاتِنَا أُولَئِكَ أَصُحَابُ النّارِهُمْ فِيهَا خَوْلُونَ وَالّذَيْنَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِآيَاتِنَا أُولَئِكَ أَصُحَابُ النّارِهُمُ فِيهَا خَالِدُونَ هُواللّذَى فَاللّذُونَ هُوالْكُونَ وَاللّذِينَ كَفُولُونَ وَكَلْكُونَ وَاللّذِينَ كَفُولُونَ وَكَذَبُوا مِنْهُا فَاللّذِينَ أُولَاكُونَ وَلاَ هُولَاكُونَ وَاللّذِينَ كَفُولُونَ وَكَذَبُوا بِهَا لِمُؤْلِكُمُ اللّذِي لَكُولُونَ وَلَاللّذِينَ كَاللّذَالِكُولَ فَاللّذِينَ كَاللّذَالِكُونَ وَاللّذِينَ كَاللّذِينَ كُولُولُ وَلَكُولُونَ وَلَاللّذِينَ كُولُولُولُ وَلَاللّذِينَ وَلَاللّذِينَ فَلُولُولُكُولُولُ وَلَولُولُ وَكُولُولُولُ وَلَهُ وَلِلْكُولُ وَلَاللّذِيلُولُ وَلَاللّذِيلُولُ وَلَاللّذِيلُولُ وَلَاللّذِيلُولُولُ وَاللّذِيلُ وَلَولُولُ وَلَاللّذُولُ وَلَاللّذُولُولُ وَلَاللّذِيلُولُ وَلَاللّذِيلُولُولُ وَلَيْكُولُولُ وَلِهُ وَلِلْولِهُ وَاللّذِيلُ وَلَولُولُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِلْكُولُولُ

وأما الحقيقة الثانية بخصوص الحياة الآخرة، إنحا الحياة الباقية ومتعها وخيراتها دائمة لا مقطوعة ولا ممنوعة، وهي في ميزان الله تعالى ينبغي أن تكون الغاية المقصودة وتسخير الحياة الدنيا كلها من أحل الفوز برضوان الله ونعيمه فيها، ولذلك جاءت آيات كثيرة ترسخ هذه الحقائق في منهج الله الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه قال الله تعالى: ﴿وَلَلا حُولَلا حُورَا لَلْهُ عَالَى: ﴿وَلَلا حُورًا لَهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالِمُ عَالِى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالِي اللهُ عَالَى اللهُ عَالْمُ عَالِمُ عَالِمُ عَالِمُ عَالِمُ عَالِمُ عَالِمُ عَالِمُ ع

وقال: ﴿ وَبَلْ ثُوْثِوُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَالآخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَى ﴾ (٥)، ﴿ كَالاٌ بَلْ ثُحِيُّونَ الْعَاجِلَةَ وَتَذَرُونَ الآخِرَةَ ﴾ (٩)، وقال: ﴿ فَأَمَّا مَن طَغَى وَآثَنَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا فَإِنَّ الْجَحِيمَ هِيَ الْمَأْوَى وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامٌ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهَوَى قَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَاوَى ﴾ (٥).

إن تفضيل الآخرة على الحياة الدنيا عند الله واضحة في هذه الآيات، كما أن إيثار الإنسان للدنيا على الآخرة الايسان في الآخرة الإنسان في الآخرة وخيمة لا ريب في ذلك، ومن هنا كان التحذير للإنسان واضح في هذه الآيات وغيرها بأن يجعل الإنسان من الدنيا مبلغ علمه وأكبر همه.

<sup>(1)</sup> سورة البقرة~ الآيات: 35–39.

<sup>(</sup>۵) سورة الضحى الآلك: 4.

<sup>&</sup>lt;sup>رق</sup> سورة الأعلى- الآيتان: 16-17.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة القيامة⊣الأيثان: 20−21.

<sup>&</sup>lt;sup>رقع</sup> سورة النازعات- الآيات: 37–41.

وخلاصة الأمر أن موقع الحياة الدنيا من الآخرة على ضوء ما سبق- أنها دار زائلة ومطية إلى الدار الباقية على الإنسان المؤمن أن يقف منها الموقف الذي بينه عز وجل في محكم تويله وأن لا يتخذ الحياة الدنيا غاية تنسيه استعداده للحياة الباقية.

كما أن الله سبحانه لم يطلب من الإنسان الذي خلقه في الدنيا لاختباره أن يهمل الأرض ويحتقر شألها، بل أمره بأخذ نصيبه منها الذي لا يطغيه، أو يتجاوز حدود الله فيعصيه بحبه للدنيا أو كفره بالآخرة، قال الله تعالى: ﴿وَالْبَتْغِ فِيمَا آتَاكَ اللّهُ الذَّارَ الآخِرَةَ وَلاَ تَنسَ تَصِيبَكَ مِنَ الذَّلِيّا وَأَخْسِن كُمّا أَحْسَنَ اللّهُ إِلَيْكَ وَلاَ تَبْغِ الْفَسَادَ فِي الأَرْضِ إِنَّ اللّهَ لاَ يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ ﴾ (أ).

«لقد خلق الله طيبات الحياة ليستمتع بها الناس وليعملوا في الأرض لتوفيرها وتحصيلها، فتنمو الحياة وتتحدد، وتتحقق خلافة الإنسان على هذه الأرض. على أن تكون وجهتهم في هذا المتاع هي الآخرة، فلا ينحرفون عن طريقها، ولا يشغلون بالمتاع عن تكاليفها، والمتاع في هذه الحالة لون من ألوان الشكر للمنعم، وتقبل لعطاياه، وانتفاع بها، فهو طاعة من الطاعات يجزى الله عليها بالحسني» (2).

أما من حمل الدنيا غايته الأولى والأحيرة واستكفى بملاذها وشهواتها عن طلب الآحرة، فقد توعده الله في الآحلة بعذاب أليم، إلا أنه وفاه حقه في العاحلة، وليس له بعد ذلك إلا النار. قال تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ الْحَيّاةُ الدُّلْيَا وَزِينَتَهَا تُوَفِّ إِلَيْهِمْ أَعْمَالُهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لاَ يَبْخَسُونَ أُولَٰتُكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الآخِرَةِ إِلاَّ النَّارُ وَحَبِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَبَاطِلٌ مَا كَالُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (3) وَعَمِطُ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَبَاطِلٌ مَا كَالُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (3) .

ولقد ارتبط الاغترار بالحياة الدنيا عند الكافرين الذين استهزؤوا بالدين واتخذوه لعبا ولهوالله قال الله تعالى: ﴿ وَمُوادَى أَصْحَابُ النَّارِ أَصْحَابَ الْجَنَّةِ أَنْ أَفِيضُوا عَلَيْنَا مِنَ الْمَاءِ أَوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ حَرَّمَهُمَا عَلَى الْكَافِرِينَ اللَّهُ عَنْوا دِينَهُمْ لَهُوا وَلَعِبًا

<sup>(1)</sup> سورة القصص- الآية: 77.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> ميد فطب- ي ظلال القرآن: \$/2711.

<sup>&</sup>lt;sup>رق</sup>، سورة هود- الأبنان: 15–16.

<sup>(4)</sup> محمد المبارك-النظرة الإسلامية إلى الكون والإنسان والحياة: 274.

وَغَرِّتُهُمُ الْحَيَاةُ الذَّلْيَا فَالْيُومَ لَنسَاهُمْ كَمَا لَسُوا لِقَاء يَوْمِهِمْ هَذَا ﴾ (1) ومما يجب أن نخلص إليه من تصور متكامل للحياة الدنيا والآخرة ونزن نسبة الدنيا إلى الآخرة بميزان القسط والعدل ونسلم بحكم الله العليم في حقهما هو عين الصراط المستقيم الذي ارتضاه الله هداية لعباده في الدنيا والآخرة.

وعند ذلك فالإنسان لما يمشي في الأرض يصنع ويجمل الحياة ويعمرها ويعمل فيها وتصب عينيه الالتزام بما ينجيه في الآخرة من عذاب الله، وإتباع منهجه في شؤونه كلها، هو الطريق الذي يحقق به غاية وحوده الإنساني في الخلافة في الأرض وإنشاء الحضارة الصحيحة الراشدة (2).

<sup>(1)</sup> سورة <del>الأعراف</del>- الأيتان: 50-51.

<sup>(6)</sup> حمد قطب- لا إله إلا الله حقيدة و شريعة ومنهج حياة: 103.

#### المبحث الثالث: المعرفة ووحدة الحقيقة في النموذج المعرفي التوحيدي:

وبذلك تتبلور الرؤية المعرفية عن وحدة الحقيقة في النموذج المعرفي التوحيدي من خلال نظرة القرآن الكريم الخاصة إلى المفاهيم السابقة حول الدين، والفطرة، والقراءة، والعلم، والإيمان، والمعرفة والعمل، إلى جانب منظومة مقومات هذا النموذج المتمثلة في الكاثيبات المتعلقة بحقيقة التوحيد وحقيقة الكون، وحقيقة الإنسان، وحقيقة الحياة، وما ينبثق عن هذه الحقائق من مقولات تحليلية تضبط التصور السليم لكل حقيقة ولطبيعة صلاقها المتداخلة والمتواشحة مع بعضها البعض في نسق محكم يميز عالم الغيب عن عالم الشهادة، حيث يعرف معه الحد الفاصل بين التوحيد والشرك على مستوى العقيدة، وتدرك على ضوئه أسس المعرفة ووحدة الحقيقة القائمة على قواعد: «..التطابق المنطقي بين العقل والحقائق المطلقة والواقعية وما يأتي به الوحي...»(1).

ويعبر هذا التطابق للنطقي على عناصر ممارسة الفعل المعرفي فيما يمكن تسميته "بالعقلانية الإسلامية" التي تواثم بين مدركات العقل الإنساني وحقائق الواقع والوحي وفهم بعضهما ببعض.

وتستند العقلانية الإسلامية منهجيا إلى عقيدة التوحيد التي تعيى معرفيا أن «الله وحده هو الحالق، وهو الموحد لكل شيء، هو الفاعل لكل حادث، هو الغاية من كل شيء، هو الأول والآخر فإذا شهد الإنسان بشهادة "لا إله إلا الله" عن وعى وإيمان بمدلولها، أيقن أن كل ما يحيط به من حوادث طبيعية كانت أو احتماعية أم نفسانية، كلها من فعل الله وتحقيق لغاية من غاياته،...فإذا رأى الإنسان أمر الله في كل شيء وحادث، كان لا بد له من تتبعه لأنه أمر الله فإذا تتبعه في الطبيعة كانت العلوم الطبيعة، ذلك أن أمر الله فيها هو السنن التي فطرت عليها والتي لا تبديل لها، وإذا تتبع غاية الله في نفسه أو في بحتمعه كانت العلوم الإنسانية والاجتماعية» .

<sup>(1)</sup> إسماعيل واحمي الفاروقي – أسلمة المعرفة: 72.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> إسماعيل واسمى الفاروقي – معوهر الحضارة الإسلامية: 15 – 16.

#### 1- مبدأ المعرفة ووحدة الحقيقة:

يرجع مدلول مبدأ المعرفة ووحدة الحقيقة في العقلانية الإسلامية إلى مبدأ وحدانية الله تعالى في حقيقتها الإيمانية، ولكي ندرك "وحدة الحقيقة" معرفيا من هذا المنطلق، لابد من معرفة القواعد الأساسية التي تبنى عليها تلك الوحدة وهي:

القاعدة الأولى: رفض ما يخالف الحقيقة.

القاعدة الثانية: رفض استمرار المتناقضين.

القاعدة الثالثة: الانفتاح وتقبل الدليل المحالف.

القاعدة الأولى: رفض ما يخالف الحقيقة:

تفرض وحدة الحقيقة المطلقة في منظور الإسلام أنه لا يوحد تعارض بين حقائق الواقع، وما يأتي به الوحي على اعتبار أن مقررات الوحي بصدد الواقع لابد أن تكون منسجمة معه وموافقة له بحكم أن الواقع المشهود من صنع الباري عز وحل، وكذلك الوحي فمن تنزيله، وبالتالي فإن البيان الإلهي بخصوص حقائق الواقع لا يتعارض مع معطياته الثابتة وهذه القاعدة تحمي العقل المسلم من الظن «أي من تكوين أي ادعاء لا يسنده دليل أو إثبات، والقرآن الكريم صريح في وصف المعرفة غير المؤكدة ألها مثال على "الظن" أو المعرفة المضللة التي يحظرها الله مهما كان هدفها ضعيلا» (أ)، قال تعالى: ﴿يَا آيُّهَا الّذِينَ آمَنُوا اجْتَنْبُوا كَثِيرًا مِنْ الظّنِّ إِنَّ الظّنِ إِنَّمَ وَلا تَعَجُسُسُوا وَلا يَغْتَب بَعْضَكُم بَعْضًا أَيْحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَاكُلُ لَحْمَ أُخِيهِ مَيْنَا فَكَوهُ وَاللّهُ وَاللّهُ إِنَّ اللّهُ تَوَّابٌ رَحِيمٌ ﴾ (2)

وإذا حصل تعارض أو تفاوت بين الحقيقة الموحاة وحقيقة الواقع، فإن من واحب المسلم أن يتأمل ويدقق في فهمه للوحي، كما يستلزم الاستيثاق من صحة إدراكه لحقائق الواقع طبقا لإيمانه بمبدأ وحدة الحقيقة (3).

<sup>(4)</sup> إسماعيل الفاروقي ولمياء الغاروقي – أطلس المعتبارة الإسلامية: 136.

<sup>(2)</sup> سورة الجيرات~ الآية: 12.

<sup>(</sup>٥) المعهد العالمي الفكر الإسلامي- إسلامية المعرفة: 91.

#### القاعدة الثانية: وفض استمرار المتناقضين:

تنطلق هذه القاعدة أيضا من مبدأ وحدة الحقيقة المطلقة في منظور الإسلام وهي تقرر أن لا وجود لخلاف مطلق بين الوحي والعقل، وهي ترفض من ثمة استمرار التناقض بينهما، ولهذا يلجأ المسلم أثناء المتناقض عليه إلى إعمال العقل وإمعان النظر فيه كي يكتشف ما من شأنه أن يزيل التناقض، كما يستدعي الأمر - ذاته - رجوع قارئ الوحي إلى الوحي ويتمعن فيه من حديد ما قد يوصله إلى ما غاب عنه من معنى يساعده على رفع التعارض بين الوحي والعقل الأن «استمرار المتناقضين نحائيا لا يتقبله إلا ضعيف العقل. إنما المسلم المتعقل هو الذي يصر على اتفاق مصدري المعرفة الله يعني رفض أي التعقل على الوحي، بل يعني رفض أي تناقض أساسي بينهما (2).

### القاعدة الثالثة: الإنفتاخ وتقبل الدليل المخالف:

إن وعي العقل المسلم بوحدة الحقيقة المطلقة أو طبيعة القوانين والسنن الإلهية التي خلق الله المخليقة عليها مجال واسع في طلب المعرفة الإنسانية، لا ينتهي ولا يقبل المغلق «وذلك لأن سنن الله في خلقه غير محدودة فمهما عرفنا منها ومهما تعمقنا في هذه المعرفة، فلا يزال هناك دائما المزيد منها ليكتشف»(3).

فكلما تقدم الإنسان الباحث عن الحقيقة في علكوت الله ظل حكمه على الأشياء مؤقتا، غير أنه يظل صالحا، حتى تأتي أدلة حديدة تمحص أيلولته إلى الشك أو التفنيد أو تأكيد صحته (4).

وهذا يسمح هذا الموقف المرن للعقلانية الإسلامية من الانفتاح على الرأي الآخر والدليل المحالف انطلاقا من مبدأ وحدة الحقيقة المطلقة الذي يحمي العقل للسلم من السطحية والتنطع الفكري لأنه يعرف يقينا بأن الحقيقة في صورتها النهائية أكبر من أن يلم بها بحكم نسبية لمعرفة

<sup>(4)</sup> إسماعيل والمبنى الفاروقي- معوهر الحنشارة الإسلامية: 13-14.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> إسماعيل الفاروقي ولمياء الفاروقي- أطلس الحضارة الإسلامية: 136

<sup>&</sup>lt;sup>رق</sup> إسماعيل راسي الفاروفي– أسلمة للعرفة: 73.

<sup>(</sup>b) المعهد العالمي للفكر الإسلامي- إسلامية المعرفة: 93.

في إطار الجهد الإنسان، ولهذا فالباحث المسلم يختم عمله العلمي دوما بقوله: «والله أعلم» وقال تعالى: ﴿وَقَالَ: ﴿وَقَالَ: ﴿وَقَالَ: ﴿وَقَالَ: ﴿وَقَالَ: ﴿وَقَالَ: ﴿وَقَالَ دَي عِلْمَ عَلَيمٌ ﴾ (2).

فكل عالم يوجد من هو أعلم منه لى أن ينتهي العلم في كماله إلى عالم الغيب والشهادة (3) سبحانه وحسبنا أن نقتدي بأعل الكائنات بالله تعالى وهم الملائكة والرسل ونقول كما قالوا: ﴿ سُبْحَالَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلاَّ مَا عَلَمْ لَ إِنَّكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾ (4).

وفي إطار هذه الرؤية للعرفية للنموذج المعرفي التوحيدي، نتناول بالبحث والدراسة حقلا معرفيا ظل موصدا منذ أمد بعيد أمام العقل المسلم، وهو حقل فلسفة الدراسات الإنسانية والاحتماعية، مع أنه يحال أصيل وخصب وله حذوره الضاربة في عمق الوحي الرباني الذي يرعى حركة الإنسان في التاريخ، وسيتقصر البحث على البعد الاحتماعي والسياسي لعقيدة التوحيد، حيث يتوخى أهدافا تعتمد التأصيل والتعبير عن المفاهيم الاحتماعية السياسية الذاتية للإسلام، كما يسعى إلى ترشيد الحياة الاحتماعية السياسية العملية الواقعية التي تتجه نحوها حركة الأمة مستقبلا في دورة حضارية جديدة بإذن الله.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> سورة الإسراء– الآية: 85.

<sup>(2)</sup> سورة يوسف - الآية: 76.

<sup>(5)</sup> حيد الرحن بن ناصر السعدي- تفسير الكريم الرحن: 426.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة البقرة- الآية: 32.

## الفصل الثاني

# البعد الاجتباعي لعقيدة التوحيد

المبعسف الأول: تصور الحياة الإنسانية وغاياتها في الفلسفة الماوية.

المبعث الثاني: تصور علاقات الحياة الإنسانية وغاياتها في الرؤية القرآنية.

المبعث الثالث: طبيعة الحياة الاجتناعية الإنسانية في القرآن.

**المبعث الرابع: نشأة المجتبع الإنساني** 

المبعدث المخامس: مقومات المجتمع الإسلامي.

المبعث الساوس: خصائص المجتبع الإسلامي.

المهمسة السابع: أسس بناء النظام الاجتباعي الإسلاسي.

#### اليعد الاجتماعي لعقيدة التوحيد

#### غهيد:

يهدف هذا الفصل إلى التبصير بالبعد الاحتماعي للتوحيد المعير عسن وصل العقيدة الإسلامية بمفاهيم الحياة الإنسانية العامة، وبناء شبكة العلاقات الاحتماعية بين الإنسان وأخيسه الإنسان على أسس العدل والإحسان وهذا الوصل بين عقيدة التوحيد وشعب الحياة الإنسانية العامة ليست ابتداعا أو اختراعا في الدين، وإنما هي طبيعة الدين الإسسلامي وبنيته العقدية والتشريعية والأخلاقية تقتضي أن تصطبغ الحياة الإنسانية بصبغته وتنتهج نحجه القوم، ولا أدل على ذلك من أن التكاليف الشرعية في مخاطبة المؤمنين معظمها حاء بصيغة الجمع كمسا حساء بصبغة الإفراد. حيث أن حوهر للمارسة الدينية القائمة على التوحيد في الإسلام تأبي الفسصل بصبغة الإفراد. حيث أن حوهر للمارسة الدينية القائمة على التوحيد في الإسلام تأبي الفسصل المصطنع بين حوانب الحياة على مستوى الفرد والجماعة نظريا وعمليا.

هذا فضلا عن أن الإسلام- الوحي- هو المنهج الرباني الشامل الذي يستحيب للفطسرة الإنسانية بأبعادها المادية والروحية الفردية والاحتماعية، الاقتصادية والتربوية السياسية والفنية، ودينها القيم على الحياة في الدنيا والآخرة.

قال الله تعالى: ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَةَ اللَّهِ الَّذِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لاَ تَبْسَدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ (أَنَّ

غير أن واقع صلة المسلم المعاصر بدينه القيم واهية ومتباينة مع النموذج المتسالي للحيساة المهتدية بالإسلام، ويرجع شطر من هذه المفارقة بين الحق وبين حياة المسلمين الحالية إلى تخليهم التدريجي عن دينهم من تاحية، ويعود الشطر الباقي إلى التبديل الثقافي وغزو مفاهيم وتصورات الغرب المادية لمنظومة حياقم الفكرية والاحتماعية والسياسية والاقتصادية والتربوية وما يتسصل المعامن مبادئ وقيم تتناقض مع الإسلام كليا أو حزئيا.

ولهذا يسعى هذا الفصل إلى بلورة مفاهيم الحياة العامة في الإسلام وحسصر مقوماته... الفلسفية من منظور النموذج للعرفي التوحيدي حتى يتبلور نمط الحياة الاحتماعية الذي يقسدر

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سورة الروم~ الآية: 30.

على تحقيق غايات الإسلام ومقاصده في الواقع الإنساني وتنظيمه تنظيما يكفل له الرشسد في جميع المحالات ويحميه من الاختراق الثقافي والغزو الحضاري، ويسمو به إلى أفق تسصورات العقائد الإسلامية الإيجابية في بحال العلاقات الإنسانية.



المبحث الأول: تصور الحياة الإنسانية وغاياهًا في الفلسفة المادية:

أولا: التصور الغربي العام للوجود:

لقد كان تصور الحياة الإنسانية في ضوء الفلسفة المادية والعلوم الإنسانية الحديثة النشأة في الغرب فرعا عن التصور الغربي العام للوجود الذي ما برح منذ عصر النهضة الأوربية يخسضع لسلطان العلم التحريبي، لأن كل حضارة إنسانية في التاريخ تقوم على تصور عسام للوحسود، وتبعا لذلك التصور يفهم كل شيء فيها ويقيم (1).

وتتشكل عناصر أي تصور عام للوجود من كليات أو حقائق كبرى، يمكن حصرها في: الرؤية إلى الله، والكون (الطبيعة)، والإنسان، والحياة.

وتتميز التصورات المحتلفة العامة للوحود عن بعضها البعض في عدة وجوه:

- تتميز عن بعضها أولا بسبب اختلاف المصدر هل هي من مصدر الوحي الرباني المسبور من الخطأ، المتكامل في عناصره، التام في بنيته المتوازن في علاقاته كمسا هسو حسال التسمور الإسلامي العام للوحود، أم أن مصدرها غابة المتصورات الإنسانية العقلية والحسية أو الحدسسية وتجارب الإنسانية في التاريخ ما صفا منها وما كدر، كما هو حال التصور الغربي العام للوحود في التحربة الأوروبية الحديثة الذي عاني من اضطرابات في تكوينه وفي مصادره، إذ استند قبسل عصر النهضة إلى مرجعية دينية محرفة مع عصر النهضة إلى مرجعية دينية محرفة مع الكنيسة المسيحية، وإلى مرجعية إنسانية عقلية مادية وضعية بعد عصر النهضة، وإلى مرجعيسة علمية مادية وضعية بعد عصر النهضة، وإلى مرجعيسة علمية مادية وضعية بعد عصر النهضة، وإلى مرجعيسة معيادة مادية وضعية بعد عصر ما بعد الحداثة، يكون علمية مادية علمانية حزئية وشاملة، وهو ما يعرف اليوم في الغرب بعصر ما بعد الحداثة، يكون معها «الانتقال من عالم متماسك فيه معيارية (حتى لو كانت مادية)، إلى عالم مفكسك بسلام عيارية، هو الانتقال من عصر التحديث (والحداثة)، إلى عصر ما بعد الحداثة».

وعلى هذا الأساس تختلف التصورات في ترتيب عناصرها طبقا لمصادرها، فتثبت أصسولا وتلغي أخرى، أو ترفع مكانة عنصر وتنزله تارة أخرى. وتنشأ علاقات العناصر وترتبط ببعضها بناء على سلم القيم في نسقها العام.

<sup>(1)</sup> روبرت. م. آخروس، ومورج. ن. ستائلي– العلم في منظوره الحديد: 15.

حيد الوهاب المسيري- العلمانية الخزاية والعلمانية الشاملة: 385/2.

## 1– عناصر التصور الغربي العام للوجود:

لقد حصر الغرب تصوره العام للوحود بعد عصر النهضة في عناصر محدودة، تمثلت في: الطبيعة، والإنسان والحياة، وأن فهم الطبيعة ومكوناتها وسننها وأحداثها وإدراك حقائقها أمور لصيقة نما لا تتعداها ولا تطلب من خارجها.

وأما عن حقيقة الإنسان في هذا التصور، فهو حزء لا يتجزأ من الطبيعـــة ونـــوع مـــن أنواعها، بل هو محرد حيوان احتماعي مفكر تحركه غرائز. نفسية ذات طبيعة مادية

وأما ما يميز الإنسان من قيم معنوية سائدة في محيطه الاحتماعي، ومثل أخلاقية وحقوقيسة وجمالية تحكم علاقاته الإنسانية ما هي إلا حوادث كالحوادث الطبيعية نشأت مثلها في المحسيط الطبيعي الإنساني ثم تطورت فهي ليست ثابتة.

وما مظاهر النمو والتطور والتغير والحركة في ذوات مكونات الطبيعة من نبات وحيسوان وإنسان وجماد وطاقة وما يكتنفها من علاقات أو ارتباطات إلا تعبيرا عسن الحيساة وقوانينسها الطبيعية لا غير(1).

ولا مراء في أن التصور الغربي العام للوجود بمفاهيمه تلك، يستبطن خلفية عقدية ورؤيسة كونية تمتد حذورها إلى عمق النظام القديم في الفيزياء الحديثة، وهو "نظام نيوتن" وما قبله.

وقد عرفت تلك الرؤية الكونية المنبئة عن النظام القديم بالمادية العلمية التي تؤكسد أن لا وحود إلا للمادة، وأن الأشياء جميعا قابلة للتفسير بلغة المادة فحسب، و هكذا يتحتم أن تكون حرية الاختيار وهما من الأوهام مادامت المادة غير قادرة على التصرف الحر.

دا عمد الميارك بن النفاقين الغربية والإسلامية: 99.

ولما كانت المادة عاجزة عن أن تخطط أو تمدف إلى أي شيء، فلا سبيل إلى العثور على حكمة وراء الأشياء الطبيعية، بل إن العقل ذاته يعتبر نتاجا ثانويا لنشاط الدماغ»(1).

ورغم أن تطور العلم في الكونيات والفيزياء الذرية - خاصة - قد أدى بعد اكتشاف نظرية النسبية عند انشتاين في بداية القرن العشرين إلى انتقال العلم من النظرة القديمة مع نيوتن إلى النظرة الجديدة التي أبطلت مقومات النظام القديم، إلا أن الغرب بقى على صسعيد الرؤيسة الكونية والتصور العام للوحود يتأرجع بين النظرة العلمية القديمة والنظرة العلمية الجديدة، على حد تعبير مؤرخ الحضارات المعاصر thomas berry إذ يقول: «فالقضية كلها قسضية نظرة، ونحن الآن بالذات نواجه مشكلة لأنه ليس لدينا نظرة مقبولة، فلا النظرة القديمة تؤدي دورهسا على الوجه السليم، ولا نحن تعلمنا النظرة الجديدة» (2).

## ثانيا: معنى الحياة الإنسانية وغايامًا في الفلسفة المادية:

أدى المفهوم المادي الإنسان في ضوء منظومة التصور الغربي العام للوجسود إلى اعتبسار الإنسان جزءًالا يتحزأ من العالم المادي الطبيعي، خاضعا لقوانينه كغيره من الكائنات الأخرى، ولا يملك أن يتحاوز الضرورات المادية للحياة، وبالتالي فلا معني لحياته، ولا غاية تتحاوز مطالبه المادية وضرورات البقاء، وقد كانت هذه الرؤية المادية للإنسان محصلة التطور التاريخي في الفكر الغربي التي انطلقت مع أول فلاسفة الغرب في القرن الخامس قبل لليلاد، وهم السوفسسطائيون في أثينا، الذين وضعوا مبدأ أخلاقها ماديا يتمحور حول مادية الإنسان وهو أن «الخير يتحسده مع امتلاك الرغبات الجامحة وامتلاك الوسائل لإشباعها» (ق) هذا المبدأ الذي يميز فلسفة المذاهب الاحتماعية في المحتماعية في المحتماعية في المحتماعية في المحتماعية في المحتماعية في المحتماعية المنان، واستبعاد القيم المطلقة من الحياة، وتقرير تقديس استكفاء الإنسان واستغنائه عن الله وهدايته، والعلو بالفردية فوق جماعية الأمة، وقد عبر الفكر الغسري عسن

<sup>(1)</sup> روبرت. م. آغروس، وجورج. ن. ستائلي– العلم في منظوره الحديد: 15.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> رويرت. م. آخروس، وحورج. ن. ستانلي– العلم في منظوره الحديد: 15.

<sup>(</sup>۵) رحاء حارودي- كشف حساب الفلسفة الغربية ف هذا القرن: 632.

«الاستكفاء» أو الاستغناء منذ عصر النهضة في قولة «فاوست» للكاتب مارلو: «أيها الإنسان: بعقلك القادر تصبح إلها، تصبح سيد العناصر جميعا ومهيمنا عليها»(1).

<sup>(1)</sup> رجاء حارودي- ميثاق رجاء خارودي- ميثاق إشبيلية: 10.

المبحث الثاني: تصور علاقات الحياة الإنسانية وغاياهًا في الرؤية القرآنية:

تضطلع الرؤية القرآنية- أولا- بمهمة حصر عناصر النصور الإسلامي العام للوحود في:

الله سبحانه وتعالى والإنسان والكون والحياة الدنيا والآخرة. كمسا عرضست سسابقا، وتحدد ثانيا - نماذج العلاقات التي تربط بين هذه الأطراف جميعا على النحو الآي<sup>(1)</sup>:

أولا: العلاقة بين الله الخالق وبين الإنسان هي: علاقة عبودية.

ثانيا: العلاقة بين الإنسان وبين الكون هي: علاقة تسخير.

ثالثا: العلاقة بين الإنسان وأخيه الإنسان هي: علاقة عدل وإحسان.

وابعا: العلاقة بين الإنسان وبين الحياة هي: علاقة ابتلاء.

خامسا: العلاقة بين الإنسان وبين الحياة الآخرة هي: علاقة مسؤولية وحزاء.

ويستفاد للإنسان فردا أو جماعة وأمة من بحمل إنفاذ هذه العلاقات وبناء نسيج شسبكة العلاقات الاجتماعية من خيوطها، الارتقاء بإنسانية الإنسان إلى الصلاح والإصلاح والقيسام بمسؤولياته وإنجاز مهام الخلافة والعمارة وأداء الأمانة والوفاء والتطلع مسن ثم إلى السسعادة في الدنيا والفلاح في الدار الآخرة.

وقد تم عرض حقيقة عناصر التصور الإسلامي العام للوجود تفصيلا في مبحث مقومات النموذج المعرفي التوحيدي في الفصل الأول، إلا أن بيان طبيعة العلاقات بين عناصر هذا التصور وتميزها عن بعضها ومعرفة تداخلها وتكاملها لتكون نمط الحياة الإسلامية في كنسف الرؤيسة التوحيدية القرآنية على مستوى الفرد والجماعة والأمة تحقيقا للمقاصد العليا الشرعية للإسسلام في التوحيد والتزكية، والعمران، في المنطلق الذي يجلي الصورة الحقيقية لذاتية الإسلام الأصيلة في تفسير الوجود وتغيير النسب بين الأشياء والعلاقات على مستوى الزمان والمكان وتربيسة الإنسان النموذج والأمة الخيرة، أو الأمة القطب، لبناء الحضارة والعمران والإصلاح في الأرض.

<sup>(1)</sup> مامد هرسان الكيلان- فلسفة التربية الإسلامية: 83.

أولا: العلاقة بين الله الخالق وبين الإنسان هي: علاقة عبودية.

من المسلمات البدهية في عقيدة التوحيد أن الله تعالى رب كل شيء ولا رب غيره، وهو رب الناس جميعا مؤمنهم وكافرهم على السواء قال الله تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَكُـــم فَمِـــنكُم كَافِرٌ وَمَنكُم مُؤْمَنٌ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (١).

#### 1- العبودية الضرورية والعبودية الاختيارية:

ومن مفاهيم أصول الإيمان المتعلقة بركن القضاء والقدر، أن الناس يخضعون في حركسة حياتهم الوحودية إلى ضربين من السلوك التعبدي في مزاولة أنشطتهم اللاإرادية والإرادية.

الضرب الأول: ويشمل الأعمال الخارجة عن سلطان التحكم الإرادي للناس والكائنات المختلفة ومن ثمة فلا مسؤولية تكليفية أو حزائية تطالهم حراء القيام بتلك الأعمال مثل:

«أصل وحودهم، نمو أحسادهم، حركة خلاياهم، القبض والبسط في قلوبهم، الأعمسال العجيبة المدهشة التي تقوم بما أجهزة الكبد الطحال الرقة الكلى الأمعساء والأعسصاب وغسير ذلك»(2).

وجمل هذه الأعمال لا تتوسط فيها إرادة الإنسان أو الكائن المحلوق بل جميعها خاضع لقدر الله وقضائه بشكل مباشر ويندرج في هذا النوع من العبادة الضرورية الجبرية للرب حسل حلاله سائر المحلوقات في الكون التي لا تملك في مسارها الوحودي إرادة ما في أداء الفعسل أو الامتناع عنه، كما هو حال النحوم والمحرات الدائبة الحركة في نظام محكم لا تنقك عن إتباعه، وكذا بنية الذرة وحركة كهارها، ونمو الخلايا وانتظام مكوناتها وما إلى ذلسك مسن أشسكال مكونات الطبيعة والحياة التي تسير مسيرا حبريا.

وأما الضرب الثاني: فهو «العبودية الاختيارية» هذه العلاقة بين العبد والله تعالى تتوسطها إرادة الإنسان الحرة بتقدير الله الذي جعلها في فطرة الإنسان تلازمه في حياته وأفعاله وعلاقاته بينه وبين الله عز وحل، وبينه وبين نفسه وبينه وبين محيطه الاحتماعي الطبيعي.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سورة التغلبن- الآية: 2.

<sup>(2)</sup> هبد الرحن حسن حينكة لليدان – ابتلاء الإرادة بالإيمان والإسلام والعبادة: 170.

وعلى قدر توظيف الإنسان لإرادته الاختيارية في علاقاته وفق مراد الله تعالى بانجاز الأعمال والحركات الظاهرة والباطنة التي إن شاء عملها وإن شاء تركهـــا بمحسض إرادتـــه واختياره، يتحقق بالعبودية الاختيارية التي تستلزم المسؤولية والجزاء، إن خيرا فخير وإن شـــرا فشر.

وأما من سحر إرادته الحرة في رحلة امتحانه نحو رفض "العبودية الاحتيارية" وتمرده على ربه واستكباره في الأرض رغم ما يتمتع به من مسحرات في نفسه وفي محيطه الإنساني والكوني، وهي من عطاء ربك، فإن هذا النوع من الناس الجاحد لأفضال الله الكافر بأنعمه ليس أهسلا للمنحة العظيمة التي منحه الله إياها، وهي منحة الإرادة الحرة ومنحة تسلط على الكائنسات في ذاته وفي الكون من حوله، فحسبه جهنم يساق إليها يوم الدين، مجبورا مضطرا(1).

جَمْذَا الْقَدَر مِن الْبِيانَ يَتَضَعَ الْفَرَقَ بَيْنَ نُوعَيَ الْعَبُودِيَةَ الْضَرُورِيَّةِ وَالْعَبُودِيَةِ الاَخْتِيَارِيَّةِ فِي حَقِّ الْإِنْسَانَ الْذِي جَاءِ بِهِ اللهِ عَز وجل إلى الحَيَّاةِ الْدَثِيَّا لِيَحْتَبُرهُ فِي أَعْمَالُهُ الْبَيِّ يَقُومُ بِمَا بَمُحَضَّ إِرَادَتُهُ وَاخْتِيَارُهُ الْحَرْبُ قَالُ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَتُمَارُكُ اللّٰهُ يَكُمُ اللّٰهُ وَهُوَ الْمُلْكُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَسَيْءٍ قَسَدِيرً اللّٰهُ وَهُو الْعَزِيْزُ الْفَقُورُ ﴾ (2) الله الله تَعَالَى: ﴿ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ وَاللّٰهُ وَاللّٰ وَاللّٰهُ وَلَّا اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَا الللّٰهُ وَاللّٰهُ الللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ الللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰه

فالغاية من خلق الحياة والموت بالنسبة للحن والإنس هي ابتلاء واختبار الإرادة الحرة فيهم بطلب الرب عز وحل من عباده المتحنين عبادهم له وحده.

ومن الآيات الفرآنية الدالة على مطلوب الله عز وحل من الممتحنين أن يعبدوا ربمم قوله تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِنْ رَزْقٍ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ إِنَّ اللّهَ هُوَ الرَّزَاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ (ق).

<sup>(1)</sup> هبد الرحن حسن حبكة الميفان- ابتلاء الإرادة...: 172 وما يمدها.

<sup>(2)</sup> سورة الملك - الأبتان: 1، 2.

<sup>(3)</sup> مورة الفاريات - الآيات: 56-58.

«فاللام في عبارة (ليعبدون) ليست تعليلية نبيان الغاية من الخلق بـــل هــــي لبيــــان المطلوب في رحلة امتحان المخلوقين لغاية امتحالهم ولو كانت هذه اللام للتعليل ولبيان الغايـــة من الخلق ما استطاع أحد من الجن والإنس أن يعصي الله في شيء لأن مراد الله يــــستحيل أن يتخلف.

إن مراد الله هو امتحالهم وهذا قد تم وتحقق، ومراد الله في أن يطلب منهم أن يعبدوه قد تحقق، فقد شرع لهم الشرائع، ووضع لهم الأحكام، ووجه لهم مطلوبه منهم وبلغهم شمرائعه وأحكامه ووصاياه في كتبه وعلى ألسنة رسله.

وأراد الله أن يكشف بالامتحان إيمان الصادقين وإسلام الطائعين المنقادين وكفر المحرمين ومعاصى الفاسقين ومراد الله فيهم يجري تحقيقه على الوحه الأمثل، لا يتخلف منه شيء.

فكفر الكافرين ومعاصي العاصين أمور تخالف مطلوب الله فيهم ولا تخالف مراد الله فيهم اله فيهم اله الله فيهم إذ مراد الله امتحافهم لكشف أحوالهم الإرادية في دائرة عبوديتهم الاختيارية له وهذا المسراد يتحقق على الوحه الأمثل بطاعة من يختارون لأنفسهم الطاعة، ومعصية من يختارون لأنفسهم المعصية»(1).

وقد حر الفهم الخاطئ لمعنى اللام في (يعبدون) عند الكثير ممن يعتبرون اللام تعليلية لبيان الغاية من خلق الجن والإنس هي العبادة في حين أن الغاية من الخلق حسب آيات سورة الملسك وغيرها في القرآن هي: الابتلاء.

وأما العبادة فهي مطلوب الله تعالى من الممتحنين عند الابتلاء أو الامتحان في رحلة الحياة الدنيا والعبادة المطلوبة في سورة الذاريات هي من النوع الثاني أي العبادة الاختياريــــة ولــــذلك كان الناس بإزائهم بين مؤمن وكافر ومطيع وعاص في تحربة الحياة العملية.

وكان معنى العبادة في اللغة «كمال الطاعة لكمال المحبة» أي تعبير العبد عن صلة قلبيسة عن يعبده بأفعال ظاهرة وباطنة وحميمية تبلغ درجة الكمال.

<sup>(4)</sup> هبد الرحن حسن حبنكة الميدان- ابتلاء الإرادة...: 50 وما بمدها.

وحسب هذه المعاني دلت العبادة اصطلاحا على أنها «اسم حامع لكل ما يحبسه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال والأفكار والمشاعر والعواطف في حياة الأفراد والجماعسات، وفي جميع الميادين الفكرية والاحتماعية والسياسية والاقتصادية والعسكرية وغير ذلك»(1).

ولذلك اتفقت مهمة رسل الله جميعا على دعوة من بعثوا فيهم إلى عبادة الله عز وحل وحده كما دلت على ذلك دعوة كل رسول أرسله الله إلى قومه، فكان أول ما يدعوهم إليه هو توحيد الله لا إلع إلا هو.

قال الله عز وحل مخاطبا الرسول ﷺ بشأن دعوة من سبقهه من الرسل: ﴿وَمَا أَرْمَعَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولِ إِلاَّ تُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبَدُونِ﴾ (٢٠).

و بنفس الدعوة توجه خاتم الأنبياء والرسبل إلى الناس كافة: ﴿يَا أَيُّهَا النَّسَاسُ اعْبُسَدُوا رَبُكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ﴾ (3).

2- فطرية العبادة: فضلا عن ذلك فإن العبادة فطرة في النفس الإنسانية وحاحسة تسترع عقتضاها إلى التأله أو التعبد في كل أحوالها بالحق أو بالباطل، قال الله تعالى: ﴿فَأَقَمْ وَجُهَسكُ لَلدِّينِ حَنِيفًا فَطُرَةَ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

و قال عن فطرية العبادة في النفس الإنسانية : ﴿ صِبِّفَةَ اللّهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللّهِ صِسَيْغَةً وَنَحْنُ لَهُ عَابِدُونَ ﴾ (<sup>5)</sup>.

«صبغة الله، أي: قطرة الله التي قطر الناس عليها، فالإنسان ملفوع بقطرت، إلى العبادة» (6).

<sup>(1)</sup> ماحد عرسان الكيلاني- فلسفة التربية الإسلامية: 85.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة الأنبياء- الأية: 25.

<sup>&</sup>lt;sup>رقي</sup> سورة البقرة- الآية: 21.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة الروم – الأيتان: 30، 31.

<sup>(5)</sup> سورة البقرة – الآية: 138.

<sup>(</sup>ع) هيد الرحمن حسن حبنكة الميفاي- ابتلاء الإرادة...: 217.

3- العبادة حقى الله على العباد: تنضام المعانى السابقة عن وحدانية الله في ربوييت الني تعنى تفرده سبحانه بالخلق والملك والرزق والإحياء والإماتة والحساب والجزاء لعباده مسن الجن والإنس يوم الدين بحيث يكون وحده حقيقا بالعبادة ولا يجوز توجيهها لغيره مطلقا مادام هو الرب ولا رب غيره في الوحود، «إذ توجيهها لغير الله إما كفر به كفرا كليا، وإما كفر به كفرا جزئيا وهو ما يسمى شركا في إلهيته، أو في إلهيته وربوبيته معا» (1).

ويؤكد هذه الحقيقة حديث رسول الله ﷺ لمعاذ بن حبل ﷺ فيما رواه البخاري ومسلم وغيرهما عنه، قال: [«بينا أنا رديف النبي ﷺ، ليس بيني وبينه إلا آخرة الرحل فقال: «يا معاذ» قلت: لبيك رسول الله وسعديك. ثم سار ساعة ثم قال: «يا معاذ» قلت: «لبيك رسول الله وسعديك. ثم سار ساعة ثم قال: «لبيك رسول الله وسعديك.

قال: «هل تدري ما حق الله على عباده؟ قلت: «الله ورسوله أعلم. قال: «حق الله على عباده أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئا» ثم سار ساعة ثم قال: «يا معاذ بن حبل قلست لبيسك رسول الله وسعديك. فقال: ما حق العباد على الله إذافعلوه؟». قلت: الله ورسوله أعلم قسال: «حق العباد على الله أن لا يعذهم»] (2).

هذا الحق الإلهي على العباد هو توحيد الله تعالى وعدم الإشراك به في ربوبيت وإلهيت وأسمائه وصفاته، هو العلاقة أو الرابطة الإيمانية التي يمتحن الله بما الثقلين، وهي علاقة عرضة لأن تخترق وتفسد عند الإشراك أو الزيغ العقدي بأي شكل من أشكال الضلال وفساد الاعتقاد.

ثانيا: العلاقة بين الإنسان والكون: علاقة تسخير.

التسخير لغة: «سحر؛ السين، والحاء، والراء، أصل مطرد مستقيم يدل علسى احتقسار واستذلال، من ذلك قولنا سخر الله عز وجل الشيء وذلك إذا ذَلَهُ لأمره وإرادته، قال الله حل ثنائه: ﴿وَمَحَمُّرَ لَكُم مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ﴾ (3). ويقال رجل سُنخرَة: يسسخر في العمل....» (4).

<sup>(1)</sup> هيد الرحمن حسن حينكة الميدان- ابتلاء الإرادة: 216.

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري- كتاب اللياس، باب إرداف الرجل خلف الرجل، حديث رقم: (5622): 2224/5.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سررة الحائية - الآية: 13.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> ابن فارس- معتم مقايس اللغة: 592/1.

و قد سبق في بيان حقيقة الإنسان وحقيقة الكون من مبحث النموذج المعرفي التوحيدي أن الله تعالى خلق الكون على نظام قابل للتسخير وتقبل فاعلية الإنسان فيه، وخلسق الإنسان على نحو يقدر معه على تسخير الكون بموجب خصائصه الفطرية: من علم وقدرة ورادة وحاجة إلى الانتفاع بالمسخرات في حياته الدنيا(1).

و بهذا صار الكون رهن إرادة الإنسان يتصرف فيه لتوفير غذاته وحاجاته وراحته.

وتتنوع أشكال التسخير للمحلوقات بتنوع ذواقما، من تسخير مباشر كما في حالة الغداء والمواء وللتعة، أو تسخير غير مباشر حينما يسخر الله تعالى حسب سننه في خلق الشمس والماء والهواء والأرض، كي تمد الإنسان بما تتقوم به حياته من احتياجات البقاء والاستمرار إلى أجل مسمى. وبالتدبر مليا في مطالب الإنسان وما به يستمر في الحياة وبالنظر إلى مقردات الخليقة ومسا تستحيب تستحيب تستحيب تستحيد به لتلك المطالب والحاجات بعينها نلحظ أن الخليقة مملكة مسن المقاصسد والغايات تتكامل فيها مفردات الكائنات وتتساند في نظام محكم «لقد شاء الله تعالى أن تكون العلاقات والأسباب والغايات المتبادلة بين مفردات الخليقة هي مادة هذا التسخير، وبسدونما لا يكون للتسخير حدوى ولا معني» (2).

ولما كانت الخلافة الإنسانية في الأرض عقتضي الجعل الإلهي هي الغاية الابتلائية مسن الوحود الإنساني زوده الله تعالى بوسائل تحقيق هذه المهمة في نفسه ومحيطه الاحتماعي والكوني وقد دلَّ التاريخ والواقع المشهود على هذه الحقيقة في تجارب الإنسان الحضارية، بما قرري قوله عز وحل: ﴿لاَ يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتُ ﴾ (3).

ومن هنا تعتبر العلاقة بين الإنسان والكون علاقة تسخير، والإنسان فيها عبد لله وسيد في الكون المسخر والمدلل له بأمر الله، قال تعالى: ﴿ هُو الَّذِي جَعَلَ لَكُمُّ الأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رَزْقِهِ وَإِلَيْهِ النَّشُورُ ﴾ (4).

ثالثًا: العلاقة بين الإنسان وأخيه الإنسان: هي علاقة عدل وإحسان.

<sup>(1)</sup> جودت سعيد- رياح التغيير: 136.

المعهد العالمي للفكر الإسلامي - إسلاب المعرفة: 88.

<sup>&</sup>lt;sup>(ق)</sup> سورة البقرة– الآية: 286.

<sup>(4)</sup> سورة الملك~ الآية: 15.

«والعدل معناه: الإنصاف أما الإحسان فمعناه: التفضل والزيادة في المعاملة الحسنة»(3).

وقد جعل القرآن العدل هو الحد الأدنى الذي تقوم عليه علاقة الإنسان بأخيه الإنسمان، وألا يتظالم الناس ولو كان بينهم خصومات وشحناء وأمروا أن يفضوا نزاعاتهم علم أسماس العدل، وأن لا يتزلوا عن حده.

حين تميج النفوس وتفقد صواها فتميل إلى إنباع الهوى ومظنة التحيز. قال تعالى: ﴿يَكَا آيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُولُوا قَوَّامِينَ لِلّهِ شُهَدَاء بِالْقَسْطِ وَلاَ يَجْرِمَنُكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقُوى وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ﴾ (4).

والعدل كقيمة إيمانية احتماعية ووشيحة إنسانية هي القسط والإنصاف بين الناس بغض النظر عن صلة القرب أو البعد منهم، أو كونحم كافرين أو مؤمنين.

ولا يحمل الإنسان المؤمن بغض قوم أن يحيف عليهم، كما يفعل من لا عدل عنسده ولا قسط، بل «اعدلوا هو أقرب إلى التقوى» «أي: كلما حرصتم على العدل واجتهدتم في العمل

<sup>(1)</sup> سورة العلق- الأيتان: 6، 7.

<sup>(2)</sup> سورة النحل- الآية: 90.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> ماحد هر سان الكيلان- فلسفة التربية الإسلامية: 143. وانظر: على عزت بيحوفيتش- الإعلان الإسلامي: 70.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة نقالمة - الآية: B.

به، كان ذلك أقرب لتقوى قلوبكم، فإن تم العدل كملت التقوى، ﴿إِنَّ اللَّهُ خَبِيرٌ بِمَـــا تَعْمَلُونَ﴾ فمحازيكم بأعمالكم، خيرها وشرها، صغيرها وكبيرها، حزاء عاحلا، وآحلا»<sup>(1)</sup>.

وتمتد مساحة الأمر بإقامة العدل لتغطى بحالات الحياة الإنسانية بكاملها:

فعلى مستوى الفرد مع نفسه، قال عز وحل: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنَسُوا كُولُسُوا قَسُوَّامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاء لِلّهِ وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ﴾(2).

وفي دائرة الأسرة وبناء علاقتها على العدل، قال تعالى: ﴿فَانْكِخُوا مَا طَابَ لَكُـــم مِـــنْ النِّسَاء مَثْنَى وَثُلاَتُ وَرُبُاعَ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ تَعْدِلُوا فَوَاحِدَةً﴾ (3)، أي بناء رابطة التعدد في الزواج على العدل بين الزوجات.

ويمتد الأمر بالعدل ليشمل دوائر النفس والأسرة والأقرباء في قوله عز وحل: ﴿ إِنَّا أَيْهَسَا اللَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوْامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاء لِلَّهِ وَلَوْ عَلَى أَنْفُسِكُمْ أَوِ الْوَالِدَيْنِ وَالْأَفْسِرَبِينَ إِنْ يَكُنْ غَنِيًا أَوْ فَقَيْرًا فَاللَّهُ أَوْلَى بِهِمَا فَلاَ تَتْبِعُوا الْهَوَى أَن تَعْدِلُوا وَإِن تَلْوُوا أَوْ تُعْرِضُوا فَسَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بَمَا تَعْمَلُونَ حَبِيرًا ﴾ (4).
اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ حَبِيرًا ﴾ (4).

وباتساع دائرة الاحتماع إلى الأمة خوطب الفرد أو الجماعة الذين لهم علاقسة فمسا أن يقيموا العدل فيها ويقسطوا، قال تعالى: ﴿وَإِن طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصَلِحُوا يَيْنَهُمَا فَإِن بَعْتُ إِحْدَاهُمَا عَلَى الْأَخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللَّهِ فَسَاءِتُ فَساءِتُ فَاللَّهُ عَلَى الْأَخْرَى فَقَاتِلُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ الْمُقْسَطِينَ لَهُ أَمْرِ اللَّهِ فَسَاءِتُ فَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ يَحِبُ الْمُقْسَطِينَ لَهُ أَمْرِ اللَّهِ الاَمْرِ الإله سَيناء في كل الطَّروف والأحوال. قسال الله تعسالى: ﴿وَإِذَا حَكَمَتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحْكُمُوا بِالْعَدَالِ ﴾ (6) وقال أيضاء ﴿ فَالْمُؤلِكُ فَادْعُ وَاسْتَقِمْ كَمَا لَكُونَا مَكَمَتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحْكُمُوا بِالْعَدَالِ ﴾ (6) وقال أيضاء ﴿ فَالْمُلِكُ فَادْعُ وَاسْتَقِمْ كَمَا

<sup>(</sup>أ) عبد الرحمن بن ناصر السعدي- تفسير الكريم الرحن: 224. وانظر: محمد نجيب أبو عسوة- الهنمع الإسلامي: 69 وما يعدها.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سررة النساء- الأباد: 135.

وم النساء- الأية: 3.

رام سورة النساء– الآية: 135.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سورة الخمعرات - الآية: 9.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> سورة النساء- الآية: 58.

أُمِرْتَ وَلاَ تَشِيعُ أَهْوَاءهُمْ وَقُلْ آمَنتُ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِن كِتَابِ وَأَمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ اللَّهُ رَبِّنَا وَرَبُّكُمْ لَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ لاَ حُجَّةَ بَيْنَنَا وَبَيْسَنَكُمُ اللَّسَهُ يَجْمَسَعُ بَيْنَسَا وَإِلَيْسِهِ الْمَصِيرُ﴾ (1).

وتأتي علاقة الإحسان متممة لعلاقة العدل بين الإنسان وأخيه الإنسان حين تخلو العلاقات بين الناس من الإحن والحلافات الحادة، فعلاقة الإحسان أعلى درجة من منستوى العدل «والإحسان هو العلاقة المطلوبة حين تكون علاقة الإنسان بالإنسان مباشرة لا وسنيطا بنين طرفين آخرين، فالإحسان هو العلاقة التي يجب أن تربط الحاكم بالمحكوم، والغني بنالفقير، والعالم بالجاهل، والقوي بالضعيف، والرئيس بالمرؤوس، والمقيم بالمسافر، والسزوج بالزوجسة، والولد بالوالدين» (2).

كما تتسع دائرة الإحسان في كتاب الله لتشمل: النفس، والأسرة، والأقسارب، والأمسة وسائر الناس، وفي هذا جاء قوله تعالى: ﴿إِنْ أَحْسَنتُمْ أَحْسَنتُمْ لأَنفُسِكُمْ ﴾ (3)، ﴿وَإِذْ أَحْسَنْتُمْ أَحْسَنتُمْ لأَنفُسِكُمْ ﴾ (3)، ﴿وَإِذْ أَحْسَنْنَا مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ لاَ تَعْبُدُونَ إِلاَّ اللّهَ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً وَذِي الْقُرْبَى وَالْيَعَامَى وَالْمَسَاكِينِ مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ لاَ تَعْبُدُونَ إِلاَّ اللّهَ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً وَذِي الْقُرْبَى وَالْيَعَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَقُولُوا لِلنَّاسِ خُسْناً وَأَقِيمُوا الصَّلاَةَ وَآثُوا النَّرَ كَاهَ نُسمٌ تَسوَلَيْتُمْ إِلاَّ قَلِسيلاً مِسنكُمْ وَأَنسَتُم مُعْرِضُونَ ﴾ (4).

ومن هنا تكون علاقة العدل الإحسان من الروابط الاحتماعية والقيم الإيمانية التي أمر بما التوحيد لإقامة الحياة الإنسانية الراشدة كي يستفيد منها في المحتمع الإسلامي المؤمن وغير لملومن ماديا ومعنويا سواء.

<sup>(</sup>أ) سورة الشورى - الآية: 15.

<sup>🖎</sup> ماحد عرسان الكيلان- فلسفة التربية الإسلامية: 148.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة الإسراء- الآية: 7.

<sup>(\*)</sup> سورة اليقرة–الآية: 83.

رابعا: العلاقة بين الإنسان والحياة هي: علاقة ابتلاء.

من القضايا الجوهرية في الرؤية التوحيدية القرآنية للإنسان ألها حددت بدقة الغايسة مسن خلقه في الحياة الدنيا وحصرتها في مفهوم الابتلاء، وأن مدار حياة الإنسان هي امتحان إرادتــــه بالإيمان والإسلام والعبادة حتى يعود إلى الله تعالى فيحاسبه على أعماله ويجزيه الجزاء الأوق.

قال الله تعالى في بيان الغاية من حلق الحياة والموت بالنسبة للإنسسان: ﴿ السَّدِي خَلَسَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَنْلُوكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ (1)، وقد حعل اختبار إرادة الإنسان وأعماله في نوعين من الابتلاء بالشر والخير، قال تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَاتِقَةُ الْمَوْتِ وَكَبُلُوكُم بِالشَّرِ وَالْخَيْرِ فَالَّهُ وَإِلَّنَا كُرْجَعُونَ ﴾ (2)، ﴿ كُلُّ نَفْسٍ فَاتِقَةُ الْمَوْتِ وَكَبُلُوكُم بِالشَّرِ وَالْخَيْرِ وَالْخَيْرِ وَالْخَيْرِ وَإِلَّا خَلَقْنَا الإِنسَانَ مِن تُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ لَبُتَلِيهِ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعًا بَسَصِيرًا إِلَّا هَذَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ (3).

ويرتبط ابتلاء الإنسان في حياته باختباره على مستوى عبوديته لله تعالى، وعلى مسستوى حهوده في معرفة سنن الله الكونية وتسخيرها في العمارة والشهود الحضاري، كما يسشمل اختباره في مدى القدرة على بناء العلاقات الاجتماعية، وإقامتها على أسس القسسط والعدل والإحسان بما يوافق مراد الله وهذايته، حتى يميز الخبيث من الطيب وأهل الفلاح والنحاة مسن أهل الضلال والحسران: وللقلقا الهبطوا منها جميعاً فإمّا يَأتينكُم منى هُدًى فَمَن تَبِعَ هُدَايَ فَلاَ خُوفَ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْرَثُونَ وَالَّذِينَ كَفَروا وَكَذَبُوا بِآيَاتِنَا أُولَيْكَ أَصْحَابُ النّارِ هُمْ فِيهَسا خَالِدُونَ هُولًا.

#### 1- ميادين اختيار الإنسان:

وتستغرق محالات ابتلاء الإنسان جميع أعمال إرادته الحرة، ويعنى ذلك: «هو امتحالهــــا لكشف ما تختار من عمل إرادي ظاهر أو باطن في رحلة الحياة الدنيا، إذ وهبها الله عز وحــــل للمحلوق مصحوبة بالصفات، التي تؤهله لأن يكون في هذه الحياة الدنيا مخلوقا ممتحنا مختيرا.

 <sup>(</sup>أ) سورة الملك - الآية: 2.

<sup>(4)</sup> سورة الأنياء - الآية: 35.

رق سورة الإنسان- الآيتان: 2-3.

<sup>(</sup>¹) سورة البقرة – الآيتان: 38–39.

وبعد الامتحان يأتي الحساب والجزاء، وإلا كان الامتحان عبنا والله عز وجل مستره عن العبث» (أ)، قال سبحانه: ﴿ أَلَهَ حَسِبْتُمْ أَلَهَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثًا وَأَلَكُمْ إِلَيْنَا لاَ تُوْجَعُونَ فَتَعَسالَى اللّهُ الْمَلِكُ الْحَقُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُو رَبُّ الْعَرْشِ الْكَرِيمِ وَمَن يَدُعُ مَعَ اللّهِ إِلَهًا آخَوَ لاَ يُوْهَانَ لَسهُ اللّهُ الْمَلِكُ الْحَقُ لاَ إِلّهُ لِاَ يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ﴾ (أ). به فَإِلْمَا حِسَائِة عِندَ رَبِّهِ إِللّهُ لاَ يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ﴾ (أ).

وقد حاء في سنة رسول الله ﷺ استعمال مادة «بلاء» بمعنى الامتحان والاختبار، غير أن ورودها كان في باب الامتحان بالمصائب.

روى الترمذي عن مصعب بن سعد عن أبيه، قال قلت: يا رسول الله أي النساس أشسد بلاء؟ قال: [«الأنبياء ثم الأمثل فالأمثل، فيبتلى الرجل على حسب دينه، فإن كان دينه صسلبا اشتد بلاؤه، وإن كان في دينه رقة ابتلى على حسب دينه، فما يبرح البلاء بالعبد حتى يتركسه على الأرض ما عليه خطيئة»] (3) قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح.

وفي كل الأحوال فإن الإسلام يوجه إرادة الإنسان المؤمن ويندبه إلى أن يكسون علسى بصيرة من أمره فيما يتقلب فيه من خير أو شر، باعتباره ذلك من سنن الله الماضية في الحيساة، فيكون في حال الحير شاكرا لأنعم الله مطيعا له، وفي حال الشر صابرا على البلاء محتسسبا، أو مدافعا للأقدار بالأقدار.

فحين يتمتع الإنسان بموفور المال والجاه والصحة وغير ذلك من خيرات الحياة، فهمو في وضعية المبتلى بالخير، فإما أن يشكر الله مصدر هذه النعم، ومن مظهاهر المستكر وعلامات تسخيرها في طاعة الله وعبادته وفي الإحسان إلى الناس وعدم الإسراف، أو أن يطغى بمسللك، فيتخذها وسائل لمعصية الخالق وظلم الناس والإفساد في الأرض، وما إلى ذلك.

وحين يُسلب هذه النعم أو بعضها فيُبتلى بالشر، فإما أن يصبر فيجتسب فيما لا طاقة له به، أو يسعى إلى تجاوز الأقدار النازلة بساحته بأقدار أخرى تزيل الشر أو بعضه، وأمره في كل الحالات آيل إلى الخير، ما دام يعتقد أن ما أصابه لم يكن ليخطئه و ما أخطأه لم يكن ليسصيبه، رفعت الأقلام وحفت الصحف.

<sup>(3)</sup> عبد الرحمن حسن حبنكة الميدان- ابتلاء الإرادة: 74.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة للومنون~ الأيات: 115-117.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> ستن للتوصفي~ كتاب الزهد عن رسول الله باب ما جاء في الصبر على الابتلاء، حديث رقم: (2398): 601/4.

الحديث عنها هو إقرار حقيقة «مسؤولية الإنسان عن أعماله في الحيساة الأولى»(1)، أي الحياة الدنيا مبدان ابتلاته واختبار أعماله، في مقابل الحياة الآخرة بحال حسابه وحزاته.

## 1- إحصاء أعمال الإنسان في الدنيا وتسجيلها عليه:

## 2- مسؤولية الإنسان عن أعمال الدنيا في الحياة الآخرة:

إن ما أحصاه الله على الناس من أعمالهم في الدنيا وسحلته في صحائفهم رسله يوكسد مسؤوليتهم ويلقاه الإنسان يوم الحساب بلا ريب، قال الله تعالى عن ذلك: ﴿وَلَحْرِجُ لَهُ يَسُومُ الْقَيَامَةِ كَتَابًا يَلْقَاهُ مَنشُورًا أُقْرَأً كُتَابَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسسيبًا﴾ (٥) ، ﴿وَوَضِعَ الْقَيَامَةِ كَتَابًا يَلْقَاهُ مَنشُورًا أُقْرَأً كُتَابَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسسيبًا﴾ (٥) ، ﴿وَوَضِعَ الْكِتَابُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَا وَيُلْتَنَا مَالِ هَسَذَا الْكِنَسَابِ لاَ يُعَسَادِرُ صَغَيرَةً وَلاَ كَبِيرَةً إِلاَّ أَحْصَاهًا وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا وَلَسا يَظْلِسمُ رَبِّسكَ أَحَسِدًا﴾ (٥) مؤولَان أيس يُلاِئسَان إلاَّ مَا سَعَى وَأَنَّ سَعْيَةُ سَوْفَ يُرَى ثُمْ يُحْزَاهُ الْجَزَاء الأُوقَى ﴾ (١٦) .

<sup>(1)</sup> محمد المبارك نظام الإسلام العقيدة والعبادة: 136.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة الحائية- الأية: 29.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة الزعرف- الآية: **80.** 

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> سورة يونس- الآية: 21.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سورة الزعرف- الآية: 19.

<sup>(6)</sup> سورة المحادلة -- الآية: 6.

<sup>(7)</sup> سورة النساء - الأبة: 1.

<sup>&</sup>lt;sup>(8)</sup> سورة الإسراء– الآية: 13–14.

<sup>&</sup>lt;sup>(9)</sup> سورة الكهف- الآية: 49.

<sup>(20)</sup> سورة الصافات- الآية: 24.

<sup>(11)</sup> سورة النجم- الأيات: 39-41.

الحديث عنها هو إقرار حقيقة «مسؤولية الإنسان عن أعماله في الحيساة الأولى»(1)، أي الحياة الدنيا ميدان ابتلائه واختبار أعماله، في مقابل الحياة الآخرة بحال حسابه وحزائه.

## 1- إحصاء أعمال الإنسان في الدنيا وتسجيلها عليه:

## 2- مسؤولية الإنسان عن أعمال الدنيا في الحياة الآخرة:

إن ما أحصاه الله على الناس من أعمالهم في الدنيا وسجلته في صحائفهم رسله يوكد مسؤوليتهم ويلقاه الإنسان يوم الحساب بلا ريب، قال الله تعالى عن ذلك: ﴿وَلَنحْرِجُ لَهُ يَسوّمُ الْقِيَامَةِ كُتَابًا يَلْقَاهُ مَنشُورًا أُوْرًا كُتَابَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسسِيبًا ﴾ (8)، ﴿وَوَصْحَ الْقِيَامَةِ كُتَابًا يَلْقَاهُ مَنشُورًا أُوْرًا كُتَابَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسسِيبًا ﴾ (8)، ﴿وَوَصْحَ الْكِتَابُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفَقِينَ مِمًا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَا وَيْلَتَنَا مَالِ هَسَذَا الْكَتَسابِ لاَ يُغَلَادُ صَعْبِرَةً وَلاَ كَبِرَةً إِلاَ أَحْصَاهًا وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا وَلَسا يَظْلِمُ رَبُّسِكَ أَحَسَدًا هُوكَ أَن اللهِ مَا سَعَى وَأَنْ سَعْيَةُ سَوْفَ يُرَى فُمْ ﴿وَأَن لَيْسَ لِلإِنسَانِ إِلاَّ مَا سَعَى وَأَنْ سَعْيَةُ سَوْفَ يُرَى فُمْ يُجْزَأُهُ الْجَزَاء الأُوقَى ﴾ (11).

<sup>(1)</sup> محمد المبارك - نظام الإسلام العقيدة والعبادة: 136.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة الجالية – الآية: 29.

<sup>(5)</sup> سورة الزخرف - الآية: 80.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة يونس- الآية: 21.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سورة الزعرف- الأية: 19.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> سورة المحادلة-- الآية: 6.

<sup>(</sup>أ) مورة النساء- الأية: 1.

<sup>&</sup>lt;sup>(8)</sup> سورة الإسراء- الآبة: 13-14.

<sup>(</sup>ج) مورة الكهف~ الآية: 49.

<sup>(&</sup>lt;sup>16)</sup> سورة الصافات– الأي**د: 24**.

<sup>(&</sup>lt;sup>11)</sup> سورة النجم- الآيات: 39-41.

إن تعميق التوحيهات القرآنية لعلاقة الإنسان بالحياة الآخرة وتعهد وحدانه بإيماءات هذه الحياة ترهيبا وترغيبا لهو المنهج السديد في بناء المحتوى الداخلي للإنسان وإعداده للصلاح والإصلاح وسلامة القلب وحسن العمل وأداء الواحبات وصيانة الأمانات في الحياة العامة.

وهذا تمدنا صيغ تماذج علاقات الحياة الإنسانية في الإسلام بمعنى واسع للحياة يجمع الدنيا إلى الآخرة ويقرر غاية الإنسان الابتلائية في العبادة والتسخير والعدل والإحسان والمسؤولية عن الأعمال وترقب الحساب والجزاء في محكمة العدل الإلهية يوم الدين. المبحث التالث: طبيعة الحياة الاجتماعية الإنسانية في القرآن الكريم: أولا: القطرة:

لقد تبين من مبحث مقومات النموذج المعرفي التوحيدي الذي عسالج حقات التسهور الإسلامي العام للوحود: الخالق سبحانه، والخليقة، التي ضمت، الكون والإنسان والحياة. أن الباري عز وحل وحده الخالق، وهو الفاعل في الوجود لكل حادث، وقد زود مفردات الخليقة على اختلاف تكوينها وعلاقاتها بغايات ومقاصد، تفسر طبيعتها وتقرر حقيقتها. فتغدو نظرة العقل المسلم المعرفية بحسب الرؤية التوحيدية للوجود أن الكون بما فيه ومن فيه مسن كالنسات وحوادث مردها إلى إرادة الله وأوامره. «فتوحيد الله يعني انفراده بتسبيب الأشياء والحسوادث وهذا يعني تجريدها عن كل قوة أخرى» (1) أي استبعاد كل تفسير وهمي، أو خرافي للوحسود. وقال رئينا الذي أعطى كُل شيء خَلْقة ثم هذى (2) من هذه الفرضية الأساسية في النظر إلى الكون والحياة والإنسان من حيث تكوين الخليقة في منظور التوحيد يتأسس النظر العلمي لفطرة الإنسان من حيث تكوين الخليقة في منظور التوحيد يتأسس النظر العلمي لفطرة الإنسان ومظاهر سلوكه القردية والاحتماعية يختلف باختلاف طبسالع النظر العلمي إلى كل قطاع من الحياة الطبيعية أو الإنسانية الاحتماعية يختلف باختلاف طبسالع الفطر والسنن الحاكمة.

فإرادة الله تعالى في الخلق تتحقق على نوعين ": قال تعالى: ﴿ أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ ﴾ (في النوع الأول: تتحقق بالضرورة في قطرة كل مخلوق ماعدا الإنسان.

النوع الثاني: تتحقق فيه بالضرورة والاختيار وهو الإنسان لأنه مطلوب منه العبادة، قال الله تعالى: ﴿وَهَا خَلَقْتُ الْعِنَ وَالإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبَدُونِ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِّن رَّزْقِ وَمَسَا أُرِيسَدُ أَن يُطْعِمُونِ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ﴾ (4).

<sup>(1)</sup> إسماعيل والمعني الغارو في سمعوهر الحضارة الإسلامية، يحلة المسلم المعاصر عدد 27: ص 16.

<sup>(2)</sup> سورة طه- الآية: 50.

<sup>&</sup>quot; تنظر تفصيل ظلت في مبعث: العبودية الضرورية والعبودية الاعتبارية ص 86 وما بعدها من هذا البحث.

رق سورة الأعراف- الآية: 54.

طورة الفاريات~ الآيات: 56-58.

## ثانيا: حقيقة سنن(1) الحياة الاجتماعية في القرآن:

تخضع الحياة الاحتماعية الإنسانية في القرآن إلى سنن ثابتة وعامة مطردة مثلها مشل الكائنات الأخرى التي تعمر الكون من نبات وحيوان وجماد، وما يصدر عنها من أحداث وما يحصل بينها من علاقات وتفاعلات، ذلك لأن الحياة بجميع صورها في محيط الخليقة لم توحسد عبثا ولا صلفة، «وإنما كل شيء خلقه الله بقدر.. فلكل شيء في هذه الحياة سسنة وقسانون ينتظمه.. ومهمة الإنسان في الاستخلاف والعمران كشف هذه السنن وتسخيرها والارتكساز عليها في مسيرته الحضارية» (ديم).

وتعرف هذه القوانين التي تحري وفقها الحياة في نظام محكم بــــسنن الآفــــاق والأنغـــس والأمم، ويمكن تقسيمها حسب بحالاتما المحتلفة بمذا الاعتبار إلى ثلاثة أنواع:

النوع الأول: السنن الكونية: وهي القوانين التي تحكم الجانب المادي من الكون وتظهر بموجيه الكائنات في الوحود وتستمر على أساسه وتتفاعل بأسبابه ومسبباته في دورة الحياة مسن المبدأ إلى المصير. وتشمل هذه السنن النبات والحيوان والجماد وحتى الإنسان في حانبه المسادي وما يعتريه من تغيرات وتبدلات محسوسة وملموسة من نمو وتدرج في مراحل الحياة وتقلب بين الصخة والمرض وحتى الوفاة (3).

<sup>(1)</sup> السنن: في اللغة مفردها سنة: وتعني "السيرة حسنة كانت أو قبيحة" كما جاء في لسان العرب لابن منظور: 2124/3. وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: هوالسنة هي العادة التي تتضمن أن يفعل في الناني مثل ما فعل بنظيره الأول، وطذا أمر الله تعالى بالاعتبار»، انظر مجموع الفناوى: 69/13.

وقال الشيخ محمد رشيد رضا في تفسير المنار: «السنن جمع سنة، وهي الطريقة المتبعة والسير المتبعة أو المثال المتبع» انظر تفسير للنار: 140/4.

<sup>(4)</sup> عمر عبيد حسنة - الوراثة الحضارية: 55.

<sup>(5)</sup> هبد الكريم زيدان- السنن الإلهة في الأمم والحمامات والأفراد- 7.

والنوع الثاني: سنن الفطرة الإنسانية:

وتنقسم إلى قسمين:

وقد جمعت سورة السحدة الخصائص المميزة للفطرة الإنسانية بعض النظر عن مستغيرات الزمان والمكان والاحتماع الإنسان، منذ أن حاء إلى الوحود أبو البشرية آدم عليه السسلام إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، والإنسان هو الإنسان بسماته الثابتة الآتية. قسال الله تعسالى: ﴿ الله الله عَسَنَ كُلُّ شَيْء خَلَقَة وَبَدَأَ خَلْقَ الإنسان مِن طِين ثُمَّ جَعَلَ كَسُلَةً مِن سُلَالَة مِّن مَّاء مُوالَّذِي أَحْسَنَ كُلُّ شَيْء خَلَقَة وَبَدَأَ خَلْقَ الإنسان مِن طِين ثُمَّ جَعَلَ كَسُلَةً مِن سُلَالَة مِّن مَّاء مُهِين ثُمَّ سَوَّاهُ وَلَفَحَ فِيهِ مِن رُوحِةٍ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَبْسَصَارَ وَالأَقْدِسَدَةً قَلْسَيلاً مُسالَق مَن اللهُ مَن رُوحِة وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَبْسَصَارَ وَالأَقْدِسَدَةً قَلْسَيلاً مُسالَق مَنْ وَالأَبْسَصَارَ وَالأَقْدِسَدَةً قَلْسَيلاً مُسالَق مَنْ وَالأَبْسَصَارَ وَالأَقْدِسَدَةً قَلْسَيلاً مُسالًا لَهُ مِن رُوحِةٍ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَبْسَصَارَ وَالأَقْدِسَدَةً قَلْسَيلاً مُسالَق اللهُ ال

إن هذه الآيات تجمع القوى الفطرية التي يحيا بما الإنسان في الدنيا وهي بمثابــة قـــوانين مطردة وثابتة وعامة في كل الناس، وبما يتفاعل مع قوانين الكون والحيـــاة وســـنن التـــشريع والتكليف الرباني للقيام بمهام الخلافة والعمارة في الأرض.

وهذه المواصفات الثابتة في كل إنسان حسب الآيات الكريمة السابقة تنحصر في الآبي:

- 1- الأصل الواحد للبشر. (الطين أو التراب)
  - 2- نظام التكاثر الواحد في البشر. (الماء)
- 3- ومن التسوية الواحدة في البشر. (هيئة وحواس ومكونات باطنية وظاهرية).
  - 4- ومن النفخة من روح الله في كل البشر.
  - 5- ومن وحود نفس أدوات المعرفة في كل البشر (السمع والبصر والأفتدة).

<sup>(1)</sup> هية رؤوف عزت- المرأة والعمل السياسي: 65.

<sup>(2)</sup> سورة السيعنة – الأباث: 7، 8، 9.

6- ومن وحود الإرادة اللازمة لكل إنسان والحرية: (هي ما يجعله مسن المسؤمنين الشاكرين أو من الجاحدين الكافرين).

«هذا الإنسان الذي يتميز بهذه الخصائص هو الإنسان في كل إنسان. وهذا الإنسان هو ما يخاطبه القرآن في الإنسان...» (أ) قال تعالى: ﴿فَأَقَمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنيفًا فِطْرَةَ اللّهِ الّتِسي مَا يَخاطبه القرآن في الإنسان...» (أ) قال تعالى: ﴿فَأَقَمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنيفًا فِطْرَةَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَوَ النّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ (2).

القسم الثان: سنن قطرة الاجتماع الإنساني:

وهي السنن التي تجري على الاحتماع الإنساني في نشأته وتموضه وحركته وتغسيره وسكونه أو سقوطه وتدهوره، وقد تعرض لها القرآن في قصص الأنبياء باعتبارها قوانين حاكمة لمسيرة الإنسان في المحتمع والتاريخ، ومنها على سبيل المثال: سنن التدافع والاختلاف، وسسنن الربط بين النصر والعقيدة على العدو الكافر، وسنة الترف والهلاك، وسسنة غيساب العسدل وانقراض الأمم، وسنة الله في الأسباب والمسببات، وسنة الله في الطغيان والطغاة، وسسنة الله في الذنوب والسيئات، وسنة الله في الطغيان السدنيا والآخرة، وسنة الله في ارتباط المطاعة بالأحداث الكونية، وسسنة الله في ارتباط المعسصية بالأحداث الكونية وسسنة الله في ارتباط المعسصية بالأحداث الكونية،

وقد دل الوحي كتابا وسنة على وجود سنة لله يعامل بها البشر بناء على تسصرفاتهم وأفعالهم في الحياة وموقفهم من دين الله وأنبيائه وما يترتب على ذلك من نتسائج في السدنيا والآخرة. كالرفاهية والضيق في العيش، أو السعادة والشقاء والعز والذل والرقى والتأخر والقوة والضعف ونحو ذلك من الأمور الاحتماعية في الدنيا وما يصيبهم في الآخرة من عسذاب أو نعيم (4).

<sup>(1)</sup> على عيسى عثمان- لماذا الإسلام؟ وكيف؟: 35.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة الروم- الآية: 30.

<sup>&</sup>lt;sup>رق</sup> انظر: زينب محمد عطية- أصول العلوم الإنسانية عن القرآن الكريم: 1469/2 وما بعدها، وانظر أيضا: هبة رؤوف عزت- المرأة والعمل السياسي: 65، وانظر كذلك: هبد الكريم زيدان- السنن الإلهية في الأمم والجماعات والأفراد: 18، 19.

<sup>(4)</sup> عبد الكريم زيدان-- السنن الإقية في الأمم والمنساحات والأفراد: 12، 13.

وقد عبر القرآن عن السنن الاجتماعية بطرق مباشرة، وغير مباشرة، كتعبيره عسن عموم وثبات لا يتغير كسنة تعامله مع السابقين، في قوله تعالى: ﴿ سُنَّةَ اللّه فِي الّذِينَ خَلُوا مِن قَبُلُ وَلَن تَجِدَ لَسُنَّتِ اللّهِ تَبْدِيلاً وَلَن تَجِدَ لِسُنْتِ اللّهِ تَبْدِيلاً وَلَن تَجِدَ لِسُنْتِ اللّهِ تَبْدِيلاً وَلَن تَجِدَ لِسَنَّتِ اللّهِ تَبْدِيلاً وَلَن تَجِدَ لِسَنْتَ اللّهِ تَبْدِيلاً وَاللّهُ اللّهُ لَا يُغَيِّرُ مَا فِي قولُه عز وحل: ﴿ وَوَلِهُ تَعَلَى اللّهُ لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقَسُومٍ حَنَّسَى يُغَيِّسُووا مَسَا اللّهُ لاَ يُغَيِّرُ مَسَا بِقَسُومٍ حَنَّسَى يُغَيِّسُووا مَسَا اللّهُ لاَ يُغَيِّرُ مَسَا بِقَسُومٍ حَنَّسَى يُغَيِّسُووا مَسَا اللّهُ لاَ يُغَيِّرُ مَسَا بِقَسُومٍ حَنَّسَى يُغَيِّسُوا اللّهُ اللّهُ لاَ يُغَيِّرُ مَسَا بِقَسُومٍ حَنَّسَى يُغَيِّسُوا اللّهُ اللّهُ لاَ يُغَيِّرُ مَسَا بِقَسُومٍ حَنَّسَى يُغَيِّسُوا اللّهِ اللّهُ اللّهُ لاَ يُغَيِّرُ مَسَا بِقَسُومٍ حَنَّسَى يُغَيِّسُوا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لاَ يُغَيِّرُ مَسَا بِقَسُومٍ حَنَّسَى يُغَيِّسُوا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لاَ يُغَيِّرُ مَسَا بِقَسُومٍ حَنَّسَى يُغَيِّسُوا اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

## والنوع الثالث؛ السنن التشريعية:

أنزل الله تعالى شرائعه على وفاق تام مع سنن الفطرة الإنسانية فرديا واحتماعيا، وقبل ذلك كونيا، حيث تعمل كل من سنن الكون والفطرة والشريعة في تآلف وانسحام محكم في رعاية الإنسان ماديا ومعنويا، لأن الخلق التكويني للباري تعالى، والأمر التشريعي منه، وألا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ قَيَارُكُ اللّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ فَي (5) وما «علاقة النظام التشريعي الذي حاء نتيجة أمر من الله، بالنظام التكويني الذي حاء تمرة إبداع وخلق منه إلا كعلاقة الوعاء بغطائه أو كعلاقسة الدار بأثاثها؟ من ذا الذي يرى لطف الله وحكمته فيما أبدع ونسق، ثم يرتاب في هذا اللطف وهذه الحكمة فيما قد أوحى وأمر به؟» (6).

تلك هي الوحدة والتواشج بين سنن الله الكونية والفطرية والتشريعية والتكامـــل بـــين وظائفها وغاياتها في تقدير الله للأسباب والعلاقات البينية بين مفردات الحليقة والسنن التي تجرى عليها.

وتأسيسا على ذلك يكون قطاع الفطرة الإنسانية هو علم دراسة تكوين الإنسان الفرد أو الجماعة، وسائر نظم حياته الاحتماعية والسياسية والاقتصادية والأخلاقية أما السوحي الإنسان من حيث حقيقته الفطرية وغايته في الحياة الفردية، وغايات حياته الاحتماعيسة

<sup>(1)</sup> مورة الأحزاب- الآية: 62.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة فاطر– الآية: 43.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> سورة الكهف- الآبة: 59.

<sup>&</sup>lt;sup>47)</sup> سورة الرعد- الآية: 11.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سورة الأعراف- الآية: 54.

<sup>&</sup>lt;sup>65)</sup> عمد سعيد ومضان اليوطي– المرأة: 224.

العمرانية وما يحكمها من ضوابط وقيم الخير والعدل والصلاح، «وفق ما قدرته الحكمسة الإلهية من حاحة الإنسان ليحقق غاية وجوده ويحيا حياة قويمة في الدنيا ويوم يقوم الناس لسرب العالمين» (1). ومن هذا المنظور كان علم الفطرة، وعلم الشريعة وحهان لعملة واحدة، حيست تبنى مقاصد الشريعة على وصف الشريعة الأعظم وهو الفطرة (2).

#### ثالثًا: الثابت والمتغير في الحياة الاجتماعية:

إن بيان حقيقة السنة ومفهومها في الحياة الاحتماعية فيما سبق لا يحملنا على تسصور أن طبيعة الحياة في التصور الإسلامي ثابتة في كل شيء، وليس فيها بحال للتغيير، بل الحقيقة هي أن الحياة الاحتماعية الإنسانية فيها الثابت وفيها المتغير على حد سواء.

فما الذي يثبت وما الذي يتغير في حياة البشر؟ وما هي أسس ذلك الثبات أو التغيير وما هي معاييره؟ وما هي مرجعية ذلك؟ أهو الدين الحق، أم الواقع والتاريخ، أم غير ذلك؟ الإحابة عن هذه الأسئلة حول الثابت والمتغير في الاحتماع الإنساني هو ما يعطي صورة صحيحة أو خاطئة عن طبيعة الحياة الاحتماعية في الماضي والحاضر والمستقبل، وقبل أن نتعسرض لمنظسور الإسلام في النظر إلى الثابت والمتغير، نعرج على تصور طبيعة الحياة الاحتماعية عند أحسد رواد علم الاحتماع الغربي الحديث وهو «إميل دوركهايم Durkheim» الذي عبر عن صور الثبات والتغيير في الحياة الاحتماعية الإنسانية من منظور الداروينية الاحتماعية كالآن:

يضطرب تصور الثبات عند «دوركهايم» بشكل واضح في التعبير عن حقيقة نظرت إلى الحياة الاجتماعية الإنسانية، فهو أحيانا ينفي ما هو ثابت حقا وصدقا وواقعا فطريا في الإنسان، كما حاء في كتابه قواعد المنهج في علم الاجتماع: «ومن هذا القبيل أن بعض هؤلاء العلمساء يقول بوجود عاطفة دينية لدى الإنسان وبأن هذا الأخير مزود بحد أدنى من الغريزة الجنسسية والبر بالوالدين، ومحبة الأبناء، وغير ذلك من العواطف، وقد أراد بعضهم تفسير نشأة كل مسن الدين والزواج والأسرة على هذا النحو، ولكن التاريخ يوقفنا على أن هذه الترعسات ليسست

<sup>(</sup>أ) هية رؤوف حزت- المرأة والعمل السياسي: 66.

عمد الطاهر بن عاشور - مقاصد الشريعة الإسلامية: 56 وما بعدها.

فطرية في الإنسان» (1) ثم هو يرجع مختلف أتماط السلوك الاجتماعي عند الإنسان إلى ما يعرف عنده بمصطلع «الضمير الجمعي» الذي يوجد خارج الأفسراد، قسائلا: «إن ضسروب السلوك والتفكير الاجتماعيين أشياء حقيقية توجد خارج ضمائر الأفراد، الذين يجبرون على الحضوع لها في كل لحظة من لحظات حياقم» (2) وهذا تصريح بنوع من التبسات في تفسسر الظواهر الاجتماعية لا يستقيم في كل الأحوال، غير أن تحكم «الضمير الجمعي» في الأفراد من الظواهر الاجتماعية لا يستقيم في كل الأحوال، غير أن تحكم «الضمير الجمعي» في الأفراد من خارجهم له ثبات نسبي على بعض مسلكياتهم وتفكيرهم، وإلى هذا يشير «ولكن لما كان هذا العمل المشترك (الذي تنشأ عنه الظواهر الاجتماعية) يتم خارج شعور كل فرد منا- وذلك لأنه نتيحة لعدد كبير من الضمائر الفردية - فإنه يودي بالضرورة إلى تثبيت وتقرير بعض الضروب الخاصة من السلوك والتفكير، وهي تلك الضروب التي توجد خارجة عنا، والتي لا تخضع لإرادة أي فرد منا» (3).

ثم هو ينهي تصوره للحياة الاحتماعية من حيث النشأة والتكوين إلى مقايستها بالاحتماع الحيواني واعتبار - هذا الأحير - مرجعية ثابتة في قاريخ الإنسانية وتقسيرها، واسستبعاد ما نفتقده عند الحيوان من قيم إنسانية ثابتة في قاريخ الإنسان واجتماعه، من مثل: الدين والزواج والأسرة والأخلاق وما إلى ذلك من القيم المعنوبة. يقول: «أضف إلى ذلك أنه لم يقسم قسط برهان على أن الميل إلى الاحتماع كان غريزة ورائية وحدت لدى الجنس البشري منذ نسشأته. وإنه لمن الطبيعي حدا أن ننظر إلى هذا الميل على أنه نتيجة للحياة الاحتماعية التي تشربت كان نفوسنا على مر العصور والأحقاب. وذلك لأننا نلاحظ في الواقع أن الحيوانات تعيش جماعات أو أفراد تبعا لطبيعة مساكنها التي توجب عليها الحياة في جماعة أو تصرفها عن هذه الحياة» أن التفسير الدارويني لدى دوركهايم في هذا النص لا غبار عليه بل يعتبره المرجعية في النظر إلى الخياة الاحتماعية الإنسانية بلا مواربة، ومن غمة فلا مندوحة من اضطراب النتائج مسع فقسدان

<sup>(1)</sup> دوركهام- قواعد المنهج في هلم الاحتماع، ترجمة عمود فاسم: 168 وما بعدها، نقلا عن عمد قطب- حول التأصيل الإسلامي للملوم الاحتماعية: 103. وانظر: هلي أحمد حمدي- الإنسان والمتمع في الفكر الإسلامي: 35.

<sup>(2)</sup> المرجع السابق لدوركهايم: 22، نقلا عن محمد قطب، نفس المرجع: 103.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> المرجع السابق لدوركهام: 25، نقلاً عن عمد قطب، نفس المرجع: 103.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> المرجع السابق لدوركهام: 173، نقلا عن عمد قطب، نفس المرجع: 104.

الرؤية الحقيقية للفطرة الإنسانية في بعديها الفردي والاحتماعي عند تحديد الثابست مسن المتغير في الاحتماع البشري.

إن تمافت هذه النظرة إلى طبيعة الحياة الاحتماعية الإنسانية عند الوضعيين مسن علمساء الاحتماع يعود إلى مشكلة مرجعية طلب الحقيقة الاحتماعية من غير مصادرها، ولذلك نقرم مبدئيا أن العلم بطبيعة الفطرة الإنسانية في جميع مظاهرها يمكن الرحوع فيه إمسا إلى السوحي، والرنجي الخاتم تحديدا، أي الإسلام، أو إلى الواقع واستقراء الثابت وللتغير في الحياة البشرية بمسادلت عليه التحربة والملاحظة في التاريخ أو في الحاضر الإنساني المعيش، والجمع بين المسهدرين أولى.

#### 1- ثوابت الحياة البشرية الاجتماعية:

أَسَّ قَابِتَ الْدِينِ: فعلى مستوى مرجعية الوحي فإن القرآن يقرر أن الدين ثابت من ثوابت الفطرة التي خلق الله تعالى عليها الكائنات كلها بما في ذلك الإنسان، قال تعالى: ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ للله يَنِي فَطْرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لاَ تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيْمُ وَلَكِسنُ اللّهِ يَنِي فَطُرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لاَ تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيْمُ وَلَكِسنُ اللّهَ يَسْ اللّهِ فَلِكَ الدِّينُ الْقَيْمُ وَلَكِسنَ أَكُثُورَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ هُولَا الله الله وَالله عَالى: ﴿ وَإِن مِنْ شَيْءَ إِلاَ يُسَبِّحُ بِحَمْدَهِ وَلَكِن لاَ تَفْقَهُونَ لَا تَفْقَهُونَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ هُولَكِن لاَ تَفْقَهُونَ اللّهُ يَسْجُدُ لَهُ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَمَن فِي الأَرْضِ وَالشَيْحَةُ وَالنَّيْمِ اللّهُ وَمَن فِي السَّمَاوَاتِ وَمَن فِي الأَرْضِ وَالشَّهُ وَاللّهُ وَالل

## ب- ثابت الزوجية:

وعن سنة الزوجية الثابتة وما ينشأ عنها من احتماع أسري، وهي أول أشكال الاحتماع الثابتة في تاريخ الإنسان، نواة الحياة الاحتماعية الدائمة, قال الله تعالى: ﴿وَهِنْ آيَاتِهِ أَنْ حَلَسِقَ لَتُنابِتُهُ فَي ذَلِكَ لَآيَاتِهِ أَنْ حَلَسِقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ مُّودَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لَقَوْمٍ يَتَفَكُرُونَ ﴾ فَن أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجًا وَجَعَلَ لَكُم مِّنْ أَزْوَاجِكُم بَنِينَ

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سورة الروم – الآية: 30.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> صورة الإسراء- الأبة: 44.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة الحج- الآبة: 18.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة الروم – الآية: 21.

وَحَفَدَةُ وَرَزَقَكُم مِّنَ الطَّيَّاتِ أَفِيالُبَاطِلِ يُؤْمِنُونَ وَبِنِعْمَتِ اللَّهِ هُمْ يَكُفُّرُونَ ﴾ (1). وثبات قانون الزوجية، دليل حسي على استمرار النسل وتواحد سلالات البشر يخلف بعضها بعسضا، منذ أن أسكن الله آدم وزوجه على ظهر الأرض. وأما النظام الاحتماعي الأسري وإن تعددت أشكاله وتغيرت أنواعه عير الحضارات والثقافات فلازالت الأسرة بحاحاتها المادية والمعنوية هي المحضن الذي يحفظ استمرار المحتمعات والثقافات وانتقال القيم والعادات من حيل إلى حيل.

#### ج- ثابت التدين:

ويؤكد التاريخ ثابت التدين في تجارب البشرية قاطبة بحيث لم يتحلف التدين عن حياة البشر في أي عصر، أيا كان مصدر الدين سواء تعبد الناس بالدين الحق أم اتخذوا مللا ونحسلا وضعية باطلة، فالعبرة بثبات التدين كمطلب إنساني فطري وحاحة بشرية مستمرة تعسر عسن نفسها في أشكال ومظاهر متعددة.

#### د- ثابت الأخلاق:

ومن توابت الحياة الاحتماعية «القيم الأخلاقية» التي حعل منها الدين معايير وضوابط تحفظ للإنسان إنسانيته، فلا تسمح له بالتردي إلى الحيوانية أو التنازل عن الكرامة الآدمية، ولا هي تتركه بلا هداية فيتطاول حتى يدعى الألوهية بغير حق.

إن قيم الإسلام التوحيدية هي الضمان الوحيد لبقاء الإنسان إنسانا، أما في غيرها مسن المذاهب والأديان المحرفة فلا إنسانية ولا كرامة، وإنما غابة من التصورات المضللة عن حقيقة الفطرة وطبيعة ما هو ثابت أو متغير في كيان الإنسان وواقعه المستسلم للأهسواء والفوضسي والتخرصات العلمية مهما ادعت من لبوس المنهج والعلم والموضوعية، ومسا إلى ذلسك مسن افتراءات على الحقيقة كما هي شرعا، وواقعا.

#### 2- متغيرات الحياة البشرية الاجتماعية:

وأما بخصوص التغير في الحياة الاجتماعية الإنسانية فهو حقيقة يقرها السشرع ويؤكسد حدوثها الواقع التاريخي والاجتماعي الإنساني ماضيا وحاضرا.

<sup>(1)</sup> سورة النحل- الأية: 72.

ولكن هذا التغير لا ينال أصول الفطرة الثابتة ودوافعها إلى العمارة وتسخير الحيساة برمتها لرفاهية الإنسان وسيادته في الأرض، بل يتعلق التغيير تحديدا بوسسائل تحقيسق غايسات ودوافع الفطرة الإنسانية في بعديها الفردي والاحتماعي.

فلو ضربنا مثلا: بظاهرة احتماعية إنسانية وحدت في كل التاريخ البشري المدون، وهي: دافع القتال الذي يعد من الدوافع الأصلية في النفس البشرية، «خلقه الله ليحفظ الأرض مسن الفساد.. وهو يأخذ اتحاهين اثنين حسب «عقيدة» صاحبه: ﴿ اللَّهِ وَالَّذِينَ آهَنُوا يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ الطَّاعُوتِ ﴾ (أ). وكان القتال في القديم يسدور بالسسهم والرمح والسيف وما أشبه.. وصار اليوم بالمدافع والدبابات والمستفحات والقناب الذريسة والنووية، وما يمكن أن يجد في المستقبل من أدوات الدمار.. فما الذي تغير؟!» (2).

إن الجواب حسب المثال واضح وضوح الشمس وهو أن وسائل الحرب وأدواته هي التي تطورت من الرمح الحجري إلى السلاح النووي، وأما الثابت فهو الدافع إلى القتسال أو سسنة التدافع التي من أحد صورها القتال، وقد يكون الحوار، أو التنافس في حيازة كل أسباب القوة التي تمكن الإنسان من ممارسة العدل والإحسان أو الظلم والطغيان.

قال الله تعالى: ﴿ فَهَرَمُوهُم بِإِذْنِ اللّهِ وَقَتَلَ ذَاوُهُ جَالُوتَ وَآتَاهُ اللّهُ الْمُلْكَ وَالْحَكُمَــةَ وَعَلْمَهُ مِمَّا يَشَاء وَلَوْلاً دَفْعُ اللّهِ النّاسَ بَغْضَهُمْ بِيَغْضٍ لّفَسَدَتِ الأَرْضُ وَلَكِنَّ اللّهَ ذُو فَصْلٍ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ (3).

إذن فمن هذا المنطلق أن طبيعة الحياة الاحتماعية الإنسانية في منظور القرآن الكريم حقل تحكمه سنن مطردة متناغمة مع سنن الله التكوينية والتشريعية وأن حركة الحياة دائرة في هــــذا المجال بين الثبات في الأصول والتغيير في المظاهر والأدوات والأشكال بما يحقق مقاصـــد الحيـــاة الإنسانية في الخلافة والعمارة في الأرض: قال الله تعالى: ﴿ قُو أَنْشَأَكُم مِّنَ الأَرْضِ وَاسْتَعْمَرُكُمْ فَيهَا ﴾ (4).

<sup>(1)</sup> سورة النساء - الأية: 76.

<sup>(2)</sup> عمد قطب- حول التفسير الإسلامي للتاريخ: 252.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة البقرة-- الأبة: 251.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> سورة هود- الآية: 61.

## رابعا: معادلة الفردية والجماعية:

من الحقائق البارزة في نظرة القرآن الكريم إلى طبيعة الحياة الاحتماعية الإنسانية إقسراره بطرفي معادلة قطبي الوحود البشري في العالم: الفرد، والجماعة (أ). وحرصه الشديد على إقامة التوازن والتكامل بين طرفي المعادلة. وهذا خلاف ما تتيحه التجربة الأوربية الغربية الحديثة والمعاصرة بشأن تصور العلاقة بين الطرفين على أتما علاقة خصام أو صراع مستمر.

وقد أفرزت تجربة الغرب مذاهب فلسفية واحتماعية بحسب النظرة إلى الإنسان: بعسضها اتجه نحو الفردية الجانحة كالمذهب الرأسمالي الذي أطلق العنان لتروات الإنسان الفرد وأهوائسه وأنانيته على كل صعيد، واعتبر تلبية مطالب الفرد بلا قيود ولا حدود هي الضامن الأســــاس لمصلحة الجماعة والمحتمع. وقد نتجت أوضاع مأساوية في الواقع عن هذا المذهب أفسضت إلى حنوح ورد فعل وتطرف معاكس، انحاز إلى الجماعية الطاغية في تاريخ الغرب. وهو ما عسرف بالاشتراكية العلمية أو الماركسية، أو المذهب الجماعي المادي الذي شن حربا لا هـــوادة فيهــــا على الفرد والفردية واعتبرهما خطرا وشرا مستطيرا، على الجماعية والمحتميع أن يسمحقهما ويتخلص منهما بكل وسيلة. «ففي كلتاً الحالتين لا تتفسق مسصالح الفسرد والمحتمسع.. ولا يصطلحان!»(<sup>2)</sup>: لا حرم أن هذه النظرة إلى قطبي الحياة الإنسانية الفردية والجماعية تنم عسن قصور في إدراك حقيقة العلاقة المعيرة عن الفطرة الإنسانية في بعديها الفردي والجماعي كمسا خرجت من يد بارتها سبحانه، وقد تكفل الوحي في الرسالة الخاتمة بحل هذه للعضلة إلى الأبد، والإنسانية مدعوة إلى أن تتفكر وتتدبر في الانتقال مع القرآن إلى التي هي أقوم بشأن تــصور معادلة الفرد والجماعة والعلاقة بينهما وتنظيم الحياة السعيدة في كنف الإيمان والاستقامة علسمي منهج الله وتحقيق الوثام والإحسان في داخل ذات الإنسان الفرد بين المسادة والسروح، وبسين الإنسان وأحيه الإنسان في إطار الجماعة والمحتمع والإنسانية قاطبة.

ولكي ينحلي الحق ويستبين السبيل إلى طبيعة التكامل والتوازن بين الفسرد والجماعـــة في منظور النموذج المعرفي التوحيدي يجد ربنا ذكر الحقائق الآتية:

<sup>(1)</sup> هماد الدين حليل- رؤية إسلامية في قضايا معاصرة: 60. وانظر: عمر حودة الخطب- المسألة الاحتماعية بين الإسلام والنظم البشرية: 182.

حمد قطب- حول التأصيل الإسلامي للعلوم الاحتماعية: 121.

من الحقائق الفطرية التي فطر الباري عز وحل الخليقة عليها كما بينا آنفا سسنة الزوجية هذا القانون العام الذي يقوم على الارتفاق والتساند والتوازن والتكامل بين السزوجين أو المتناقضين في الحياة، فتعرف الزوجية في عالم الإنسان والحيوان والنبات بالذكر والأنثى، وفي عالم الحفويات كما في الأفكار بسالحق والباطسل، عالم الحفويات كما في الأفكار بسالحق والباطسل، وبالخطأ والصواب، وبالرضا والغضب والسرور والحزن، وبالفردية والجماعية (أ)... الح.

قال الله تعالى: ﴿ مُنْبِحَانَ الَّذِي خَلَقَ الأَزْوَاجَ كُلُّهَا مِمَّا تُنبِتُ الأَرْضُ وَمِسنُ أَنفُسِهِمُ وَمِمَّا لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ ( ﴿ وَمِن كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكُّوونَ ﴾ ( ٥٠ .

مادامت الكائنات كلها من خلق الله تعالى وحده، فهي خاضعة في تكوينها ماديا ومعنويا وفي علاقاتها إلى نظام واحد، «وهي كلها تسبح بحمده وتسبيحها إتباع لازب دائب لقوانينه الأزلية، إذ كل ما في الوحود يخضع لقوانين تتناول تركيبه الذاتي وعلاقته بغيره من الموجودات، يستوي في ذلك ما على الأرض، وأفلاك السماوات وما فيهن، والإنسان حيثما كان» (4)، قال الله تعالى: ﴿ تُسَبِّحُ لَهُ السَّمَاوَاتُ السَّبُعُ وَالأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِنْ شَيْءٍ إِلاَ يُسَبِّحُ بِحَمْدَهِ وَلَكِن لاَ تَفْقَهُونَ تَسْبِيحُهُمْ إِلَهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴾ (5).

ويتمتع الإنسان في قطرته بنوعين من الغرائز: غرائز مادية، وغرائز معنوية. هذه الغرائسز هي قوام إنسانيته حين يستحيب في حياته لإشباعها بلا إفراط ولا تفريط.

فمن النوع الأول غريزة حفظ النوع (النسل)، وغريزة حفظ الحياة (الطعام)، ومن النوع الثاني، غريزة الانتماء، وهي الميل إلى الاحتماع بالآخرين، ومعها غريزة إحـــساس الإنــسان بفرديته في كيانه البشري.

<sup>(1)</sup> ماجد عرسان الكيلان- فلسفة النربية الإسلامية: 245.

<sup>(2)</sup> سورة يس- الآية: 36.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة اللاريات- الآية: 49.

<sup>(4)</sup> عمود أبو السعود - الفكر الإسلامي المعاصر، يحلة المسلم المعاصر عدد 13: 30.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سورة الإسراء~ الآية: 44.

ومن هنا كان الأفراد مثلهم مثل مكونات الذرة التي تسبح كهاربها في نظام واتساق وتكامل لا يبغي بعضها على بعض. فالفرد هو حوهر المحتمع يتواصل مع غيره من أفراد مجتمعه في توازن وتكامل واندماج وتعاون وتآلف.

وهذا تعتبر ظاهرة الفردية والجماعية ذات شأن كبير في الحياة البشرية تستدعي المحافظة على توازن كيان المحتمع وتكامل عناصر الحياة فيه وبناء علاقاتها علسى الوفاق والانسسجام والتعاون، وإلا انقرط عقد الحياة الاحتماعية وتعذرت الحياة في ظل الصراع والتنافس المحمسوم بين سيطرة الفرد حينا وسيطرة الحماعة حينا آخر، كما دلت عليه تجارب الإنسانية في التاريخ قديما وحديثا.

وقد عامل الإسلام نزعتي الفردية والجماعية في كيان الإنسان بحكمة وأمسسك لليسزان، بحيث لا تطغى فردية الإنسان على جماعيته إلى حد الأنانية للرذولة التي تفضي بسه للاسستغناء فيظلم الآخرين ويعتدي على حقوقهم. قال الله تعالى: ﴿كَسلا إِنَّ الإِنسسَانَ لَيَطْعُسى أَن رَّآهُ السَّعْنَى ﴾ (1) وحتى يقول للناس ظلما وزورا وافتراء على نفسه وعلى الله كما قال فرعون: ﴿أَنَّا وَبُكُمُ الْأَعْلَى ﴾ (2) ووقا عَلَمْتُ لَكُم مِّنْ إِلَه غَيْري ﴾ (3)، ولم يسمح الدين الحق للحماعسة أن تلغى كيان الفرد أو تعدم فعالياته وحقوقه الفردية ظلما وزورا، وإنما تتواشج معسه في رابطسة رحمية تحو عليه وترعى فيه بعده الفردي وبعده الجماعي على حد سواء، لأغما نزعتان فطريتان أصبلتان في كيانه في في كيانه في في كيانه في في كيانه في كيانه

ومن ثمة كان «الإنسان الذي لا شخصية له في ذاته ولا وجود، لا ينسشئ إلا مجتمعها مستضعفا خانعا يصلح لأن يحكمه «فرد» متسلط دكتاتورا ثم يتهاوى حين يسلعب ذلسك الدكتاتورا.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سورة العلق- الأيثان؛ 6، 7.

<sup>(2)</sup> سورة النازهات - الآية: 24.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة القصص~الآية: 38.

<sup>(</sup>٩) نعمان عبد الرزاق السامرائي- في النفسير الإسلامي للتاريخ: 103.

والإنسان الذي تبرز شخصيته بانحراف إلى حد الأنانية المرذولة والطغيسان، لا يستطيع أن يعيش في وفاق مع الجماعة. إلى أن يتشتت المحتمع ويؤول إلى البوار. وعليه فلابد من إحراج إنسان متوازن في فرديته ومتوازن في ميله إلى الجماعة وتعاونه معها.

وحينئذ يصبح المحتمع أشخاصا حقيقيين لا أصفارا ولا نكرات، أشخاصا لهمم وحسود واقعي، متساندين في الوقت ذاته ﴿صَلَّا كَأَنَّهُم بُنيَانٌ مَرْصُوصٌ﴾(٢)»(٢).

# المبحث الرابع: نشأة المجتمع الإنساني:

لقد اتضح مما سبق أن القرآن الكريم قد تناول حقيقة الإنسان الفطرية من حيث مؤهلاته التي بمحله قادرا على الدخول في الحياة الاجتماعية على الأرض والقيام بمهام الحلافة والعمسارة وأداء مسؤولية الأمانة التي نيطت به في رحلة الحياة الدنيا. وتعود نشأة المحتمسع الإنسساني في التاريخ البشري إلى العوامل الآتية:

## أولا: سنة التكاثر:

يرجع القرآن الكريم نشأة المحتمع الإنساني ابتداء إلى سنة التكاثر التي تحكم نظام ظهسور الخليقة برمتها. «حرت سنة الأزل على أن يجتمع في جنس الكائنات الموحسب والسسالب أو الذكر والأنثى، وباحتماع الصنفين يتكاثر الأحياء» (3).

قال تعالى: ﴿ سُبُحَانَ الّذِي خَلَقَ الأَزْوَاجَ كُلُهَا مِمَّا تُتبِتُ الأَرْضُ وَمِنْ أَنفُسِهِمْ وَمِمَّا لأ يَعْلَمُونَ ﴾ ( أَن وَقال: ﴿ يَهُا أَلَيْهَا النَّاسُ التّقُوا رَبَّكُمُ الّذِي خَلَقَكُم مِّن لَفْسٍ وَاحِدَة وَخَلَقَ مَنْهَا زَوْجَهَا وَبَتْ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَلِسَاءَ﴾ ( أَن وقال: ﴿ إِنَا أَيْهَا النَّاسُ إِنَّا حَلَقَنَاكُم مِّن فَكَسِرِ وَأَننَى وَجَعَلْنَاكُمْ شَعُوبًا وَقَبَائِلَ لَتَعَارَقُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللّهِ أَلْقَاكُمْ. ﴾ ( أَن وقال: ﴿ فَاسُو الّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رَزْقِهِ وَإِلَيْهِ النَّشُورُ﴾ ( أَن سَا

<sup>(1)</sup> مورة الصف- الآية: 4.

شعد قطب- منهج التربية الإسلامية: 164/1، 165.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> محمود أبو السعود- الفكر الإسلامي المعاصر، بجلة المسلم المعاصر عدد 19: 40.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة يس-الأية: 36.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سورة النساء- الآية: 1.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> سورة الحمجرات- الآية: 13.

تقرره هذه الآيات من حقائق ظاهرة لا خفاء فيها، أن أصل الناس جميعا هو الخلق الإلهي، وأنحم يعودون إلى نفس واحدة من حيث خلقهم، وأنحم قد خلقوا على فطرة سليمة تمكنهم من نسج علاقات احتماعية لا غنى لهم عنها في تدبير حياتهم على الأرض التي جعلها الله لهم مستقرا ومناعا إلى حين.

### ثانيا: حاجة الإنسان الفطرية إلى الجتمع:

إن قيام المحتمع البشري على أساس سنة التكاثر أو التناسل بين الذكر والأنشى نتيجسة طبيعية تخضع لها كل المحتمعات البدائية، والمتحضرة، المؤمنة، والكافرة في التاريخ. ويضاف إلى ذلك أن عامل التكوين الفطري للإنسان يدفعه إلى الاحتماع، حيث تتكون الفطرة الإنسانية من نوعين من الغرائز كلها تدفع الإنسان عند إشباعها إلى ضرورة الاحتماع بالآخرين من بني حسم.

أ- الغرائز المادية: مما يلاحظ في واقع الناس مرارا وتكرارا أن إشباع الغرائز المادية السيق ركبت في الإنسان لا يمكن تحقيقها إلا في حالة التجمع الذي يقتضي بدوره التعساون وتبسادل المنافع والخدمات والأمن على الحياة مما قد يتهددها من أخطار داخلية أو خارجيسة تسستدعي تعاقد الجميع على قانون ونظام وسلطة تحفظ ذلك وتنفذه.

#### ب- الغرائز المعنوية:

يترع الكائن البشري في التعبير عن غرائزه المعنوية التي تلفعه إلى الاحتماع. مسن مفسل: المودة والحب والرحمة والسكن والتدين. ويظهر ذلك في أول أشكال الاحتماع البسشري في التاريخ الإنساني وهو «الاحتماع الأسري»: إذ يستحيل إشباع هذه الترعات الفطرية عند الفرد الواحد، لأن الحب والرحمة والسكن والولاء، وما إلى ذلك، علاقات تربط بين اثنين من الناس فأكثر ضعن قيم وموجهات للسلوك تتبع نسقا معباريا من داخل الدين الحق أو مسن بدائله الأخرى.

ومن هذا المنظور: «فالمحتمع البشري ضرورة تقتضيها ضرورة أبعد عمقا هــــي، إشـــباع الغرائز الإنسانية، والتحمع أيضا انسياق مع قانون الوحدة الكوني، لذلك كان الأصل فيه أنـــه خير- أي التحمع- وإن كان ما قد يشوبه من عوارض توهن من ترابطه أو تعمل على تـــشته

فهوِ شر، إذ مما لا شك فيه أن معيار الخير والشر في أمر ما هو مقدار تمشيه مع القــــوانين الأزلية أو مفارقته لها»<sup>(1)</sup>.

# ثالثًا: ضرورة الدين للاجتماع الإنساني:

ومما يجدر الانتباه إليه أن غرائز الإنسان بنوعيها عند تصريفها في تحقيق الاحتماع الإنسان تتعرض من قبل الإنسان ذاته إما إلى الإفراط، وإما إلى التفريط في إحرائها بحكم تمتع الإنسسان فطريا بالحرية والإرادة والقدرة على فعل الأمر ونقيضه.

ولكي يصرف الإنسان هذه الغرائز ويتحقق الاجتماع المفضى إلى إشباع رغباته بعدل وتوازن، يحتاج إلى ضابط من حارجه يحكم تصرفاته ويوجهها الوجهة السليمة التي تساعله على تحقيق إنسانيته وذلك بإتباع إرادة الله وهدايته، تكوينا، وتشريعا. وهذا ما وعد الله تعسالى به الإنسانية منذ فحر التاريخ البشري على الأرض. قال تعالى: ﴿وَقُلْنَا يَا آدَمُ السّكُنُ أَنست وَزَوْجُكَ الْجَنَّةُ وَكُلاً مِنْهَا رَغَداً حَيْثُ شَتَّتُما وَلاَ تَقْوَبَا هَذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُولا مِنَ الْظُالِمِينَ فَوَرُوجُكَ الْجَنَّةُ وَكُلاً مِنْهَا رَغَداً حَيْثُ شَتَّتُما وَلاَ تَقْوَبَا هَذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُولا مِنَ الْظُالِمِينَ فَالْمُرْجُهُمَا مِمّا كَالًا فِيهِ وَقُلْنَا الهبطوا بَعْضُكُمْ لَبُعْضِ عَدُو وَلَكُمْ فَسَى الأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَاعَ إِلَى حِينِ فَتَلَقَّى آدَمُ مِن رَبِّه كَلِمَاتِ فَتَابَ عَلَيْهِ إِلله هُو التوابُ الرَّحِيمُ الأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَاعَ إِلَى حِينِ فَتَلَقَّى آدَمُ مِن رَبِّه كَلِمَاتِ فَتَابَ عَلَيْهِ إِللهُ هُو التوابُ الرَّحِيمُ الله المُعْولا مِنْها جَمِيعاً فَإِمَّا يَاتَيْتُكُم مُنِي هُدَى فَقَن تَبِعَ هُدَايَ فَلاَ خَوْفَ عَلَسِهِمْ وَلاَ هُسمُ قُلْتُ الْمُعلُوا مِنْها جَمِيعاً فَإِمّا يَاتِينَكُم مُنِي هُدَى فَقَن تَبِعَ هُدَايَ فَلاَ خَوْفَ عَلَى الدُونَ هُولَا مُنْ وَالّذُونَ وَالّذُونَ وَالّذُونَ وَالّذَيْنَ كُفُووا وَكَذَبُوا بِآيَاتِنَا أُولَيْكَ أَصْحَابُ النّارِ هُمْ فِيها خَالدُونَ هُولَا مُنْ اللّذَيْ وَكُلُونَ وَالّذُونَ هُولَاتُ المُبْتَى فَرَاتُ وَلَوْلَ وَكُذُولَ المُنْكَاقُونَ وَاللّذُ وَلَى الْمُؤْلُونَ وَاللّذُونَ وَاللّذُونَ وَاللّذُونَ وَاللّذَيْنَ أُولَاكُ أَصْحَابُ النّارِهُمُ فَيْهَا خَالدُونَ هُولَا الْمُولَى وَاللّذَى فَلاَ خَوْلُونَ وَاللّذُونَ فِيهِ الْقَالِ الْمُعْولُونَ وَكُمْ الْمُعْمِلُونَ وَلَكُمُ السَادِلُونَ وَاللّذُ وَلَا مُعْرَاقًا فَالْمُونَ وَلَا مُعْرَاقًا وَلَا الْمُعْولُونَ وَاللّذَاقِ اللّذِي اللّذَاقِ اللّذَاقِ اللّذِي اللّذَاقِ اللّذِي اللّذَاقِ اللّذَاقِ الللّذِي اللّذَاقُ اللّذَاقِ اللّذَاقِ اللّذَاقِ اللّذَاقِ اللّذَاقِ اللّذَاقِ اللّذَاقِ اللّذِي اللّذَاقِ اللّذِي اللّذَاقِ اللّذَاقِ اللّذَاقِقُ اللّذَاقِ الللّذَاقُ الللّذَاقِ اللّذَاقِ اللّذَاقِ اللّذِي ال

فالهداية الربانية بدأت مع آدم أول بشر نبي في الإنسانية، وتوالت النبوات والرسالات في الناس حتى ختمت الهداية بالرسالة الخاتمة التي نزلت على محمد بن عبد الله على للناس كافة.

ومن ثمة يمكن القول بيقين أن دين التوحيد هو أصل المحتمع الإنساني الذي بدأ باحتمساع أبي البشرية آدم عليه السلام وزوحه حواء وما تلاهما من ذريتهما التي تعد بمليسارات الأنفسس اليوم (3)، تتقلب بين الإيمان والكفر على مدار تاريخ الإنسان في الأرض، قال الله تعالى: ﴿ قُلُونُ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (4).

الذي خَلَقَكُمْ فَمِنكُمْ كَافِرٌ وَمِنكُم مُؤْمِنٌ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (4).

<sup>(</sup>أ) محمود أبو السعود " الفكر الإسلامي المعاصر، مرجع سابق: 41.

<sup>(2)</sup> سورة البقرة – الأيات: 35، 36، 37، 38، 39.

<sup>(</sup>ق) التيمعان عبد القادر حامد- أصول الفكر السياسي في القرآن المكي: 187.

<sup>(\*)</sup> مورة التغاين - الآية: 2.

# المبحث الخامس: مقومات المجتمع الإسلامي:

# أولا: مقومات المجتمع القرآني:

تلك هي عوامل نشأة المحتمع الإنساني في منظور القرآن، وفي الواقع على حد سسواء، إلا ألحديث عن مقومات المحتمع القرآني في الرسالة الحاتمة يتحد منحى متميزا عن سائر أنسواع الاحتماع الإنساني، إذ يرتكز في تكوينه على عقيدة التوحيد الإيمانية السشاملة ذات المسصدر الرباني والمحال الفصيح الذي يستوعب كافة أوجه الحياة الدنيا في منظور أحروي(1).

ومن هنا فإن تحديد المنطلقات القرآنية الثابتة بشأن فطرة الاحتماع الإنساني المحتزنة في مفهوم الأمة تستدعي الكشف عن المبادئ الجوهرية القرآنية المكونة للحياة الاحتماعية في أصغر وحداها من النظر إلى الإنسان باعتباره ذكرا وأنثى وإلى الأسرة مرورا بالتشكيلات الاحتماعية الوسيطة، ووصولا إلى الأمة في نحاية الأمر ومكوناتها في منظور عقيدة التوحيد.

## المقوم الأول: الوحدانية:

تم تحديد مفهوم التوحيد على أساس أنه المفهوم المركزي والجوهري للإسلام ولكل شيء إسلامي، وهو الناظم لمفاهيم الغيب والشهادة على اعتبار أن قول الشهادة «لا إله إلا الله»، هو الذي ينفي الألوهية عن كل شيء ويثبتها بكل معاني الكمال والجلال والجمال لله تعالى وحده بلا شريك.

وقد حقق الإسلام هدفا مزدوحا بمقتضى ذلك، حيث قرر: أن الله هو الحسالق الأوحسد للكون، وأن الناس سواسية باعتبارهم من خليقة الله. فهم يتمتعون بنفس الخصائص الإنسانية، كما يتمتعون بنفس الوضع في الكون(2).

ويمكن اعتبار هذا المعنى للتوحيد معنى غيبيا، حيث يفصح عن علاقة بين الله والخليفة من إيجاد وتدبير ورزق وإحباء وإماتة وما إلى ذلك، والخليفة تتلقى الفعل الإلهي وتتاثر بالإمسداد الرباني بأسباب الحياة حسب تقدير الله ومشيئته.

<sup>(</sup>أ) من عبد المنهم أبو الفعشل - الأمة القطب: 24.

أنظر مبحث حقيقة التوحيد في الفصل الأول: 40 وما بعدها.

<sup>(</sup>ع) إسماعيل واحي الفاروقي- إعادة البناء الإسلامي والسلطة السياسية، بحلة المسلم المعاصر عدد 22: 28.

وهناك ناحية قيمية للتوحيد تعود فيها المبادرة والفعل للإنسان، من خلال الفعسل الأخلاقي الفردي والجماعي الذي يستجيب فيه العبد لربه بطاعته وعبادته وحده كما أمسر وشرع.

ويعبر التوحيد بشهادته المحتصرة «لا إله إلا الله» عن ثلاثة معايي على المستوى القيمي:

المعنى الأول: أن الخليقة المتمثلة في الطبيعة ومكوناتها تتسم بالصلاح والكمال المعبر عن الإرادة الإلهية التي حعلت من القيم الأخلاقية التي قدمت إلى الأرض عبر رؤية الإنسان وأفعاله الأخلاقية في علاقاته بالكون والإنسان والحياة الغرض الإلهي من الخليقة قاطبة، ويترتب على الأخلاقية في علاقاته بالكون والإنسان والحياة الغرض الإلهي من الخليقة قاطبة، ويترتب على ذلك أن تمتع الإنسان بالقيم لمادية والمعنوية في الحياة الدنيا لا يعد إثما لأن جميع تلك القيم هي أثر من آثار الله أحرى بمقتضاها سنة الحياة. والاحتفاظ بما وتدعيمها يتوقف على إرادة الإنسان

وهذا خلاف نظرة المسيحية إلى الحياة البشرية التي تعتبرها «محموعة هائلة من الآثام».

والمعنى الثانى: في منظور التوحيد وبمقتضى التكوين الفطري للإنسسان بأبعاده المادية والروحية وقدراته المعرفية والإرادية، أنه ما وقع في مأزق إلا واستطاع أن يخرج نفسه منه لأن دورة الحياة الدنيا برمتها بحال لاختبار قدرات الإنسان وإرادته في السسعي والابستلاء بسالخير والشر، ومن ثم فهو لا ينتظر منقذا أو مسيحا خلاصا، كما هي عقائد النصارى السبي تعتبر الإنسان «كتلة خطيئة Peccata»، تقدمه لإلهها تفسسرا لسصليه كعمليسة إنقاذ وتخليص (1). وقد علمنا الإسلام أن الإقبال على أداء الواجبات في معترك الحياة هو السبيل القويم لتحصيل السعادة في الدنيا بدلا من الخلاص، ونيل ثواب الدنيا والآخرة بما يتناسب مع سسعي لناس وأعمالهم. قال الله تعالى: عَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِن ذَكَرٍ أَوْ أَنْتَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَتَحْيِيَتُهُ حَسَاةً طَيَبَةً وَلَنْحَرِيَّتُهُمْ أَجْرَهُم بأَحْسَن مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ فَهُ (2).

والمعنى الثالث للتوحيد على المستوى القيمي يرتكز على اعتبار أن إرادة الله تعالى الخسيرة واحدة بالنسبة لجميع للخلوقات ولذا يجب عليهم جميعا الالتزام بها، ويستلزم ذلك عدم التفرقة بين الأماكن والأشخاص القائمين بالفعل الأخلاقي.

في الانسحام مع مراد الله في التسبيح له وعبادته.

<sup>(1)</sup> إسماعيل راسي الفاروقي - سموهر الحضارة الإسلامية، يحلة المسلم المعاصر عدد 27: 18.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة النحل- الآية: 97.

«أما فيما يتعلق بأنه ليس من الممكن أن تكون ثمة تفرقة بين نقاط الزمان والمكسان باعتبارهما محور العمل السياسي المتشعب، وأنه لن تكون ثمة تفرقة بين الناس باعتبارهم القائمين بالأفعال الأخلاقية، وكون الحياة الأخلاقية بالضرورة عالمية واحتماعية في نفس الوقت، فسإن ذلك كان بمثابة اكتشاف حديد لم يعرف أو يمارس قبسل ظهسور الحركسة الإسسلامية إلى الوجود» (1).

## المقوم الثانى: وحدة الإنسانية:

تنبثق خاصية الوحدة الإنسانية في منظور الرؤية الإيمانية التوحيدية من حقيقة أن الله تعالى هو الخالق وحده لجميع الخليقة بما فيها الإنسان، فيترتب عن ذلك أن علاقة الباري عز وحسل بالبشرية هي علاقة خالق بمخلوق، لا يستثني منهم أحدا. في مقابل ارتباط الناس بخالقهم برباط العبودية له طوعا وكرها، وما يترتب عن تلك الصلة الإرادية الاختيارية الواعية مــن أعمــال فردية أو جماعية هي معيار التفاضل والتمايز بين الناس في كل زمان ومكان، ومدى انسمحامها مع شرعة الله ومنهاجه. قال الله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكُو وَأَنفَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَلَلَمَائِلَ لَتَعَارَقُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عَندَ اللَّهَ أَنْفَاكُمْ...﴾ (٢)، تحدد الآية بوضوح تام وحـــدة الإنسانية التي بدأت في الظهور إلى الوجود من زوج من الناس، هما الذكر والأنشي، أسساس الاحتماع الإنساني في التاريخ، أو ما نسميه بالأسرة، ثم ما تلا هذه الخلية الاحتماعية من توسع وظهور أشكال احتماعية أخرى تمثلت في القبيلة والعشيرة والشعوب وما إلى ذلك، فهذا التنوع والاختلاف في الأنماط الاحتماعية لا يمثل حواجز بين هذه الكيانات ولا يعزلها عـــن بعــضها البعض، بل ذلك دافع إلى التعارف والتعاون بينها جميعًا، والتنافس في الخيرية والتحقق في ظــــل منهج الله تعالى بالتقوى والعمل الصالح، حتى يعبر الإنسان في ظل هذه الفوارق عسن حقيقسة الوحدة الإنسانية والكرامة الآدمية على أساس مبدأي وحدانية الله تعالى والمساواة بين النساس، بغض النظر عن النسب واللون واللغة والثقافة والطبقة وما إلى ذلك من القيم المعروفة في الحياة.

ويمكن فرز التصور السليم لحقيقة مبدأ وحدة الإنسانية من التصور السقيم لها بالاعتماد على الآتي:

 <sup>(1)</sup> إحاميل راجي الفاروقي- إحادة البناء الإسلامي والسلطة السياسية، مرجع سابق: 42.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة الحمرات- الآية: 13.

أولا: إن الأساس الأخلاقي الذي يعتمده الإسلام في المحافظة على وحدة الإنسسانية في مختلف الظروف والأحوال، هو أنه جعل مقياس الإرادة الإنسانية الحرة في ممارسة الأفعسال وبلوغ التقوى المعبرة عن جماع الصفات الحميدة التي يكسبها الإنسان كفسرد أو كجماعة مدفوعان بخشية الله في السر والعلن في معترك الحياة. غير أن هناك من سنن الفطرة في الفسرد والجماعة وفي المحتمع البشري عناصر تلاق وافتراق بين الناس، يحسن النظر إليها بتبصر وإنزالها مترلتها اللائقة بما كي لا تضر بوحدة الإنسانية التي هي من التوابت الفطرية، التي فطر الله الناس عليها، ولكنها عرضة للنقض من قبل الإنسان حين تغم عليه الرؤية بشأن مكوناقا، أو حين يبدل مراتب عناصرها ومنازلها عمدا.

ومن ثم كانت الفوارق الفطرية بين الناس في إطار الزمان والمكان آيات وعلامات دالـــة على عظمة الله وحكمته في الخلق والتدبير في ملكه سواء تعلق الأمر بالسنن الكوئية أو ســـنن

<sup>(1)</sup> سورة الروم- الأية، 21.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة الروم – الآية: 22.

<sup>&</sup>lt;sup>رق</sup> سورة البقرة– الأية: **286**.

الاحتماع في الأنفس. ولذلك جعل الإسلام هذه الاختلافات بين الناس حقائق ثابتـــة لا يريد القضاء عليها بل هي نافعة في الحياة الاحتماعية إذ لولا هذا الانقسام بين القبائل والشعوب التكامل والتوازن في العلاقات الاحتماعية لكي يتخذ الناس بعضهم بعضا سمحريا في كنسف الوحدة الإنسانية وتبادل المنافع، «ولكنه مع ذلك يرفض كل ما ولدته هذه الفوارق بين الناس من عصبيات السلالة واللون واللغة والترعات القومية والوطنية ويعدها خطأ وضلالا، فكل فرق بين الرجل والرجل على أساس الغني والفقر والشرف والضعة والرحم والغربة مما سببه اختلاف النسب والأسرة والبيئة يعده الإسلام من باب خرافات الجاهلية وضلالاتها... فهذا هو تسصور الإسلام للإنسانية؛ ومن هنا قوله أنه لا يمكن أن يكون فرق جوهري بين إنسان وإنسان لأحل اختلافهم في النسب واللون والوطن واللغة، بل إنما يتأتى ويظهر هذا الفرق الحسوهري بسين رسول الله ﷺ في حديث خطبة حجة الوداع، عن أبي نضرة حدثني من سمع خطبة وســـول الله ﷺ أيام التشريق، فقال: [«يا أيها الناس، ألا إن ربكم واحد، وإن أباكم واحد، ألا لا فـــضل لعربي على أعجمي ولا لعجمي على عربي، ولا لأحمر على أسود، ولا لأسود على أحمـــر إلا بالتقوى. أبلغت؟ قالوا: بلغ رسول الله ﷺ...»]<sup>(2)</sup>.

## المقوم الثالث: وحدة نظم الحياة الاجتماعية:

بإضافة مقوم وحدة نظم الحياة الاحتماعية في نموذج المحتمع القرآني إلى مقومي الوحدانية الإلهية ووحدة الإنسانية نضع أبدينا على الإطار الشامل لتصور نظام احتماعي إسلامي متميسز يقوم على قواعد ثابتة ومعالم بارزة تفرقه عن غيره من النظم الاحتماعية الأحرى.

«ويعني النظام System في هذا المحال مجموعة القواعد المستقرة في مجتمع ما، والتي تسنظم وتحدد علاقات الأفراد بعضهم ببعض ثم علاقاتمم بالمجتمع ككل، ثم علاقة محسمهم بسمائر المجتمعات، وبعبارة أخرى:

<sup>(4)</sup> أبو الأحلى للودودي- نظام الحياة في الإسلام: 36، 37، وانظر: سيد قطب- غمو بحتمع إسلامي: 92 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> مستد أحمد- كتاب حديث رجل من أصبحاب النبي ﷺ، حديث رقم: (22978): 750/6.

يشمل هذا اللفظ ما يعبر عنه بالنظام الاحتمساعي والنظسام السسياسي والنظسام الاقتصادي والنظام الجمالي، وهي الميادين الأربعة التي تضم نشاط أفراد أي مجتمع بشري»(1).

أما الوحدة المنشودة بين هذه النظم التي تتعلق بالحياة الواقعية لأي بمحتمع إنسساني فهسي وحدة الفكر والمرجعية التي تستمد منها تلك النظم مفاهيمها وغاياتها كي تحسسد في الواقسع المعيش مقاصد الشرعة والمنهاج الإسلاميين.

ولا ريب أن اشتقاق هذه النظم من معين شرعة واحدة وهي شرعة التوحيد أن تستضفي عليها صبغة الوحدة في النظر إلى الإنسان في مجتمعه ووحدة الحكم على تصرفاته في محسالات الحياة العامة كلها، احتماعيا، وسياسيا، واقتصاديا، وجماليا أي معنويا وأخلاقيا.

وافتقاد الوحدة بين الشرعة أو العقيدة وأنظمة الحياة في ظل أي مذهب احتماعي له آثار سلبية على شخصية الفرد والمجتمع وعلى إنجازاته الحضارية بما يجعل الحياة عقيما ويهدر القسيم المادية والمعنوية لأمد طويل، وهذا مخالف لطبيعة الإسلام التي تأبي الفصل بين الشرعة والمنسهاج وعلاقات الإنسان الفردية والجماعية، كما تدلنا التجارب الواقعية عند حدوث هذا الفصل. إذ غالبا ما يكون الركود في الفكر والحياة والسقوط الحضاري العام هي السمات الملازمة لهسله الوضعية للرضية حتى نستدعي القانون الرباني ثانية في التغيير من داخل أنفس القوم أو بحموع الأمة، قال الله تعالى: ﴿إنَّ الله لا يُغيرُ مَا يقوم حتى يُغيرُوا مَا يألفسهم ﴿ عَنَى يُغيرُوا مَا يألفسهم عند عديد في الإرادة الربانية في تعديل حركة المجتمع والتأريخ لما تباشر الإرادة الإنسانية المدخول من حديد في دورة حضارية باتخاذ أسباب التغيير تغيير المحتوى الداخلي للإنسان وإصلاح حهساز مفاهيم والعملي.

وتصور وحدة نظم الحياة الاجتماعية ليست قضية ثانوية تفرضها ضرورات البحسث فحسب إنما هي حقيقة تمليها الرؤية المعرفية التوحيدية في النظر إلى الوجود الطبيعي والإنسساني معا، باعتبارهما من صنع خالق واحد امند نظامه وتقديره إلى مظاهر الحياة وجوادثها برمتسها. «إن النظام الكوني يتكون من قوانين الطبيعة، وهذه القوانين تودي وظيفتها في هذا العالم وتسرى إلى كل جزء أو حانب منه، ماديا أو فضائيا، حسمانيا أو نفسيا، اجتماعيا أو أخلاقها،

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> محمود أبو السعود– الفكر الإسلامي المعاصر، مرجع سابل: 43.

<sup>(2)</sup> سورة الرحد – الآية: 11.

كل ما هو واقع يخضع لتلك القوانين وينفذها. هذه القوانين هي «سسنن» الله تعسالي في خلقه» (أ)، وهي التي تدلنا عبر البحث والمعرفة على حقيقة الحياة ووحدة النظام الذي يحكمها بقضاء الله وقدره.

<sup>(4)</sup> المعهد العالمي للفكر الإصلامي- إسلامية المعرفة: 81.

## المبحث السادس: خصائص المجتمع الإسلامي:

حفل القرآن الكريم وسنة النبي ﷺ بالتركيز على إبراز الثوابت الأساسية لمفهوم الحياة الاجتماعية أو السمات الخاصة بالمجتمع الإسلامي التي تحفظ كيان الذكر والأنثى وتضع الموازين القسط في النظر إلى مكانة الجنسين والعلاقة بينهما وأدوارهما في الحياة بما يحفظ رسسالتهما في بناء الأسرة وترقية التنشئة الاجتماعية للأولاد ونقل القيم السامية عبر الأحيال لإدامة الوحدود الاحتماعي للأمة وشهودها بالإيمان والخيرية على الناس.

وكخطوة أولى لإبراز خصائص المحتمع الإسلامي بما يتيحه الوحي مسن قسيم إنسسانية احتماعية التي تجعلنا نسعى إلى تركيز مفاهيم هذه السمات وبذل الجهود من أجل تحقيقها في الواقع الإسلامي، وتنقية الممارسات الاحتماعية المحانبة للحق والصواب مهما كسان مسصدر انتمائها إلى ماضينا التاريخي أو إلى حداثة الحضارة الغربية الموثرة في عصرنا والمسستفزة للقسيم الإسلامية الحقيقية في عقر دارها.

ويمكن حصر هذه السمات أو الخصائص في خمسة مبادئ يقوم على أساسها المحتمسع الإسلامي، كما يبينه القرآن الكريم(1):

# أولاً - المساواة بين الذكر والأنثى في المكانة والقدر:

تعد حاصية فلساواة بين الجنسين في المكانة والقدر من أول المبادئ القرآنية المنبقة عسن مفهوم وحدانية الله تعالى ووحدة الإنسانية، بحكم أن وحدانية الله عسر وحسل في الربوبية والألوهية وكمال الأسماء والصفات تقتضي أن يستمد كل شيء في الوجود حقيقت وقيمت وغايته من توحيده سبحانه. ولما كانت الإنسانية من خلق الباري تعالى فهي تتميسز بهدورها بوحدة المصدر ووحدة القيمة والغاية بغض النظر عن الاختلافات الظاهرية بين الناس من لسون ولغة وعنصر أو ذكورة وأنوثة، فالكل في ميزان الله سواء من حيث المكانة والقدر. وإن كسان هذا التساوي لا يعني التطابق أو التماثل بين الجنسين من كل حانب كما توهمت الحداثة الغربية في ادعاء المساواة التي تعني التماثل، نتيجة الخبرة الأوربية، الحاصة في النظر إلى المرأة ثقافة ودينا وقانونا التي أفرزت حركة المساواة بين الجنسين، «فالصورة الغربية لحركة المساواة بين الجنسين

<sup>(1)</sup> لويز لمياء الفاروقي- النساء في المتمع الفرآن، بملة المسلم المعاصر، عدد 41: 86.

نشأت في إنجلترا إبان القرن التامن عشر وكان من بين أهدافها الستخلص مسن صسور اللاأهلية القانونية التي فرضها القانون الإنجليزي العام على النساء والتي اتسمت بالتمييز ضله النساء المتزوجات واستقاها واضعوها من مصادر لها في الإنجيل (مثل فكرة توحد الرحل والمرأة ليصبحوا «حسلها واحله» وإلصاق الطبيعة الأدني وربحا الشريرة بحواء وكل بنات حسواء) وفي قوانين الإقطاع (مثل الأهمية التي يعلقوها على حمل الرجل السلاح وتجهيزه للقتال مقابل تحقير ما يقوم به النساء في المجتمع وعندما قامت التورة الصناعية وظهرت الحاحة لإسهامات النسساء في المجتمع وعندما قامت التورة الصناعية وظهرت الحاحة لإسهامات النسساء في القوة العاملة أعطى ذلك قوة لحركة المساواة بين الجنسين وساعد المنادين بها على الستخلص تدريجيا من هذه القوانين التمييزية» (أ).

وقد بين القرآن مجال المساواة بين الجنسين في الآتي:

# 1- الذكر والأنثى من أصل واحد:

يقرر القرآن أن الله تعالى قد حلق الذكر والأنثى من «نفس واحدة» ليكمل كل منسهما الآحر في إنجاب الذرية وعمارة الأرض وعبادة الله تعالى حلال رحلة الإنسان في الحياة السدنيا، ثم يرجع الجميع إلى الله ليحاسبهم ثم يجازيهم على أعمانهم ومسؤوليا قم التي نيطت بهم في الحياة الأولى. قال الله تعالى: فيها أيها الناس الله والبكم الذي خَلَقَكُم مِنْ تَفْس وَاحِدَة وَحَلَقَ مِنْهَا الأولى. قال الله تعالى: فيها أيها الناس الله والله الذي تَسَاءلُونَ به وَالأَرْحَامُ إِنَّ الله كَانَ وَرَجَهَا وَيَتُ مِنْهُما رِجَالاً كَثِيرًا وَنِسَاء وَالتَّقُوا الله الله الدي تَسَاءلُونَ به وَالأَرْحَامُ إِنَّ الله كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (2). وصورة حواء في النوراة أقل قدرا من الرحل، وهي التي ساعدت الشيطان في المواء آدم على معصية الله في الجنة. حاء ذلك في (سفر التكوين، الإصحاح الثالث): «وقسال لمواء تحكيرا أكثر أتعاب حبلك. بالوجع تلدين أولادا، إلى رحلك يكون اشتياقك وهو يسود عليك. وقال لآدم: لأنك سمعت لقول امرأتك وأكلت من المشجرة الذي أوصيتك قائلا لا تأكل منها، ملعونة الأرض بسبيك» (3).

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> لوز شياء الفاروفي- سركة التساولة بين الجنسين، بملة النسلم التعمي، عاد 37: 93.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> مورة السايح الآية: 1.

الله عن عمد على البار- فأن من سلاله والأبياء في التوراة وقامهد القديم: 46.

# 2- المساواة بين الذكر والأنثى في الواجبات الدينية وثواها:

في القرآن الكريم إشارة واضحة إلى المساواة بين الجنسين في الواحبات الأعلاقية الدينيسة وما يتبعها من ثواب. ودلالة قاطعة على تساويهما عند الله في المكانة والقيمة باعتبار أن الغايسة من خلقهما هي اختبار إرادقما الحرة سويا بتلك التكاليف والالتزامات التعبدية. قال تعسالى: هورَ مَن يَعْمَلُ مِن الصَّالِحَاتَ مِن ذَكَرِ أَوْ أُنفى وَهُوَ مُؤْمِن فَأُولِيسكَ يَسدُخُلُونَ الْجَنّسةَ وَلاَ يُعْمَلُ مِن الصَّالِحَاتَ مِن ذَكَرِ أَوْ أُنفى وَهُو مُؤْمِن فَأُولِيسكَ يَسدُخُلُونَ الْجَنّسةَ وَلاَ يَعْمَلُ مَن الصَّالِحَاتَ مِن ذَكَرِ أَوْ أُنفى وَهُو مُؤْمِن فَلْتَحْمِينَة حَيَساة طَيَسة وَلاَ مَن نَعْمَلُ مَالِحًا مِن ذَكَرِ أَوْ أُنفى وَهُو مُؤْمِن فَلْتَحْمِينَة حَيساة طَيَسة وَلاَ مَن المُسلمينَ وَالْمُسلمينَ وَالْمُسلمينَ وَالْمُسلومِينَ وَالْمُسلومِينَ وَالْمُسلمينَ وَالْمُسلومِينَ وَالْمُسلمينَ وَالْمُسلومِينَ وَالْمُوالُومُ وَالْمُولِينَ اللّهُ كَثِيرًا وَالذَّاكُواتَ وَالْمُانِمِينَ وَالْمُسلومِينَ وَالْمُسلومِينَ وَالْمُولُومُ وَالْمُولِينَ اللّهُ وَلَيْهُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولِينَ اللّهُ كَثيرًا وَالذَّاكُونَ تَعْمَلُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولُولُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولُولُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولُولُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولُومُ وَلُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولُومُ وَلَامُ وَالْمُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولُومُ وَلُومُ وَلُومُ وَلُومُ وَلُومُ وَلُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُو

والملاحظ من خلال هذه الآيات الكريمات أن الواحبات في حق الذكر والأنشسي همميل حقوق الله عليهما، تقابلها في النتيجة حقوق لهما عند تحقيق مسراد الله في الائتمسار بسأوامره والانتهاء عن نواهيه كما بين وطلب في خطابه لهما عز وجل.

إلا أن الملفت للنظر أن الشرع الحنيف قد يخاطب الرحال بتكاليف لا تخاطب بما النساء، أو يخاطب النساء بتكاليف دون الرحال، فهل يخل هذا بأمر المساواة بينهما شرعا؟

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> سورة البقرة- الآيات: 35-37.

<sup>(2)</sup> سورة النساء - الأية: 124.

<sup>&</sup>lt;sup>رق</sup> سورة النحل- الأية: 97.

<sup>(4)</sup> سورة الأسواب- الآية: 35.

فمما كلف الرحال به وحدهم على سبيل المثال: واحب الإنفاق علم الأسمرة وواحب السعي إلى أداء صلاة الجمعة. وما كلفت به النساء دون الرحال مثلا: واحب الحضانة عليهن، وواحب ستر المفاتن عن الرحال الأحانب.

إن اختلاف التكاليف بين الذكر والأنثى في بعض حوانب الحياة لا يلغي للمساواة في القدر بينهما ولا ينقص من شأن كل فرد على حدة وإنما يعود إلى تقسيم العمل الذي تفرضه الفطرة أو ينسجم معها أكثر فيرتب في حق أحدهما دون الآخر ترتيب أولويات.

قلو ضربنا مثلا: واحب الإنفاق على الأسرة، «فإنما أنيط بالرحل أبا أو زوحا دون غيره، لأنه المباشر الأول لعملية الاكتساب والرزق. وهي سنة ماضية إلى يوم القيامة لحكم وأسسباب احتماعية... ومن أهم أسباب استمرار هذه السنة على الرغم من تبسدل الأعسراف وتطسور الحضارات، أن المرأة لو زج بما في محال الكسب والارتزاق بحيث حلت في ذلك محل الرحل أو ساوته في هذه المهمة، فإن أقلس وظيفة احتماعية، وهي رعاية الطفولة وتنشئتها علسى تحسج سوي، تترك بدون راع ولا مسؤول. إذ الرجل لا يقوى على النهوض بحذه المهمة بدلا عنها. والمهم أن تعلم بأن أنوثة المرأة وذكورة الرجل ليس لهما دخل في هذا الأمسر. وإنما العمسل الأساسي هو السبب الذي ذكرته لك»(1). وهو رعاية الطفولة وتنشئتها تنشئة سوية.

#### 3- حق المساواة في التربية والتعليم:

من النابت تاريخا وشرعا وواقعا أن أول ما نزل على رسول الله على من آي الذكر الحكيم الذي انبثقت عنه أمة الإسلام هو تكليف المؤمنين بدءا بمحمد عليه الصلاة والسلام ومن تبعسه من المسلمين ذكورا وإناثا بالقراءة وطلب العلم، ولم نجد في كتاب الله ولا في سنة نبيه وآنسار الصحابة الكرام من يقصر العلم على الذكور دون الإناث، بل حعل أمر طلب العلم من المهسد إلى اللحد من الحقوق المتساوية للرحال والنساء حتى يقوم كل بمسؤولياته المنوطة بسه في بنساء الحياة الاحتماعية بكفاءة واقتدار، كي تستقيم به دنياهم وتصلح به آخرتهم، ذلك أن الدنيا هي «مزرعة المسلم والمسلمة للآخرة فإذا عمراها أكمل عمارة وأطهر عمارة كان لهمسا الحسزاء الأوفي يوم القيامة» (2).

<sup>(1)</sup> محمد سعيد رمضان البوطي- المرأة: 22.

<sup>(2)</sup> عبد الحليم محمد أبو شقة - تحوير المرأة: 41/2. وانظر: نعمت حافظ البرزنجي - الكيان الإسلامي والنضال من أبحل العدالة: 153.

ولنترك خطاب الشارع ليبين لنا أن طلب العلم والتربية عليه هو مسلك المسؤمنين عامة رجالا ونساء في مجتمع النبي ﷺ ومن حاء بعده.

عن أنس بن مالك في، قال: قال رسول الله في [«طلب العلم فريضة على كل مسلم، وواضع العلم عند غير أهله كمقلد الخنازير الجوهر واللؤلؤ والذهب» [(أ) ولفظـــة مـــسلم في الحديث تعنى الذكر والأنثى معا.

عن أبي هريرة في قال: قال رسول الله على: [«من سلك طريقا يلتمس فيه علما سمهل الله له طريقا إلى الجنه»](<sup>2)</sup> قال أبو عيسى هذا حديث حسن.

ومن للعاقل تشمل الذكور والإناث جميعا بلا شك.

وقد خص رسول الله ﷺ المرأة أحيانا بضرورة تعليمها وتربيتها ورغب في ذلك فضلا عن ممارسته لذلك في حياته الشريفة.

عن أبي بردة عن أبيه، قال: قال رسول الله ﷺ: [«أبما رجل كانت عنده وليدة فعلمهــــا وأحسن تعليمها وأدبها فأحسن تأديبها ثم أعتقها وتزوجها فله أحران...»](3).

هذه دعوة رسول الله للعناية بتعليم الأَمَة وتربيتها فما بالك بابنة المسلم الحرة فهسمي أولى وأوجب.

وهناك صحابيات عالمات حفظ التاريخ لنا كيف تلقين العلم في مسجد رسول الله على مع الرسال عبد المعام الله الله على المعام الرشد الإنسان (4)، قال تعالى: ﴿وَقُلْ رَّبُ وَذُنِي عِلْمًا ﴾ (5)، ﴿ هُلُ يُسْتُوي الْعَلَم سَبَا لاكتمال الرشد الإنسان (4)، قال تعالى: ﴿وَقُلْ رَّبُ وَذُنِي عِلْمًا ﴾ (5)، ﴿ هُلُ يُعْلَمُونَ ﴾ (6)، وهذا بغض النظر عن كون طالب العلم ذكرا أو أنثى.

<sup>(</sup>أ) سنن ابن ماجه- حديث رقم: (224): 81/1.

<sup>(2)</sup> صنن النرمذي- كتاب العلم عن رسول الله ﷺ، باب فعنل طلب العلم، حديث رقم: (2646): 28/5.

<sup>(6)</sup> صحيح البحاري- كتاب النكاح، باب اتفاذ السراري...، حديث رتم: (4795): 1955/5.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سالم البهنساوي— مكانة المرأة بين الإسلام والقوانين العللية: 93.

<sup>&</sup>lt;sup>رق</sup> سورة طه– الآية: 114.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> سورة الزمر - الآية: 9.

وقد حفظ لنا التاريخ ودواوين السنة النبوية أن الأُمَّة قد تلقت بالقبول العلم المروي عن المرأة بلا حرج أو تكلف، وهذا الإمام الشوكاني يقول: «لم ينقل عن أحد من العلماء أنه رد خبر امرأة لكونها امرأة. فكم من سنة قد تلقتها الأمة بالقبول من امرأة واحدة من الصحابة وهذا لا ينكره من له أدنى نصيب من علم السنة» (1).

وإليك نماذج من العلم المروي عن صحابيات حليلات ما يلي:

عن عائشة رضي الله عنها، قالت، قال رسول الله ﷺ: [«من أحدث في أمرنا هــــذا مــــا ليس منه فهو رد»](<sup>2)</sup>، وقالت عائشة رضي الله عنها؛ [«كان النبي ﷺ يعجبه النيمن في تنعلــــه وترجله<sup>(٢)</sup>، وطهوره وفي شأنه كله»](<sup>(3)</sup>.

وعن زينب امرأة عبد الله بن مسعود، قالت: قال لنا رسول الله ﷺ: [«إذا شهدت إحداكن للسجد فلا تمس طيبا»] ( أ

وعن أم عطية: قالت: «غزوت مع رسول الله على سبع غزوات أخلفهم في رحالهم فأصنع لهم الطعام وأداوي الجرحي وأقوم على المرضى» (5).

#### 4- الشخصية القانونية المنفصلة للمرأة عن الرجل:

يقرر الوحي كتابا وسنة أن كل فرد مسلم رحلا كان أو امرأة يحتفظ بشخصيته القانونية المنفصلة عن الآخر حتى بعد الاقتران بالزواج بينهما من الميلاد إلى الممات أنه. وتمنح السشريعة هذه الشخصية المستقلة للمرأة كحق إبرام العقود، وحق الكسب الحلال في التحارة وفي غوها، ولا تحرم من ذلك فلها أن تتصرف في ممتلكاتها بالمعروف دون تدخل زوجها، ولها أن تحستفظ باسمها، كما أعطى القرآن المرأة الحق في الميراث وحرم حرمانها منه.

<sup>(1)</sup> الشوكان- نيل الأوطار: 122/8.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> صبحيح مسلم- كتاب الأقضية- باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور، حديث رقم: (1718): 1343/3.

ترجله: أي ترحيل شعره، وهو تسريحه ودهنه.

<sup>(5)</sup> صحيح البحاري - كتاب الوضوع، باب النيس في الوضوء والفسل، حديث رقم: (166): 74/1.

<sup>(4)</sup> صحيح مسلم- كتاب الصلاة، باب عروج النساء إلى المساحد، حديث رقم: (443): 328/1.

رقم: (1812): 1447/3. والسور، باب النساء الغازيات، حديث رقم: (1812): 1447/3.

<sup>&</sup>lt;sup>ركه</sup> لويز لمياء الفاروفي− حركة المساواة بين الجنسين، مرجع سابق: 92-

وهذا ما يعرف في المصطلحات القانونية الحديثة بالحقوق المدنية أو أهلية المسرأة في التملك وحق التصرف وإبرام العقود بخصوص ممتلكاتها، وهذه الأهلية إحدى المظاهر المطلبيسة لحركة المساواة في الغرب بين الرجل والمرأة، ولازالت تتعثر من قطر لآخر، فهسذا المسدكتور شارل.ل.قيدز) يقرر حقيقة هذه المأساة في الغرب بقوله: «كثير من الرحال وافقوا على قدرة المرأة على القيام بوظيفة الرجل، إلا ألهم رفضوا قبول افتراض تقاضيها نقس راتب الرجل لنفس العمل. هذا الاعتقاد بالمساواة في القدرة وعدم المساواة في التعويض مازال سائدا في معظهم الأقطار الغربية بما فيها الولايات المتحدة، وقد نجم عن هذا الاعتقاد كثير من الحقد» (1).

وإلى نفس الحقيقة تذهب الكاتبة الفرنسية "فلانس كيري" في الملتقى الحادي عشر بورقلة عام 1977 في محاضرة لها بعنوان «ماذا تريد النساء إذن؟» تقول: «إن للمسرأة الغربيسة حسق المساواة المهنية، وحق الكرامة الزوجية أو المتزلبة... إنه مع تساوي المؤهلات فإن المرأة لا تجسد نفسها إلا في وضعية حائرة تتمثل في أعمال أكثر رقابة، وسلطات أقل، وأحر أدنى.. ويبرر هذا العنف بعلة اتصراف المرأة إلى مهامها العائلية التي تجعلها أقل قدرة على أداء مهنتها...» (2).

ومن الحقائق التاريخية التي عرفتها المحتمعات الأوربية قاطبة إلى غاية القرن التاسع عــــشر، «حيث كان من المستحيل على المرأة المتزوحة حتى القرن الماضي (التاســـع عــــشر) أن تقـــتني ممتلكات باسمها أو تبرم عقودا مع آخرين أو أن تتصرف في ممتلكاتما دون موافقة زوجها» (3).

في حين نجد القرآن منذ القرن السابع للميلاد يبلور في أحكامه التشريعية أهلية شخصصية المرأة ومكانتها في بناء الحياة الأسرية والاجتماعية في النظام الاجتماعي الإسلامي.

ولا دخل لوضعية المرأة قبل الزواج وبعده في استقلال شخصيتها القانونية وحقوقها المدنية بما في ذلك مسؤولياتها الجنائية فإذا ما ارتكبت حريمة مدنية فحزاؤها لا يختلف عن حزاء الرجل المرتكب لجريمة مشابحة بلا فرق، قال الله تعالى: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا لَمُ اللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ ﴿ وَالنَّالِيَةُ وَالزَّالِي فَاجْلِدُوا كُلِّ وَاحِدٍ جَزَاء بِمَا كُسّبًا لَكَالًا مِنْ اللَّهِ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ ﴿ وَالزَّالِيمُ وَالزَّالِي فَاجْلِدُوا كُلِّ وَاحِدٍ

<sup>(1)</sup> نقلا عن سعيد رمضان البوطي- للرأة: 56، والكلام للدكتور ش.ل.قيدز من محاضرة بعنوان: «الدور المفيد للمرأة في الهتمع البرج» علتقى الفكر الإسلامي الحادي عشر، ورقلة، المؤال، 1977.

<sup>(2)</sup> نقلا عن سعيد رمضان البوطي- المرأة: 57.

<sup>(3)</sup> لويز لمياء الغاروقي – النساء في الهشمع القرآن، مرجع سابق: 87.

<sup>(4)</sup> سورة المالدة – الآية: 38.

مِنْهُمَا مِئَةَ جَلْدَة وَلاَ تَاخَذُكُم بِهِمَا رَافَةٌ فِي دِينِ اللَّهِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلَيَشْهَدُ عَذَابَهُمًا طَائفَةٌ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ﴾(1).

ولها حق التعويض عن الأضرار التي قد تصيبها كالرجل سواء بسواء.

قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلاَّ خَطَنًا وَمَن قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَنًا فَتحْوِيسرُ رَقَبَة مُؤْمِنة وَدَيَةٌ مُسَلَّمَةً إِلَى أَهْلِهِ إِلاَّ أَن يَصْدُقُوا فَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ عَدُو لَكُمْ وَهُسوَ مُسوَّمِنَ فَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِينَاقٌ فَلَايَةٌ مُسَلَّمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ وَتَحْوِيرُ رَقَبَة مُوْمِنَة فَمَن لَمْ يَجِدُ فَصِيَامٌ شَهْرَيْنِ مُتَنَابِعَيْنِ نَوْبَةً مِنْ اللّهِ وَكَانَ اللّهُ عَلَيمًا حَكَيمًا وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآوُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيها وَغَضِبَ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدُ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ (2)

ولا عبرة بعد هذه الحقائق المثبتة لأهلية شخصية المرأة في المحتمع الإسلامي، وأن المساواة بالمفهوم الإسلامي بين الجنسين من الحقائق النهائية التي لا تقبل النقد أو النقض.

## ثانيا: المجتمع الإسلامي مجتمع ذو جنسين:

إن المساواة بين الجنسين في الأمور الدينية والأخلاقية والفكرية والقانونية التي أقرها القرآن بين الجنسين لا تعني التماثل أو التطابق بينهما في الأدوار والوظائف الاجتماعية، بـل حقيقـة الثنائية الجنسية قائمة في النموذج الاجتماعي الإسلامي حيث يقرها الوحي وتعمـل أحكام الشريعة في مجال تحديد الحقوق والواحبات المتبادلة بين الطرفين على ترسيخ هذا التمايز بغرض التكامل لا التفاضل بينهما أو التنافس القائم على ادعاء تفوق حنس على آخـر. «فالرحسال والنساء يجب أن يكمل كل منهما الآخر داخل منظمة متعددة الوظائف بدلا من أن ينافس كل منهما الآخر داخل بحتمع أحادي الجانب» (3).

ونتحير كمثال على النمايز الوظيفي بين الذكر والأنثى بحال الاقتصاد، الذي يفسضي في الحياة الاحتماعية التي تؤطرها القيم العقدية والتشريعية الإسلامية إلى التكامل والعدل بين دور الرحل والمرأة ففي المسؤوليات الاقتصادية نلحظ تمايزا واضحا بين الزوج والزوجة في الأسرة

<sup>(</sup>أ) سورة النور – الآية: 2.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> مورة النساء- الأيثان: 92، 93.

<sup>(</sup>۵) لويز لمياه الفاروقي – حركة المساواة بين الجنسين، مرجع سابق: 91.

المسلمة من حيث أن الرجل هو المكلف بالإنفاق على الزوحة والأولاد و لم تحمل الشريعة الإسلامية المرأة ذلك.

وهذا لكي نراعي الغروق البدنية بين الرجل والمرأة وما يناسب كل واحد مسن أعباء وأدوار نيطت بكل منهما تبعا لفطرة الله التي قطر الجنسين عليها. وفي مقابل عدم تكليف المرأة بالإنفاق على الأسرة نظرت الشريعة إلى المسؤوليات الجسام في أمور الإنجاب والتربيسة ومسا يكتنفها من متاعب ومشاق في كل المراحل حتى قميئ الذرية الصالحة لتزويد المحتمسع بسالخلف الذي تستمر من خلاله هوية المحتمع وقيمه والمحافظة على كيانه. ونرى ذلك حتى في الميراث فإن التمايز بين الذكر والأنثى فيه وللذكر مثل حظ الأنفيين في الأنها التمايز لا يعكس نظرة دونية في المحتمع الإسلامي للأنثى، بقدر ما هو حكم يندرج في المنظومة الشاملة للنظرة إلى الإنسسان ذكرا وأنثى على أسس المساولة والعدل والتكامل الذي تكفله الشريعة في المحتمع الإسلامي الأناث بالإنفاق على الأسرة مطلقا وحمل المسؤولية المعنوية والقانونية الملزمسة للرحال بالإنفاق على جميع الأقارب من النساء.

وقد شن القرآن الكريم حربا شعواء على النظرة الدونية الجاهلية للمرأة ووضع لها حسدا بين المؤمنين، قال تعالى: ﴿وَيَجْعَلُونَ لِلّهِ الْبَنَاتِ سُبْحَانَةُ وَلَهُم مَا يَشْتَهُونَ وَإِذَا يُشِرِّ أَحَسَلُكُمْ بِينِ المؤمنين، قال تعالى: ﴿وَيَجْعَلُونَ لِلّهِ الْبَنَاتِ سُبْحَانَةُ وَلَهُم مَا يَشْتَهُونَ وَإِذَا يُشَرِّ أَحْسَلُكُمُ عَلَسَى بِالْأَنْفَى ظُلّ وَجُهُةً مُسْوَدًا وَهُو كَظِيمٌ يَتُوارَى مِنَ الْقَوْمِ مِن سُوءٍ مَا يُشْرَ بِهِ أَيَمْسِكُةُ عَلَسَى فَوْنِ أَمْ يَدُسُهُ فِي الثّرَابِ أَلاَ سَاء مَا يَحْكُمُونَ ﴾ (2) هُونِ أَمْ يَدُسُهُ فِي الثّرَابِ أَلاَ سَاء مَا يَحْكُمُونَ ﴾ (2)

وأوجب الفرآن كذلك معاملة الرحال للنساء بالعدل والإنصاف في آيات عديدة، قسال تعالى: ﴿ وَالْمُطَلَّقُاتُ يَتُوبُّصُنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَبْعُولَتُهُنَّ أَخَقُ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلاَحًا وَالْهُنَّ مِثْلُ الّذِي عَلَيْهِنَّ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَبْعُولَتُهُنَّ أَخَقُ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلاَحًا وَلَهُنَّ مِثْلُ الّذِي عَلَيْهِنَّ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَبْعُولَتُهُنَّ أَخَقُ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلاَحًا وَلَهُنَّ مِثْلُ الّذِي عَلَيْهِنَ بِالْمَعْرُوف وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَ دَرَجَةً وَاللّهُ عَزِيزٌ حَكَيْمٌ الطَّلاَقُ مَوْكانِ وَلَهُنَّ مَوْكانِ فَلْمُ اللّهِ عَلَيْهِنَ اللّهِ عَلَيْهِنَ وَلَا يَحْلُ لَكُمْ أَن تَاخُذُوا مِمَّا آكِيْتُمُوهُنَ شَيْعًا إِلاَّ أَنْ فَاخِلُوا مِمَّا آكِيْتُمُوهُنَ شَيْعًا فِيمًا الْقَدَنَ فِي اللّهِ فَلاَ بُحَنّاحَ عَلَيْهِمَا فِيمًا الْقَدَنَ بِسِهِ يَعْلَمُ وَلَا يَعْلَمُ خُدُودَ اللّهِ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمًا فَلَا مُونَ اللّهِ فَلاَ جُنُودَ اللّهِ فَلاَ تُحْدُوهَا وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللّهِ فَاوْلَيْكَ هُمُ الظَّالِمُونَ فَإِنْ طَلَقْهَا فَلاَ تَحْدُوهَا فَلاَ تَعْدُوهَا وَمَن يَتَعَدُّ حُدُودَ اللّهِ فَلَا لِكَاكُ هُمُ الظَّالِمُونَ فَإِنْ طَلَقْهَا فَلاَ تَعْدُوهَا وَمَن يَتَعَدُّ حُدُودَ اللّهِ فَاوْلَيْكَ هُمُ الظَّالِمُونَ فَإِنْ طَلَقْهَا فَلاَ تَعْدُوهَا وَمَن يَتَعَدُّ حُدُودَ اللّهِ فَأُولِيْكَ هُمُ الظَّالِمُونَ فَإِنْ طَلْقَهَا فَلاَ تَعْدُوهَا وَمَن يَتَعَدُّ حُدُودَ اللّهِ فَأُولِيْكَ هُمُ الطَّالِمُونَ فَإِنْ طَاقَهُمَا فَلاَ تَعْدُوهَا فَلاَ تُولِدَالِهِ اللّهِ فَلَا عُولَا لَا لَا لِللّهِ فَاللّهِ فَلَا لَلْهُ عَلْمُ لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ فَاللّهُ فَلَا لَهُ لَا لِهُ لَا لَهُ لَا لِلْهُ لَلْهُ لَا لَا لَهُ لَا لِمُ لَا لِمُ لِللّهُ فَلاَ لَكُولُولُولُولُ فَلَا لَكُولُولُولُولُولُولُ فَلَا لَا لِللّهِ لَا لَا لَاللّهِ لَلْهُ لَا لَكُونَا لَكُولُولُولُ فَلَاللّهُ لِلللّهُ لَا لِلْهُ لِلْهُ لَا لَاللّهُ لَلْهُ لَا لَهُ لَا لَيْهِ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَاللّهُ لَلْهُ لَا لَا لِلْهُ لَاللّهُ لَا لَا لَهُ لَا لَاللّهُ لَوْ لَلْهُ لَا لَاللّهُ لَمُ لْ

الى سورة النساء- الآية: 176.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة النحل- الآيات: 57-59.

لَهُ مِن بَعْدُ حَتَّى تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ فَإِن طَلَقَهَا فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يَتَرَاجَعَا إِن ظَلَّسَا أَن يُقِيمَا حُدُودُ اللّهِ وَيَلْكَ حُدُودُ اللّهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ وَإِذَا طَلَقْتُمُ النَّسَاء فَسَبَلَغَنَ أَجَلَهُ سِنَّ فَاللّهُ عَلَيْكُمُ النَّسَاء فَسَبَلُغَنَ أَجَلَهُ سِنَّ فَاللّهُ عَلَيْكُمُ النَّسَاء فَسَبَلُغَنَ أَجَلَهُ سِنَّ فَاللّهُ عَلَيْكُمُ وَمَا أَنْ لَكَ يَقْعَلُ ذَلِكَ فَلَا شَيْءٍ وَالْأَنْ عَلَيْكُمُ مِنْ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْ لَلّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْ لَلّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْ لَلْ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْ لَلْ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْ لَلْ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ وَالْحُمْلِقُوا اللّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهَ بِكُلّ شَيْءٍ عَلِيمٌ هُوا أَنْ اللّهُ فَا اللّهُ بِكُلّ شَيْءٍ عَلِيمٌ هُوا أَنْ اللّهُ بِكُلّ شَيْءٍ عَلِيمٌ هُوا أَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ فَا اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا أَنْ وَاعْلَمُوا أَنْ اللّهُ بِكُلّ شَيْءٍ عَلِيمٌ هُوا أَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ أَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ لَا مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ

ثالثًا: الاعتمادية المتبادلة بين أفراد المجتمع الإسلامي:

تعتبر سمة الاعتمادية المتبادلة خاصية أساسية من خصائص العلاقات الاحتماعية في المحتمع الإسلامي، تقتضيها سنة المروحية وتكامل الأدوار والتعاون بين أفراد المحتمسع ذكورا وإنائسا وجماعات. وهذا مما يجعل الإسلام على بينة من ضرورة إقامة التوازن بين الحقوق والواحبسات الفردية والجماعية، بخلاف الاتجاه المعاصر في الغرب الرأسمائي الذي ينحاز بوعي وإصسرار إلى حقوق الفرد على حساب حقوق الجماعة ثم يلجأ إلى تبرير غير مقنع إلى أن ضمان حقسوق الأفراد يفضي حتما إلى تأمين حقوق المجموع.

ولذلك فالقرآن يؤكد باستمرار على تبادل الاعتمادية بين الرجل والمرأة وبين جميع أفراد المحتمع. ومما يجسد هذه الاعتمادية وصف العلاقة بين الرجل والمرأة في رابطة الزواج على ألهسا لباس وسكن من الستر والسكينة والطمأنينة والألفة التي تغمرهما بعد الدخول في حضن الأسرة، قال الله تعالى: ﴿ ... هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ وَأَنتُمْ لِبَاسٌ لَهُنَّ ... ﴾ (٤) وهُوَ الَّذِي خَلَقَكُم مِنْ لَفُسس وَاحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زُوْجَهَا لِبَسْكُنَ إِلَيْهَا فَلَمَّا تَعَشَّاهَا حَمَلَتْ حَمْلًا خَفِيفًا فَمَرَّتُ بِهِ فَلَمُسَا أَنْقَلَتُ دَعُوا اللّهَ رَبَّهُمَا لَيْنُ آئِيْتَنَا صَالِحاً لَنَكُونَنْ مِنَ الشَّاكرينَ ﴾ (٥) .

ويطلب القرآن من الرحال والنساء أن يتكاملوا في أدوارهم ولا يتنافسوها لأن بعسطهم أولياء بعض، وأن ما في حوزة كل واحد منهم من تكاليف ومسؤوليات إذ يؤديها يحقق للصالح الفردية والمصالح العامة معا. قال تعالى: ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلَيَاء بَعْض يَاهُرُونَ الفردية والمصالح العامة معا. قال تعالى: ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلَيَاء بَعْض يَاهُرُونَ

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سورة البقرة- الآيات: 228-231.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة البقرة- الآية: 187.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة الأعراف- الآية: 189.

بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَيُقِتُونَ الزَّكَاةَ وَيُطِيعُونَ اللّهَ وَرَسُولَهُ أُولُنِكَ سَيَرٌحَمُهُمُ اللّهُ إِنَّ اللّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ﴾ (ا).

وتستهدف سمة الاعتمادية بين الرحال والنساء في المحتمع الإسلامي المحافظة على سسلامة البناء النفسي والمادي للرحال والنساء على السواء، وذلك من خلال بيان القرآن للالتزامسات والواحبات المتبادلة بين أفراد الأسرة الواحدة كبارا وصغارا ذكورا وإناثا بمن فيهم ذوي القربى من كافة الدرجات<sup>(2)</sup>.

قال الله تعالى في بيان هذه الاعتمادية بين أفراد المحتمع المسلم: ﴿ وَقَضَى رَبُكَ أَلا تَعْبُدُوا إِلاَّ إِيَّاهُ وَبِالْوَالدَيْنِ إِحْسَانًا إِمَّا يَبُلُغَنَّ عِندَكَ الْكَبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلاَهُمَا فَلاَ تَقُل لَهُمَا أَفْ وَلاَ تَقُولُهُ مَا يَعْبُدُوا وَلَاَ عَن الرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبْيَانِي صَغِيرًا رَبُّكُمْ أَعْلَمْ بِمَا فِي تُقُوسِكُمْ إِن تَكُونُوا صَالْحِينَ فَإِنَّةً كَانَ لِلأُوّالِينَ غَفُورًا وَآتِ ذَا الْقُرْبِي حَقّةُ وَالْمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَلاَ تُبَدِّرُ تَبْذِيرًا ﴾ ﴿ اللهِ اللهِ وَالْمُولِي وَالْمَلاَئِينَ وَلِي الْمُولُولُ وَآتِ فَلَا الْمُعْرِبُ وَلَكِنَّ الْبِرُّ مَنْ آهَنَ بِاللّهِ وَالْمُولُونِ وَالْمَلاَئِكَةِ وَالْمُكَانِ وَالنّبِينِ وَلَي الرّقَابِ وَالنّبِينِ وَالْمَلَونُ وَيَ الرّقَابِ وَالنّبِينِ وَالْمَلاَئِينَ وَفِي الرّقَابِ وَالنّبِينِ وَالْمَلاَئِكَةِ وَالْمُكَانِ وَالنّبِينِ وَالْمَلَالُولُ عَلَى حُبّهِ ذَوِي الْقُوبِي وَالْمَلَامِينَ وَالْمَلَامِينَ وَالْمَلَامِينَ وَالْمَلَامِينَ وَالْمَلِينَ وَلَي الرّقَابِ وَالنّبِينِ وَالْمَلَامِينَ وَالْمَلَامِينَ وَلَي الرّقَابِ وَالنّبِينَ وَالْمَلَامُ وَالْمُولُولُ وَالْمُلْعِلُولُ وَالْمُلْعِلُولُ وَالْمُلْعِينَ وَالْمُلَامِينَ وَالْمُلَامِ وَالْمُلْعِلُ وَالْمُلْعِلُولُ وَالْمُلْعِلُولُ وَالْمُلْعِلُ وَالْمُلْعِلُولُ وَالْمُلْعِلُ وَالْمُلْعُولُ وَالْمُلْعِلُولُ وَالْمُلْعِلُمُ وَاللّمُهُمُ الْمُتُمُ وَاللّمُهُ وَاللّمُولُولُ وَالْمُلْعُلُولُ وَالْمُلْعُلُولُ وَالْمُعُولُ وَالْمُلْعُلُولُ وَالْمُلْعُلُولُ وَالْمُلْعُلُولُ وَاللّمُ اللّمِلْعُلُولُ وَالْمُلْعُلُولُ وَالْمُلْعُلُولُ وَالْمُلْعُلُمُ وَاللّمُ وَاللّمُ اللّمُ اللّمُ اللّمُ الْمُنْتُولُ وَالْمُلْعُلُولُ وَالْمُؤْمُولُولُ وَالْمُؤْمُولُولُ وَالْمُلْعُولُ وَالْمُلْعُلُمُ وَاللّمُ وَاللّمُ اللّمُ اللّمُ اللّمُ اللّمُ اللّمُ اللّمُ اللّمُ اللّمُ اللّمُ وَاللّمُ وَالْمُولُولُ وَاللّمُ وَلِمُ اللّمُ وَالْمُؤْمُولُولُولُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَاللّمُ وَاللّمُ وَاللّمُ وَاللّمُ وَالْمُولُولُولُ وَالْمُؤْمُولُولُ وَاللّمُ وَاللّمُ وَاللّمُ وَال

اتضح من هذه الآيات الكريمات أن الاهتمام المتبادل بين أفسراد المحتمسع المسسلم مسن الواحبات التي ترقى إلى التكاليف التعبدية والإيمانية التي لا يكون المسلم مسن دونها مسسلما مستكمل الإيمان والإسلام إيمانا واعتقادا وعملا.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سورة التوبة– الآية: 71.

<sup>(2)</sup> لويز لمياء الفاروقي - النساء في الهتمع القرآن، مرجع سابق: 90.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة الإسراء-- الآيات: 23-26.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة البقرة– الآية: 177.

رق سورة الأنفال- الآية: ` 9.

ولابد من الإشارة إلى ضمور العلاقة الاعتمادية بين الأفراد في المحتمعسات الغربيسة المعاصرة التي تشكل الحلم بالنسبة لبعض المسلمين في عصرنا حيست يتطلعون في تسشاطاقم الفكرية والسياسية إلى استنساخ مشروع المحتمع الغربي الذي يفتقر إلى أدى الحصائص الإنسانية التي يوفرها الإسلام، فهذه المسلمة الأمريكية لويز لمياء الفاروقي تحدثنا عن هذا الواقع البئيس في قولها: «إن ما نراه في المحتمع الغربي من غياب الاعتمادية المتبادلة وسيادة سياسة إغفال الآخرين قد أدت إلى مشكلات خطيرة تتمثل فيما يعانيه الأفراد من وحدة، وما يتعرض له المستون من إهمال، والفحوة بين الأحيال، وارتفاع معذلات الانتحار وجرائم الأحداث، تلك كلها يمكسن إرجاعها إلى الاغيار المتزايد للنسق التبادلي في الاعتماد وإنكار الفردية الإنسانية للرعاية المتبادلة والمسؤوليات المشتركة بين أفراد المجتمع» (1).

## رابعا: الأسرة الممتدة أو المتحدة:

إن القيم الإسلامية التي سبقت الإشارة إليها في حقل الحياة الاحتماعية تترع جميعها إلى التآلف والوحدة والتعاون، ومن ثمة فإنه ليس من الغريب أن تحافظ تلك القسيم علمي لحمسة الكيانات الاحتماعية المنبئةة عنها في الواقع الاحتماعي، وأولى أشكال الحياة الاحتماعية وأساس المحتمع الإسلامي هو الكيان الأسري، وهو من نوع خاص بحكم القيم السائدة والوشائج السي تربطه والأحكام التي تنظمه أثناء الزواج وبعده، ومن أبرز السمات التي تسدخل في تسشكيل الأسرة الموسعة سمة التبادلية الاعتمادية بين العناصر المكونة لها. فالأسرة أو العائلة الموسعة في المحتمد الإسلامي: «تشمل إلى جانب أفراد الأسرة العاديسة (الأب والأم وأولادهما) الجسد المحتمدة، والأعمام والأعوال، والعمات والخالات، وكل ذرياقم، وعادة ما تكون العائلات المسلمة مترابطة في مجال الإقامة... يحوي ثلاثة أحيال أو أكثر من الأقارب... حسي في حالسة المسلمة مترابطة في مجال الإقامة... يحوي ثلاثة أحيال أو أكثر من الأقارب... حسي في حالسة عدم إمكان تحقيق هذا النوع من الترابط... فإن الصلة العائلية التي تتخطى حسدود الأسسرة النوية نظهر واضحة في قوة الروابط النفسية والاجتماعية والاقتصادية بسل والسمياسية بسين أفرادها (2).

<sup>(4)</sup> لويز لمياء الفاروقي - النساء في الهنمع القرآن، مرجع سابق: 91.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> لويز لمياء الفاروقي– النساء في المحتمع القرآن، مرجع سابق: (4.

وقد شدد القرآن الكريم على ضرورة التضامن بين أفراد الأسرة المتحدة وتكامـــل الأدوار فيما بين الذكور والإناث وحماية الجميع من الأخطــار الماديـــة والمعنويـــة والتكافـــل الاجتماعي فيما بينهم، ودعم ذلك بتشريع الإرث الذي يمس أفراد الأسرة الموسعة فضلا عـــن الأسرة النووية. وحذر الذين يتعدون حدود الله في المساس بالتماسك الأسري الذي هو غايــة ووسيلة في نظام الإسلام الاجتماعي.

ومن خلال تنظيم شؤون الأسرة الموسعة في الإسلام والمحافظة على علاقاتها المادية والمعنوية بالتشريع الرباني على النحو الذي تم بيانه يتبين أن هذا النوع من الأسرة لا يمثل بحسره ظاهرة اجتماعية لفترة معينة ثم تزول بفعل عوامل التغير الاحتماعي والتطور كالذي يعرف الغرب الذي وصل قريبا من مرحلة انقراض الأسرة مع ظاهرة الجنس الواحد والزواج المثلسي، الرجل بالرحل، والمرأة بالمرأة... الخ.

<sup>(</sup>ا) سورة النساء- الآيات: 7-9.

<sup>(2)</sup> سورة البقرة - الآية: 83.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة النساء– الآية: 176.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة النساء- الأية: 10.

ولكن الأسرة في الإسلام مؤسسة احتماعية أقامتها كلمة الله فطــرة، وتـــشريعا، وحفظتها إلى قيام الساعة مادام هناك كتاب اسمه القرآن وإنسان مؤمن بالله ورســـوله وعامـــل بكتاب الله وسنة بنيه عليه.

## خامسا: قوامة الأب على الأسرة في المجتمع الإسلامي:

تفهم قوامة الرحال على النساء في نظام الأسرة الإسلامي في ضوء المساواة بين الجنسسين كما تم عرضه في السمة الأولى وما تلاها من سمات المحتمع الإسلامي الأربعة السابقة، بحيست ينتفي أي تصور سلبي للقوامة على ألها استبداد أو تحكم قسري للرحال في النساء وإخضاع لهن لمحرد ألهن نسوة.

وأساس القوامة، قوله تعالى: ﴿الرِّجَالُ قَوَّاهُونَ عَلَى النِّسَاء بِمَا فَضُلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَبِمَا أَنفَقُوا مِنْ أَمْوَالِهِمْ﴾ (1)، ويراد بالقوامة في الآية الإمارة والإدارة. «تقول: فلان قائم أو قوام على أمر هذه الدار أو المؤسسة، أي إليه الإمارة فيها والإدارة لشؤونها»(2).

ولذلك كان منصب القوامة في الأسرة الذي حمل الرجل مسؤوليته لا لذاته كذكر وإنما أوجد الشارع وظيفة القوامة وأسندها إلى الرجل يحكم أن هذه المهمة تنسجم مع طبيعته ودوره الاجتماعي الذي تميز به عن المرأة لا لأفضليته وقد تكون المرأة الصالحة التقية أكرم عند الله من الرجل أحيانا أو العكس، ودل على هذا قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْتًا كُم مِسنُ ذَكُسِ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُم شُعُوبًا وَقَبَاتِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللّه أَتُقَاكُم أِنّ اللّه عَليم خبير ﴾ وأنثى وَجَعَلْنَاكُم شُعُوبًا وَقَبَاتِلَ لِتَعَارَفُوا إِنّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللّه أَتُقَاكُم مِن أو قبيلة بعينها في القرب فالآية تسقط كل فوارق الذكورة والأنوثة أو الانتماء إلى شعب معين أو قبيلة بعينها في القرب من الله أو البعد عنه، إنما جعلت التقوى والإيمان والعمل الصالح أساس تلك القيمسة عنسد الله تعالى.

ومن هنا فالأفضلية التي حاءت في قوله تعالى: ﴿ وَلِهَا فَضُلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ ... ﴾ في آية القوامة، لا تعني أفضلية الرحل لمحرد أنه رجل على المرأة لكونما امرأة، إنما المعنى الحقيقي والمراد من الأفضلية هو: «... أفضلية التناسب المصلحي مع الوظيفة السبق يجسب النهوض

<sup>(1)</sup> سورة النساء- الأية: 34.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> محمد سعيد رمضان اليوطي - المرأة: 98.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> سورة الحيوات - الآبة: 13.

بأعبائها»(أ) من قبل الرجل أو المرأة. يمعني آخر أن تكليف الرجال بمسؤوليات اقتسصادية في حياة الأسرة وبذل جهود بدنية في القيام على شؤونها كلها، هي مبررات إسسناد القوامسة إليهم- بدلا من النساء- في المحتمع الإسلامي، وقد عمت هذه التكاليف حسنس الرحسال في التاريخ البشري ولا تزال إلى الآن، وذلك لعدم استطاعتهم القيام في الأسرة بتكاليف الحمسل والتربية(٢٠). فتلك قسمة منحها الله تعالى للذكر والأنثى فكل ميسر لما خلق له. وأن الأفسضلية بينهما لا تكون بسبب الذكورة أو الأنوثة ولا بنوع العمل الذي يقوم به كل منهما- بل بمدى تحقيق هذا العمل لشروط الخيرية وصدوره عن الدافعية الإيمانية والقرب من الله بصالح الأقسوال والأعمال وخالص النيات له سبحانه وحده، من الرجل أو المرأة على حد سواء بمـــا يناســـب طبيعة كل منهما ووظيفته التي لا يقوم بما غيره، ولما كان النظام سنة من ســـنن الله في خلسق الكون واستمراره، فإن قطاع الحياة الاحتماعية في منظور الشارع لا ينفك عن هذه الخاصية ولذلك كانت القوامة في الأسرة كشكل من أشكال القيادة والإشراف على حيساة الأسسرة وإدارة شؤوها، وأن الجماعة إذا بلغ عدد أفرادها ثلاثة فلابد لهم من قائد يلي أمورهم ويسنظم علاقالهم حتى ولو كانوا في بحرد سفر، ويبلو هذا حليا فيما رواه أبو هريرة كانه، قسال، قسال رسول الله ﷺ: [«إذا كان ثلاثه في سفر فليؤمروا أحدهم»](نا)، ومن المعلوم للناس جميعـــــا أن المحتمع البشري يتألف من خلايا احتماعية تعرف بالأسر، وأن نظامها الاحتماعي يقوم علمي روح المسؤولية وتقاسم الأعباء بين الذكور والإناث في إدارة أمورهم. ذلك هو النظام الـــذي يجب أن يسود الأسرة، ومنه ينتقل النظام إلى المحتمع كله (<sup>4)</sup>. ولهذا كان الحديث في هذا للبحث عن خصائص الاجتماع الأسري في القرآن الكريم هو عينه الحديث عسن خسصائص المحتمسع الإسلامي بمفهومه الواسع.

<sup>(</sup>أ) محمد سعيد رمضان البوطي- المرأة، مرجع سابق، 101.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> لويز لمياء الفاروقي - النساء في الهشميع القرآن، مرجع سابق: 94.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> السنن الكوى لليهقي- كتاب الحج، باب قوم يؤمرون أحدهم إذا سافروا، حديث رقم: (10485): 71/8.

<sup>&</sup>lt;sup>4)</sup> محمد سعيد رمضان البوطي- المرأة، مرجع سابق؛ 99.

المبحث السابع: أسس بناء النظام الاجتماعي الإسلامي الأساس الأول: بناء نموذج الإنسان الصالح المصلح الأساس الثاني: بناء نموذج الأمة الوسط الثالث: حل المسألة الاجتماعية

#### عهيد:

تبين من خلال عرض مباحث الفصل الأول أن الإسلام ليس مجرد دين كما يتبادر إلى الأذهان لأول وهلة بالمعني المحدود لكلمة دين في عرف البهود والنسصارى وسائر المسلاهي والأديان الوضعية التي قصرت مفهوم الدين واختزلته في علاقة ذات بعد واحد بين الإنسان والله في دائرة العلاقات التعبدية الفردية فقط. وإنما الإسلام دين الله ورسالته الخاتمة إلى الناس كافة ماعتباره نظاما كليا في الحياة يستجيب محميع مطالب فطرة الإنسان بما هو إنسان في تطلعات المعنوية والمادية، الغيبية والمشهودة، وما يتصل مجا من مقاصد وغايات، وما يحكمها من قسيم وعلاقات، فردية وجماعية، مع الله تعالى، ومع الكون والحياة في الدنيا والآخرة، ففي الإسلام عقيدة شاملة متكاملة تجيب عن أسئلة الإنسان الكلية والنهائية المتعلقة بمبدأ الإنسان، ومساره، وعن هذه العقيدة ينبئق نظام معر في يرتبط فيه الإيمان بالعلم والمعرفة بالعمل، والغيب بالشهادة، والفردية بالجماعية، والدنيا بالآخرة.

كما تعرض الفصل الثاني إلى طرح التصور الإسلامي لكليات ومفاهيم الحياة الإنسانية الاحتماعية وغاياتها في منظور الرؤية التوحيدية الإسلامية مقارنة بمفساهيم وكليسات الحيساة الإنسانية الاحتماعية في منظور الفلسفة المادية والتصور الغربي العام للوجود. وبناء عليه فسإن معرفة حقائق الحياة الاحتماعية في المنظور الإسلامي، وإدراك طبيعة مفاهيمها، والتمييسز بسين توابتها ومتغيراتها، ودرحة ملاءمتها لفطرة الإنسان وقدرتها على تلبية حاجاته المادية والمعنويسة باعتدال وتوازن محكم، أمور ضرورية بلا ريب.

وكل ذلك ليس إلا السير على بصيرة لإقامة شبكة علاقات اجتماعية وفق القيم الحقيقيسة للمجتمع الإسلامي الذي يوفر الأسباب والإمكانيات المادية والثقافية لإنفاذ أمسر الله وتحقيسق خلافة الإنسان والعمارة في الأرض.

ويتطلب الأمر من سعي الإنسان في الحياة وإعمار الأرض وتسخير الطبيعة لخدمسة أغراضه وإشباع مطالبه إقامة النظام الاحتماعي الذي يساعد على بلوغ أهدافه بأيسر الطسرق، والتكاليف.

ولابد للنظام الاحتماعي الذي هو سنة احتماعية إنسانية من مرجعية محدة بغض النظر عن العقيدة أو الدين أو المذهب الذي يختاره الناس أو المنهج الذي يسلكونه في حياقم همذه المرجعية الثابتة تمنحهم الوجهة التي يسيرون نحوها، والأهداف التي يعملسون علسى بلوغهما، والوسائل الكفيلة بتحقيق طموحاقم وآمالهم.

وباعتبار التوحيد أساسا للنظام الاحتماعي الإسلامي، فإن حجر الزاوية فيه هـو بنساء نموذج الإنسان الصالح المصلح، أو إنسان التزكية في المقام الأول والانتقال بعـد ذلك، إلى تشكيل نسيج الأمة الوسط في المقام الثاني بهذا النموذج من الناس، والعمل باستمرار على تزويد المحتمع بخير خلف خير سلف. وإيلاء المسألة الاحتماعية، أو العدل الاحتماعي في المقام الثالث العناية اللازمة حتى يستمر نسيج العلاقات الاحتماعية سليما في مسشروع نموذج المحتمع الإسلامي من الناحية الفعلية، إذ هي الضمان الأساسي لقيام النظام الاحتماعي الإسامي في الواقع واستمراره في العطاء والتماسك، وتحسيد قيم الإيمان والإخاء والتعاون والمساواة والعدل والحرية والتكافل والإينار بين الناس داخل المحتمع الإسلامي، وقيم التعارف والمتعاون والسلم مع المحتمات والحضارات الإنسانية الأحرى.

وعندئذ يتحدث النظام الاحتماعي الإسلامي نقلة نوعية، من مستوى القسيم والمفساهيم والتصورات والمبادئ، إلى مستوى الإنجاز الفعلي في الواقع وذلك بمباشرة بناء الأسس الثلائسة مجتمعة:

الأساس الأول: بناء نموذج شخصية الإنسان الصالح الصلح. الأساس الثاني: بناء نموذج الأمة الوسط أو الأمة القطب.

الأساس الثالث: حل المسألة الاحتماعية.

إن وجود الغرد المسلم اليوم، وكذا الأمة الإسلامية، وأشكالاً مختلفة لحسل المسسألة الاجتماعية كل ذلك قائم بمارس في الواقع، ولكنه واقع هش تتقاذفسه التحسارب الخاطئة، والمحاولات الفاشلة من أقصى اليمين إلى أقصى اليسار، والإسلام وحده كفيل بمسد الإنسسان

المسلم والأمة بمشاريع التغيير الناجعة المبنية على قسيم التوحيد العقديدة والاحلاقية والتشريعية لضمان السعادة في الأولى والفلاح والنجاة في الاحرة. وقد قال تعالى: ﴿إِنَّ هَسَلَا الْفُرْآنَ بِهْدِي لِلنِّي هِي أَقُومُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّطَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُسَمُ أَجُسُوا كَبِيرا ﴾ (أَنَّ بَهْدِي لِلنِّي هِي أَقُومُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّطَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُسَمُ أَجُسُوا كَبِيرا ﴾ (أ).

الأساس الأول: بناء تموذج الإنسان الصالح المصلح:

#### 1- الغرض من بناء شخصية الإنسان:

إن الغرض من بناء شخصية الإنسان الفرد في المنهج الإسلامي هو تنمية قدراته الفطريسة والمحافظة على توازها كما خرجت من يد بارئها، وهي: القدرات الروحية والمعرفية، والإرادية. هذه الفطرة هي يحال عمل الدين في الإسلام بالنماء والتزكية والتوجيه، حتى تنسجم مسع ساخلفت لأحله، من عبادة الله تعالى وحده والفيام بمهام الخلافة في الأرض، ولهذا كان «...الدين في الإسلام الذي نزل به القرآن والذي بينه الرسول على هو ذلك الدين الذي يقوم على تشكيل قوى الإنسان الفطرية، الروحية والمعرفية والإرادية، في معرفة الحقيقة في كل شيء (وحاصة في الإنسان)، وعلى الاستدلال هذه المعرفة في طلب الإيمان به تعالى، وأن هذا الدين هسو وحده الذي تشكل به هذه القوى تشكلا سليما، وتنمو نموا خاليا من الأباطيل والأساطير، وهو وحده الذي يتحرر به الإنسان من سلطان الجماعة التي يولد وينشأ فيها، ومن سلطان عقيسدها وتراثها ومؤسساتها وآداها ورحالها، وهو وحده الذي يترجه به إلى معرفة الله تعالى وإلى التعبد له وحده عن قناعة شخصية وعن علم وعن انشراح في الصدر» (2).

#### 2- إنسان التزكية:

لقد شهدت عملية بناء شخصية الفرد في الإسلام أو «التزكية» حسب المفهوم القرآني الكلمة في العمل النبوي والتنزيل القرآني بدءا بالعنابة الإلهية بشخص النبي في وإعداده للمهمة الرسالية الثقيلة، وانتهاء بصياغة شخصية حيل الصحابة في وفق المعايير والقيم الإسلامية السامية التي توحت بإخراج نموذج احتماعي حضاري إيماني واقعي استحق تزكية الباري عسرً

<sup>(</sup>أ) سورة الإسراء- الآية: 9.

<sup>(2)</sup> على عيسى عضائه لماذا الإسلام!....وكيف؟: 24.

وحلّ، في قوله تعالى: ﴿كُنتُمْ خَيْرَ أَمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ثَّأَمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَسنِ الْمُنكَر وَتُؤْمْنُونَ باللّه﴾(1).

ولذلك كان "إنسان التزكية" - وسيبقى - هو الهدف الأقصى للإسلام<sup>(2)</sup> لا يتوقف عسن إيجاده باستمرار، وإخراجه للناس ضامنا لتوازن الحياة وبقاء النموذج الصالح للصلح، وإلا حسل علمه "إنسان المتدسية" الذي يطمس إنسانيته ويختزلها في مجرد إشباع الجانسب الحيسواني مسن شخصيته والغفلة عن الله وعن هدف حياته ومصيره المنتظر.

قال تعالى: ﴿وَلَفُسِ وَمَا سَوَّاهَا فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقُواهَا فَدُّ أَفْلَحَ مَن زَكَّاهَا وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّاهَا﴾<sup>(3)</sup> وإذا انتشر وعم "إنسان التدسية" عم الفـــساد والطغيــــان والاستــضعاف في الأرض، وحلت بالناس المعيشة الضنكي ولا شك.

### 3- مفهوم التزكية:

ولذا وحب تحديد معنى تزكية الإنسان المسلم ومدى شمول منهاج التزكية لمحتوى الإنسان الداخلي ومحيطه الاحتماعي والثقافي الذي يتبادل معه التأثر والتأثير سلبا وإيجابا.

أ- التزكية لغة: تعنى التزكية في اللغة الإصلاح والتطهر والتنمية، «يقال يزكى من يشاء
 أي يصلح. وتزكيهم بها: أي تطهرهم، وزكاة المال وتطهيره وتثميره وإنماؤه. والزكاة: الطهارة والبركة»(4).

ب- وأما التزكية في الاصطلاح: كما عرفت في تاريخ الفكر الإسلامي لدى العلماء والمفسرين وأهل التصوف، فقد ضلت قاصرة على حانب دون آخر، أحيانا يراد قسا تزكيسة عقائد الإنسان من الشرث، وأخرى تزكية نفسه، وأخلاقه مما ينافي سلامتها واستقامتها، وأحيانا تزكية السلوك البشري مما يخالف الشرع... الخ

ج- المفهوم الشرعي للتزكية: إلا أن المفهوم الشامل للتزكية ينطوي عليه الوحي المترل، وهو بلا شك عملية أوسع من المعاني المبتورة أعلاه وأشمل لظاهر كينونة الإنسسان وباطنه، وشميطه الثقافي والاجتماعي على حد سواء.

<sup>11)</sup> سورة آل عسران- الأية: 110.

<sup>(2)</sup> طه حاير العلوان- التوحيد والتركية والعمران: 111.

<sup>(3)</sup> مورة الشمس- الآيات: 7-10.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> ابن منظور -- لسان العرب: 1849/3.

ويتفق القرآن من حيث دلالة لفظ تزكية على الطهارة والنمو والإصلاح، مسع المفهوم اللغوي إذ ورد استعماله في آيات عديدة لتأكيد نفس المعاني، قال الله تعالى: ﴿ فَلَا أَفْلَحَ مَن تَزَكّى وَذَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ فَسَعَلَى ﴾ (٢) من النفس البشرية وقال: ﴿ فَلَا أَفْلَحَ مَن تَزَكّى وَذَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ فَسَعَلَى ﴾ (٤) وقال أيضا عن وظيفة رسالة محمد على في تربية الناس وتزكيتهم كهدف رئيس وتعليمهم الكتاب والحكمة، حتى يكتمل نموهم ويشتد عودهم في الاستواء على الصراط المستقيم. قال عز وحل: ﴿ هُوَ الّذِي بَعَثَ فِي الأُمْيِينَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتُلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُسْرَكِيهِمْ وَيُعَلّمُهُ مَ الْكِتَسَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَالُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالًا مُبِينٍ ﴾ (١).

# 4- غايتا منهاج التزكية:

المعاية الأولى: تركية الفرد للسلم من الطغيان والاستضعاف: لما كانت النفس البسشرية مفطورة على الحرية، والاستعداد للحير أو الشر، والقدرة على فعل هذا أو ذاك، تعهدها القرآن الكريم بالعناية والتوحيه السديد، كي تتجنب الإفراط أو التفريط: وتلزم حالة «الوسطية» بمسايعكس عليها بالعافية والصحة النفسية، والسلوكية. ذلك أن النفس التي تنشأ في بيئة يكون الإفراط فيها هو الأسلوب المتبع، تغدو معه النفس في وضع غير سوي وتميل إلى الأنانية وحب الذات والاستحواذ على كل شيء، ومن ثم تتجاوز الحد اللائق بما حيث تقترف الظلم بسشي صوره وتعتدي على حقوق الآخرين، استنادا إلى القوة أو النفوذ والتحكم في زمام الأمور دون خوف أو حل أو انتظار حساب أمام أحد. وهذا ما يطلق عليه القرآن مفهوم «الطغيان» وقد حذر تعالى الإنسان من اقتراف هذا الجرم في حق أحيه الإنسان عندما يستقوى بالجاه أو المسال و السلطان، فيستغنى بذلك كله ويتحبر ويطغى في الأرض. قال الله تعالى: ﴿كَلاّ إِنّ الإنسان عندما في حالة فرعون.

<sup>(</sup>أ) سورة الشمس- الآية: 9.

<sup>(2)</sup> سورة الأعلى~ الأيتان: 14، 15.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة الجمعة - الآية: 2.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة العلق⊷ الأيات: 6-8.

قال القرآن على لسان فرعون: ﴿ أَمَّا رَبُّكُمُ الْأَعْلَى ﴾ (1)، و﴿ عَلَمْتُ لَكُم مِنْ إِلَّهُ غَيْري﴾<sup>(2)</sup>، ولذلك أمر الله ت**كلى** موسى أن يذهب إلى فرعون حين اشتط وطغي أن يدعوه إلى الله تعالى وأن يتزكى ويتطهر مما هو عليه من ضلال وحبروت وإفساد في الأرض. ﴿اذْهَبُ إِلَى فَرْعَوْنَ إِنَّهُ طُغَى فَقُلْ هَلَ لَكَ إِلَى أَن تَزَكَّى وَأَهْــديَكَ إِلَى رَبِّــكَ فَتَخــشَى﴾ (<sup>3)</sup>، وقـــال: ﴿ وَفِرْعَوْنَ ذِي الأَوْتَادِ الَّذِينَ طَغُوا فِي الْبِلاَدِ فَأَكْثَرُوا فِيهَا الْفَسَادَ ﴾ (4) وبذلك يصبح الطغيان من أشد الأمراض الاحتماعية السياسية فتكا بصاحبه وبعموم المحتمع حين يكون صاحبه مطلق اليد، ويمتلك كل أسباب القوة والتصرف في الرفاب والأرزاق دون وازع أو رادع. وهمله الظاهرة الاحتماعية تفرز على نطاق واسع ظاهرة سلبية- هي الاستضعاف- في صفوف عامة الناس نتيجة القهر والاستبداد حيث يفرط الناس في شؤونهم العامة وينكفئ كل فسرد علسي شؤونه الشخصية ولا يتعاون مع غيره من أفراد الجمتمع على البر والتقوى والأمـــر بــــالمعروف والنهي عن المنكر، ومن ثم يؤول الأمر العام إلى حالة يفقد فيها المحتمع إنسانيته، ويصبح الناس قطيعًا من البشر المدحن لا يملك شيئًا ولا يشارك في تقرير مصيره، ويلوذ أغلبهم بالفرار مسن المسؤولية ويصحب هذا الوضع ظواهر أخلاقية مشينة كالرياء والنفساق والتزلسف والخيانسة، والغدر، والجبن والحسد والحقد وما إليها من الأفات الاحتماعية التي تنذر بذهاب ريحهم حستي يستيقظوا من ذلهم وهوانحم وغفلتهم، ويعودوا إلى ربهم ويدركوا إنسانيتهم الكريمسة للعسززة المعافاة من مرضى الطغيان، والاستضعاف، فيزكوا أنفسهم حتى ينتهي بمم المطاف إلى الوسطية التي تحسدها معرفة الطرفين بالله وبأنفسهم، فيطيع الجميع الله في بنساء علاقساتهم وتسصريف شؤوهم الدينية والاحتماعية والكونية؛ بما يرضى الخالق عز وحل فتتبدل أوضساعهم النفسسية والاحتماعية إلى العدل والإخاء والمساواة والإحسان والتعاون وسائر أوحه البر والرحمة والتقدم المادي والمعنوي والتمكين الحضاري.

وقد وصف الباري سبحانه فئة المستضعفين بأنما مسؤولة عن وضعيتها وظالمة لنفسها إذا لم تحاول رفع هذا الظلم عن كاهلها بما يحقق لها النجاة من الخضوع للطغيان، قال تعالى: ﴿إِنَّ

<sup>(</sup>أ) سورة النازعات- الآية: 24.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة القصص- الآية: 38.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> مورة النازهات- الأيات: 17-19.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة الفجر~ الأيات: 10 -12.

الَّذِينَ تَوَقَّاهُمُ الْمَلاَتِكَةُ ظَالِمِي أَنْفُسِهِمْ قَالُوا فِيمَ كُنتُمْ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الأَرْضِ قَالُوَا أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللَّهِ وَاسِعَة فَتَهَاجِرُوا فِيهَا ﴾ (ا).

وعن حالة العدل والوسطية ورد وصفه تعالى للفرد والجماعة معا، بأن التحقق بهذه الصفة يكون مع الطاعة والإيمان والشهود على الناس بالخيرية والإيجابية الأخلاقية التي يكون الكسائن البشري فيها معافى من مرضى الطغيان والاستضعاف.

ففي شأن الفرد جاء قوله تعالى: ﴿قَالَ أَوْسَطُهُمْ أَلَمْ أَقُلُ لَكُسِمْ لَسُولاً تُسَبِّحُونَ ﴾ (2) أوسطهم أعدلهم وأسلمهم من الطغيان والاستضعاف، وعن الأمة أو الجماعة الوسط قال عيز وجل: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّة وَسَطا لِتَكُونُوا شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَسيْكُمْ شَهِيدا ﴾ (3) وهذا تكون الوسطية على مستوى النرد أو الأمة هي محصلة عملية التزكية وفسق المنهج الرباني الذي يتعهد الإنسان عبر مراحل تاريخ الإنسانية كله، حين يبعيث الله الأنبياء والرسل بالهداية والرسالة ليحذروه من مغبة الطغبان والاستضعاف ويرشدوه إلى سلوك الطريق الوسط بين الإفراط والتفريط حتى يحافظ على إنسانيته بوعيه وإرادته وجهاده.

ومعنى ﴿ بَعَمُلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطَا﴾ في الآية، أي «زكيناكم حتى صرتم أمة عادلة معافاة مسن مرض الطغيان في قياداتكم ومرض الاستضعاف في جماهيركم الأمر الذي أقمَّلكم للسدعوة إلى المعروف والنهي عن المنكر وشهود مدى تطبيق الناس لذلك، ويستنتج من ذلك أنه لا يجسوز لأمة أن تدعى الدعوة للإسلام ما لم تحقق العدل في حياتما وتشيعه في علاقاتما» (4).

الغاية الثانية: تزكية النقافة من الطغيان والاستضعاف: لا يقف منهاج التزكية الإسلامي عند العناية بالفرد وجماعته من خطر التلبس بخطايا الطغيان أو الاستضعاف ظاهرا وباطنا، وإنما أولى البيئة الثقافية وهي المحضن الاحتماعي الذي تتشرب فيه شخصية الفرد والمحتمع قيما سلبية وإيجابية تؤثر بطرق مباشرة وغير مباشرة على إنتاج هذا النموذج أو ذاك من الأنماط الفردية، أو الاحتماعية وإقامة المؤسسات الكفيلة بتنفيذ تذك القيم الثقافية التي تغذي أي شكل من أشكال الطغيان أو الاستضعاف أو الوسطية.

<sup>(</sup>أ) صورة النساء- الأبة: 97.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة القلم~ الآية: 28.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة البغرة– الآية: 143.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> ماحد عرسان الكبلان~ مناهج التربية الإسلامية: 136.

ويراد بالثقافة هنا: «الأفكار والقيم والنظم والعادات والتقاليد والأعراف وشبكة العلاقات الاحتماعية بتطبيقاتها المحتلفة التي تنتجها الأمة خلال ماضيها وحاضرها»(1).

وتؤثر الثقافة بهذا المفهوم في تكوين شخصية الفرد في المحتمع تأثيرا معنويا بليغا باعتبارها وسطا حيويا يصبغ الفرد بصبغته، كما يؤثر الوسط الطبيعي في حسم الإنسان عسبر المسؤثرات المادية من مناخ وتغذية وصحة ومرض وما إلى ذلك، لذا وحب الانتباه لما للقيم والأفكار السي تزود بها الثقافة الفرد خلال مراحل نموه ليكون واحدا من النماذج الثلاثة: إما أن يصير طاغيسة حبارا أو كلا مستضعفا، أو عدلا وسطا، تبعا لتلوث البيئة الثقافية أو نقائها.

# 5- مضمون منهاج التزكية:

إن بناء نموذج الإنسان الصالح المصلح لا يقف عند حدود إدراك معنى منهاج التزكية ومقاصدها وأهدافها، وإنما يسعى إلى تحديد المضمون التربوي لهذا المنهاج وحوانب الشخصصية التي تكون مجالا لعمله؛ والبيئة المحيطة بالإنسان طبيعيا واحتماعيا وما لكل ذلك مسن تكامل وتساند في إنجاز عملية التزكية وإنجاحها، أو إعاقتها وإفشالها.

ويرتكز مضمون منهاج التزكية لتحقيق أهدافه على محورين أساسيين:

- الخور الأول: تزكية النفس الإنسانية:
  - المحور الثاني: تزكية البيئة العامة:

المحور الأول: تزكية النفس الإنسانية:

يعني محور تزكية النفس الإنسانية تطهير المحتوى الداخلي للإنسان، وبناء قدراته الفطرية، الروحية والعقلية والإرادية والجسمية بما يؤهله ليكون إنسانا صالحا مصلحا وركنا مكينا في بناء النظام الاحتماعي الإسلامي الراشد.

ويشمل محور تزكية النفس الإنسانية وبناء الجوانب الأساسية من شخصصية المسملم في الآتي:

#### 1- البناء الاعتقادي:

<sup>(1)</sup> ماحد عرسان الكيلان- مناهج التربية الإسلامية: 137.

- 2- البناء العقلي:
- 3- البناء الروحى:
- 4- البناء الصحى:
- 1- البناء الاعتقادي:
- أ- أهمية عقيدة التوحيد في الحياة:

حاء الإسلام- ولا يزال- لكي يخرج العباد من عبادة العباد إلى عبادة رب العباد، ومــن حور الأديان إلى عدل الإسلام، ومن ضبق الدنيا إلى سعة الدنيا والآخرة، إنه رســالة تحريــر للإنسان وبناء لشخصيته بناء متكاملا وإيجابيا بكل المقاييس.

هذه الآفاق الرحبة لعقيدة التوحيد الإسلامية؛ وآثارها الإيجابية في حياة الإنسان كل حياته على امتداد الدنيا والآخرة، هي الغاية الأولى التي بعث الله تعالى لأحلها الأنبياء والرسسل على مدار التاريخ البشري لمعرفته عز وحل وعبادته وحده، ولذلك كانت العقيدة هي الخطوة الأولى في بناء الشخصية المؤمنة وتحريرها من أغلال الشرك وفوضى الاعتقاد والتيا الفكري والنفسي، والعملي.

قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ إِلاَّ تُوحِي إِلَيْسِهِ أَلَّـــهُ لاَ إِلَــهَ إِلاَّ أَلَــا فَاعْبُدُونِ﴾ (١)، فالبناء الاعتقادي للإنسان مقدم على تكاليفه الروحية والحلقية وسائر فعالياتـــه العملية والاحتماعية والحضارية.

وذلك لأن عقيدة التوحيد تختزن حشدا من القيم التصورية تسضيء لعقسل الإنسسان ومدركاته ووحدانه الحقائق الكيرى في الوحود، كي يكون على بينة من أمره في علاقاته بسالله تعالى، وبالكون، وبأخيه الإنسان، وبالغاية من وحوده في الحياة الدنيا، وبالمصير الأبدي السذي ينتظره في الحياة الأعرى.

بعبارة أخرى أن عقيدة التوحيد تجعل لحياة الإنسان معنى محدد المعالم ومنهجا قويما يمسده بالهداية والرشاد والاستقامة في أموره كلها. لأن خصائص هذه العقيدة تنبئ على قسيم ثابتسة

داً) سورة الأنبياء- الآية: 25.

«كالربانية والشمولية والتوازن والنبات والتوحيد والحركية والإيجابية.. تلتهم وتتسداخل وتتكامل لكي تشكل نسقا عقيديا، ما بلغت عشر معشاره أية عقيدة أخرى في العالم، وضعية كانت أم دينية.. ولن تبلغه أبدا..»(1).

# ب- أثر التربية الإيمانية في السلوك العملي:

قدف التربية الإيمانية الفعالة إلى وحدة شخصية الفرد المؤمن إذ تعمل حقائق الإيمان ترغيبا وترهيبا على إحداث توازن بين قناعات الإنسان الإيمانية وأفعال حوارحه، إذ تأتي هسذه الأخيرة ثمرة طيبة للتصورات الاعتقادية واليقين القلبي. «فإذا كونا إيمانا علميا قويا حيا بسالله وبالإسلام كدين لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه أدخلنا محركا في القلسوب يحسرك الإنسان إلى الالتزام بالإسلام» (2). ويحجزه ذلك الالتزام عن الزيغ والضلال والتخلي عن الحق الذي أدركه بعقله وصار عاطفة قوية في وجدانه، وتحركت به إرادته أعمالا صالحة في الحيساة. إذ "الإيمان: اعتقاد بالجنان، وإقرار باللسان وعمل بالأركان". كما قال أكثر العلماء.

وهذا المعنى أقر جمهور العلماء حين عرفوا الإيمان، أمثال الأثمسة: مالسك، والسشافعي، وأحمد، والأوزاعي، وإسحق بن راهويه، وسائر أهل الحديث، وأهل المدينة، وأهسل الظساهر وجماعة من المتكلمين(3).

وفي ذلك المعنى حاءت آيات كثيرة وأحاديث صحيحة عن رسول الله ﷺ. قال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَاهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِسِي سَبِيلِ اللّهِ أُوْلَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ﴾ (٩).

وقال عليه الصلاة والسلام: «الإيمان بضع وسبعون أو بضع وستون شعبة فأفضلها قول لا إله إلا الله وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان»<sup>(5)</sup>.

ج- أهداف التربية الإيمانية: للتربية الإيمانية في الإسلام أهداف حليلة منها:

<sup>(1)</sup> عماد الدين حليل- إعادة تشكيل العقل المسلم: 41.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> مقداد يالجن، يوسف مصطفى القاضي – علم النفس التربوي في الإسلام: 248.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> صدر الدين على بن على بن عسد بن أبي العز الحنفي • شرح العقيدة الضحاوية: 313. وانظر: عبد الهيد عزيز الزندان – علم الإيمان: 13.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة الحجرات- الأية: 15.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سبق <sup>ل</sup>خريج الحديث في ص 30 من هذا البحث.

الهدف الأول في التربية الاعتفادية هو تنمية النوحيد والتطهر من مظاهر الصنمية في ميادين الحياة كلها. وإلى هذا التطهر من الصنمية يشير قوله عز وجل: ﴿وَوَيَلٌ لَلْمُسَشّرِكِينَ اللّهِ عَنْ وَجَلَ الرّكَاةَ ﴾ (١).
 الّذِينَ لاَ يُؤثُونَ الزّكَاةَ ﴾ (١).

ولقد ذكر ابن تيمية أن: «الزكاة المقصودة هنا هي تزكية العقل والإرادة من التوجه لغير الله في الاعتقاد والطاعة، وأن هذه هي حقيقة لا إله إلا الله»<sup>(2)</sup>.

- والهداف الثاني للتربية الإيمانية، هو تنمية النظرة الكونية الصحيحة عند المؤمن الموحد الله تعالى. حيث تتجاوز نظرته محيطه الضيق في ظل معرفته بالله تعالى، ومعرفته بنفسه، ومعرفتسه بالكائنات التي تحيط به وتشترك معه في المحلوقية للباري سبحانه، وتنشأ بمقتضى هذا التصور علاقات بين الإنسان وبين الله غيرها بينه وبين أخيه الإنسان، غير العلاقة بالكائنات المسخرة له في الكون. «إذن... فالمؤمن بالله لا يكون ضيق النظر محدود الفكر أبدا، وما اصطلاح «الدولية» إلا ضيق محدود بالنسبة لسعة نظره، وهو حدير بأن يدعى «كونيا» أو «آفاقيا» (ق.

- الهدف الثالث للتربية الإيمانية تنمية الأنفة وعزة النفس عند الإنسان الموحد لله تعسال. لأن الإنسان حين لا يعرف ربه حق المعرفة يطأطئ رأسه ويذل ويخضع لمن يعتقد فسيهم مسن المحلوقات القدرة على ضره أو نفعه ولكن حين يعرف الله ربه، يستيقن أن من كانوا قبلتسه، يستحديهم ويستعين بحم هم عباد مثله عاجزون عن نصرته بل هم أعجز عن نصرة أنفسسهم. قال الله تعالى فيهم: ﴿إِنَّ اللّهِ مَ لَكُونَ اللّهِ عَبَادٌ أَنْقَالُكُمْ ﴾ وقسال أيسضا: ﴿لاَ يَسْتَطِيعُونَ مَصْرَكُمْ وَلاَ أَنْفُسَهُمْ يَنْصُرُونَ فَيْ (قَيْ)

وأما شأن الله تعالى فهو عظيم فله كل الفوة: ﴿ أَنَّ الْقُوَّةَ لِلّهِ جَمِيعاً ﴾ (<sup>6)</sup> وبيده الحيساة والموت: ﴿ وَاللّهُ يُحْمِي وَيُمِيتُ ﴾ (<sup>7)</sup>، وقال: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَنْ تَمُونَ ۚ إِلاَّ بِسِإِذْنِ اللّهِ ﴾ ،

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سورة فصلت- الآية: 6-7.

<sup>(2)</sup> ابن تيمية - الفناوى، كتاب السلوك: 97/10.

الله الأعلى المودودي- المضارة الإسلامية أسسها ومبادئها: 140 / 141.

طورة الأعراف-الآية: 194.

<sup>&</sup>lt;sup>رق</sup> سورة الأعراف- الآية: 197.

<sup>(</sup>b) سورة البقرة – الآية: 165.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> سورة أل عمران~ الآية: 156.

<sup>(</sup>٩) سورة آل عمران – الآية: 145.

«فالإنسان عندما يحصل له هذا العلم، يستغني عن كل قوة من قوى العــــا لم ولا يعـــود بخافها، وعندئذ لا يطأطئ رأسه أمام أحد غير الله ولا يمد إليه يده بالاستعانة والاســـتحداء ولا يعظمه ولا يعلق عليه آماله»(أ). وتكون عزة النفس عند المؤمن الموحد في غـــير كبريـــاء ولا عيلاء. قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ ﴾(2).

- والهدف الرابع للتربية الإيمانية هو تنمية الإيجابية المبصرة عند المؤمن، وذلك باستيقانه أن النحاة والفلاح في الدنيا والآخرة لا تكون إلا على أساس الإيمان والتقوى والعمل السصالح. قال الله تعالى: ﴿وَالْمُعَمْرِ إِنَّ الإِنسَانَ لَقِي خُسْرِ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا السَّمَّالِحَاتِ ﴾ قال الله تعالى: ﴿وَاللهُ أَنْقَاكُمْ ﴾ فَ وَاما دعاوى أهل الكتاب الباطلة فإن الله تعالى قد ردها وسفه أحلامهم بادعائهم الكاذب زورا و بهتانا ألهم أبناء الله وأحباؤه وما ذلك بمنحسبهم من عذابه من شيء، بل هم في ميزان الحق بشر ممن خلق. قال الله تعسالى: ﴿قَالَسَ النَّهُ وَاللَّهُ مُثَنَ عَلَقَ يَعْفُرُ وَالنَّصَارَى لَحَن أَيْنَاء اللهِ وَأَحِبّاؤُهُ قُل قَلْم يُعَذّبُكُم بِذُنُوبِكُم بَلُ أَنتُم بَشَرٌ مُمَّن عَلَق يَعْفُرُ لَهُ وَاللَّه مِن يَشَاء وَلِللهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴾ في أَنتُم بَشَرٌ مُمَّن عَلَق يَعْفُرُكُم بِذُنُوبِكُم بَلُ أَنتُم بَشَرٌ مُمَّن عَلَق يَعْفِرُ أَنْ اللهُ اللهُ مَلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴾ في المَن يَشَاء وَيُعَدِّبُ مَن يَشَاء وَلِلَّه مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴾ أَنْ أَنتُم بَشَو مُن يَشَاء وَلِلَّه الله وَلَكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴾ أَن

والإيجابية المبصرة عند الموحدين لا تؤدي إلى الاستكفاء أو الاستغناء عن الله. وإنحسا إلى حانبها خصلة أخرى وهي الرحائية، إذ الإنسان يصيب ويخطئ، يقوى ويضعف يغفل أحيانا ويسهو أخرى، وإذا ما فرط في حنب الله وعثرت به أقدامه، قباب الرحاء والاستغفار والتوبسة مفتوح له بإذن ربه. قال الله تعالى: ﴿وَمَن يَعْمَلُ سُوءًا أَوْ يَظُلِمْ نَفْسَةُ ثُمّ يَسْتَغَفُو اللّه يَجِدِ اللّه غَفُورًا رَّحِمًا ﴾ وقال: ﴿قُلْ يَا عِبَادِيَ الّذِينَ أَسْرَقُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لاَ تَقْنَطُسوا مِسنَ رَحْمَةِ اللّه إِنَّ اللّه يَغْفِرُ الدُّعِيعًا إِلّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ (5).

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> أو الأعلى المودودي- الخشارة الإسلامية أسسها ومبادتها: 142.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة لقمان– الآية: **18.** 

رق سورة العصر - الآيات: 1 إلى 3.

الله عنورة الحجرات- الآية: 13.

رَّهُ سُورَةُ المَائِدَةُ – الآية: **18**.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> سورة النساء – الأبة: 110.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> سورة الزمر – الأبة: 53.

- والهدف الخامس للتربية الإيمانية تنمية النزعة الفطرية إلى الإيمان والتسدين عنسد الإنسان وتعهده بالتربية والتوجيه لأن الإنسان له دافعية إيمانية بغض النظر عن المحتمع أو الدين أو الحضارة التي يوجد فيها. فرصيد الفطرة الإيمانية خاصية تطبع كل بني آدم. «فالإنسان مجبول على أن يعتقد إن لم يجد اعتقادا صحيحا يندفع لا نخاذ اعتقادات باطلة وكما قسال Pascal "إن طبيعة الإنسان مجبولة على الإيمان فإذا لم تقدم له أهداف صائبة سديدة يركز حولها إيمانه وحبه تحول إلى عبادة أهداف خاطئة فاسدة"» (أ).

وقبل Pascal قال الرسول على يؤكد هذه الحقيقة، حقيقة فطرية الإيمان عند الإنسان أي إنسان بقوله: «كل مولود يولد على الفطرة فأبواد يهودانه أو ينصرانه أو يمحسانه..» (2).

وإذا كانت العقيدة الإسلامية تعرف باسم أصول الدين، أو أسس الإيمان والإسلام فقد اتضح مما سبق أن التربية الإيمانية أو البناء الاعتقادي تحتل من بناء شخصية الإنسسان السصالح المصلح في الإسلام موقع الأساس لجميع حوانب هذه الشخصية التي سيأتي الحديث عنها تباعا. ومن هذا المنطلق يمكن تحديد بعض المبادئ الهامة للتربية الاعتقادية لتوحيسه المسربين في هسلما الجال(3):

أولاً/ معظم رحال التربية الكبار والفلاسفة المحدثين يتفقون مع وجهة نظر الإسسلام في تأسيس التربية على الأساس الاعتقادي، أو الإتبان بالله واليوم الآخر.

تانيا/ لقد ربط الإسلام بين العقيدة والسلوك ربطا محكما، حيث جعل العمل دليلا على وجود العقيدة، كما تدل العقيدة على العمل، أو دلالة المسؤولية على الجزاء.

ثالثًا/ دور العقيدة في توجيه السلوك والتأثير على تصرفات الإنسان يختلف من عقيدة إلى أحرى سلبا وإيجابا، ضعفا وقوة.

رابعا/ العقيدة الحية الصحيحة قد تصبح مينة في القلوب إذا أخذها الشخص عن طريق التلقين الصوري، بعيدا عن الانفعال العاطفي بحقائقها، وضعف البصيرة والتدبر في أمورها.

<sup>(</sup>أ) مقداد بالبلن، يوسف مصطفى القاضي – علم النفس التربوي في الإسلام: 256.

هذا شطر من حديث تم تخريجه في ص 12 من هذا البحث.

<sup>(5)</sup> مقداد بالجرز، يوسف مصطفى القاضي - علم النفس التربوي في الإسلام: 287، 288.

#### 2- البناء العقلى:

عرفنا في مبحث البناء الاعتقادي أن أولى خطوات بناء شخصية الإنسان الصالح المسصلح في المحتمع الإسلامي هو الحرص على تطهير بحال الاعتقاد لديه من شوائب المسشك والحرافسة والوهم، وتوسيع آفاق رؤيته الإيمانية لتشمل عالمي الغبب والشهادة، وسائر ارتباطاته بالله تعالى، وبغيره من الكائنات، عن طريق شرائع الإسلام في العقائد والعبادات والمعاملات التي هي سبل غايتها ولهايتها التزكية والتطهير<sup>(1)</sup>.

وقد بين القرآن الكريم الآثار الوحيمة لتعطيل ملكة السمع والعقل على مصير الإنسان في الآخرة، حين يفقد تبعا لذلك معايير التمييز بين الخير والشر، وبين الصواب والخطأ في محسيط العقائد والعبادات والمعاملات في مرحلة الحياة الدنيا. ومن عمة كان حواب أصحاب النار عسن سبب دخولهم حهنم هو تعطيلهم فطرة السمع والعقل فيهم حتى وردوا مورد التهلكة. قال الله تعالى: ﴿وَلِلَّذِينَ كَفُرُوا بِرَبِّهِمْ عَذَابُ جَهَدّمَ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ إِذَا اللّهُوا فيها سَمِعُوا لَهَا شَهِيقًا وَهِي تَفُورُ تَكَادُ تَمَيَّزُ مِنَ الْفَيْظُ كُلّمَا اللّهِي فيها فَوْجٌ سَأَلَهُمْ خَزَنتُهَا أَلَمْ يَاتِكُمْ لَذِيرٌ قَالُوا بَلَى قَدْ جَاءَلَا لَذِيرٌ فَكَذّبُنَا وَقُلْنَا مَا نَزّلُ اللّهُ مِن شَيْءِ إِنْ أَنتُمْ إِلاّ فِي ضَلال كَبِيرٍ وَقَالُوا لَوْ كُتُسا فَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنّا فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ فَاعْتَرَفُوا بِذَنِهِمْ فَسُحْقًا لِأَصْحَابِ السَّعِيرِ فَا السَّعِيرِ فَا عَتَرَفُوا بِذَنِهِمْ فَسُحْقًا لِأَصْحَابِ السَّعِيرِ فَاعْتَرَفُوا بِذَنِهِمْ فَسُحْقًا لِأَصْحَابِ السَّعِيرِ فَا السَّعِيرِ فَا عَيْرَانُوا بِذَنِهِمْ فَسُحْقًا لِأَصْحَابِ السَّعِيرِ فَاعْتَرَفُوا بِذَنِهِمْ فَسُحُقًا لِأَصْحَابِ السَّعِيرِ فَاعْتَرَفُوا بِذَنِهِمْ فَسُحُقًا لِأَصْحَابِ السَّعِيرِ فَاعْتَرَفُوا بِذَنِهِمْ فَسُحُقًا لِأَصْرَابُ السَّعِيرِ فَاعْتَرَافُوا بَعْنَا فَي أَسْمَى الْعَلَى الْقَالَ الْكُوا لَمَالَالِ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَالِ عَلَى اللّهُ مَن اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُوا اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ

وعلى هذا الأساس عبر ابن عباس- رضي الله عنهما- أحسن تعبير عن جماع العقليسة الإسلامية بالنظر إلى تمارها بقوله: «فلا يسمى عاقلا إلا من عسرف الخسير فطلبه، والسشر فتركه» (3)، ومن هذا المنظور في تحديد عقلية الإنسان المسلم نضع اليد على الهدف الأسمى مسن أهداف البناء العقلي للإنسان الصالح. فتكون بالتالي غاية التربية العقلية الإسلامية هي تزكيسة العقل المسلم وتطهيره حتى يميز الخبيث من الطيب، ويسعى إلى الخير ويدع الشر عسن وعسى وإرادة، وطيب خاطر.

ولا مناص من الوقوف على فحوى بناء القدرات العقلية في الإسلام، ومنسهج السنفكير السليم الكفيل بتعهد هذه العقلية وتنميتها باستمرار.

<sup>(1)</sup> عيد الرحن عبد الخالق- الأصول العلمية للدعوة السلفية: 40.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة الملك- الآيات: من 6 إلى 10.

<sup>(5)</sup> ابن تيسية – الفتاوى – كتاب الإيمان: 31/7.

# أولا: مفهوم العقل في القرآن:

إذن يبلغ إنسان التربية الإسلامية ذروة نضحه العقلي بإدراك الصواب من الخطأ والخسير من الشر. ثم ينحاز إلى الصواب والخير عمليا في مقابل الخطأ والشر.

والعقل بهذا المفهوم في القرآن ليس وحودا مستقلا وإنما هو وظيفة من وظائف القلب (1)، أو اللب. حيث أشارت إليه الآيات القرآنية في صيغة الفعل على الدوام. كقوله تعالى: ﴿ أَفَلَسُمْ يُسْرِرُوا فِي الأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقَلُونَ بِهَا ﴾ (2) فالعقل وظيفة للقلب حسسب ظساهر الآية، وقد حاء القلب بمعنى الفواد أحيانا أحرى ليدل على وظيفة تحصيل العلم والمعرفة. حيث قال عز وحل: ﴿ وَاللَّهُ أَحُرَ جَكُم مِن يُطُونِ أُمَّهَا تِكُمْ لا تَعْلَمُونَ شَيْنًا وَجَعَلَ لَكُسمُ السشفعُ وَالأَبْصَارَ وَالأَفْعَدَة لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ (3).

# ثانيا: أنواع القدرات العقلية:

يتميز الإنسان بقدرات عقلية كامنة في فطرته، وتتحلى هـــذه القـــدرات في الــسلوك الخارجي لأفعاله العاقلة أثناء ممارساته العملية. فهناك قدرة على التأويل وتفـــسير الأحـــداث، وقدرة على التدبر والتأمل، وقدرة على الفهم والفقه، وقدرة على التفكير، وقدرة على التذكر للمعلومات، وقدرة على الحكمة... الخ.

وجميع هذه القدرات العقلية وغيرها مذكور في القرآن الكريم. فعلى سبيل المثال ما حساء بشأن التدبر العقلي: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبِّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَفْقَالُهَسَا﴾ (4). وقسال: ﴿ أَفَسلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلاَفًا كَثِيرًا ﴾ (5).

ومن الجدير ذكره أن هذه القدرات يعتريها من أحوال القوة والضعف والموت كسسائر قوى الإنسان القطرية الأحرى. وأمرها موكول لإرادة الإنسان واختياره ومسؤوليته عن نفسه ككل، يمكوناتها المعنوية والمادية. وهذا الذي يفتح المجال واسعا أمام الإنسان للعنايسة بقدراتسه

<sup>(</sup>أ) ماحد عرسان الكيلان- مناهج التربية الإسلامية: 138.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة الحج- الآية: **46**.

<sup>31)</sup> مورة النحل- الآبة: 78.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> سورة عمد- الآية: 24.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سورة النساء– الآية: **82**.

الفطرية وتنميتها وتطهيرها بما يحفظها سليمة من الهدر والإتلاف. وإلى ذلك نبه الحسالق سبحانه: ﴿وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا فَٱلْهُمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُواهَا قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَاهَا وَقَدْ خَابَ مَسَن دَسَاهَا ﴾ (أ)، فالنفس بقدراتما الفطرية، المعنوية والمادية، تحت تصرف فاعلية الإنسان يتحه محسا نحو الحير أو الشر سواء بسواء. فلو ضربنا مثلا بقدرة التدبير عند الإنسان أي إنسان، فإنسه لا محالة سينحو بما منحى واحدا من ثلاثة: «الحالة الأولى؛ تدبير لجلب ما هو نافع صائب، ولدفع ما هو ضار خاطئ، ويسمى صاحب هذه القدرة – عاقلا حكيما –.

والحالة الثانية؛ ضعف في قوة التدبير عن حلب ما هو نافع صائب، وعن دفع ما هو ضار خاطئ. ويسمى صاحب هذه الحالة- أبلها سفيها-.

والحالة الثالثة؛ طغيان في قوة التدبير لتعمل على حلب الضار الخاطئ، وإعاقة ما هو نافع صائب، ويسمى صاحب هذه الحالة- مخادعا وماكرا-.

والذي تحدف إليه التربية الإسلامية هو تنمية الحالة الأولى إلى درجة النسضج، وتزكيسة الأفراد والحماعات من الحالتين الثانية والتالغة» (2).

# ثالثا: أسس منهج البناء العقلي<sup>(3)</sup>:

لن تتم المحافظة على القدرات العقلية الإنسانية معافاة إلا إذا أحيطت بحماية ورعاية وتنمية على أسس منهجية تتمثل فيما يلي:

# 1- منهج التفكير السليم:

يعتمد هذا المنهج على الإعداد الفكري السليم لعقلية المسلم حسب المفردات الآتية:

#### أ- النقد الذاتي:

يعد النقد الذاتي أحد العناصر الهامة في العمل الإنساني حيث يسمح بالفحص الدقيق لنتائج الأعمال، وقرز سلبيها من إيجابيها، وتفسير الأحداث تفسيرا سننيا وذلك بربط الأسباب

<sup>(1)</sup> سورة الشعس- الآيات: من 7 إلى 10.

<sup>(2)</sup> ماجد عرسان الكيلان- أهداف التربية الإسلامية: 57.

الأن انظر: ماحد عرسان الكيلاي- مناهج التربية الإسلامية: من 138 إلى 611، وانظر لنفس الكاتب- أهداف التربية الإسلامية: من 62 إلى 85.

بمسبباتها دون تجني أو تبرير. وقد اعتبر القرآن النقد الذابي قاعدة أساسمية في تحمسل المسؤولية عن الأعمال الغردية أو الجماعية، مما يسهل إصلاح الأعطساب وتحساوز عوامسل الإخفاق، وإعادة الكرة حلبا للمصالح ودرءا للمفاسد.

قال الله تعالى: ﴿وَمَا أَصَابَكُم مِّن مُّصِيبَةٍ فَيِمَا كُسَبَتْ أَيْدِيكُمْ﴾ (1)، وقال أيضا: ﴿فَسلاَ تُزَكُّوا أَنفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ الثَّقَى﴾ (2).

ولنا عبرة في قصة آدم عليه السلام وإبليس، مشهدا صريحا في ممارسة النقد الذاتي وتحمل المسؤولية وعدم إلقاء اللوم على إبليس بعد الأكل من الشجرة التي نماهما الله تعالى عنها. فاعترفا بذنبهما وتابا إلى الله. قال الله تعالى: ﴿وَيَا آدَمُ اسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ الْجَثّةَ فَكُلاً مِنْ حَيْسَتُ شَتُما وَلاَ تَقْرَبَا هَذه الشّجَرَة فَكُونا مِنَ الظّالمينَ فَوَسُوسَ لَهُمَا الشّيطانُ لِيبُدي لَهُمَا مَل شَتُما وَلاَ تَقْرَبَا هَذه الشّجَرَة إِلاَ أَن تَكُونا مَلكَيْنِ أَوْ وَرِي عَنْهُمَا مِن سَوْءَاتِهِمَا وَقَالَ مَا لَهَاكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هَذه الشّجَرَة إِلاَ أَن تَكُونا مَلكَيْنِ أَوْ تَكُونا مِن الْخَالدينَ وَقَاسَمَهُمَا إِلَي لَكُمَا لَمِنَ النّاصِحِينَ فَدَلاً هُمَا بِعُرُورٍ فَلَمًا ذَاقا السَشّجَرَة تَكُونا مِن النّاصِحِينَ فَدَلاً هُمَا بِعُرُورٍ فَلَمّا ذَاقا السَشّجَرَة وَأَقُل لَكُمَا وَطَهْقَا يَخْصَفَانَ عَلْبِهِمَا مِن وَرَقَ الْجَثّة وَنادَاهُمَا رَبُّهُمَا أَلَمْ الْهَكُمَا عَن تَلكُمَا الشّجَرَة وَأَقُل لَكُمّا إِنَّ الشّيُطَانَ لَكُمًا عَدُو مُبِينَ قَالاً رَبّنا ظَلَمْنا أَنفُسَنَا وَإِن لَمْ تَعْفِرْ فَيَا لَتُعْمَا لَنَهُ مَن النّاصِحِينَ قَالاً رَبّنا ظَلَمْنا أَنفُسَنَا وَإِن لَمْ تَعْفِرْ لَيْ اللّهُ مَنْ النّاصِعِينَ قَالاً رَبّنا ظَلَمْنا أَنفُسَنَا وَإِن لَمْ تَعْفِرْ لَنُ النّا وَتَرْحَمْنا لَنَكُونَنَّ مِن الْخَاسِرِينَ \$ (أَنْ لَمْ تَعْفِرْ عَمْنا لَنَكُونَنَ مِن الْخَاسِرِينَ \$ (أَنْ لَمْ تَعْفِرْ عَمْنا لَنَكُونَ مَنَ الْخَاسِرِينَ \$ (أَنْ الْمَالَةُ لَالْمَا الْعُلَمْنَا أَنْفُسَنَا وَإِن لَمْ عَلْمَ الْمَا لَعْمَا اللّهُ مَا لَنْلُولُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللللل

تبين من قصة الشجرة أن الذي أوقع آدم في الغواية ومخالفة أمر الله هو إبليس ولكـــن في النهاية اعترف آدم وزوحه بتحمل المسؤولية ونقد الذات بالتوبة إلى الله والإنابة ورجاء صفحه وغفرانه.

في مقابل نقد الذات في هذه القصة مع آدم وزوجه نقف على عدم الاعتراف بالمسؤولية واللحوء إلى التفكير التبريري حين نسب إبليس الإغواء إلى الله سبحانه ظلما وزورا، بل كسان السبب وراء عدم سحوده لآدم الحسد والتمييز العنصري والاعتزاز الأحوف بأصسل العنصر الذي خلق منه وهو النار، في مقابل عنصر الطين الذي خلق منه آدم، قسال تعسال الأولَقُسدُ خَلَقْنَاكُمْ ثُمُ صَوَرُنَاكُمْ ثُمُ قُلْنَا لِلْمَلاَئِكَةِ اسْجُدُوا لاَدَمَ فَسَجَدُوا إلاَ إِللهِ إِللهِ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ لَمْ يَكُسن مُسنَ

<sup>(1)</sup> سورة الشوري- الآية: 30.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة النجم- الآية: 32.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة الأعراف- الأبات: 19 إلى 23.

السَّاجِدِينَ قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلاَ تَسَجُدَ إِذْ أَمَرَتُكَ قَالَ أَنَا حَيْرٌ مِّنَهُ خَلَقْتَنِي مِن لَار وَخَلَقْتُهُ مِن طِينٍ قَالَ فَاهْبِطْ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَتَكَبَّرَ فِيهَا فَاخْرُجْ إِنْكَ مِسنَ السَّعَاغِرِينَ قَالَ فَيهَا فَاخْرُجْ إِنْكَ مِسنَ السَّعَاغِرِينَ قَالَ فَيهَا أَغُويَتَنِي لِأَقْعُسِدَنَّ لَهُسمُ صَراطَكَ فَأَنظِرْنِي إِلَى يَوْمٍ يُبْعَثُونَ قَالَ إِنْكَ مِنَ الْمُنظَرِينَ قَالَ فَيهَا أَغُويَتَنِي لِأَقْعُسِدَنَّ لَهُسمُ صَراطَكَ الْمُسْتَقِيمَ ثُمَّ لِآتِينَهُم مِّن بَيْنِ أَيْدِيهِم وَمِنْ خَلْفِهِم وَعَنْ أَيْمَانِهِم وَعَن شَسَمَائِلِهِم وَلَا تَجِسهُ أَلَى الله عَن الله عَلَى الفَكر التَّريري لموقسف أَكْثَوَهُمْ شَاكِوينَ فِي الله عَلى الفَكر التَريري لموقسف أَكْثَونَهُم مِّن بَيْنِ مَن مسؤوليته وينقيها على الله عز وجل.

وبهذا يصير النقد الذان لازمة من لوازم التربية العقلية التي ينبغي أن ينشأ عليها المسسلم الصادق المنصف لنفسه ولغيره، لأن الله تعالى لا تخفى عليه خافية من أمر الخليقة فيما يضمرونه وما يظهرون من النيات والأقوال والأعمال.

# ب- التفكير الشامل:

يعتبر التفكير الشامل من أهم الأسس المنهجية في البناء العقلي ويقصد بالتفكير السمامل الإحاطة بالأمر المدروس من جميع حوانبه والنفاد إلى أحزائه وعلاقاته وآثاره. واستبعاد التفكير الجزئي الذي يرتبط عادة بالسطحية والجمود والتقليد في أدوار الانحطاط الحضاري.

ويرتبط التفكير الشامل بالرسوخ في العلم وهو ما يوافق حالات النسهوض الحسضاري والاجتهاد والتحديد في محالات العلم المختلفة ويؤدي التعمق فيه إلى الإيمسان. قسال تعسالى: ﴿وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلِّ مِّنَّ عند رَبِّنَا ﴾ (2).

كما يؤدي التفكير الجزئي الناقص إلى الغفلة عن الحقيقة كلها وغالبا ما يكون مرتبط المالكفر والتكذيب بالحق، قال تعالى: ﴿يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِّنَ الْحَيَاةِ اللَّالَيَا وَهُمْ عَنِ الآخِرَةِ هُــمُ عَالِكُونَ ﴿ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ج- التفكير التجديدي: يتساوق التفكير التحديدي مع الحيوية الفكرية والنظر الثاقب.
 عند المؤمن الحصيف حيث يجمع بين قراءة آيات الفرآن وقراءة آيات الآفاق والأنفس في الواقع

أن مورة الأعراف الآيات: 11 إلى 17.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة آل عسران- الآية: 7.

الآية: 7. الآية: 7.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة يونس– الآية: 39.

ويفهم هذا بذاك. امتنالا لأمر الله بالقراءة في الكتابين المسطور وهو القرآن، والمنظور وهو الكون بآياته في الآفاق والأنفس وتسخير السنن الإفية في العمارة والسيادة للحق وأهلمه في الأرض. قال الله تعالى: ﴿ اقْرَا بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ خَلَقَ الإِنسَانَ مِنْ عَلَقِ اقْسَرًا وَرَبُّسِكَ الْأَكْرَمُ الَّذِي عَلَمَ بِالْقَلَمِ عَلَمَ الإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ﴾ (أ)، ونتيجة القراءة هذه ستفضى بالإنسان إلى وضع اليد على الحقيقة بشمولها غيبا وشهادة، قال تعالى: ﴿ سَتُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي إِلَى وَضَع الله عَلَى الْحَقِيقَة بشمولها غيبا وشهادة، قال تعالى: ﴿ سَتُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنْهُ الْحَقِيقُ أَوْلَمْ يَكُف بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدًا ﴾ (2).

أما الصورة المغايرة للتفكير التحديدي فهي التفكير السكوين الآبائي المقلد سواء قبع هذا التفكير على نماذج تاريخية لا يتجاوزها، أو قنع بأخرى جديدة وافدة كحال المفكرين الحداثيين أو العصرانيين الذين ولوا وجوههم شطر الغرب وتبنوا أفكاره وقيمه ورؤاه الكونية، لا يضيفون إليها شيئا ولا يتحاوزونها قيد أنملة.

والنموذجان التاريخي والحداثي يشتركان في حذر واحد وهو التقليد والسكون وتعطيسل القوى العقلية التي أوجدها الله تعالى في كل إنسان لتشغيلها وتفعيل دورها لتجديد الفكر والحياة على هدى وبصيرة. ومن هنا لفت القرآن انتباهنا إلى حقيقة أصحاب ظاهرة الستفكير المقلد وأثر تعطيلهم لوظيفة العقل وما ينتج عن ذلك من مظاهر سلبية مدمرة للعقيدة والحياة معا.

قال الله تعالى: ﴿ إِلَّا وَجَلَالُا آبَاءَلَا عَلَى أُمَّةً وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِم مُّقْتَدُونَ ﴾ (ق) وقد استنكر عليهم الفرآن هذا الموقف وطلب منهم أن يتحرروا من الآبائية الَّتِي قد توردهم المهالك والزيغ، قال تعالى: ﴿ قَالُوا بَلْ نَتْبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أُولُو كَانَ آبَــارُهُمْ لاَ يَعْقِلُــونَ شَــيْناً وَلاَ يَهْتَدُونَ ﴾ (4).

<sup>(1)</sup> سورة العلق- الأيات: 1 إلى 5.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة نصلت- الآية: 53.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> سورة الزعرف- الآية: 23.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة البقرة - الأية: 170.

# د- التفكير العلمى:

يعنى التفكير العلمي في توجيهات القرآن الكريم بناء العقلية الإسلامية على عدم التسرع وإصدار الأحكام حزافا قبل استكمال المعلومات والتأكد من صحتها والتعرف علمي الحقيقسة كاملة بالحجة والبرهان الذي ينتفي معه الخرص والظن والهوى.

قال الله تعالى ملفتا الانتباه إلى ضوابط التفكير العلمي: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن جَاءِكُمْ فَاسِقٌ بِنَيَا فَتَيَنِّتُوا أَن تُصِيبُوا قُومًا بِجَهَالَة فَتَصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ ﴾ (1). وحسدر مسن تبديد طاقات السمع والبصر والفؤاد فيما لا طائل من ورائه، وقبل توفر الأدلة العلمية الكافية: ﴿ وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوادَ كُللُ أُولِيسِكَ كُلكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوادَ كُللُ أُولِيسِكَ كُلكَ مَنْ عَسْمُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوادَ كُللُ أُولِيسِكَ كُلكَ مِنْ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوادَ كُللُ أُولِيسِكَ كُلكَ مِنْ مِنْ وَالْفُولَةِ وَالْفُولَةِ وَالْفُولَةُ وَالْفُولِةُ وَالْفُولَةُ وَالْفُولَةُ وَالْفُولَةُ وَالْفُولِةُ وَالْفُولِةُ وَالْفُولِةُ وَالْفُولَةُ وَالْفَاقِةُ وَالْفُولَةُ وَالْفُولَةُ وَالْفُولَةُ وَالْفُولَةُ وَالْفُولِةُ وَلِيْكُولَةً وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ وَلِيْ السَّمْعُ وَالْفُولُولَةُ وَاللَّهُ وَلَالُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْفُولِةُ وَاللَّهُ وَلَالْمُ وَلَمْ وَالْفُولَةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَالْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَالْمُ وَاللَّهُ وَالْمُولِقُولُولِهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَالْهُ وَاللّهُ وَلِمُ الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَل

## ه- التفكير السني:

أن يكون الفكر سننيا يعني أن تكون العقلية علمية تسلم بداهة أن جميع ظواهر الكسون وأحداثه لا تحدث إلا وفق سلسلة من النظم والقوانين التي جعلها الباري تعالى وربطهسا بكسم هائل من الأسباب والعلاقات، التي من وظيفة العقل العلمي السنني اكتشافها وتسحيرها لنسشر الخير وتعميمه في الأرض بوضع العلوم وتطبيقاتها التقنية.

وتستبعد العقلية السننية في فهم طبائع الكائنات وفطرها التفكير الخرافي وتزدريه، وكلفا التفكير الخوارقي الوهمي لضمان الاطراد في التقدم العلمي والازدهار الحضاري. وكل ذلك من مستلزمات العلم والإيمان في عقيدة التوحيد.

مع هذا الأساس المنهجي الخامس من أسس بناء العقلية الإسلامية تكون حلقة البنساء العقلي قد استكملت أهم أدوارها في منظور تزكية العقل وتربيته في ضوء القرآن كتاب الإيمان والإسلام والحياة يحميع صورها وحاحاتها، وإذا أريد لعملية البناء العقلي أن تؤتي أكلها بهاذن ركما لابد أن نوفر لها الإطار أو المحضن الذي تينع فيه أزهارها وتنمر، هذا المحضن لن يكون إلا الحرية اللازمة لتنمية القدرات العقلية والتفكير السليم.

<sup>(1)</sup> سورة الحمرات- الآية: 6.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة الإسراء- الآية: 36.

«لذلك يمكن القول - جزما وتأكيدا - أن الحرية في الأمة المسلمة هي فرض عسين وعلى الجميع القيام بما وممارستها وتوفيرها وحمايتها من الطغيان السداخلي ومن العسدوان الخارجي. وإذا غابت الحرية وقع الإثم على الجميع وذلك لسببين: الأول؛ إن الحريسة سبب رئيسي لنمو القدرات العقلية التي يفهم القرآن بواسطتها وتفهم آيات الله في الآفاق والأنفس، فإذا لم توجد هذه القدرات العقلية اقتصر الإنسان على تلاوة آيات الله وحفظ آيات الله في الآفاق والأنفس دون فهم لمقاصدها النهائية وتحول كالحمار يحمل أسفارا.

والثاني؛ أن غياب الحرية يؤدي إلى ضعف القدرات العقلية وضممورها وإن كانست موجودة مما يمهد لعودة الصنعية والوثنية والتخلف. فالحرية هي مظهر التوحيد، والتوحيد في جوهره حرية، لأنه تحرر من عبودية الأشخاص والأشياء والأفكار الخاطعة أو الخرافية»(1).

# 3- البناء الروحي:

يعمل البناء الروحي للشخصية الإسلامية حنبا إلى حنب مع البناء الاعتقسادي، والبنساء العقلي، على مدها بقوة معنوية تزيد من صلاحها وخيريتها واستقامتها ولذلك أولى الإسسلام كتابا وسنة هذا الجانب العناية اللازمة، وحعل الفرد المسلم دائم الصلة بالمدد الروحي الذي لا ينقطع في كل الأحوال والظروف. فعلى صعيد الصلة بالقرآن لا يزال يمد العقل المسلم بالحقائق عن الغيب والشهادة ويذكره كلما اقترب منه بزاد لا ينضب معينه ليلا وتحارا، وهذا شأن كل مؤمن يحافظ على هذا الحبل المتين.

وقد شرع الإسلام للفرد والجماعة عبادات نديم التحفز الروحي وتشحذه باستمرار في دورات متكررة مع الصلاة خمس مرات في اليوم، ومع الصيام شهرا واحدا في السنة وكسللك حين يحول الحول مع الزكاة، ومرة في العمر مع الحج إلى بيت الله الحرام.

«فهذا النضج الروحي والتقافي والمعرفي للقرآن الكريم وبيانه النبوي تبع لا ينضب. حيث لا تتم عبادة المسلم إلا بتلاوته سرا وجهرا وسماعا وتأملا وتدبرا، في يوم المسلم وليلته، إضافة لتحقيق الولادة الجديدة للأمة في كل عام، حيث يسعى المسلمون من شميتي البقياع إلى أرض

<sup>(1)</sup> ماحد عرسان الكيلان- أهداف التربية الإسلامية: 78. وانظر: عمد نتحى عنمان- من أصول الفكر السياسي الإسلامي: 223 وما بعدها.

النبوة للعيش ولو لأيام على أرض ولادة المحتمع الأول، الذي حمل الحسضارة للعسالمين، وحقق المساواة والتكافل مع (الآخر)، وألغى فوارق وحواجز الزمان والمكان....»(1).

ولكي تسهم التربية الروحية في البناء التكاملي لشخصية الإنسان الصالح المصلح مع سائر الجوانب الأخرى وحب تحديد بحالاتها كالآق:

#### أ- مجال العبادة:

تعمل التربية الروحية على تعويد الناشئ المسلم منذ صغره على أداء بعسض الفسرائض: كالصلاة مثلا، وذلك حتى تأنس نفسه وتنقاد روحه شيئا فشيئا لطاعة الله عز وزجل، وطبقسا لهذا الأمر نرى النبي على يأمر بالبدء بتعليم صبيان المسلمين أحكام الصلاة وأداءها عند بلوغهم سن السابعة وإحبارهم عليها إذا بلغوا سن العاشرة ولو بالضرب، غير المبرح حتى يتعودوا على الصلاة ولا يتركونها، عن عبد الملك بن الربيع بن سيرة عن عن جده قال، قال رسول الله يلى: («علموا الصبى الصلاة ابن سبع سنين واضربوه عليها ابن عشر»] (علموا الصبى الصلاة ابن سبع سنين واضربوه عليها ابن عشر»] (علموا الصبى حسديث حسديث

وكذلك الحال بالنسبة للصيام والزكاة والحج حين يبلغ الإنسان المسلم وتحب عليه شرعا فيؤديها مع الصلاة طاعة لله عز وحل وتقربا إليه وامتثالاً لأمره.

وتلي العبادة في حياة المسلم من حيث الأهمية والمكانة والقبول، العقيدة الإسسلامية ولا تتأخر عنها «فالعبادات وأركان الدين هي حجر الزاوية في نظام الدين كله، يواخذ عليها العبد ويحاسب يوم القيامة، أما الأمور الأخرى فهي وسائل وفي درجة ثانوية في الدين» (3).

ولا يقتصر الأمر في التربية الروحية على بحرد التعود على أداء السصلاة أو غيرها مسن العبادات الإسلامية، فتلك البداية التي تنطلق منها التزكية للمسلم، ولابد من دعمها بالسصحة الخلقية والنفسية معا.

<sup>(1)</sup> عمر عبيد حسنة - الوراثة الحضارية: 43.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> منن الترمذي- كتاب الصلاة عن رسول الله، باب ما جاء من يؤمر الصبي بالتعلاة، حديث رقم: (407): 259/2.

الله المحسن على الحسني الندوي- العقيدة والعباهة والسلوك: 83، وانظر انتفس المؤلف- التفسير السياسي للإسلام.

### ب- مجال الأخلاق الحسنة:

من شأن عقيدة التوحيد في الإسلام أن تنعكس على صفحة النفس الإنسانية بإشسراقها ونقائها أخلاقيا، وأن لا تترك فراغا تملأه الأخلاف السيئة من مثل النيات والإرادات الدنيئة، التي تعد «عثابة الجراثيم في الجسم فكما أن تلك الجراثيم تكون سببا للأمراض الجسمية فكذلك تكون مثل تلك النيات والإرادات تجعل الروح مريضة ولهذا عبر الله عن تلك الإرادات والنيات السيئة بالمرض» (4).

فقال الله تعالى في ذلك: ﴿فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَرَادَهُمُ اللّهُ مَرَضاً ﴾ (<sup>2)</sup>، ﴿وَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَرَادَتُهُمْ رِجْسًا إِلَى رِجْسِهِمْ﴾ (<sup>3)</sup> ورحس القلوب في الآية فاسد النيات والنفاق وسيئ الأخلاق والمعنويات.

وعلق الباري تعالى الفوز النهائي والنجاح الأخروي للإنسان بسلامة القلب مسن سيئ الأخلاق، وغوائل النفس، ومكايد الشيطان وحبائله، وحب الدنيا وإيثارها على الآخرة. فقال: ﴿يَوْمُ لاَ يَنفَعُ مَالٌ وَلاَ بَنُونَ إِلاَّ مَنْ أَتَى اللَّهُ يَقَلَّب سَليم﴾ (4).

وتقوم التزكية الخلفية للنفس الإنسانية وتطهير القلب البشري في المنهج النبوي القسرآني على الأسس الآتية (<sup>5)</sup>:

- الإخلاص: قال تعالى: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلاَ لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ اللَّذِينَ حُنَفَاء وَيُقِيمُوا الصَّلاَةَ وَيُؤثُوا النَّكَاةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ ﴾ (<sup>6)</sup>.
  - التوبة المخلصة: قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا تُوبُوا إِلَى اللَّهِ تَوْبَةً لَصُوحًا ﴾ (7.
    - الصبر والعفو: قال تعالى: ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ الأُمُورِ ﴾ (8).

<sup>(1)</sup> مقداد بابلئ، ويوسف القاضي علم النفس التربوي في الإسلام: 323.

<sup>(2)</sup> سورة البقرة - الآباد: 10.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة التوبة- الآبة: 125.

<sup>(</sup>٥) سورة الشعراء - الآية: 89.

أبو الحسن على الحسن الندوي- العقيدة والعيادة والسلوك: 154 وما بعدها.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سورة البينة– الآية: 5.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> سورة التحريم- الآية: 8.

الله عنورة الشوري- الآية: 43.

- مراقبة الله: قال تعالى: ﴿ وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ (¹).
- التقوى: قال تعالى: ﴿ يَا آَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ ﴾ (2).
  - التوكل: قال تعالى: ﴿وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتُوَ كُلِّ الْمُؤْمِنُونَ﴾ (<sup>3)</sup>.
    - الاستقامة: قال تعالى: ﴿فَاسْتَقِمْ كُمَا أُمِرْتَ ﴾ (4).
- الاعتصام بالكتاب والسنة: قال تعالى: ﴿فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَسَيْءٍ فَسَرَدُوهُ إِلَى اللَّسِهِ
   وَالرَّسُولَ﴾ (٥).
- حب الله ورسوله: قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبًّا لّلهِ﴾ (٥)، ﴿قُـــلْ إِن كُنستُمْ
   تُحِبُّونَ اللّهَ فَالِّيعُونِي يُحْبِيْكُمُ اللّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (٦).
  - الأخوة الإسلامية: قال تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخُومَهُۗ ﴿ الْأَخُومَ الْحُومَ الْحُومَ الْ
  - أداء الأمانة: قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَامُرُّكُمْ أَن تُؤدُّوا الْأَمَالَاتِ إِلَى أَهْلِهَا ﴾ (٩).
    - الإصلاح بين الناس: قال تعالى: ﴿ قَاتُشُوا اللَّهَ وَأَصْلِحُوا ذَاتَ بِينِكُمْ ﴾ (10).
      - التواضع: قال تعالى: ﴿وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾(11).

را) سورة الحديد - الآية: 4.

<sup>(2)</sup> سورة آل عمران- الآية: 102.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة (براهيم- الآية: 11.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> سورة هود- الأية: 112.

<sup>(5)</sup> مورة النساء - الآية: 59.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> سورة البقرة~ الآية: 1**6**5.

<sup>&</sup>lt;sup>75)</sup> سورة آل عمران- الآية: 31.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) سورة الحجرات- الآية: 10.

<sup>(6)</sup> سورة النساء - الآية: 58.

<sup>(&</sup>lt;sup>10)</sup> سورة الأنفال- الآية: 1.

<sup>(11)</sup> سورة الحجر – الآية: 88.

- الخوف والرجاء: قال تعالى: ﴿وَإِيَّايَ فَارْهَبُونِ﴾ (أ)، ﴿قُلْ يَا عِبَسادِيَ السَّدِينَ السَّذِينَ أَشُرَقُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لاَ تَقْتَطُوا مِن رَّحْمَةِ اللّهِ إِنَّ اللّهَ يَعْفِرُ الذَّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفْسورُ الرَّحِيمُ ﴾ (2).
   الرَّحِيمُ ﴾ (2).
- الزهد في الدنيا والتقلل منها: قال تعالى: ﴿الْمَالُ وَالْبُنْــونَ زِينَـــةُ الْحَيْــاةِ السَّدُلِيَا
  وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالَحَاتُ خَيْرٌ عندَ رَبُكَ فَوَابًا وَحَيْرٌ أَمَلاً﴾ (٥).
  - الإيثار: قال تعالى: ﴿وَيُؤْلِرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ (٩).
- تحريم الكبر والقساد: قال تعالى: ﴿ تِلْكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لاَ يُويدُونَ عُلُواً فِي الأَرْضِ وَلاَ فَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (ق).

وقد استفاضت السنة في بيان مكارم الأحلاق ومحاسنها التي أحدُ النبي رضي تفسه مَا قبـــل غيره، حتى بلغ الغاية من تمذيب الأحلاق وتزكية النفس<sup>(6)</sup>.

عن عمر ن الخطاب فله قال، سمعت رسول الله على يقول: [«إنما الأعمال بالنيات وإنمسا لكل امرئ ما نوى، فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله فهجرته إلى الله ورسوله، ومن كانت هجرته إلى ما هاجر إليه»](7).

عن قتادة عن أنس قال، قال رسول الله ﷺ إلا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من والده وولده والناس أجمعين»]<sup>(8)</sup>.

<sup>(1)</sup> سورة القرة – الآية: 40.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة الزمر - الأية: 23.

<sup>&</sup>lt;sup>رقي</sup> سورة الكهف- الآية 46.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة الحشر – الآية: 9.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سورة القصص– الأية: 83.

أبر الحسن على الحسن الندوي- العقيدة والعبادة والسلوك: 153.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> سنن ابن ماحه- كتاب الزهد، باب النية، حديث رقم: (4227): 1413/2.

<sup>(8)</sup> صحيح البخاري- كتاب الإيمان، باب حب الرسول من الإيمان، حديث رقم: (15): 14/1.

وعن ألي هريرة هله قال، قال رسول الله ﷺ: [«المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، والمؤمن من أمنه الناس على دمائهم وأموالهم»](أ)، قال أبو عيسى هذا حديث حسسن صحيح.

وعن تميم الداري قال، قال رسول الله ﷺ: [«إنما الدين النصيحة، قالوا: لمن يا رسسول الله؟ قال: لله ولكتابه ولرسوله ولأثمة المسلمين وعامتهم»](2).

عن أنس بن مالك قال، ما خطبنا نبي الله ﷺ إلا قال: [«لا إيمان لمن لا أمانة له، ولا دين لمن لا عهد له»](<sup>3)</sup>.

واضع من هذه الأحاديث الشريفة أنها تدعو إلى مكارم الأخلاق ومحاسسنها وتربطهسا بالإيمان وسلامة الطوية، وتنفر من سيئ الأخلاق والنفاق وما يتبعها من عمل وسلوك.

إن التوجيه القرآن النبوي لأحلاق المسلم وحمايته من التردي والتدسية والوقوع في حبائل النفس والشيطان، والعمل على تزكية العقيدة والفكر والسلوك وتعهدها بالتنمية والترقي لهسسي من مقاصد بناء شخصية سليمة صالحة مصلحة فعالة تقوى علسى تغسير إيجسابي في المحتمسع والتاريخ.

وعلى هذا الأساس تعهد الإسلام البناء الروحي للإنسان المسلم مسن خسلال العبادة والاخلاق الحميدة التي يمارسها بشكل فردي أحيانا وفي إطار الجماعة أو المحتمع أحيانا أخسرى لكى يكون لبنة صلبة في بناء الحياة الاحتماعية والمحافظة عليها باستمرار.

#### 4- البناء الصحى:

إذا كانت عناصر التزكية السابقة ذات طابع معنوي فيما يتعلق بالبناء الاعتقادي والبنساء العقلي الفكري والبناء الروحي الأخلاقي والاحتماعي للشخصية الإنسانية، فإن حانبه المسادي الحسمي، والذي يشكل مع الجانب المعنوي بحمل حقيقة الكينونة الإنسانية فقد أولاه الإسسلام عناية فائقة عما يحفظ عليه قدراته الفطرية بحميع أبعادها كما تكفل له بصيانة محيطه السداخلي

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> ستن الترمذي - كتاب الإنمان عن رسول الله، باب ما جاء في أن المسلم من سلم...، حديث رقم: (2627): 17/5.

<sup>(2)</sup> منتن النسائي - كتاب البيعة، باب النصيحة للإمام، حديث رقم: (4198): 156/7.

د<sup>53</sup> مسند أحمد- كتاب بسند أنس بن مالك، باب أنس بن مالك، حديث رقم: (11975): 594/3.

والخارجي وأحاطه بتشريعات ربانية وتوحيهات سلوكية في غاية الأهمية بما يجلسب لسه السعادة والفلاح عند التزام أوامر الله ونواهيه والاقتداء برسسوله فلل في ممارسستها بتوسسط واعتدال.

وفي منظور الإسلام، الإنسان وحدة متكاملة فطربا، فهو يتصرف ببعديه المادي والمعنوي في آن واحد، ومن ثمة لا يمكن الفصل بين النفس والجسم، فلا يمكن الحديث عن نشاط حثماني مفصولا عن نطاق النفس، ولا عن نشاط نفسي لا يدخل في نطاق الجسم، «السمع والبسصر والذوق والشم واللمس كلها حواس، حواس حسمية، ولكنها لا تؤدي وظيفتها منفصلة عسن الكيان النفسي كله» (1).

قال الله تعالى عن الذين يفصلون حواسهم عن وعيهم كما يفعل الكفار عادة: ﴿وَلَهُسمُ أَعْلَىٰ لِلَّهُ يَعْلَمُ الْكفارِ عادة: ﴿وَلَهُسمُ أَعْلَىٰ لا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانٌ لا يَسْمَعُونَ بِهَا أُوْلَئِكَ كَالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَطَلَّ أُولَئِكَ هُسمُ الْغَافِلُونَ﴾ (2) . الْغَافِلُونَ﴾ (2) .

والجسم باعتباره عضلات وعظاما وأحشاء وأعصابا، ظاهرها حسمي وتركيبها كذلك، لا مراء فيه. غير أنما في مجموعها تعبر عن «طاقة حيوية» متحركة لغاية نفسية مرتبطة بما أشد ارتباط<sup>(3)</sup>. حيث يتعذر القصل بين وظائف الأعضاء والجانب النقسي من كيان الإنسان فبينهما تأثير متبادل لا يخفى على المتأمل في طبيعة حياة الإنسان، وسلوكه البشري.

وعناية الإسلام بجسم الإنسان وحفظ طافته الحبوية من الهدر والضياع وعسدم التسوازن والقسط من أهم أسس تربية الإنسان في الإسلام، إذ «... يراعي الجسم من حيث هو حسم، ليصل منه إلى الغاية النفسية للرتبطة به، فحين يقول الرسول الكريم: عن عبد الله بن عمرو بن العاص قال، قال رسول الله على: [«يا عبد الله أنم أخبر أنك تصوم النهار وتقوم الليل، قلست: بلى يا رسول الله، قال: فلا تفعل. صم وأفطر، وقم ونم، فإن لجسدك عليك حقا، وإن لزوجك عليك حقا، وإن لزوجك عليك حقا، وإداحة وتنظيف وتقويم، فهو يدعو إلى هذه العنايسة السشاملة

ذا : عمد قطب- منهج التربية الإسلامية: 304.

<sup>(2)</sup> سورة الأعراف - الآية: 179.

<sup>(3)</sup> عمد قطب- منهج الزية الإسلامية: 105.

<sup>(4)</sup> صحيح البخاري- كتاب النكاح، باب لزوجك عليك حق، حديث رقم: (4903): 5/1995.

بالجسم كله، ليأخذ (الإنسان) النصيب من المتاع الحسي الطيب الحلال الذي أمر الله به في توجيهاته الكثيرة: ﴿وَلاَ تَنسَ تَصِيبَكَ مِنَ الدُّنْيَا ﴾ (أ)، ﴿ قُلُ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعَبَادِهِ وَالْطُيّبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ ﴾ (2)، أي لغاية نفسية مقامة على قاعدة حسمية، ثم ليوفر الطاقسة الحيوية اللازمة لتحقيق أهداف الحياة، وهي أهداف تشمل كل كيان الإنسان» (3).

وتدخل بصورة عامة كل توجيهات النبي ﷺ: من مزاولة الفروسية، والسباحة والرمايسة، هذه المهارات التي تعود على حسم المسلم بفائدة يقصد منها تقوية الجسم وترويضه على تحمل المشاق والاستعداد الدائم لبذل الجهد بما يخدم الأمة والدين.

ولو تدبرنا في واحبات المسلم التعبدية أو في عادات الحياة الإنــسانية اليوميــة وكيفيــة ممارستها على نسق واحد لاستطعنا أن نتصور منهجا إسلاميا في مجال التربيـــة الحــسمية لـــه منطلقات وغايات محددة، تعنى بالنفس والحسد معا.

## أ- صحة الجسم في العبادات الإسلامية:

• على مستوى الوضوء: فضلا عن أن الوضوء فريضة على كل مسلم، حيث لا تقبسل صلاة من دونه، فإن آثاره المتعدية على الجسم والنفس ذكرت مرارا وتكرارا في أحاديث النبي على الحسم والنفس، والجسم في مسألة الوضوء. عن أبي هريرة على: أن رسول الله تلا قال: [«إذا توضأ العبد المسلم، أو المؤمن، فغسل وجهه، حسرج مسن وجهه كل خطيئة نظر إليها بعينيه مع الماء أو مع آخر قطر الماء فإذا غسل يديه خرج مسن يديه كل خطيئة كان بطشتها يداه مع الماء أو مع آخر قطر الماء فإذا غسل رحليه خرجست كل خطيئة مشتها رحلاه مع الماء أو مع آخر قطر الماء فإذا غسل رحليه خرجست كل خطيئة مشتها رحلاه مع الماء أو مع آخر قطر الماء فإذا غسل رحليه خرجست

ومع ذلك فقد أحصى العلماء فوائد صحبة جمة للوضوء من بينها: وقاية العين من الإصابة بالرمد، وتطهير الأنف من الجرائيم التي تتجمع فيه بين وضوء وآخر. ووقاية الجلد من الأمراض

سورة القصص - الآية: 77.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة الأعراف- الآية: 33.

<sup>(3)</sup> عمد قطب- منهج التربية الإنسانية: 105.

<sup>(4)</sup> صحيح مسلم- كتاب الطهارة، باب حروج الخطايا مع الوضوء، حديث رقم: (224): (215/1.

الجلدية حين غسله عدة مرات في اليوم. ووقاية بطن الإنسان وحوفه من الجسرائيم السبتي تنتقل عبر الأيدي الملوثة، حيث تخلو الأيدي المتوضئة باستمرار مسن الجسرائيم في أغلسب الأحوال<sup>(1)</sup>.

ويلحق بنظافة الوضوء عناية الإسلام في عباداته وفي غيرها من الحالات بوحوب طهــــارة الثوب إذ يعد ذلك من شروط صحة الصلاة وكذلك طهارة مكان الصلاة.

وللتذكير فإن لهذا أثر فعال في وقاية الإنسان من أمراض فعلية أو محتملة بلا ريب وقد كان للعناية بتنظيف الشعر، وقص الأظافر والختان ونتف شعر الإبط توجيه نبوي كسريم، لما لذلك من أثر نفسي وصحي على مخبر الإنسان المسلم ومظهره.

عن أبي هريرة في قال: سمعت النبي في يقول: [«الفطرة خمس أو خمس من الفطــرة: الختان، والاستحداد، ونتف الإبط، وتقليم الأظافر، وقص الشارب»](2).

وقد حعل الإسلام للفم والأسنان عناية بنظافتهما حيث سن النبي السواك لتطهير الفم والأسنان، فعن أبي هريرة، عن النبي في قال: [«لولا أن أشق على المؤمنين وفي حديث زهير: على أمتي الأمرقم بالسواك عند كل صلاة»](5).

إذن فالنظافة لازمة من لوازم حياة المسلم التعبدية والاعتبادية، كذلك فإن التغذيسة مسن حيث نوعها ومقدارها حازت العناية في القرآن والسنة حتى يستفيد الإنسان من هذه النعم التي جعلها الله تعالى رزقا لعباده.

وقد أمرنا سبحانه وتعالى أن تعتدل في المأكل والمشرب ولا نغالي أو نـــسرف إلى الحـــد الذي يلحق الضرر بالمال والصحة معا. قال تعالى: ﴿يَا يَنِي آدَمَ خُذُوا زِينَــتَكُمْ عنـــدَ كُـــلٌّ مَسْجِدٍ وكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلاَ تُسْرِفُوا إِلَّهُ لاَ يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ ﴾ (4).

<sup>(1)</sup> مقداد يابلين، ويوسف القاضي - علم النفس التربوي في الإسلام: 7()4.

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري- كتاب اللباني، باب قص الشارب، حديث رقب: (5550): 2209/5.

<sup>&</sup>lt;sup>(ق)</sup> صحيح مسلم- كتاب الطهارة، باب السوالت، حديث رقم: (252): 220/1.

<sup>(4)</sup> سورة الأعراف- الآية: 31.

هذا عن الأمر بالاعتدال في المأكل والمشرب فيما هو حلال طيب، أما ما هو حرام حبيث من المأكل والمشرب فقد أمر الله تعالى بالابتعاد عنه، لأن الأطعمة المحرمة تلحق السضرر بالحسم والعقل والمال عاجلا أم آجلا.

قال الله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ اللَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَاشْكُرُوا لِلَّهِ إِن كُنتُمْ وَاللَّهِ وَاللَّهُ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَاللَّهُمَ وَلَحْمَ الْخِبْرِيرِ وَمَا أَهِلٌ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ ﴾ (أ).

وقد ثبت بالتجربة أن هذه المحرمات من الأطعمة مرتع خصب للميكروبسات الحاملسة للأمراض، أو لأتما تفقد خواصها المفيدة للحسم إلى غير ذلك من العلل والأسسباب الموحبسة للتحريم.

وقد حرم القرآن الخمر والقمار وما إليها من الموبقات المهلكات كما في قولم تعمالى: ﴿إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنصَابُ وَالأَزْلاَمُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ السَشَيَّطَانِ فَسَاجَتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ مُ تَفْلِحُونَ ﴾ (2).

وهذا يشمل منهج التغذية الإسلامي كل ما ينفع الجسم، وما يناسبه من المقدار الدي تتحقق به الصحة وتتقوم الحياة في يسر واعتدال. وما تبتعد عنه من الأطعمة والأشربة المصرة للصحة والمال.

ولم يقتصر الإسلام في منهجه الصحي على النظافة والتغذية، وإنما تعهد حسم الإنـــسان كذلك بالنشاط ومزاولة الرياضة حتى يقوى الجسم على مغالبة الأمراض والتمتع بعافية الصحة كي يقوى المؤمن على أداء واحباته نحو ربه، ونفسه وبحتمعه بكل همة ونشاط.

ومن هنا ندرك أن العناية بالبناء المتكامل لشخصية الفرد المسلم من أولى أولويات المنسهج الإسلامي، «والهدف من هذا الاعتناء المتكامل، هو تثبيت العقيدة الإسلامية في نفوس المسلمين، حتى يعبد الله عن يقين ومعرفة. هذا إلى حانب السعي في الدنيا وطلب الرزق والعمل المشمسر

را<sup>1)</sup> سورة البفرة – الآيتان: 172، 173.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة المالدة – الآية: **90**.

الصالح. وهذه الأمور تتطلب ضمن ما تنطلب أن يكون المسلم قويا صحيح الجسم حسى يتمكن من تأديتها حق أدائها، ويقوم ها على أحسن وجه ممكن»(1).

## المحور الثاني: تزكية البيئة العامة:

تبين من خلال عرض المحور الأول لمنهاج النزكية المتعلق بتربيسة السنفس الإنسسانية أن النموذج الإنساني الذي تصبو إليه التربية الإسلامية هو النموذج الوسط العدل الذي يبتعسد في صياغته عن الإفراط والتفريط كي لا يكون في مسورته الاجتماعية طاغية أو مستضعفا بل رحلا عدلا عابدا لله وحده مستقيما في فكره وسلوكه إنجابيا في مواقفه وأعماله.

غير أن للبيئة العامة المحيطة بالإنسان، طبيعة وبمحتمعا وحضارة ونظما احتماعية وسياسية واقتصادية وثقافية تأثير لا يستهان به في المساعدة على نزكية الشخصية الإنسانية أو إعاقتها بنفس الدرحة.

ولذا وحب الانتباه إلى ضرورة تزكية البيئة العامة نفسها حتى تساعد على إخراج الإنسان الصالح المصلح الذي سيكون اللبنة الأساسية في إيجاد الأمة الوسط التي ترسي قيم الإيمان والعدل في محيط الإنسانية ككل داخليا وخارجيا.

ويمكن تناول البيئة العامة المحيطة بالإنسان في اللاثة:

- 1- تركية البيئة الدينية الثقافية:
- 2- تركية البيئة الاجتماعية السياسية:
  - 3- تزكية البيئة الطبيعية:
  - 1- تركية البيئة الدينية الثقافية:

تطهير البيئة العامة من المفاهيم الدينية الخاطئة في العقائد والعبادات والمعاملات والأخلاق، وتزويد الناشئة بالقيم الصحيحة عن الدين، وتعميم ذلك على المحاضن الاحتماعية الأساسية من أسرة ومدرسة ومؤسسات احتماعية من أوكد الواحبات العامة في الدولة والمحتمع.

<sup>(&</sup>lt;sup>ل)</sup> مقداد يالجن ويوسف القاضي- علم النفس التربوي في الإسلام: 414.

لأن منزلة الدين من التربية الفردية والاجتماعية في تنشئة الإنسان بالغة الحنطورة إن ترك هذا الأمر بدون عناية وتوجيه من الإرادة الجماعية للأمة فإنه لا يؤمن أن تظهـــر صـــيغ متعددة لأشكال التدين المنحرف فكرا واعتقادا وسلوكا تتضاد إراداتها وتتنافر مما يؤذن بالفرقة والانحيار الاجتماعي. وبناء على ذلك فإن تزكية البيئة العامة دينيا يقوم أساسا على أمرين:

أس فقه الدين: أو فهم الدين المترل كما أواده الله تعالى منهجا كاملا في المعرفة والاعتقاد والأخلاق والتشريع لأمور الحياة يحفظ طاقات الإنسان الحيوية ويمسك لحمة الحياة الاحتماعية ويقويها ينظم الحياة الدنيا للفرد والجماعة ويقيم العدل والقسط في الناس، ويهدي للستى هسى أقوم. والحياة في تصوره دنيا وآخرة لا انفصال بينهما من حيث أن مسؤولية الإنسسان قائمة فيهما على السواء، إذ سيلقى حزاءه على معتقداته وأعماله في العاجلة والأجلة، إن خيرا فخير وإن شرا فشر.

ب- حسن التدين: إن الفهم السليم للدين والإدراك الصحيح لمقاهيمه ومقوماته، همي المقدمات الأساسية لجعل الإنسان بحسن التدين، أي القيام بواجباته الدينية في علاقات برب وبنفسه وبمجتمعه وبسائر البشر، كما أمر الله تعالى ولهي. لأن طبيعة الدين الحق همي ضبط نوازع الإنسان ودوافعه الحيوية بما يحقق التوازن في شخصية الإنسسان والمحتمع، وحمايتهما كذلك من تبديد الطاقات الإنسانية في غير الإصلاح والإعمار في الأرض.

وهذا يستلزم بطبيعة الحال أن تسهم الثقافة السائدة في المحتمع والتي ينتجها عبر تاريخ وتجاربه الاحتماعية لتحسيد القيم الدينية والأخلاقية والمعايير الجمالية المتعارف عليها. تزكية الثقافة في حد ذاتها أي تطهيرها من العناصر الفاسدة والمبتة وتجديدها بالعناصر الحية الطيبة كلما دعت الضرورة، لأن الإنسان في المحتمع يتشرب القيم والعادات من ثقافة المحتمع بسشكل آلي ويصطبغ بصبغتها دون وعي منه في أحيان كثيرة لأن «الثقافة ليست علما خاصا لطبقة مسن الشعب دون أخرى، بل هي دستور تتطلبه الحياة العامة، بجميع ما فيها من ضروب الستفكير والتنوع الاحتماعي... وعلى ذلك فإن الثقافة تندخل في شؤون الفرد، وفي بناء المحتمع، وتعالج مشكلة الحماهير...» (1).

دا) مالك بن ني- شروط النهضة: **86**.

ولما كانت الغاية من تزكية الفرد في التربية الإسلامية هي تحرير شخصصيته مسن الأستقطاب لفئة "الطغيان" أو "الاستضعاف"، وإنما للحفاظ عليه إنسانا حرا عدلا متوازنا. فإن محيط هذه الشخصية العام ثقافيا ينبغي أن يتطهر من ثقافة الطغيان والاستضعاف وإشاعة «ثقافة العدل»(1). وتتم تزكية المحيط الثقافي بعمليتين اثنتين:

الأولى: تحليل الثقافة السائدة وتشخيص مكوناتما الإيجابية والسلبية في حيساة المحتمسع، والوقوف على العناصر المنتجة للطغيان والاستضعاف، والمعيقة لحالة العدل والانعتاق.

والثانية: عزل العناصر السلبية في الثقافة عن العناصر الإيجابية، وتزويد الثقافة العامسة بالبدائل الإيجابية المساعدة على تزكية الفرد وتنمية عيطه الثقافي الاحتماعي وبناء المؤسسسات العامة لدفع عملية التطهير والتزكية إلى أبعد مداها.

### 2- تزكية البيئة الاجتماعية السياسية:

# أ- تزكية البيئة الاجتماعية:

يولد الإنسان على فطرة مستعدة لقبول التأثيرات الاجتماعية والثقافية كي يصير الفسرد عضوا في المجتمع، يستمد منه معتقداته واتحاهات أنماط السلوك المطلوبة منه للقيسام بالسدور الاحتماعي. وعبر هذه الحقيقة نبه النبي الله إلى الدور الكبير للبيئة الاحتماعية في تبديل وجههة الإنسان في الدين والحياة.

عن أبي هريرة فله قال: قال رسول الله ﷺ: [«ما من مولود إلا يولد على الفطرة فسأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمحسانه، كما تنتج البهيمة بميمة جمعاء، هل تحسون فيها من حدعاء. ثم يقول أبو هريرة فله: ﴿فَطُورَةَ اللّهِ الَّتِي فَطُورَ النَّاسَ عَلَيْهَا ﴾ (٤) (٥).

وانطلاقا من التأثير الكبير للبيئة الاحتماعية على سلوك الفرد كما يؤكد الحديث وتدل الوقائع والطبائع في الحياة الاحتماعية، كانت لهذه الأخيرة مكانة هامة في منسهاج التزكية في التربية الإسلامية.

<sup>(1)</sup> ماحد عرسان الكيلاني- مناهج التربية الإسلامية: 218.

<sup>(2)</sup> سورة الروح – الأبة: 30.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سبق تخريج الحديث في ص 12 من هذا البحث.

ويجب أن تراعي التزكية في البيئة الاحتماعية التي تمدف إلى تكوين الإنسان الصالح توفر البيئة الاحتماعية على الرشد الاعتقادي من جهة وتحقيق الكرامة الإنسانية التي حسصه الله سبحانه وتعالى بما كما جاء في قوله عز وحل: ﴿وَلَقَدْ كُرَّمْنَا يَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِسِي الْبُسِرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِّنَ الطَّيْبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مُمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً ﴾ (1).

منزلة النكريم الإلهي للإنسان حقيقة عقدية ينبغي أن تصان وتحفظ من السفه والانتقـــاص بالطغيان والاستضعاف.

«ومن أحل هذا الهدف يركز - منهاج النزكية - على تطهير البيئة الاجتماعية من جميسع الممارسات والثقافات والنظم وشبكة العلاقات الاجتماعية التي «تسفه» أي تنستقص إنسسانية الإنسان وتنال من كرامته واستبدالها بتلك التي تصون هذه الإنسانية والكرامة تحت أي ظسرف من ظروف الفقر أو الغني، والضعف أو القوة، والغضب أو الرضا، والحب أو الكره، والصواب أو الخطأ، والصلاح أو الانحراف، والسلم أو الحرب، والحياة أو الموت»(2).

لأنه في غياب إحراءات تنقية البيئة الاحتماعية من العوامل الموهنة لكرامة الإنسان تتعذر تزكية الفرد والبلوغ به مرحلة الإنسان الصالح المصلح.

#### ب- تزكية البيئة السياسية:

تعتبر البيئة السياسية، أو الحياة السياسية شكلا من أشكال الحياة العامة المسؤثرة بطسرق مباشرة أو غير مباشرة على تزكية الإنسان، أو تدسيته. أي جعله واحسدا مسن: الطغساة، أو المستضعفين، أو العدول المكرمين.

وحتى تستقيم الحياة السياسية في الجمتمع الإسلامي لابد من معرفة أصول تزكيتها وبنائها على أسس واضحة ومحددة كالآتي:

### - الأساس الأول: العدل:

مما يميز الرسالات الإلهية إلى البشر في التاريخ، دعوة الأنبياء والرسل الناس إلى توحيد وهم وعبادته عز وحل وحده بلا شريك. وإقامة العدل بين الناس والقسط في الأمور كلها، وامتحان

<sup>(1)</sup> سورة الإسراء-الأية: 70.

<sup>(&</sup>lt;sup>(2)</sup> ماحد عرسان الكيلان - مناهج النربية الإسلامية: 190.

إرادهم بذلك. ويتعذر في ميزان الإسلام الجمع بين الظلم والحيف في المحتمد والحيداة السياسية الصالحة، إذ نص القرآن في آبات كثيرة على أن العدل الذي لا يتحقق إلا من خلال الفعل الإنساني السياسي هدف رئيس في الرسالات الإلهية (1)، لأجله أنزل الله الكتب، وأرشد إلى الميزان لبكون الأداة التنفيذية للعدل في حياة الناس العملية، وأوجد الحديد في الأرض ليصنع منه وسائل الصناعة والأسلحة لإقامة العمران وحراسة مجتمع الكفاية والعدل.

وفي هذا المعنى يقول الله تعالى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُسَمُ الْكَتَسَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ وَأَنزَلْنَا الْمَحْدِيدَ فِيهِ بَاسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللّهُ مَن يَنصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ اللّهَ قَوِيٍّ عَزِيزٍ ﴾ (2).

ويقابل العدل الظلم، ويتضادان في المعنى، حيث عرف ابن تيمية العدل بأنه وضع الشيء في موضعه، وأن الظلم هو وضع الشيء في غير موضعه، ولذلك كان العدل جماع الحسسنات وكان الظلم جماع السيئات<sup>(3)</sup>.

وقد قرن القرآن بين حريمة الكفر وحريمة قتل الأنبياء وقتل الآمرين بالعــــدل والقــــسط وتوعدهم بالعذاب في الدنيا والآخرة.

قال الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكُفُّرُونَ بِآيَاتِ اللّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّينَ بِغَيْرِ حَقِّ وَيَقْتُلُونَ الَّذِينَ يَاْمُرُونَ بِالْقِسْطِ مِنَ النَّاسِ فَبَشَرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ أُولَتِكَ الَّذِينَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِسَي السَّلَّيَا وَالآخِرَةِ وَمَا لَهُم مِّن قَاصِرِينَ﴾ (4).

ومما ورد في السنة النبوية من إشادة بالعدل في المحال السياسي، عن أبي هريرة علله عـــن النبي ﷺ: [«سبعة يظلهم الله تعالى يوم لا ظل إلا ظله: الإمام العادل، وشاب نـــشأ في عبـــادة ربه، ورحل قلبه معلق في المساحد، ورحلان خابا في الله، احتمعا عليه وتفرقا عليه...»] (5).

<sup>(1)</sup> ماحد عرسان الكيلاني- مناهج التربية الإسلامية: 178.

<sup>(2)</sup> سورة الحديد - الآية: 25.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> ابن تبعية - الفتارى - توحيد الألوهية: 1/86.

<sup>&</sup>lt;sup>رام</sup> سورة آل عمران- الآيات: 21 إلى 22.

<sup>(5)</sup> صحيح البحاري- كتاب الجماعة والإمامة، باب من حلس في المسحد يستثر الصلاة، حديث رقم: (628): 234/1.

- أما الأساس الثاني في الحياة السياسية للمجتمع الإسلامي فيقوم علم "السولاء" الذي تكون فيه الموالاة الله ثم لرسوله والمؤمنين. فهذه الرابطة الإيمانية هي مركز الدائرة الذي يلم شتات العملية السياسية برمتها ويشد أواصر القربي في المحتمع الذي يدين أهله بالإسلام.

ولذا وحب الاحتياط في تطهير البيئة السياسية من تبديل الولاء لله ولدينه بالمسدوران في فلك ولاءات ما دون ذلك، كولاء العصبيات القبلية أو القومية والعرقية، أو في فلك المسصالح الاقتصادية والماهية (1).

وفد كان هذا التطهير من السمات البارزة في تربية المؤمنين عند نزول القرآن، قسال الله تعالى ﴿ يَهُ اللّهُ الل

- والأساس الثالث من أسس تزكية البيئة السياسية تنمية الوعي بالتخطيط والنظام وما يتفرع عن ذلك من القيم الإيجابية والفعالية، والإحسان والإتفان في الأقوال والأعمال وإعسلاء قيمة الفكر والمنهج في إدارة الحياة السياسية وغيرها من المرافق العامة للحياة حتى تزول العصبية والولاء لعالم الأشخاص والأشياء. وهذه من القيم المرتبطة برسالة الإسلام العالمية التي تعلى من شأن العقيدة والمنهج في بناء شبكة العلاقات العامة وتببير دواليب الحكم في المحتمع السسياسي الراشد.

#### 3- تزكية البيئة الطبيعية:

تعد البيئة الطبيعية هي المحضن الذي يضم الإنسان ومحيطه الاحتماعي والسياسي، وقد جعل له الله تعالى الأرض ساحة يمارس عليها خلافته ومسؤوليته في تزكيدة البيئدة الطبيعيدة، وذلك:

<sup>(1)</sup> ماهند عرسان الكيلان- مناهج التربية الإسلامية: 187.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة النوبة – الأيتان: 23، 24.

أ- بتعمير الأرض واستخراج كنوزها وتسخيرها في رفاه الإنسان وتسفليل سسبل
 الحياة وإقامة العمران والعدل بين الناس وتعميم الرخاء.

قال تعالى: وَآيَةً لَهُمُّ الأَرْضُ الْمَيْنَةُ أَحْيَيْنَاهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبَّا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ وَجَعَلْنَسَا فِيهَا جَنَّاتِ مِن تَحِيلٍ وَأَعْنَابٍ وَفَجَّرُكَا فِيهَا مِنْ ٱلْعُيُونِ لِيَأْكُلُوا مِن ثَمَرِهِ وَمَا عَمِلَتْهُ أَيْسَدِيهِمْ أَفَلَا يَشْكُرُونَ﴾ (1).

ب- ثم المحافظة على البيئة وعدم تلويئها والإضرار بالتوازن البيئي من منطلق الإفسراط في استغلال خيرالها وتقلم الربح وعبادة المال على حساب نظافة الطبيعة وصلاحها لاحتلفان الحياة لكل الأحياء.

هذا العنصر من عناصر البيئة العامة نستكمل الإطار الخارجي الذي يسساهم في تزكيسة الإنسان الصالح الذي هو غاية نموذج تزكية إنسان التربية الإسلامية ويساعد على تنمية قدراته والترقي صعدا في مدارج الحياة والتحقق بإنسانية الإنسان على أحسن وجه. وهذا النموذج هو بدوره اللبنة التي تشاد منها الأمة الوسط التي تنميز بالخيرية والشهود الحضاري على الناس.

# الأساس الثاني: بناء نحوذج الأمة الوسط:

لتن كان هدف تزكية الفرد في التربية الإسلامية، هو إيجاد الإنسان الصالح المصلح، فسإن وسيلة بلوغ هذا الهدف لن تكون في غياب بناء الجماعة أو الأمة الوسط المحضن الطبيعي الذي ينقل الصلاح ويوفر شروط الفعالية للإصلاح عبر الأحيال، ومن ثمة تكون الجماعة الحسيرة أو الأمة الوسط، غاية ووسيلة في نفس الوقت لممارسة عملية التزكية، على مستوى الفرد والمحتمع، ومد النظام الاحتماعي الإسلامي بأسباب البقاء والاستمرار، أو العمل على مسيلاه محتمسع إسلامي حديد إن دعت الضرورة إلى ذلك، وفق معايير حير أمة أخرجت للناس، كما حدها الله عز وحل في القرآن الكرم، وأنجزها في الواقع رسوله الكرم عمد على القرآن الكرم، وأنجزها في الواقع رسوله الكرم عمد الله المراس كالمسي عندة والعمل التي احتمعت في واقع «الجماعة التي رباها الرسول الله على عنده، مقومات العقيدة والعمل التي احتمعت في واقع «الجماعة التي رباها الرسول الله على عنده،

<sup>(</sup>أ) مورة يس- الأيات: 33 إلى 35.

<sup>(2)</sup> سورة آل عمران- الآية: 110.

ومنحها كل حهده ورعايته وتوجيهه، والتي اجتمعت لها عناصر التربية الإسلامية بكسل تمامها، على بد أعظم مرب في التاريخ» أن حيث كان التركيز في المرحلة المكية مسن حيساة الرسول على تربية الفرد الصالح المصلح كمقدمة أساسية للشروع في إخراج الأمة المسلمة وبناء الكيان الاجتماعي تربويا طيلة المرحلة المدنية من حياته الشريفة.

## 1- مفهوم الأمة في القرآن والسنة:

يقدم الفرآن والسنة مفهوما نظريا للأمة، وهو النموذج الذي تتطلع إليه أحيال المسلمين كلما توارت معالمه في الواقع، وغاب حضوره وتأثيره في الأحداث. ويعني مفهـــوم «أمـــة» في معاجم اللغة العربية الرئيسية<sup>(2)</sup>: مصدر الأمة هو الأم؛ والأمُّ تعني القصد. أو الغاية.

وعند استقراء كلمة «أمة» في القرآن الكريم نعثر على تطابق بين المعنى اللغوي والقرآن-أحيانا ليدل على الجماعة من الناس التي تؤم جهة معينة<sup>(3)</sup>.

وقد استخدم القرآن لفظ «أمة» بمعاني متعددة كالآتي:

- المعنى الأول: يجمع فيه بين الإنسان ورسالته في الحياة التي يسترشد ها في سلوكه فردا كان أو جماعة كي يأتم به الناس ويقتدوا بأعماله الصالحة. كما تبين الرسالة من زاوية أخسرى الحوانب الشريرة التي يجب عليه تجنبها وتوخي الحذر من الوقوع في مهاويها. ويسدل السسياق القرآني على هذا أو ذاك من الاتجاهين عند ورود كلمة أمة. وقد يجمع بينهما على صعيد واحد تحت اسم: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر(4).

فحين يكون الإنسان الفرد هو المقصود بكلمة أمة كما هو الشأن بالنسبة لأبي الأنبياء إبراهيم عليه السلام، قال الله تعالى فيه: ﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِلّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَسكُ مِسنَ

<sup>(1)</sup> عمد قطب- منهج التربية الإسلامية: 251.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> محمد بن أبي بكر الرازي- مختار الصحاح: 24.

<sup>&</sup>lt;sup>(ق)</sup> الفرطى- التفسير: 127/2.

<sup>(4)</sup> ماجد عرسان الكيلان- مناهج التربية الإسلامية: 179.

الْمُشْوِكِينَ﴾ (1) وتارة تكون جماعة من العلماء الدعاة إلى الله تعالى: ﴿وَلْتَكُن مُنكُمْ أَمْسَةٌ يَدُعُونَ إِلَى اللهُ تعالى: ﴿وَلَتَكُن مُنكُمْ أَمْسَةٌ يَدُعُونَ إِلَى الْمُنكَوِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾ (2).

وقد يكون الإنسان حيلا من الناس له وجهة معينة في الحياة: ﴿ تُلُكَ أُمَّةٌ قُدُ خَلَتْ لَهَا مَا كَسَبَتُ وَلَكُم مَّا كَسَبَتُمْ ﴾ (3) وقد يكون الإنسان، جماعة متميزة في التزامها الرسالي، في منسل قوله تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَوِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللّهِ ﴾ (4).

بِاللّهِ ﴾ (4).

قال ابن عباس في تفسير هذه الآية: «هم الذبن هاجروا من مكة إلى المدينة»(5).

وقد يتسع مفهوم كلمة أمة ليشمل الإنسانية برمتها في حالة ما من الناحية العقدية قــــال الله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ النَّاسُ إِلاَ أُمَّةً وَاحِدَةً فَاخْتَلَفُوا﴾ (٥).

وأما المعنى الثاني لكلمة أمة فقد حاء لبدل على - منهاج للحياة - ومسا يحسوي هسذا المنهاج من عقائد وقيم أخلاقية وتشريعية أيا كان نوعها. قال الله تعالى: ﴿إِلَّا وَجَلَانًا آبَاءَلَسَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِلَّا عَلَى آثَارِهِم مُهْتَدُونَ﴾ (7).

وأما المعنى الثالث لكلمة «أمة» قد يعني مدة زمنية ما، كقوله عز وحل: ﴿وَقَالَ الَّذِي لَنَجَا مِنْهُمَا وَادْكُرَ بَعْدَ أُمَّةٍ﴾ (8).

وأما المعنى الرابع لكلمة «أمة» قد يطلق على جماعة من الناس لهم وظيفة واحدة. قال تعالى: ﴿وَلَمَّا وَرَدَ مَاء مَدْيُنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّنَ النَّاسِ يَسْقُونَ ﴾ (٩).

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سورة اللحل- الأبة: 120.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> سورة آل همران– الأية: 104.

<sup>&</sup>lt;sup>رق</sup> سورة اليفرة- الأية: 141.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة آل عسران- الآية: 110.

<sup>(5)</sup> الطيري – التفسير: 44/4.

<sup>(6)</sup> سورة يونس~ الآية: 19.

<sup>&</sup>lt;sup>(8)</sup> مورة يوسف- الآية: 45.

<sup>(6)</sup> مورة القصص – الآبة: 23.

وقد يراد بكلمة أمة حنس واحد من الحيوانات أو الطيور أو الحشرات. قال عز وحل: ﴿وَمَا مِن دَابَّةٍ فِي الأَرْضِ وَلا طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلا أَمَمُ أَمْثَالُكُم﴾ (1).

ونخلص من تقصي المعنى اللغوي لكلمة «أمة» الذي يعني الغاية أو القصد، وسائر معانيها السابقة في الاستخدام القرآني حين يجمع بين الإنسان فردا أو جماعة والرسالة التي تمثل وجهسه ومقصده في الحياة، فيمكن القول أن: «الرابطة العقدية التي تجمع بين أفراد الجماعة هي الأساس الذي يقوم عليه مفهوم الأمة في نصوص الوحى. فالأمة تجمع بشري ناجم عن التفاعل بسين الإنسان والرسالة المتزلة، وهو لذلك تجمع عقدي فكري يتميز عن أي تجمع طبيعي عسضوي يقوم على آصرة الدم والنسب، كالأسرة أو القبلة أو القوم»(2).

وهذا هو المقصود من وحدة الأمة الربائية في التاريخ التي توجد بين أحيالها آصرة الإيمان بالله تعالى ورسالاته. فكل أمة وحدت الله تعالى واتبعت رسالته المتزلة إليها ضمنت وحدةا بلا قيد أو شرط. وما تطرق الاختلاف إلى صفوفها والتنازع إلا بسبب انفراط عقد الوحدة القائم على الإيمان بالله والالتزام بهدايته، فحين بتم التفريط في العقيدة أو في الشريعة يحدث بسمبب ذلك الاختلاف في العقائد والشرائع فتنفصم عرى الأمة وتتحول طرائق قندا. «لقد كان الناس أمة واحدة على مقتضى الأصل، وذلك بحسب نشأهم من أصل واحد، والتقائهم علمى ديسن واحد، تلقوه عن أبيهم آدم عليه السلام، ثم ورثوه من بعد ذلك عمن تلقوه عنه مسن ذريته. وظل الأمر كذلك حينا من الدهر، ثم تسلل إلى أفرادهم وجماعاتهم الاختلاف في قضية الإيمان وظل الأمر كذلك حينا من الدهر، ثم تسلل إلى أفرادهم وجماعاتهم الاختلاف في قضية الإيمان المؤى.

فكفر بالله منهم من كفر، وأشرك من أشرك... وعصى من عصى... فكان الاختلاف. ثم أعطى الاختلاف ثمرته الطبيعية، فكان التفرق قضية حتمية في سنن المحتمع البشري للاختلاف

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سورة الأنعام – الآية: **38**.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> لوي صا**ل**ي- العقيدة والسياسة: 99.

الذي حصل» (1)، قال الله تعالى في ذلك: ﴿وَمَا كَانَ النَّاسُ إِلاَّ أُمَّةً وَاحِسَدَةً فَسَاحَتَلَقُوا وَلُولًا كُلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رُبُّكَ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ فِيمَا فِيهِ يَحْتَلِفُونَ﴾ (2).

وتستمر وحدة الأمة الموحدة في التاريخ مع جميع الأنبياء والرسل لتوفرها على شسرطي الأمة الربانية الواحدة: الإيمان بالله، وإتباع نهجه ودينه. قال عز وحل: وهيا أَيُّهَا الرَّسُلُ كُلُسوا مِنَ الطَّيِّيَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِلِي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ وَإِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةٌ وَاحِدَةٌ وَأَلَا رَبُّكُسمْ فَنَ الطَّيِّيَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِلَى بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ وَإِنَّ هَذِهِ أُمِّتُكُمْ أُمَّةٌ وَاحِدَةٌ وَأَلَا رَبُّكُسمْ فَنَ الطَّيِّيَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِلَى بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ وَإِنَّ هَذِهِ أُمِّتُكُمْ أُمَّةٌ وَاحِدَةٌ وَأَلَا رَبُّكُسمْ فَا لَمُنْ فَاللهُ عَلَيْهُمْ فَرَحُونَ فَذَرْهُمْ فِي غَمْرَتِهِمْ حَتَّسَى فَاتُعُوا أَهْرَهُم بَيْنَهُمْ زَبُرًا كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَوِحُونَ فَذَرْهُمْ فِي غَمْرَتِهِمْ حَتَّسَى حِينِ فَاللهِ اللهُ ا

### 2- أسس بناء الأمة الوسط:

بناء النموذج الإسلامي للأمة، أي الأمة الوسط يتطلب الوقوف علم أسمس محمددة كالآتي:

أ- بناء الأساس الاعتقادي الفكري: يتمثل بناء الأساس الاعتقادي الفكري في الأسة الوسط على قاعدة الوحدة العقدية القائمة على تصور أركان الإيمان في الإسلام ومسا يتفسرع عنها من مفاهيم حزئية وكلية تتعلق بعالمي الغيب والشهادة.

وما ينبثق عن ذلك من وحدة الفكر والمنهج ومصادر المعرفة وتكامل وسائلها.

بناء أساس وحدة مصادر التشريع: وذلك بالانطلاق من الرسالة الخاتمة في تصور مفاهيم جوانب الحياة الإنسانية المختلفة، كالحياة الفردية والاجتماعية، والسياسية والاقتصادية. وكذلك سائر علاقات الإنسان مع نفسه ومع خالقه ومع دوائر المحتمع، من الأسرة إلى دائسرة الإنسانية الكبرى<sup>(4)</sup>.

<sup>(1)</sup> عبد الرحم حسن حبكة المبدان الأمة الربانية الواحدة: 16.3

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة يونس- الآية: 19.

ده، مبورة المؤمنون- الآيات: 51 إلى 54.

<sup>(4)</sup> عبد الرحن حسن حبكة المهانية - الأمة الراانية الواحدة: 58.

# ج− بناء أساس وحدة مشاعر التآخي:

إن تنمية روح الأخوة القائمة على آصرة الإيمان بالله تعالى من الأسس النفسية والتنظيمية لحياة الأمة الاحتماعية التي تحافظ على بقائها ما يقي للإيمان وحود وأثر في العقول والقلوب.

د- بناء أساس الشعور بالمسؤولية عن الدعوة إلى الله تعالى: هذا الهدف في حد ذات. قاعدة صلبة لتجميع أفراد الأمة واستنهاض همهم كلما خبت، لإدامة وجود الأمهة وشحذ فعالياتها للقيام بولمجب وراثة الأنبياء والرسل في البيان والبلاغ والشهود على الناس بالحق والخير والرحمة.

ه بناء أساس وحدة المصير المشتوك: إن تصور وحدة الحياة الدنيا والآخرة في عقيدة التوحيد، وبناء مشاعر الأمة الربانية الواحدة على أساس ضرورة النجاح في عمارة الدنيا، طاعة لله، وصيانة لكرامة الأمة وعزتما، ووفعة لدينها في هذه الحياة لا ينفصل أبسدا عن فلاحها وسعادتما في دار النعيم في الآخرة.

## و- بناء أساس استمرارية الأمة:

إذا نظرنا إلى أسباب ظهور الأمة وأسس بنائها. فإن بقاءها لا محالــــة يكـــون مرهونــــا باستمرار حملها للرسالة التي كانت سببا في وجودها وخروجها إلى الناس كحير أمة.

أما حين لا تقوى على حمل الرسالة وتضعف عن تحملها فكرا ومنهجا، وممارسة، وتخلد إلى الدعة أو الركود والخمول، فإن وحود الأمة بالمعايير الرسالية السابقة يؤذن بغروب شمسسها لتحل محلها أمة تخلفها بيولوجيا وحغرافيا، لا رساليا وحضاريا.

وهذا ما فهمه عمر بن الخطاب فللله وغيره من كبار الصحابة الذين عايشوا بدء الرسسالة وتطبيقاتها من قوله تعالى: ﴿ كُنتُهُو أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمُغْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَسنِ الْمُنكُرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللّهِ ﴾ (1).

ولقد كان الخليفة عمر حريصا كل الحرص على تأكيد هذا الفهم عن الأمــة المـــسلمة وتمييزه عن سائر للفاهيم القاصرة للأمة حين قال في تفسيره للآية: «لو شاء الله لقال أنتم، فكنا

 $<sup>^{(1)}</sup>$  مورة آل عبران- الآية: 110.

كلنا. ولكن قال: (كنتم) في خاصة من أصحاب رسول الله ﷺ ومن صنع مثل صنيعهم، كأنوا خير أمة أخرجت للناس يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر...

وفي حجة حجها قرأ هذه الآية ثم قال: يا أيها الناس من سره أن يكون من تلك الأمسة فليؤد شرط الله فيها... وعن أبي هريرة في تفسير الآية المذكورة: كنتم خير الناس للناس تجيئون عمر في الإسلام، ليدخلوا الجنة»(أ).

#### الأساس الثالث: حل المسألة الاجتماعية:

بالتعرض لحل المسألة الاحتماعية في إطار دفاهيم وأسس بناء النظام الاحتماعي الإسلامي نكون قد وصلنا إلى الأساس الثالث من بناء النظام الاحتماعي في الإسلام.

والمسألة الاحتماعية هي لب النظام الاحتماعي: سواء كان ذو وحهة إسلامية أو غلير إسلامية، ومن ثمة فحل المسألة الاحتماعية هو القضية المركزية لأي نظمام احتماعي يسسعد الإنسانية في حياتها الاحتماعية، على اعتبار أن النظام داخل في حساب الحياة الإنسانية، ولا ينفك يؤثر في كيانها الاحتماعي في الصميم (2).

ومنذ أن عرفت البشرية الحياة الاحتماعية، وما يربط أفرادها من أواصر وعلاقات لإشباع حاحاقم الفطرية التي لا غنى لهم عنها، وبتطور أشكال الاحتماع الإنساني من الأسرة إلى القبيلة إلى العشيرة إلى القوم والأمة فالإنسانية، ازدادت شبكة العلاقات الاحتماعية تعقيدا، واستدعى ذلك الحاحة إلى التنظيم والتوحيه وفق قيم الحياة الإنسانية الصحيحة واحتياحات الواقع الملبيسة لمصالح الأفراد والجماعات ولضمان استقرار المحتمع وسعادته.

وقد عرف تاريخ البشرية أنواعا شيّ من المذاهب الاحتماعية قدمت رؤى مختلفة لحـــل المسألة الاحتماعية، منها ما عرف طريقه إلى التطبيق، ومنها ما بقي حلما يراود أصحابه لـــيس إلا.

ومن المذاهب الاحتماعية التي عرفها التاريخ الإنسان:

1- المذهب الاحتماعي الرأسمالي:

<sup>(1)</sup> الطيري- التفسير: 43/4، 44.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> حمد باقر العندر - فلسفتا: [1.

2- والمذهب الاحتماعي الاشتراكي الشيوعي:

3- والمذهب الاجتماعي الإسلامي:

وكل مذهب احتماعي يفرز نظاما احتماعيا ينظم مفردات حل المسألة الاحتماعية وقسق قيم ومقاصد المذهب الذي ينتمي إليه.

ونقصد بكلمة مذهب في هذا المقام ما يقابل كلمة Doctrine الفرنسية، وهمي تعسى المبادئ العامة التي تحدد الغاية من الحياة الإنسانية؛ حيث يسأل الفرد نفسه: لماذا أعيش؟ ويسأل المحتمع لماذا نعيش؟ والمذهبية في هذا الإطار هي ضرب من العقيدة إن لم تكن هي لب العقيدة التي يدين بها الفرد و بحتمعه (1).

ويرتبط حل المسألة الاحتماعية بطبيعة المذهبية التي يتخذها النظام الاحتماعي كمرجعيـــة عقدية ومفاهيمية، منها يبدأ وإليها يعود في نحاية الأمر.

# 1- المذهب الاجتماعي الرأسمالي: 🔾

تقوم المذهبية في النظام الاجتماعي الراسمالي على أساس المفهوم المادي للحياة، حيست نظرت إلى الإنسان منفصلا عن مبدئه وآخرته (<sup>2)</sup>، مقتصرة على الجانب النفعي من حياته المادية. ويعد الفرد في هذا النظام هو المحور الذي تدور حوله الحياة في أبعادها السياسية والاقتسصادية والفكرية والشخصية. لأحل تحقيق مصالح الفرد الخاصة التي تكفل في نفس الوقست مسطحة المحتمع في الميادين ذاتما (<sup>3)</sup>.

وكان من حراء رسوخ النظرة المادية إلى الحياة في ظل هذا النظام، أن أقسصيت القسيم الأحلاقية من السلوك الفردي، وأعلنت المصلحة الشخصية كهدف أخلاقي مسادي للإنسسان والحرية الكفيلة بتحقيقها كوسيلة لا يقف أمامها حاجز<sup>(4)</sup>.

<sup>(1)</sup> صالح كركر - رؤى في النظام الاقتصادي في الإسلام: 20.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> عمد باقر الصدر~ فلسفتا: 16.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> حمد عبر شايرا- الإسلام والتحدي الاقتصادي: 44.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> محمد باقر الصدر - فلسفتا: 19.

وقد عرفت البشرية تطبيقات مختلفة للنظام الاجتماعي الرأسمالي في التاريخ الحديث والمعاصر، ولقيت من حراته ويلات داخلية، تمثلت في الظلم الاحتماعي والتنساقض الطبقسي الصارخ وصور الغني الفاحش والفقر المدقع، وسوء توزيع الثروات وحيازها.

وعلى الصعيد الخارجي، ذاقت الشعوب المستضعفة مرارة العنف الاستعماري الأوربي الذي احتاج المعمورة بعد عصر النهضة، والذي أوقف نموها الحضاري بفعسل نمسه لخيراقسا وتحيطم اقتصاداتها ونشر الجهل والفقر في ربوعها، وإبقائها بعد مرحلة الاستقلال سسوقا لبضائعه، وإعاقة تقدمها العلمي والاحتماعي والحضاري، وإدامة تخلفها ودورانها في فلك باستمرار.

وعلى العموم فإن هذا النظام قد حر عنا وكوارث إنسانية واحتماعية على المحتمعات التي عرفت تطبيقه - يضيق المحال عن حصرها - كالصراع الطبقي بين قلة غنية مترفة تستحوذ على كل الخيرات، وأكثرية فقيرة تتن تحت وطأة الحاجة والأنانية وشظف العييش وآلام الحرمان والسخرة. وقد عمت هذه الصورة العلاقات الاحتماعية داخليا وخارجيا، إلا أن الأوضاع الداخلية قد تحسنت كثيرا بعد الثورة الصناعية في الغرب ولو نسبيا تمثلت في التحقيف من غلواء التمايز الطبقي والاستئثار بالثروات خوفا من الثورات الاحتماعية والاضطرابات العمالية.

وأما على الصعيد الخارجي للنظام الرآسمالي فقد كانت آثاره سلبية ولازالت تحكم العلاقة بين الغرب والعالم، أو بين الشمال والجنوب. ويقرر هذه الحقيقة Roger. Garaudy بقوله:

«لقد مضت خمسة فرون من تجمع القوى والتحكم في العالم لم يشارك الغرب فيه أحد، ومع هذا فلا يكاد يتصور الإنسان إدارة أو تصريفا للأمور أشد نكاية على هذا الكون مما هـو فيه أما السر الدفين لهذه السياسة الغربية منذ ما يسمى «بعصر النهضة»، أي منذ أن ظهرت في أوربا في القرن السادس عشر كل من الرأسمالية والاستعمارية، السر الدفين هو التحلي عـن العقيدة وعن القيم المطلقة» (1).

وتلك العقيدة والقيم المطلقة هي المبادئ التي تؤمن بوحدة الإنسانية وبالعدل وتمار سمهما بين الناس سواسية.

<sup>(1)</sup> روحيه حارو دي- ميثالي إشبيلية: 10.

إن الثقافة الغربية المسيطرة إبان القرون الخمسة المنصرمة اعتبرت المصدر الوحيسد للفيم والمعايير الرافضة للوحدة الإنسانية عبر الهيمنة وازدراء الثقافات الأخرى.

لقد عبرت تلك الثقافة عن أصول ثلاثة، هي تتابة مسلمات الحداثة الغربية وثوابتها.

1- المسلمة الأولى عبر عنها الاقتصادي الإنجليسزي آدم سميست: A. Smith (1723) منا في سبيل منفعته الخاصة، (1729م) كأساس للعلاقات الإنسانية، والقائلة: «عندما يعمل كل منا في سبيل منفعته الخاصة، فهو بهذا يساهم في تحقيق المنفعة العامة».

2- والمسلمة الثانية للفيلسوف الفرنسي روانيه ديكارت: R.Descartes (1596-1596م)
 وهي تحدد العلاقة مع الوحود، التي تجعل الناس أسيادا وملاكا للوحود.

3- والأصل الثالث عبرت عنه مسلمة الكاتب المسرحي الألمساني، مسارلو- Marlowe - والأصل الثالث عبرت عنه مسلمة الأولى القائلة: «أبها الإنسان، تحول بفضل عقلك القوي إلى إله وإلى سيد ومولى كل عناصر الكون» (1).

تلك هي المسلمات التي حكمت مسار الحضارة الغربية ومذاهبها الاحتماعية من رأسمالية واشتراكية وعبرهما حتى عصر العولمة الذي يعمل الآن على إعادة هيكلة صلة الغرب بالعالم كله تحت مظلة المسلمات والقيم ذاقا. «يبدو بالنسبة لنا تحن الغربين أن طريق الهيمنة الذي أخذ اليوم اسم العولمة أضحى ممهدا حدا. وهذا الطريق يضرب بحسفوره إلى آلاف السسنين منسفا أسطورة «الشعب المحتار» التي بررت إبادة الآخرين، حتى «الإمبراطورية الرومانية» التي ادعت أما تضم في حدودها كل العالم المعروف آنذاك، وهذا ما سمته أوربا به «الحضارة» (كمسا لسو كان ذلك حكرا عليها) لكي تعطي الشرعية لاستعباد واستعمار الشعوب الأخرى. أما قسادة الولايات المتحدة فقد جعلوا مهمتهم التي كلفيم بحا القدر مي قيادة العالم لإقامة نوع مسن الولايات المتحدة فقد جعلوا مهمتهم أحد منظريها بهانون السوق "»(2).

إن حوهر النظام الاحتماعي الرأسمالي الذي يتخذ من مقياس "الفردية" الذي يعتبر الإنسان (كفرد) محور كل الأمور، إلى حانب المفهوم المادي للحياة، لا ينتظر من نظام هذه هي أسسسه

<sup>(</sup>أ) روحيه حارودي- الإرهاب الغرب: 135/1.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> روحيه حارودي- الإرهاب الغربي: 49/1.

# 2- المذهب الاجتماعي الاشتراكي:

لقد راودت فكرة العدل الاجتماعي أحلام الإنسانية في معظم مراحل التاريخ البسشري، وقد حقق الأنبياء والرسل في ممارساتهم قيم العدل والمساواة في الواقع المعيش باعتبارهم دعاة توحيد الله عز وحل، ووحدة الإنسانية التي تعود في أصل وجودها إلى رب واحد، وأب واحد، وتسير نحو مصير واحد<sup>(1)</sup>.

وفي العصر الحديث ظهر المذهب الاحتماص الاشتراكي الماركسي كرد فعل على المذهب الاحتماعي الرأسمالي، نقيض له في الظاهر ورديف له في الباطن.

وأما الفارق بينهما فلا يتعدى الشكل الحارجي، فإذا كان المذهب الرأسمالي ينبني علمى الفردية، فإن المذهب الماركسي يقوم على الجماعية ويدير ظهره كلية إلى الفردية.

وأما ما يجمعهما فهو النظرة المادية إلى الحياة، وما يميز الماركسية في ماديتها الجدلية، التي هي عبارة عن فلسفة خاصة للحياة وفهم مادي لها على طريقة حدلية.

والنظرة المادية إلى الميدان الاحتماعي الإنسان تفترض أنه يتحرك على نسق مطرد مسن خلال التناقضات، وتصارع الأضداد حتى يتم الانتقال إلى وضع حديد، فكل وضع احتماعي يسود ذلك الميدان في عرف المادية الجدلية، هو ظاهرة مادية خالصة، منسجمة مسع سسائر الأوضاع المادية ومتبادلة التأثير والتأثر معها، إلا أن ذلك الوضع يحمل في طياته نقيضه، فيحتدم الصراع بين النقائض فيقع التحول إلى وضع حديد، الذي ما يلبث أن يدخل في صراع حديسد مع نقائضه، وهكذا حتى يتم انتقال الإنسانية إلى طبقة واحدة، «وتتمثل مصالح كل فسرد في مصالح تلك الطبقة الموحدة... في تلك اللحظة يسود الوئام، ويتحقق السلام، وتزول لهائيا جميع الآثار السيئة للنظام المرتمقراطي الرأسمالي لألها إنما كانت تتولد من تعدد الطبقة في المجتمع، وهذا التعدد إنما نشأ من انقسام المجتمع إلى منتج وأحير» (2).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> روحيه حارودي- ميثاق إشبيلية: 7.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> عمد بافر العمدر - فلسفتنا: 25.

والطبقة الواحدة هي الجماعية بكل وضوح: وهي نقيض الفردية التي قسام عليها المذهب الاحتماعي الرأسمالي، وأن الوصول إلى الحالة الجماعية لا يتم إلا من خسلال التسصور المادي للحياة والتغيير الذي يحدث داخل الكيان الاحتماعي لا يقسع إلا بقعل حركسة "الدياليكتيك"، أو الجدل الحاصل بين المتناقضين الفرد والجماعة. وقد حكسم على الفسرد والجماعة في المذهبين بحتمية التصارع بينهما أو على الأقل تسخير الجماعة للفرد في المسنعير الخماعة المفرد في المستعير المحتماعي الاشتراكي.

ولم تعرف المسألة الاحتماعية في ظل تصورات المذهبين وتطبيقاقهما طريقها إلى الحل، بل الذي حصل بالفعل أن «.. كانت الشخصية الفردية هي الفائزة في أحد النظامين السذي أقام تشريعه على أساس الفرد ومنافعه الذائية، فمني المحتمع بالمآسي الاقتصادية التي تزعزع كيانسه وتشوه الحياة في جميع نواحيها، وكانت الشخصية الاجتماعية هي الفائزة في النظسام الآخر، الذي حاء لإدراك أخطاء النظام السابق، فساند المحتمع وحكم على الشخصصية الفردية بالاضمحلال والفناء فأصيب الأفراد بمحن قاسية قضت على حريتهم ووجمودهم الحاص، وحقوقهم الطبيعية في الاختيار والتفكير»(أ).

وقد منى المذهب الاشتراكي الماركسي بسقوط مربع في تجربته الني دامت قرابة السبعين سنة و لم تتحقق فيها الأحلام التي حمل الناس على تطبيقها بالحديد والنار ومحاولات الإقناع المتكررة، والمذهب الفردي في حد ذاته رغم بقائه في واقع الحياة الإنسانية أطول مدة، إلا أنه ليس أقل فشلا من المذهب الاشتراكي في تحقيق السعادة الإنسانية التي هي الغاية المنشودة من المذاهب الاحتماعية ونظمها الحياتية في كل زمان ومكان.

#### 3- المذهب الاجتماعي الإسلامي:

لقد عرف المذهب الاحتماعي الإسلامي طريقة إلى التطبيق تاريخيا وحقق بجاحا منقطب النظير في فحر تجربته مع النبي تلل في حل المسألة الاحتماعية منذ تأسيس المحتمع الإسلامي الأول في المدينة المنورة على أساس الإيمان بالله والمواخاة بين المهاجرين والأنصار، وما تلاه من تجارب سحلها التاريخ في عهد الحلاقة الراشدة، ومع الخليفة الأموي الراشد الخامس عمر بسن عبسد

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> عبد باقر الصدر – فلسفتنا: 28.

العزيز الذي لم يجد في نهاية عهده من المسلمين من المتساج إلى أمسوال الزكساة، نظراً لاستكفائهم بسبب العدل الذي شاع في العلاقات بين الرعية بفضل حزم هذا الخليفة وإرادتمه أثناء اعتلائه سدة الخلافة في عهده.

وأما الآن فلا أثر للمذهب الاجتماعي الإسلامي في واقع الحياة بسبب السقوط الحضاري العام للأمة، وبقي هذا المذهب يختزن القيم الإنسانية العليا للحياة الاجتماعية السعيدة، والكفيلة بحل المسألة الاجتماعية لدى المسلمين وغيرهم، منى ما صحت العزائم، واتخسذت الأسسباب لذلك، وخلصت النيات في العودة إلى الدين القيم، عقيدة وشريعة ومنهج حياة.

#### أولا: فلسفة الإسلام الاجتماعية:

يقوم المذهب الاحتماعي الإسلامي على أساس فلسفة احتماعية، تنطوي بدورها علسى رؤية معينة لطبيعة الإنسان، ومفهوم محدد للحياة، وللكون، وللاحتماع الإنسان ومقاصده وطرق حله للمسألة الاحتماعية(1).

وللمذهب الاحتماعي الإسلامي بحكم أصالته وتميزه، إمكانية تبين الفروق الجوهرية بينه وبين غيره من المذاهب الاحتماعية الأحرى.

#### - المقياس الخلقي:

فعلى صعيد النظر إلى الحياة، يقدم الإسلام مفهوما واقعيا لها يتحاوز النظرة المادية للحياة الدنيا إلى الحياة الآخسرة الدنيا إلى الحياة الآخسرة على قدر سعيه في حياته المحدودة طلبا لرضوان الله تعالى.

ويعتبر رضوان الله تعالى، هو «المقياس الخلقي» الذي يقدمه الإسلام للفرد كغاية يــسعى إلى تحقيقها في فكره وسلوكه وعلاقاته الاحتماعية, خيث بضمن الفرد بمذا الدافع المعنوي بلوغ مصالحه الشخصية، وإنحاز أهدافه الاحتماعية مع المحتمع بانسجام وتوازن معجز، طيلة حياتسه الدنيا.

<sup>(</sup>أ) تم عرض مقاهيم القلسفة الاحتماعية الإسلامية ومقوماتها بتقصيل في الباحث السابقة من هذا الفصل.

وبناء عليه فمسألة المحتمع هي مسألة الفرد كذلك، في موازين السدين الإسسلامي ومفاهيمه عن الحياة وتفسيرها (1). وهذا هو سر تفوق المذهب الاحتماعي الإسسلامي علسي المذهبين الاحتماعيين السابقين، المذهب الفردي، والمذهب الاحتماعي،

قال الله تعالى: يَوْمَعَدْ يَصَدُرُ النَّاسُ أَشْتَاتًا لَيْرَوْا أَعْمَالُهُمْ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّة خَيْرًا يَرَهُ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شُوَّا يَرَهُهُ (٢)، فالرابط واضح بين الحياة الدنيا والحياة الآخرة في عمـــل الإنسان وسعيه، وذلكُ هو الفهم المعنوي للحياة.

#### ب- الإحساس الخلقي بالحياة:

تتولى التربية الإسلامية؛ والتنشئة الاحتماعية السليمة؛ صبغ الفسرد في المحتمسع بـــصبغة الإسلام من أحل إحداث التوازن بين الطبيعتين المادية والمعنوية في قطرته منذ نعومة أظفساره. ويصبح الإنسان يحب القيم الخلقية والمثل التي يربيه الدين على احترامها ويستبسل في ســـبيلها، ويزيح عن طريقها ما يقف أمامها من مصالحه ومنافعه» (3).

وهذان الأساسان المعبر عنهما: بالقهم المعنوي للحياة، والإحساس الخلقي بالحياة، هسا المنطلق في حل المسألة الاحتماعية في الإسلام، واستبعاد آثارها السلبية على الفسرد والجماعسة وإقامة العدل الاحتماعي وإسعاد الناس في ظل النظام الاحتماعي الإسلامي.

# ثانيا: حل المسألة الاجتماعية في القرآن والسنة:

إن حوهر حل المسألة الاجتماعية يتمركز حول تحقيق العدل الاحتمساعي بسين الفسرد والجماعة، وهي مسألة ابتلي الإنسان بها في أدوار التاريخ كلها، حيث لم تغب عن مسضمون دعوات الأنبياء والرسل جميعا وقد ارتبطت دعوة النبي أو الرسول إلى التوحيسد بالسدعوة إلى العدل والقسط بين الناس وبناء علاقاتهم الاحتماعية على أسس إيمانية متينة.

ويشرع الإسلام في بناء العلاقات الاجتماعية في الأمة الوسط على قاعدة التوافسق بسين النزعتين الفردية والجماعية، «بحيث يتيسر للفرد نماء قوته وارتقاء شخصيته، ثم يسصيح عونسا

<sup>(1)</sup> محمد باقر الصدر~ فلسفتا: 41.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة الزلزلة - الآيات: 6، 7، 8.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> عمد باقر الصدر - فلسفتا: 42، 43.

بقوته الرامية فيما فيه الخير والسعادة للمحتمع» (أ)، ولن يكون التوافق متحققا في واقسع المحتمع الإسلامي في غياب قيمة العدل الاحتماءي - الاقتصادي، الذي هو سمة بارزة وعلامة مميزة لنسيج العلاقات الاحتماعية القادرة على حل المسألة الاحتماعية باعتبار العدل مبدأ أساسيا ثالثا، بالإضافة إلى مبدأ التوحيد ومبدأ الخلافة (2)، في النظرة الإسلامية العامسة إلى الحياة (3).

لقد كان القرآن واضحا في دعوته إلى إقامة العدل بين الناس وقطع دابر الظلسم بحميسع أشكاله المادية والمعنوية من حياتهم، وقد أناط القيام هذه المهمة الرسالية جميع رسل الله علسيهم الصلاة والسلام، قال الله تعالى: ﴿ لَهَ اللَّهُ الْرَسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنوَلْنَا مَعَهُمُ الْكَتَابَ وَالْمِيزَانَ لِنَا مِنْ لِللَّهُ مَن يَنسَعُمُرُهُ لِيقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ وَأَنوَلْنَا الْمُحَدِيدَ فِيهِ بَاللَّ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمُ اللَّهُ مَن يَنسَعُمُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْقَيْبِ إِنْ اللَّهُ قَويٌ عَزيزٌ ﴾ (٩).

وتكرر ورود كلمة عدل وما في معناها من مثل القسط والميزان، ما لا يقل عن مائة مرة في القرآن الكريم. كما نحى فيما يزيد عن مائتي مرة عن الظلم والإثم والسضلال. فالكلمتسان متضادتان من حيث المعنى، أمر القرآن بالعدل ورغب فيه، ونحى عن الظلم ورغب عنه.

ويعني العدل في اللغة كما جاء في لسان العرب: العدل ما قام في النفوس أنه مستقيم وهو ضد الجور، وعدل الحاكم يعدل عدلا وهو عادل. والعدل الحكم بالحق... والعدل من النساس المرضى في قوله وحكمه (5). وجاء في النهاية لابن الأثير: العدل هو الذي لا يميل بسه الهسوى فيحور في الحكم (6).

<sup>(1)</sup> أبو الأعلى المودودي- نظرية الإسلام وحديه: 55. وانظر: عبد الحديد أبو سليمان- العنف وإدارة الصراع السياسي في الفكر الإسلامي: 63 وما بعدها.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> نقوم فلسفة مشروع المحتمع الإسلامي على مبادئ ثلاثة كبرى، هي: النوسيد (وحدانية الله وخلافة الإنسان في الأرض (عن الله)، والمدالة (بين الإنسان وأخيه الإنسان) في الحياة الاحتماعية- الاقتصادية خاصة. انظر تعصيلا أكثر في عمر شايرات الإسلام والتحدي الاقتصادي: 256 وما بعدها.

الله عمر شايرا- الإسلام والتحدي الاقتصادي: 256.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة الحديد- الآية: 25.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> ابن منظور - لسان العرب: **2838/4.** 

<sup>&</sup>lt;sup>راكة</sup> ابن الأثر – النهاية: 1897.

كما يعني الظلم لغة في لسان العرب: الظلم وضع الشيء في غير موضعه... وأصل الظلم الجور ومجاوزة الحد<sup>(1)</sup>.

وقال الراغب في المفردات: والظلم عند أهل اللغة وكثير من أهل العلم: وضع الشيء في غير موضعه المختص به إما بنقصان أو بزيادة، وإما بعدول عن وقته أو مكانه<sup>(2)</sup>.

بناء على ما سبق من تعريف للعدل والظلم، فإن العدل هو ضد الجور والظلم، ويمكن تعريف العدل بأنه: وضع الشيء في موضعه الشرعي، وإعطاء كل شيء حقه مسن المكانسة أو المترلة أو الحكم أو العطاء»(3).

وقد جعل القرآن مترلة العدل أقرب إلى النفوى، ذلك أن التقوى هي أرفع مترلة منه، غير أنه قريب منها، إذ التقوى هي منطلق كل الأعمال الصالحة بما فيها العدل.

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ لِلّهِ شُهَدَاء بِالْقِسْطِ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى وَاتَّقُوا اللّهَ إِنَّ اللّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ﴾ (4).

وقد شدد الرسول ﷺ في التحذير من الظلم والتظالم في أحاديث كثيرة.

فعن أبي ذر الغفاري على، عن النبي الله فيما روى عن الله تبارك وتعالى أنه قال: [«يسا عبادي، إني حرمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم محرما فلا تظالموا...»] (5)، وعن ابن عمر رضي الله عنهما، قال: قال رسول الله لله الإلان الظلم ظلمات يوم القيامة»] (6)، وعن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله الله الله الحد المسلم لا يظلمه ولا يسسلمه، ومن كان في حاجة أخيه، كان الله في حاجته. ومن فرج عن مسلم كربة، فرج الله عنه كربسة من كربات يوم القيامة (7).

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> ابن منظور – لسان العرب: **4/2756**.

<sup>(2)</sup> الراغب الأصفهاي- المفردات في أنفاظ القرآن: 230.

<sup>(3)</sup> عبد الكريم زيدان~ السنن الإلهية: 115.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة المائدة~ الآية: **8**.

<sup>.&</sup>lt;sup>(5)</sup> صحيح مسلم " كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم الظلم، حديث رقم: (2577): 1994/4.

<sup>(6)</sup> صحيح مسلم- كتاب الير والعبلة والآداب، باب تحريم الظلم، حديث رنم: (2597): 419961.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> صحيح البحاري- كتاب المظالم، باب لا يظلم المسلم المسلم...، حديث رقم: (2310): 862/2.

فالظلم والعدل في منظور الإسلام بل وحنى في عرف الفطر الــسليمة- ضـــدان لا يجتمعان، وقد قضت سنة التدافع الربانية أن يبعد أحدهما الآخر عن الواقع أو يضعفه ويتغلــب عليه حتى تستقيم الحياة على نمط معين. ومن هنا أكد ابن تيمية في مقولته الشهيرة أن الــدنيا تدوم مع الظلم والإسلام (أ).

ومن ثمة كان العدل مقوما أساسيا في العلاقات الاحتماعية وحودا وبقاء حتى مع فــساد الاعتقاد، وكان الظلم مقوضا لأسسها ولو مع سلامة العقيدة، لأن الظلم عمل غسر صالح وعامل هدم للكيان الفردي والاحتماعي للإنسان ماديا ومعنويا. قال تعالى: ﴿وَلَقَدُ أَهْلَكُنُسا الْقُرُونَ مِن قَبْلِكُمْ لَمَّا ظُلَمُوا﴾ (2). «وكلمة (لما) ظرف بدل على وقوع فعل لوقوع غيره ممساه و سبب له. وهذا يدل على وقوع هلاك الأمة لوقوع سببه وهو الظلم» (3).

ومن هذا المنطلق يوفر المذهب الاجتماعي الإسلامي الخلفية العقدية السصحيحة لإقامة العدل في المجتمع الإسلامي وإبعاد الجور والظلم عن العلاقات الإنسانية فيه. حيث يزود النظام الاجتماعي الإسلامي بتصور معنوي للحياة، يربط فيه بين السعي في الدنيا والسعي للآحرة في كنف مقياس خلقي هو رضوان الله عز وجل.

هذا المقياس الذي يقيم التوازن بين النزعتين الفردية والجماعية في وعي الفسرد المسسلم وممارساته الواقعية بصورة دائمة.

وفي ظل معادلة المفهوم المعنوي للحياة الذي يربط الحياة المادية للإنسان بالحياة المستقبلية المغيبة يمكن حل المسألة الاحتماعية على تحو غير مسبوق ونتائج مرضية عادلة إلى حد بعيد.

#### ثالثا: حل المسألة الاجتماعية - الاقتصادية:

أو بعبارة أخرى تحقيق العدالة الاجتماعية - الاقتصادية، في إطار المسلمي الاجتمساعي الإسلامي لا تكون بمعزل عن الحقائق الكبرى للتصور الإسلامي العسام للوحدد. وكسذلك

<sup>(</sup>١) ابن ثيمية - الحسية في الإسلام: 10.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة يونس⊷ الأية: 13.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> عبد الكريم زيدان- السنن الإلهية: 120.

المقاصد العامة للشريعة الإسلامية (1). «لقد اعتبر الفقهاء العدالة عنصرا أساسيا في مقاصد الشريعة بحيث أنه لا يمكن تصور بحتمع مسلم مثالي لم تتوطد فيه العدالة. والإسلام واضح كل الوضوح في احتثاث كل آثار الظلم من المحتمع البشري. والظلم مصطلح إسلامي شامل يسشير إلى جميع أشكال عدم الإنصاف وعدم العدالة والاستغلال والاضطهاد والعدوان حيست يحسرم شخص الآخرين حقوقهم أو لا يفي بالتزاماته تجاههم» (2).

ومن هذا فالشريعة الإسلامية في نظامها النشريعي الاحتماعي، لا تضع مستغلا حديدا موضع مستغل قلم سواء أكان الفرد أم الجماعة، كما مر سسابقا مسع المسذهبين الفسردي والاحتماعي، حينا مع طغيان الفرد على الجماعة، وتارة مع طغيان الجماعة على الفرد. وتحرير الشريعة للفرد والجماعة معا، لا يقتصر على أوضاعهما الخارجية الاحتماعية فحسب. وإنما يمتد التحرير إلى الداخل حيث منابع الاستغلال الكامنة في النفس الإنسانية فتغير نظرة الإنسسان إلى الكون والحياة بما يوافق الفطرة، معرفة، وتربية، وممارسة.

غير أن إطار المال والثروة المتعلقان بالمسألة الاحتماعية - الاقتصادية وتداولهما في المحتمسع بين الفرد والجماعة ينظر إليهما ضمن مفهوم خلافة الإنسان في الأرض.

الله تعالى رب كل شيء ومليكه في هذا الوجود، بما في ذلك الإنسان غير أن إرادته عسز وجل قد حعلت الإنسان خليفة في الأرض ومستأمنا على خيراتها وطيباتها، ومختبرا بمقتضى ذلك أيصلح أم يفسد فيها.

قال الله تعالى: ﴿ اللّهُ الّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَأَنْوَلَ مِنَ السَّمَاء مَاء فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الشَّمَوَاتِ رِزْقًا لَكُمْ وَسَخُرَ لَكُمُ الْفُلْكَ لِنَجْرِيَ فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ وَسَخْرَ لَكُسمُ الأَلْهَسارَ وَسَخَّر لَكُمُ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَآنِينَ وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَآثَاكُم مِّن كُلِّ مَا سَسَأَلْتُمُوهُ وَإِن تَعَدُّوا نِعْمَتَ اللّهِ لاَ تُحْصُوهَا إِنَّ الإِنسَانَ لَظَلُومٌ كَفَّارٌ ﴾ (3)

داً يقول أبو حامد الغزائي عن مفاصد الشريعة في كتابه المستصفى في الأصول: 1391-140: «مقصود الشرع من الخلق خمسة: وهو أن يحفظ عليهم دينهم ونفسهم وعقلهم ونسلهم وماضم، فكل ما يتصمن حفظ هذه الأصول الخمسة فهو مصلحة، وكل ما يفوت هذه الأصول فهو مفسدة، ودفعها مصلحة».

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> ممر شايرا- نمو نظام نقدي عادل: 40.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة إبراهيم: الآيات: 32 إلى 34.

# وقال: ﴿وَآثُوهُم مِّن مَّالِ اللَّهِ الَّذِي آثَاكُمْ﴾ (١)، و﴿وَأَنفِقُسُوا مِمَّا جَعَلَكُسم مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ﴾ (٤).

قالآيات تقرر أن الملكية من حيث المبدأ للسماوات والأرض، وحتى للمال الذي بين يدي الإنسان هي في أصلها ملك له تعالى وحده، والإنسان مستخلف فيها فقط.

ولذلك ترى الإسلام في أحكامه في المال والثروة بشدد على الالتـــزام فيهــــا بــــالأخوة والعدل، توزيعا، وتنمية. بحيث توضع الموارد أمام البشر باعتبارها أمانة من الله. «وأن تستحدم هذه الموارد لتحقيق مقاصد الشريعة في المجالات الآتية<sup>(3)</sup>:

# 1- توفير الاحتياجات الضرورية للمجتمع:

إن الانطلاق من معاني الأخوة بين الناس في المحتمع الإسلامي، والتماهم على جميع الموارد باعتبارهم جماعة مستحلفة من الله تعالى، وحب عليها أن تستخدم تلك المسوارد والنسروات بكفاءة وعدالة تسد معها الاحتياجات الأساسية لكل أفراد المحتمع بما يليق بمكانة الإنسسان في الكون وتكريمه من الله عز وحل بالخلافة عنه في الأرض. وعلى أن تليى تلك الاحتياجات في إطار العيش البسيط.

عن النعمان بن بشير، قال: قال رسول الله في: [«مثل المؤمنين في تسوادهم وتـراحمهم وتعاطفهم، مثل الجسد: إذا اشتكى منه عضو، تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمــى»](<sup>4)</sup>، وعن أبي موسى، قال: قال رسول الله في : [«المؤمن للمؤمن كالبنيان، يشد بعضه بعضا»](<sup>5)</sup>.

وقد جمع القرآن الكريم في آيات كثيرة بين الإيمان ورعاية المحتاحين، وقرن بين الكفر أو التكذيب بالدين بإهمالهم (٥٠).

<sup>(</sup>ا) سورة النور - آية: 33.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سررة الحديد - آية: 7.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> عمد عمر شايرا- الإسلام والتحدي الاقتصادي: 268 وما يعدها.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> صحيح مسلم- البر والصلة والأداب، باب تراجم المؤمنين وتعاطفهم، حديث رقم: (6481): 1278.

<sup>(5)</sup> صحيح مسلم- كتاب البر والصلة والآداب، باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم...؛ حديث رقم: (6480): 1278.

<sup>(</sup>b) عمد المبارك - نظام الإسلام في الاقتصاد: 132.

قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا لُطِّعِمُكُمْ لِوَجِّهِ اللَّهِ لاَ تُرِيدُ مِنكُمْ جَزَاء وَلاَ شَكُورًا ﴾ (1).

وقال في النوع الثاني: ﴿ أَرَأَيْتَ الَّذِي يُكَذُّبُ بِالدَّينِ فَذَلِكَ الَّذِي يَدُّعُ الْيَتِيمَ وَلاَ يَحْضُ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِينِ..﴾ (<sup>2)</sup>.

فمسؤولية المحتمع عن تلبية احتياجات أفراده المعاشية واحبة بالكيفية المسشروعة ضمن الإمكانات المتاحة طاعة لأمر الله ورسوله حسب الأحاديث والآيات السابقة وغيرها. وهذا ما حعل الإمام الشاطي يعتبر أن تلبية الاحتياجات الأساسية للفقراء، هي مبرر وحمود المحتمسع نفسه (3).

#### 2- توفير مصدر شريف للرزق:

تقتضي الكرامة الإنسانية المقترنة بمركز خلافته أن تكون تلبية احتياجاته قائمة على جهد الفرد نفسه. لذلك رأى فقهاء الإسلام أن كسب الإنسان القادر لعيشه فرض عين عليه ليعول نفسه وأسرته. لأن ذلك يستلزم المحافظة على الجسم والعقل في حالة سليمة للتمكن مسن أداء الواحبات والعبادات المحتلفة. إن كان المسلم عضوا في المحتمع فإن فرص العمل وكسب الرزق الحلال والتمكن من ذلك، تصير واحبا جماعيا على المحتمع أن يضمن لكل فرد من أفراده فرصة التكوين والتعليم والتربية والتأهيل لكسب الرزق الحلال بما يناسب حهوده وقدراته.

أما أفراد المحتمع الذين لا يقدرون على كسب رزقهم لأسباب وحيهة كالعجز والإعاقسة وغير ذلك فعلى الأمة المسلمة عندئذ فرض كفاية في التكفل شم كالتزام جماعي، من حانسب الأسرة والأصدقاء والجيران والأوقاف وأموال الزكاة والجماعات الخيرية. وتتدخل الدولة أحيرا عند عدم قدرة هؤلاء على القيام بواجبهم ذلك.

<sup>(1)</sup> سورة الإنسان–الأية: 9.

<sup>(2)</sup> سورة الماعون: الآيات: 1-3.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> الشاطي- الموافقات في أصول الشريعة: 177/2.

#### 3- التوزيع العادل للدخل والثروة:

على الرغم من الإجراءات السابقة من تلبية الاحتياجات وفرص العمل، إلا أنه قد توجد حالات اجتماعية شاذة من عدم المساواة في الدخل والثروة. وهذا لا يعني حالات عدم المساواة العادية في محتمع إسلامي حين تكون متناسبة مع قدرات الإنسان ومهاراته وجهوده، فهذه حالة طبيعية أن يحصل الإنسان على ما يكافئ جهوده وأعماله وكفاءاته شريطة أن تكون ضسمن تطبيق تام لتعاليم الإنسلام.

أما حالة الشفوة المذكورة فهي مقبولة شرعا على اعتبار أن الموارد هبات من الله لجميع البشر بنص التنزيل، قال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُم هًا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً قُسمَّ اسْسَوَى إِلَى السَّمَاء فَسَوَّاهُنَّ سَيِّعَ سَمَاوَاتِ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْء عَلِيمٌ ﴾ (أ). وأن الجماعة مستحلفة على هذه الموارد التي هي أمانة الله عند البشر، فليس هنالك ما يدعو لتركيزها في يد فقة قليلة من الناس. لأن عدم وجود خطة للتوزيع العادل للثروة والدخل من شأنه أن يدمر بدل أن ينمي مسشاعر الأحوة التي يريد الإسلام إيجادها والمحافظة عليها بين المؤمنين أولا وبين المؤمنين وغير المسؤمنين ثانيا.

وبناء على ذلك فإن الإسلام لا يكنفي في حل المسألة الاحتماعية - الاقتـــصادية بمحسرد توفير رزق حلال، وتلبية الاحتياحات وإنما يؤكد على التوزيع العادل للدخل والثروة، أي المال، قال الله تعالى: ﴿كَنْ لاَ يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأَغْنَيَاء مِنكُمْ ﴾ (2).

وهذا التركيز الشديد للإسلام في نصوصه على التوزيع العادل للمال، حعل صحابيا كأي ذر الغفاري في يعتبر أن المساواة في الثروة في مجتمع إسلامي أمر أساسي. حيست لا ينبغسي حسب رأيه للمسلم أن يمتلك ثروة تزيد عن الاحتياجات الأساسية لأسرته. على أن الأغلبيسة العظمى من الصحابة في لم يقروه على هذا الموقف.

<sup>(</sup>أ) سورة البقرة – الآية: 29.

<sup>(2)</sup> سورة الحشر - الأية: 7.

#### 4- النمو والاستقرار:

قد يحقق المجتمع الإسلامي نسبة لا بأس بها من العدالة الاجتماعية والاقتسصادية عبر الخطوات السابقة. إلا أن النمو القائم على الاستثمار المحقق وعلى معدل للنمو كفيل بدوره أن يعزز من حظوظ العدالة الاجتماعية حين يستفيد الفقراء من نسبة أكبر من ثمار ذلك النمسو. كما يساعد الاستقرار الاقتصادي بدوره على تخفيض حالات عدم للساواة الناتجة عن الركود الاقتصادي وتقلبات الأسعار والهيار أسعار الصرف والتضحم في تعزيز العدالة وإنجاز أهسداف الشريعة ومقاصدها في مجال معقد وحاضع لمتغيرات محلية ودولية مستضطرية وهسو المحسال الاقتصادي.

وعليه فإن تحقيق أمثل حد من النمو الاقتصادي، وتخفيض درجة عدم الاستقرار الاقتصادي في المحتمع المسلم- اليوم- إلى الحد الأدن أمور لازمة لا تحل- المسألة الاحتماعية- الاقتصادية في غيامًا بأي حال من الأحوال.

# الفصل الثالث

# البعد السياسي لعقيدة التوحيد

المبعث الأول: تحديد المفاهيس.

المبعد الثاني: فلسفة أمحكم الديني الثيوقراطي.

المبعث الثالث: فلسفة السياسة في العقيدة العلانية.

**المبعث الرابع**: تعاليم القرآن السياسية.

المبعث المخامس: النظام السياسي الإسلامي.

#### غهيد:

لقد تبين من عرض مباحث الفصلين السابقين أن عقيدة التوحيد الإسلامية، هي الأساس المعرفي والضابط المنهجي، لمفاهيم النموذج المعرفي التوحيدي ومقوماته، والأرضية الصلبة التي تبنى عليها مفاهيم الحياة الإنسانية والاحتماعية، وقيمها الكلية والجزئية.

وضعن هذا للنظور يتناول الفصل الأخير قضايا البعد السياسي لعقيدة التوحيد من خلال المباحث الآتية:

المبحث الأول: تحديد المفاهيم.

المبحث الثاني: فلسفة الحكم الديني (الثيوقراطي).

المبحث الثالث: فلسفة السياسة في العقيدة العلمانية.

المبحث الوابع: أسس تعاليم القرآن السياسية.

المبحث الخامس: مبادئ النظام السياسي الإسلامي.

والملاحظ أن هذا الفصل ليس بحثا في البعد السياسي لعقيدة التوحيد من منظور الدراسة العلمية التي تعنى برصد الحركة السياسية أو الممارسة الواقعية للحدث السياسي وما يحكمه من قوانين الفعل السياسي على الساحة الاحتماعية كما يفعل علماء السياسة.

وإنما المدخل العقدي الذي يمثل حقل هذه الدراسة ومنطلقها يستلزم أن تنحو المنحى المذهبي الفكري لا المنحى العلمي الواقعي، لأن غاية الفكر السياسي الإسلامي- اليوم- تفرض عليه أن يعمل على تحديد أولوياته، والكشف عن إسهامات الوحي الخاتم- كتابا وسنة- على مستوى أصول وتعاليم فلسغة الحكم، بما يجعله يتميز عن ضروب الفكر السياسي الديني (الثيوقراطي)، والوضعي العلمان، في المقاصد والغايات الكبرى.

وعلى الباحث في فلسفة الإسلام السياسية أن ينطلق من القناعات المبدئية التي يقررها الإسلام باعتبارها حقائق وأسس للرجعية الإسلامية للاحتهاد والحوار مع القيم والتحارب الإنسانية الأخرى، وهي(1):

1- سمو قيم الإسلام وكمالها.

2- شمول دين الإسلام وتكامل عقائده.

3- هدف الإسلام إلى الحق والحقيقة الخالصة الأزلية في الكون والحياة.

ثم يصار بعد ذلك إلى وضع تصور لنظام سياسي إسلامي أصيل ومعاصر قادر على النهوض الحضاري بالأمة.

ومن جهة أخرى من الضروري معرفة الفرق في هذا الفصل بين مفهوم «علم السياسة» ومفهوم «المذهب السياسي» كي تتحلى الحقيقة المراد بلوغها، والمتعلقة أساسا بالمذهب السياسي، وما ينبثق عنه من نظام سياسي، وينطوي عليه من قيم ومبادئ تحدد غاياته الكبرى في التوحيد، والتزكية، والعمران والعمل على تحسيدها في الواقع المعيش.

المبحث الأول: تحديد المفاهيم.

أولا: مفهوم المذهب السياسي:

حين يذكر «مفهوم المذهب السياسي» في هذا الفصل يقصد به فلسفة الحكم، أو الفلسفة السياسية، أو أصول التعاليم السياسية ومبادئها في الإسلام وفي غيره.

وليس المقصود بكلمة «مذهب» في البحث كما هو معروف في التفافة التراثية الفقهية، أحكام الفروع في التفافة التراثية الفقهاء، بل المراد الأصول والكليات العقدية التي تستمد منها مفاهيم الحياة السياسية.

<sup>(1)</sup> هيد الحميد أبو سليمان- السياسة والحكم في الإسلام، ضمن أنماث ووقائع اللقاء التابي لندوة الشياب الإسلامي: 311.

وكلمة «سياسة» من الألفاظ التي كثرت حولها الآراء والتعاريف قديما وحديثا. وهي تشير هنا إلى التدبير والعناية بشؤون الحياة الإنسانية العامة وإدارتها بما يحقق المصالح ويدرأ المفاسد ضمن منظومة القيم والمبادئ الإسلامية التي أفرها الشرع.

وهناك تعريفات وظيفية جعلت لها عند المسلمين وعند غيرهم. يرى أبو حامد الغزالي أن وظيفة السياسة تتعلق بحياة الإنسان ومصيره في الدنيا والآخرة: «والسياسة في استصلاح الخلق، وإرشادهم إلى الطريق المستقيم، المنجي في الدنيا والآخرة»(1).

وابن خلدون يعرفها بالنظر إلى وظيفتها الحضارية بقوله: «... إن الدولة والملك للعمران بمثابة الصورة للمادة، وهو الشكل الحافظ بنوعه لوجودها، وقد تكرر في علوم الحكمة أنه لا يمكن انفكاك أحدهما عن الآخر، فالدولة دون العمران لا تتصور، والعمران دون الدولة والملك متعذر فتتعين السياسي.

وعرفها الأوربيون حديثا كما في «الأونسيكلوبيديا الكبيرة» بالنظر إلى وظيفتها، أن "السياسة" تعني «فن حكم الدولة»، وقد وسع «روبير» من معناها بقوله: السياسة هي «فن حكم المحتمعات الإنسانية». ومهما ضاقت أو اتسعت تعاريف السياسة عند القدامي أو المحدثين فهي تعبير صادق عن الحياة الإنسانية الاحتماعية، وعن المستوى التنظيمي التحضري الذي بلغه الإنسان في تدبير الحياة العامة وتصريف شؤولها بحكمة ودراية (3).

#### ثانيا: مفهوم علم السياسة:

وأما مفهوم «علم السياسة» وإن كان مشتركا مع المذهب السياسي في حقل الدراسة والاهتمام، إلا أنه يختلف عنه باعتباره يعنى بالواقع السياسي على ما هو عليه، حيث يعمل على تفسير الظواهر السياسية باستقراء الأسباب والمؤثرات القاعلة، وذلك بالإحابة على السؤال كيف؟

أبو حامد الغزالي- إحياء علوم الدين: 12/1 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> عبد الرحن بن علدون- المقدمة: 678.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> فايز عبد سعيد- قضايا السياسة العام: 9.

كيف يتم الوصول إلى السلطة مثلا: بالإكراه أم بالتراضي؟ كيف تكون علاقة السلطة بالفرد وبالأمة، في حالة التراضى، وحالة الإكراه؟

ما هي حدود فض التراعات بين الحكام والمحكومين عند الاختلاف، بالحوار أم بالخروج (1)؟... الخ

أما الإجابة على هذه الأسئلة من منظور المذهب السياسي فتكون بالسؤال: لماذا؟

لماذا يتم الوصول إلى السلطة بالإكراه؟ ولماذا يتم الوصول إليها بالتراضي؟

والإجابة هنا- طبعا- معيارية قيمية استنادا إلى قيم ومبادئ تحكم بالخير أو الشر على الفعل وعكسه من منطلق الإطار المرجعي والخلفية العقدية السياسية.

ومن ثمة فعلم السياسة يدرس ما هو كائن ويقرر الواقع على ما هو عليه.

والمذهب السياسي يدرس الواقع ويحكم على ما ينبغي أن يكون عليه. وبعبارة أخرى أن علم السياسة يعمل على تفسير الحياة السياسية وظواهرها المختلفة والعمل على ربط تلك الأحداث والظواهر بالعوامل والمسببات للوصول إلى صيغة القانون أو السنة التي تحكم القضية وتفسرها.

والمذهب السياسي - بهذا المعنى - عبارة عن المنهج الذي يتبعه المحتمع في سلوكه السياسي ويفضله على غيره من المناهج ويسعى إلى أن يجري الحياة السياسية في الواقع على ضوئه وفق القيم والمعايير الظاهرة أو الكامنة في صلب المذهب (2).

ومع ذلك فهناك ارتباط محتوم بين العلم والمذهب في كل سياسة. فلكل حضارة إنسانية علمها السياسي ومذهبيته التي وإن اشتركت فيما هو عام وواقعي مع التجارب الإنسانية المحتلفة، فلكل خصوصياته ومميزاته الدينية والفاسفية والحضارية التي تميزه عن الآخر بفضل ذلك المذهب.

<sup>(1)</sup> التيجان عبد القادر حامد - أصول الفكر السياسي في القرآن المكي: 17.

<sup>(2)</sup> عمد ضعي الدرين- دراسات وعنوت في الفكر الإسلامي المعاصر: 348/1.

#### ثالثًا: مفهوم النظام السياسي:

يعني «النظام السياسي» في الفكر السياسي والقانوني الحديث شيعان أو مفهومان(1):

الأول: بمعنى مضمون السلطة ومذهبها السياسي، وهو ما يعرف في اللغة الفرنسية بكلمة Régime، ومثاله: النظام الثيوقراطي، والنظام الديكتاتوري، والنظام الديمقراطي، والنظام الإسلامي... الخ

والثاني يراد به تحديدا شكل الحكم، أو أسلوب ممارسة السلطة، وهو ما يطلق عليه كذلك لقظة System في الفرنسية، ومثال: النظام الرئاسي، النظام البرلماني، نظام الحزب الواحد... الح

واضح أن النظام السياسي يشمل المذهب والمؤسسات وأساليب الحكم بغض النظر عن المذهبية التي يدين بما المحتمع، وإلى نقس المعنى ذهب الشيخ محمد المبارك في تحديد مدلول النظام وارتباطه بالمذهب أو الخلفية العقدية والمفاهيمية التي يقوم على أساسها ويشيد بناءه السلطوي المتمظهر في شكل الدولة ونوع الحكومة، وقواعد السلوك الفردي والجماعي المعبر عنها قانونا في لوائح وأنظمة منسحمة بالضرورة مع التصور المذهبي ومحققة الأهدافه ومقاصده العليا.

يقول: «يشتمل كل مذهب عقائدي- أيديولوجية- على أساس فلسفي يقوم عليه بناؤه كله، وليس هذا الأساس الفلسفي إلا تصوره للوحود ونظرته العامة إلى الإنسان والمحتمع والكون والحياة، وما وراء ذلك كما يؤمن بها أصحاب المذهب ويعتقدون.

وعلى هذا الأساس يقوم بناؤه، وعنه تنفرع نظمه، أي قواعد سلوك الإنسان- فردا وجماعة المنسجمة والمتفقة مع ذلك التصور سواء منها النظام الأخلاقي والنظم الاحتماعية الاقتصادية والسياسية والأسرية» (2).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> على المؤمن- النظام السياسي الإسلامي الحديث: 15.

<sup>(2)</sup> عمد المباولا - نظام الإسلام العقائدي في العصر الحديث: 14.

المبحث الثاني: الحكم المديني (الثيوقراطي):

أولا: التوحيد أصل الاجتماع السياسي:

يقرر القرآن الكريم أن دين التوحيد هو أصل الاجتماع الإنسان، وهو أصل فلسفة السياسة فيه (1). وتتجلى حقيقة ذلك من تتبع قصة خلق آدم عليه السلام وزوجه حوى، وسائر قصص الأنبياء والمرسلين في القرآن من أولهم وهو آدم إلى خاتمهم محمد على وأن الانحراف عن التوحيد اتخذ أشكالا متعددة في تاريخ البشرية كما بينته دعوات الأنبياء والرسل المتتالية وغالبا ما كان التحريف يطال العقيدة ذاتما ويقسد الدين فيبعث الني أو الرسول ليحدد دعوة التوحيد في الناس، قال الله تعالى: ﴿وَهَا أَرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولٍ إِلاَّ لُوحِي إِلَيْهِ أَلَهُ لاَ إِلَهُ إِلاَّ أَمَا فَاعْبَدُونِ ﴾ (2).

إلى أن نزلت الرسالة الحائمة على النبي الخانم محمد بن عبد الله عليه الصلاة والسلام، فأكملت الرسالة وأتم الله بما الدين كعقيدة وشريعة ومنهج حياة. وتكفل عز وحل بحفظها من التحريف والتزييف، وذلك من مقتضيات خاتمية النبوة والرسالة إلى يوم الدين.

قال الله تعالى في ذلك: ﴿ إِلَّا لَحْنُ نَوَّلْمَا اللَّهُ كُرَّ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ (3).

إلا أن هجر الرسالة أو الانحراف عنها عقيدة أو شريعة أو أخلاقا، والإيمان ببعضها والكفر ببعضها عمليا أو نظريا، من الظواهر الاجتماعية الواقعية في تدين بعض الناس قبل الإسلام وبعده، بل هي صور من أمراض التدين تحصل في جميع مراحل التاريخ البشري، مع الأفراد أو الجماعات.

ومن الصور الماثلة في عصرتا لهجران الدين كتيار فلسفي عام ومنهج عملي في الحياة العامة ما يعرف بالعقيدة العلمانية، هذا التيار الذي نشأ في أوربا مع مطلع عصر النهضة والذي نحم عن صراع العقل الغربي مع الكنيسة وسلطانها الروحي والفكري والسياسي الذي كان يلف الحياة الاجتماعية في العصر الوسيط، إلى أن تمت الغلبة للتيار العلماني في إبعاد الكنيسة بصورة

<sup>(1)</sup> التيمان عبد القادر حامد- أصول الفكر السياسي في القرآن المكي: 187.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة الأنياء- الآبة: 25.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة الحلجر~ الآية: 9.

خاصة والدين بصورة عامة عن الحياة العامة في الغرب وفي كل العالم الذي امتد إليه سلطان الغرب الفكري والسياسي بعد ذلك.

والملاحظ أن الدين باعتباره عقيدة ومنهج حياة ظاهرة لازمت الإنسان منذ وحوده على الأرض وقد كان أساسا لتصورات الإنسان عن الوجود، ومصدرا لقيمه الأخلاقية وعلاقاته المتعددة الأبعاد وعلى رأسها التدبير السياسي والتنظيم الاحتماعي لعلاقة الإنسان بأخيه الإنسان.

إلا أن التحاذب بين سياسة الدين ودين السياسة في تدبير الحياة العامة للإنسان لم تخل تجربة إنسانية في التاريخ من التدافع بين المنهجين في محاولة التحكم في بحرى الأحداث وتوجيهها الوجهة المتفقة مع الدين الحق المثرل أو الدين الباطل الوضعي للنسجم مع هوى الإنسان أو انحرافاته.

ورغم نحاح العلمنة في أوربا في إبعاد الكنيسة عن السيطرة على الحياة المدنية بكاملها تدريجيا إلا أنها لم تلغ علاقة الديني بالاجتماع السياسي، «حيث مازالت مفاهيم (الديني) لها من النفوذ والقوة الضمنية والصريحة الشيء العظيم، حد على ذلك نماذج علاقة الديني بالاحتماعي السياسي في الحياة الغربية المعاصرة (1):

أ- وحود أحزاب سياسية اشتراكية مسيحية في أوربا.

ب- اختلاط طرق ومناهج التعليم التي تدعي ألها علمانية بمفاهيم وقيم مسيحية.

التحالف بين جميع الدول الغربية والبابا، والتنسيق بينهما لمد النفوذ الديني المسيحى
 والسياسي على العالم.

د- احتفاء عملات كثير من الدول الغربية بقيم ورموز مسيحية!

فمثلا، الدولار الأمريكي مكتوب على أحد وجهيه (In God we trust بالرب نؤمن).

والصليب يعلو الفرنك السويسري والباون الإنجليزي... الخ

<sup>(</sup>٤) عادل عبد المهدي- إشكالية الإسلام والجدالة: 148 وما بعدها.

ه- وأكبر دليل على تلازم الديني والاجتماعي السياسي بالدعم الشامل في إطار ما يعرف بالحضارة اليهودية المسيحية، أي الحضارة الغربية الحديثة والمعاصرة عملهم الدعوب منذ ما يزيد على قرن من الزمان، في استنبات مشروع دولة إسرائيل في قلب العالم الإسلامي، انطلاقا من ادعاءات دينية ومزاعم توراتية تعود إلى عشرات من القرون الخالية، وهل بعد هذه الحقائق وغيرها كثير، أن يصدق المسلم الدعوات الباطلة إلى العلمانية في الداخل والخارج وعزل الإسلام عن الحياة الاجتماعية والسياسية للأمة؟ وهل عرف المسلمون في البعد عن دينهم عزة وتمكينا وسيادة وتقلما ماديا أو معنويا؟ أم منوا بكل أشكال السقوط الحضاري والتحلف المادي والمعنوي والهوان على الناس، الذي لم يحصل منه شيء في ظل تمسكهم بدينهم حين بلغوا القمم في العلم والحضارة والعزة التي بوأقم قيادة العالم إلى النور والهداية والإعمار والعدل والسلام. إن تاريخ البشرية في الماضي والخاضر وحتى المستقبل، دل ولا يزال، على أن لكل بحتمع دينه يمعني من المعاني ولكل دين حقيقته الاحتماعية السياسية تبعا لتلك المعاني والأسس عليها.

ومع ذلك فإن ظهور الفلسفة السياسية العلمانية وتطورها في الغرب حقيقة أوربية غربية تتعلق بالصورة المحرفة للدين اليهودي المسيحي الذي عرفته أوربا على غير طبيعته كما نزل من السماء ودعا إليه موسى وعيسى وغيرهما من أنبياء بني إسرائيل عليهم السلام. على اعتبار أن الدين الحقيقي المنزل رغم اختلاف تشريعاته من رسالة إلى أخرى، فهو واحد في عقائده ودعوة نقية إلى الوحدانية، والتزام خلقي وتشريعي بأمر الله في الحياة الدينية والاحتماعية والسياسية على حد سواء.

إلا أن الواقع التاريخي لممارسة الدين على الصعيد الاحتماعي السياسي في التحربة الأوربية التي أعقبتها الفترة العلمانية بتطلب منا أن نقف عند ممارسات محددة لرصد التطور التاريخي في علاقة الديني بالاحتماعي السياسي كما حصل من منظور كنسي صرف.

#### ثانيا: حقيقة الحكم الديني (الثيوقراطي):

إن الحكم الديني "الثيوقراطي"، يعني الممارسة الدينية للسياسة في الحياة العامة للتاريخ البشري، بما في ذلك التجارب السابقة على أوربا طبقا لمفهوم خاص للدين، ومفهوم لقظة «دين» في هذا المقام تعني ذلك «المعني الذي تنسبه أوربا إلى «الدين» وتفهمه على هذا النحو،

وهو أن الدين بحربة فردية خاصة لا تذهب أبعد من العلاقة الشخصية بالله، وهي علاقة تعبر عن نفسها فقط في عقائد وشعائر يؤديها الفرد, وعليه، فلا يمكن تصنيف الإسلام كدين بهذا المعنى والإسلام أكثر من دين لأنه يحتوي الحياة كلها»(1).

وبمعرفة طبيعة الحكم الديني من حيث أصوله الفكرية ونظمه الواقعية، تتحلى صورة الحكم العلماني وحقيقة فلسفته السياسية ونظمه هو الآخر. مما يمكننا من إدراك طبيعة الفروق بين تلك النظم وفلسفاتها، وبين النظام السياسي الإسلامي ومذهبيته السياسية التوحيدية المعبرة عن ذاتية الإسلام إلى حد بعيد.

ويسجل تاريخ النظم التشريعية والقانونية إبان العصور الوسطى وقبلها في أوربا، أن السلطة السياسية في نظريات الحق الإلهي جعلت من السماء مصدرا لها وأن ليس لإرادة الإنسان الفرد سوى الطاعة والامتثال لأوامر تلك السلطة التي اختارها الله أو باركتها الآلهة (2).

ويجب التمييز بين نظريات الحق الإلهي الوضعية المصدر، ونظرية الحاكمية الإلهية ذات المصدر الرباني الحق كما عرفت على أيدي الأنبياء والرسل في بني إسرائيل، بالإضافة إلى حاكمية الكتاب مع الرسالة الخاتمة المتمثلة في القرآن الكريم.

ونظريات الحق الإلهي ذات الصبغة الدينية الوضعية، هي نظريات الحكم الديني «الثيوقراطي» المطلق الذي لا يحده حد.

وتدور فكرة «النيوقراطية» باعتبارها نظرية في السلطة حول مفهوم السيادة في الحكم، وتجعل للسيادة مصدرا واحدا فقط هو الله، غير ألها تتصرف بمطلق الحرية في تفسير تلك السيادة وطبيعة تفويضها للحاكم أو الملك الذي بيده السلطة القعلية، وإن اختلفت نظريا وعمليا مع حقائق الدين وروحه، بسبب منحها سلطات مطلقة للحاكم في التشريع والتنفيذ والقضاء دون رحوع إلى شريعة الله وحكمه الذي يدعي الحاكم أو الملك الانتساب إليه واستمداد الشرعية منه (3).

<sup>(1)</sup> على عزت بيموفيتش- الإسلام بين الشرق والغرب: 27.

<sup>(2)</sup> على عبد حسنين- وقاية الأمة على الحكام: 91.

دى على المؤمن- النظام السياسي الإسلامي الحديث: 73.

ويمكن حصر «الثيوقراطية» في ثلاث نظريات(1):

1- نظرية الطبيعة الإلهية للحكام:

2- نظرية الحق الإلهى للباشر:

3- نظرية الحق الإلهي غير المباشر:

# 1- نظرية الطبيعة الإفية للحكام:

تعتبر هذه النظرية أن الحكام ذوو طبيعة إلهية، يعيشون بين البشر ويحكمونحم.

وقد عرفت تلك النظرية قبل ظهور الكنيسة المسيحية في الحضارات القديمة، كالصين واليابان ومصر وبلاد ما بين النهرين، وفارس والروم.

ويكرس مفهوم الطبيعة الإلهية للحكام قناعات راسخة لدى الحكام والمحكومين على السواء، من أن الحاكم يتمتع بمقتضى تلك الطبيعة بسيادة مطلقة، وسلطان مقدس وبالتالي يستوجب ذلك طاعة عمياء لهم من قبل الرعبة، وتنفيذ دقيق لأوامرهم دون أدفى اعتراض أو مناقشة باعتبارهم آلهة<sup>(2)</sup>.

والملاحظ أن النظم السياسية والقوانين التي تسندها الطبيعة الإلهية للحكام، تنتمي إلى الأديان الوثنية أو إلى الدين السماوي بعد تحريفه.

فقد رد بعض مؤرخي النظم القانونية والاجتماعية النظام الملكي الذي ساد حضارة بلاد ما بين النهرين إلى الدين في الحقبة الأولى من تاريخه. حيث كانت المدن السومرية تحكم في أصلها حكما دينيا، ويعد حاكمها المدني خليفة الإله في الأرض، ويحتل مرتبة الكاهن الأكبر في المملكة. ومن لمة فهذا شبه توحيد بين السلطتين الزمنية والدينية، فالحاكم هو الكاهن في نفس الوقت، والأحكام في هذه الحضارة تنفذ باسم الإله، وحتى اختيار الحاكم فاته ينسب إلى الإله بنحو من الأنحاء.

<sup>(1)</sup> عبد الغن بسيون عبد الله- النظم السياسية: 46 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> يمى الحمل - الأنظمة السياسية المعاصرة: 58.

وأما في عهد ملوك الأكاديين، فقد ظهرت عندهم فكرة الحكومة العللية، وأن الملك الأكبر هو ملك حبهات العالم الأربع، واعتبر الملك نفسه واحدا من الآلهة في الأرض، وهو مسؤول عن إنفاذ إراداتها والعمل بوحيها في الرعية ويتحمل أخطاء الرعايا وانحرافاتهم ولذا فهو يفرض عليهم طاعة مطلقة في الأغلب الأعم.

وفي دولة الحيثيين في بلاد ما بين النهرين احتلف الحال قليلا وتغير نظام الحكم عن نظيره في الملكيات السابقة ذات القانون الإلهي، ليصير الملك قائما على دعائم القوة فقط، وتقوم شرعيته على أساس كونه قويا منتصرا، قادرا على التغلب على سواه.

وأما الجانب الديني فالملك لا يعتبر إلها ولا قائما مقامه في هذه الدولة، ولكنه يعتبر مزودا مدد إلهي مادام قادرا على الانتصار. إلا أنه يمكن أن يدخل في عداد الآلهة ويصبر واحدا منهم بعد موته أو وسيطا بين الآلهة والناس- كما هو الحال عند البابليين- وأن أحلام الملك وتفاؤلاته وتشاؤمه وسيلة من الوسائل التي يعبر بجا عن صلته بالآلهة(1).

وإذا كانت هذه النظرية قد عرفت في الأزمنة الغابرة من التاريخ، فإن اليابان قد بقي عتفظا بعقيدة الطبيعة الإلهية لأباطرته نتيجة بقاء الدين الوثني يسود الثقافة والحياة الفكرية والاحتماعية فيه، إلى غاية الهزام اليابان في الحرب العالمية الثانية أمام الولايات المتحدة عام 1945 م. وبذلك تم وضع حد لتقديس الأباطرة في اليابان والعمل على الاندماج في الحداثة الغربية صناعيا وتكنولوحيا وسياسيا<sup>(2)</sup>.

# 2- نظرية الحق الإلهي المباشر:

وتعني هذه النظرية أن الحاكم من البشر ليس له طبيعة إلهية، غير أنه مصطفى من الله، يختاره وحده ويمنحه ممارسة السلطة والانفراد بها.

وبناء عليه فإن الحكام يستمدون سلطتهم من الله مباشرة دون تدخل إرادة البشر أو اختيارهم. وإنما عليهم طاعتهم فحسب، لأن معصيتهم معصية لله.

<sup>(</sup>أ) طه جابر العلوان- الخصوصية والعالمية في الفكر الإسلامي المعاصر: 247، 248.

<sup>(2)</sup> عبد الغنى يسيون عبد الله – النظم السياسية: 47.

ومن هنا فمسؤولية الحكام في ظل هذه النظرية تكون أمام الله الذي منحهم السلطة، لا أمام الرعبة من المحكومين.

ولقد أقامت الكنيسة المسيحية فلسفتها السياسية على هذه النظرية، حين نادى القديسون بأن الإرادة الإلهية هي مصدر كل سلطة على الأرض<sup>(1)</sup>.

واستغلها ملوك أوربا في تدعيم سلطائم وبسط نفوذهم على المحكومين، واتخذ منها الباباوات مصدر سيادة على الملوك والشعوب المسبحية في أوربا طيلة القرون الوسطى وحتى الثورة الفرنسية في نماية القرن الثامن عشر.

وقد نشأت هذه النظرية عن تعاليم القديس بولس اليهودي الإغريقي المولود سنة 10 م في منطقة تاراس (أوطرسوس) باليونان، والذي اعتنق المسيحية عام 34 م. وكان متأثرا بالفلسفة الرواقية، وقد استعانت به الدولة الرومانية في تبرير سلطانها واستبدادها (2)، وذلك بجعل الإيمان أو الاعتقاد شأنا فرديا روحيا خاصا والحكم والتشريع شأنا وضعيا أرضيا، فصار الإيمان مجرد علاقة بين الفرد وربه، وأصبح التشريع من اختصاص الملك المفوض من الله فقط (3).

إن هذا المنحى الفكري الشاذ الذي جمع فيه بولس بين الفلسفة اليونانية والفكر الديني المسيحي هو الأرضية الصلبة التي بدأت منها العلمانية في الظهور عمليا في تاريخ أوربا المبكر، وقد عبر عن هذا الاتحاه في رسالته إلى أهل رومية بكل وضوح قائلا في الإصحاح الثالث عشر<sup>(4)</sup>.

«لتخضع كل نفس للسلاطين الفائقة، لأنه ليس سلطان إلا من الله، والسلاطين الكائنة هي مرتبة من الله. وحتى إن من يقاوم السلطان يقاوم ترتيب الله.

والمقاومون سيأخلون لأنفسهم دينونة، فإن الحكام ليسوا خوفا للأعمال الصالحة بل للشريرة، أفتريد ألا يخاف السلطان؟ افعل للصلاح فيكون لك مدح منه لأنه خادم الله للصلاح. ولكن إن فعلت الشر فخف، لأنه لا يحمل السيف عبثا إذ هو حادم الله منتقم

 <sup>(1)</sup> ثروت بدوي- النظم السياسية: 94.

<sup>(2)</sup> التيجان عبد القادر حامد- أصول الفكر السياسي في القرآن المكي: 203.

<sup>(3)</sup> على المؤمن- النظام السياسي الإسلامي الحديث: 74.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> نفلا هن التيمان عبد القادر حامد- أصول الفكر السياسي في التر آن المكي: 201، 202.

للغضب من الذي يفعل الشر. لذلك يلزم أن يخضع له ليس بسبب الغضب فقط بل أيضا بسبب الضمير. فإنكم لهذا توفون الجزية أيضا، إذ هم خدام الله مواظبون على ذلك بعينه. فأعطوا الجميع حقوقهم، الجزية لمن له الجزية، الجباية لمن له الجباية، الجوف لمن له الخوف والإكرام لمن له الإكرام».

هاهو ذا بولس يدعو صراحة لإطاعة الدولة الرومانية الوثنية القائمة، طاعة تنبع من الضمير والفؤاد، ويغض الطرف في نفس الوقت عن بحرد الإشارة إلى الدولة المسيحية، ويعتبر مقاومة الدولة الرومانية خروجا على الترتيبات الإلهية. وهذا لا يمكن أن يؤخذ من سيرة المسيح عليه السلام ولا من الدين الذي بشر به في الإنجيل. بل هو تصور خاطئ للدين والدولة وللعلاقة بينهما في منهج الله تعالى مع أي نبي أو رسول جاء من عند الله بدعوة الحق الجامعة الأمور الدين والدنيا ولسائر ضروب السلوك والأعمال في الحياة.

#### 3- نظرية الحق الإلهي غير المباشر:

يعنى مضمون هذه النظرية أن الحاكم يتم احتباره من قبل الشعب، ولكن بإرشاد وتوجيه من العناية الإلهية، فالاختيار الإلهي غير مباشر.

وتعكس هذه النظرية من الناحية التاريخية في التحربة الأوربية بداية الصراع على النفوة والسلطة بين الملوك والكنيسة إبان القرن الثالث عشر الميلادي. إذ حاول الملوك أن يتحرروا من السيطرة الكلية للكنيسة مما حعل أحد المفكرين الإيطاليين وهو "توماس الإكويني" (ت 1274) يذهب إلى أن الإرادة الإلهية تتدخل لاختيار الملك أو الإمبراطور، ولكن بشكل غير مباشر، وإنما من خلال اختيار الشعب له بتوجيه إلهي.

تبقى هذه النظرية ضمن حقل «الثيوقراطية»، ولكنها تتميز بخطوة إلى الأمام عن نظريتي الطبيعة الإلهية للحكام، والحق الإلهي المباشر، حيث تفصل إلى حد ما بين السلطة والحاكم عن طريق الشعب أو الأمة في عملية الاختيار للحاكم رغم أن مصدر السلطة هو الله. والقاسم المشترك بين نظريات "الحكم الديني الثيوقراطي" الثلاث، هو أن الحاكم فيها غير مسؤول أمام

<sup>(1)</sup> على المؤمن- النظام السياسي الإسلامي الحديث: 75.

أي سلطة أو شعب، ولا تسمح له طبيعة سلطته بقبول المناصحة والنقد، لأنه بكلمة واحدة هو حاكم ذو طبيعة إلهية، أو مفوض من الله تفويضا مباشراً أو غير مباشر<sup>(1)</sup>.

وبالتأمل في نظريات الحكم الديني بمعنى الليوقراطي تجده يتلبس بلبوس الدين بمفهومه الوثني كما في الحضارات السابقة، أو يتسربل بزي الدين المحرف في صورته الكنسية مع المسبحية في أوربا إبان العصور المظلمة من القرن الرابع الميلادي إلى نحاية القرن الرابع عشر.

والنظام الثيرقراطي رغم وضوح معناه يفتقر إلى الأسس والقواعد النظرية المتماسكة، بل هو بحرد حكم مطلق يحكم فيه البابا أو الملك دون الاستناد إلى شريعة أو قانون أو مذهبية فكرية مقنعة ومنصفة للحاكم والمحكوم على السواء. بل هذا النظام ادعاء عريض يتخفى في شرعية واهية وهي محض افتراض يسوغ سلطة الحاكم ويكسبه مهابة وإطلاقية تبعده عن المساءلة أو المناصحة في إدارة شؤون المجتمع، وتدبير أموره. فهو نظام قائم على تحالف بين السلطتين الزمنية واللدينية، وتبادل للمواقع حسب الظروف والأحوال. «والحقيقة أن الأنظمة الثيوقراطية التي حكمت أوربا في هذه المرحلة غنل نتاجا للعقلية الأوربية المنتمية إلى المسيحية، الطار تحالف المصالح والمصير بين السلطة الأرضية المطلقة المتمثلة بالملك أو الإمبراطور، والسلطة الدينية المطلقة المتمثلة بالكنيسة ورجال الدين، وهدفه تقاسم مساحات السلطة والقدرة والنفوذ...»(2).

ولا مجال بطبيعة الحال للمقارنة بين هذا النظام والنظام السياسي الإسلامي الذي ينتمي بدوره إلى الدين، ولكنه دين الإسلام دين التوحيد والشريعة الكاملة، لا دين الخرافات الوثنية أو دين الشرك والتحريف، أي الدين الوضعي الذي أنتج نظريات الحكم وفق الحق الإلهي المزعوم كما تم عرضها.

وأما المقارنة بين نظام الحكم الإسلامي في قواعده وأصوله العقدية والأخلاقية والتشريعية وبين غيره من الأنظمة الدينية الوضعية والعلمانية فسيأتي تفصيله في المباحث الآتية لأجل الوقوف على الفروق الجوهرية بين طبيعة النظام السباسي الإسلامي، وطبيعة الأنظمة السياسية المختلفة في الماضي والحاضر والمستقبل.

<sup>(4)</sup> على المؤمن - النظام السياسي الإسلامي الحديث: 76.

<sup>(2)</sup> على المؤمن- النظام السياسي الإسلامي الحديث: 76.

#### ثالثًا: الإصلاح الديني البروتستانتي:

ظل سلطان الكنيسة في أوربا مسيطرا بلا منازع طيلة عشرة قرون تبسط فيه هيمنتها الروحية والاجتماعية والاقتصادية والسياسية والفكرية على الرعية والسلطة معا.

و«لم تعرف أوربا قط دين الله المنزل على حقيقته الربانية.

إنما عرفت صورة محرفة من صنع الكنيسة الأوربية لا صلة لها بالأصل المترل، الذي أرسل المسيح ليبلغه لبني إسرائيل<sup>(1)</sup>: ﴿وَرَسُولاً إِلَى بَنِي إِسْوَائِيلَ أَلَى قَدْ جِئْتُكُم بِآيَةٍ مِنْ رَبُّكُمْ...﴾ (2).

ومع احتكاك أوربا بالمسلمين أثناء الحروب الصليبية، واتصافحا العلمي بمراكز الأندلس وشمال إفريقيا اكتشفت تخلفها العلمي والحضاري بالنسبة للمسلمين وبدأت تفكر في التهضة من جميع حوانبها، وقد اعترف مؤرخوهم بذلك، فهذا "كسنوروكس" يقول: «إن أوربا مدينة للإسلام في الاكتشافات العلمية، وبفضل الإسلام نفسه ظهر من علماء العلوم- "بيكن" وغيرهما ولو لم يعمم المسلمون الورق والبارود والبوصلة وغيرها من وسائل التقدم لكانت اليوم علوم أوربا وحضارتها على نفس الحالة التي كانت عليها قبل أربعة عشر قرنا» (ق.

وبدأ التفكير في النهضة الأوربية بمباشرة عملية الإصلاح الديني خلال القرن الرابع عشر وامتد إلى غاية القرن السادس عشر الميلادي.

وقد تزعم هذه الحركة أكاديميان يدرسان اللاهوت في الجامعة، وهما الألماني Martin المسويسري Luther (حون كالفن) السويسري (حون كالفن) السويسري (1509-1564م). وقد عرفت حركتهما إلى اليوم باسم «الحركة البروتستانتية» الاحتجاجية.

مع بداية القرن السادس عشر الميلادي كان (مارتن لوثر) أستاذا محاضرا في الدراسات الإنجيلية بجامعة (فيتشنيرج) بألمانيا. وقد لاحظ مع مرور الوقت تعقيدات مملة ومنهجية عقيمة في تقدم اللاهوت، فعزم على إحراء إصلاح أكاديمي باستبعاد ركام الجدل والشروحات التراثية

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> عمد قطب- مقاهب فكرية معاصرة: 9.

<sup>(2)</sup> سورة أل عمران- الآية: 49.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> عمد نقى الأمين- عصر الإلحاد: 36.

الكنسبة التي تحجب أصول الدين. وقد وضع لنفسه هدفا آنذاك لحصه في شعار «لا قداسة إلا لننس» (1)، وبعد حهد حهيد فوجئ (لوثر) من أن المنابع الصافية التي يبحث عنها مفقودة حتى على مستوى الكتاب المقدس، أو الأناجيل التي هي بحرد نقول وشروحات جمعها أتباع المسيح عليه السلام وأتباع أتباعه على فترات زمنية متباعدة، فاقتنع بعد طول دراسة وتمحيص أن الأناجيل ليست على شيء من القداسة!

فاتحه بلهفة يبحث عن مصدر آخر لعله يسعفه في بحثه عن الجوهر الديني والعمق الروحي للمسيحية، فظن أنه وحد ضالته في رسائل بولس التي سيعتمدها منطلقا لإصلاحه بتأويلات شاذة وتخر صات أبعدته عن حوهر الدين الحق، مع العلم أن بولس اليهودي اليوناني لم ير المسيح عليه السلام، وهو الذي خلط بقايا تعانيم المسيح بالفلسفة الرواقية وجعل من الدين المسيحي مطية للفكر العلماني الذي سيتجذر في تربة المذهب البروتستاني وعلى يد لوثر نفسه، المسيحي مطية للفكر العلماني الذي سيتجذر في تربة المذهب البروتستاني وعلى يد لوثر نفسه، المسيحي مطية للفكر العلماني الذي عمت كل قطاعات الفكر والحياة الخاصة والعامة العلمانية المناس في عصر العولة.

# 1- فكرة الخلاص الروحي:

من خلال إطلاعه على رسائل بولس، استوقفت "لوثر" عبارة في رسالة إلى أهل رومية، الإصحاح الأول تتعلق بفكرة الخلاص وهي: «لأن فيه معلن بر الله بإيمان لإيمان» (2) هذه العبارة من رسائل بولس أرقت لوثر وأثارت في نفسه الشمئزازا وقلقا عظيمين فيما يذكره عنه "حيراره إيبلنغ" ونقله بتصرف التيحاني عبد القادر حامد في رسالته أصول الفكر السياسي في القرآن المكي، قائلا: «لقد تملكتني رغبة لجوج لدراسة رسالة بولس إلى أهل رومية وتفهمها، ولم يصدني عن ذلك فتور همتي بقدر ما صدتني عبارة وردت في صدر الرسالة هي قوله: (لأن فيه معلن بر الله بإيمان لإيمان). ولقد كرهت هذه العبارة التي تعلمت تأويلها عن طريق الفلسفة، فقد قال شراح المذهب إنها تشير إلى البر المذموس والفعل الذي يتمثل في عقاب الله للمذبين والخطائين. لقد كنت غير قادر على عبة الرب الذي لا يحب بل يعاقب المذبين. ألا يكفي

<sup>(1)</sup> البيحان عبد القادر حامد- أصول الفكر السياسي في القرآن المكي: (210.

<sup>(2)</sup> نقالا عن النيحان هبد القادر حامد- أصول الفكر السياسي في الفرآن المكي: 211.

هؤلاء الضعاف أنهم قد أرهقوا منذ الأزل بالخطيئة الموروثة فيضاف إليهم الآن رهق حديد، يتمثل في الجزاء القانوني ويلاحقهم الرب- من خلال كتابه- مهددا وغاضبا؟ وهكذا رحت أقاسي عذاب الضمير وأنا أبدي وأعيد حول هذه العبارة التي أوردها يولس، أتحرق لإدراك معناها الحقيقي.

وفحأة أثناء التفكير المتواصل في إحدى الليالي قفزت إلى ذهني العبارة كاملة وهي كما يلي: (لأن فيه معلن بر الله بإيمان لإيمان كما هو مكتوب أما البار فبالإيمان يحيا) ففهمت عندئذ أن المقصود هو أن الير الذي يبديه الكتاب هو البر السلبي (الشكلي)، ولكن الرب الرحيم يأخذ بنا من خلال هذا البر السلبي ويجعلنا بررة من خلال الإيمان.

وحينذاك شعرت كأنني قد ولدت من حديد وفتحت لي أبواب الجنة، وصار الكتاب المقدس جميعه يعني شيئا حديدا بالنسبة لي. وتعدلت مفهوماي الدينية فصار (فعل الله) الوارد ذكره في الكتاب، يعني ما يفعله الله في داخلنا، وقوة الله هي الأداة التي تجعلنا أقوياء، وحكمته هي الأداة التي تجعلنا حكماء. وهكذا، وكما أنني كرهت عبارة: (لأن فيه معلن بر الله) من قبل قد عدت وأحببتها وصارت مدخلا للجنة بالنسبة لي..» (1).

ويستخلص من كل ذلك أن موضوع الإصلاح البروتستانيّ عند لوثر قد حدد من خلال تأويله لعبارة بولس وفهمه لمدلول حقيقة فكرة الخلاص التيّ تعنى عنده ألا سلطان إلا لصوت الإله الذي يتكلم في داخلي، ولذا تراه يلخص التجربة الدينية كلها في مشروعه كما فعل أستاذه بولس في «دائرة الضمير الفردي المئقل بالخطيئة الأولية، والذي ينبغي عليه أن يتحد بالمسيح عن طريق الإيمان حتى يتم له الخلاص» (3).

ومن هذا المنطلق يصل لوثر بمنهجيته الإصلاحية في إبعاد القداسة عن نصوص الكتاب المقدس، وبالتالي يتعذر العثور على حوهر الدين بالاعتماد عليها دون الاضطرار إلى التأويل والاستقلال بالرأي في تفسير النصوص. ومن نمة يمكن للإنسان الفرد أن يتحاوز تصوص

Gerhard Ebiling, Luther: In نقلا من ترجمة بتصرف هن الإنجليزية للتيسان عبد القادر حامد، مرجع سابق Introduction to his thought : 211,

<sup>(2)</sup> التيمان عبد القادر حامد- أصول الفكر السياسي في القرآن المكي: 212.

الكتاب والعمل على تخليص روحه بنفسه وإنقاذها بالاتحاد مع المسيح طريقا للخلاص من ثقل الخطيئة.

ومن النتائج التي تقود إليها هذه التصورات في منهج لوثر الإصلاحي على مستوى الفرد وعلاقاته بالكنيسة والسلطة والمحتمع والدولة، هي التحرر من سلطان الكنيسة والدولة معا. «فكل هذه المقدمات تعني أن الفرد قد صار في موضع الاستقلال والاستغناء عن السلطة بشي أنواعها، سلطة الكنيسة وسلطة الكتاب وسلطة المحتمع وسلطة الدولة، فمنحى الاستقلالية الروحية يفارق الدولة ومؤسساتها، لأنه ليس مهما بالنسبة للفرد المسيحي الصادق الإيمان أن الدخل في عقد ميثاق مع ملطة سياسية قانونية، بعد أن ألزم نفسه بالميثاق الرباني في قلبه، وماذا تفيد مملكة الأرض إنسانا يحمل مملكة الله في قلبه؛ «أ.

لقد فتح لوثر باب الاحتجاج على سلطة الكنيسة وسلطة الدولة معا، وأمام المواقف المتطرفة من السلطة الروحية والزمنية يمينا ويسارا حاول أن يعيد التوازن لمشروعه الإصلاحي بضبط تلك الحرية التي أطلقها من عقالها بنوع من العلمانية حسده في نظرية المملكتين بكل وضوح:

أ- مملكة الأرض.

ب- ومملكة الله.

في رسالة له بعنوان «السلطة العلمانية وإلى أي مدى تحب طاعتها؟» (2) ذهب لوثر إلى ضرورة التفرقة بين من يؤمن بالمسيح، وبين من لا يؤمن به. قالذين يحققون انتماءهم للمسيح يشكلون "مملكة الله" ويحكمون بالقانون الإلهي «القلبي»، وأما الآخرون فيشكلون "مملكة الأرض" ويحكمون بالقانون العلماني.

وأخذ يفصل في بيان مبررات القول بالمملكتين والفصل بينهما، حين أكد أن المسيحي لا يحتاج إلى سلطة زمنية مدنية، كما لا تحتاج السلطة المدنية إلى قديس، ومن غير اللازم أن يتحول الفرد إلى قديس كي يستحق الحكم، وإنما يشترط فيه ملكة العقل، ذلك لأن الله ترك

<sup>(1)</sup> النيجان عبد القادر حامد- أصول الفكر السياسي في الفرآن المكي: 213.

ه ن Gerhardebiling: نقلا عن النيحان حبد القادر حامد- أصول الفكر السياسي في القرآن المكي: 214 وما بعدها.

أمر المجتمع المدني للعقل. لأن من غايات السلطة المدنية حفظ الأبدان ومنافعها المؤقتة، وليس من مهمتها إنقاذ الأرواح، وحجتنا في ذلك أن الأناحيل لا تذكر شيئا عن السلطة للدنية ولا عن كيفية إدارتها، وكل ما هنالك أنها تدعونا لمباركتها وعدم مقاومتها.

وهو في موقفه هذا يتبع القديس بولس في موقفه من السلطة الزمنية في عصره وقد عمت الإشارة إلى ذلك في رسالة بولس إلى أهل رومية.

وني خائمة للطاف أن للملكتين تقعان جميعا تحت إرادة الله، الأولى تقع على يمينه ويحكم فيها بنفسه ويقيم فيها، والثانية تقع على شماله ويحكم فيها القانون الأرضي.

بعد هذا العرض الموجز لطبيعة النظرة المسيحية للسلطتين الروحية والزمنية قبل الإصلاح وبعده، يمكن الحكم بيقين على أن العلمانية قد نشأت كإفراز داخلي للفكر المسيحي الكنسي المنحرف عن الدين الحق الذي جاء به الأنبياء والرسل جميعا من أولهم وهو آدم إلى خامحهم محمد بن عبد الله عليهم الصلاة والسلام.

وحسب التجربة التاريخية الأوربية فإن العلمانية لم تنشأ كارتداد حكومي مقصود عن الدين. «بل إن الغريب في الأمر أن الفكر المسيحي هو الذي كان يسعى لإبقاء الدولة في الحالة العلمانية وإقرارها على ذلك، بينما كانت الدولة الرومانية في بعض أطوارها التاريخية تسعى للالتصاق بالدين، بحثا عن عنصر الوحدة الوطنية والنماسك الاحتماعي. وهذا خلاف لرأي في كثير من الدراسات السياسية العجلى، يرجع العلمانية في نشأةًا إلى فعل حكومي مديني (1).

وأضاف Jhon Calven لحركة الإصلاح الديني التي بدأها Luther إضافات هامة في تصور العلاقة بين الديني والسياسي، واستطاع أن يردم الهوة التي أوحدها لوثر بين الروحي والزمني.

ففي كتابه «المؤسسة المسيحية» l'institution chrétienne الذي صدرت طبعته الفرنسية عام 1541 م يتضمن عقيدة سياسية ثابتة، تدعو إلى حكومة ثيوقراطية يحكمها رحال

<sup>(1)</sup> التيمان عبد القادر حامد- أصول الفكر السياسي في الترآن المكي: 20.

الدين من القديسين، لأن في اعتقاده أن ميناق الرب وقانونه اللذان حاءافي الكتاب للقدس، لم يقصد منهما إلا إقامة دولة الله في واقع الناس على هذه الأرض<sup>(1)</sup>.

وتقر المؤسسة المسيحية عند كالفن بمبدئي الخضوع للحكم الذي يأتي من الله، والحرية المسيحية الداخلية النابعة من إيمان الفرد كما يقول لوثر.

ولتحقيق العدالة في الواقع لابد من الجمع بين الروحي والزمني، ولذلك أصر كالفن «على الاستمرارية بين العهد القديم والعهد الجديد، يقيم نوعا من الوحدة بين الروحي والزمني، والمسيحي يجب أن لا يعتبر نفسه كغريب في هذا العالم وضعته مشيئة الله حيث هو، إن للمحتمع أهدافا مادية متواضعة، ازدهار الأفراد ضمن النظام، وله أيضا غايات أسمى: «بروز شكل عام للدين بين المسيحيين، وأن تسود الإنسانية بين الناس». وهكذا لا تنفي التبعية للشريعة الإلهية السياسة العقلانية، بل بالعكس تجعلها ضرورية.

والمبدأ القائل بأن كل سلطة حديرة بالاحترام لذاتها، لأنها من تأسيس الله، له نتيجة طبيعية: لا وحود للسلطة إلا من أجل القيام بالمهمة الروحية التي قوامها قيادة الناس كما يشاء الله، من أجل تسهيل خلاصهم»<sup>(2)</sup>.

وقد كان من الآثار التي أعقبت الإصلاح الديني الصراع المرير والانقسام الديني بين رحال الإصلاح البروتستانت ورحال الكنيسة الكاثوليكية، تجاوز ذلك الصراع التبديع والتكفير إلى إراقة الدماء ونشوب الفتن الداخلية والحروب بين المسيحيين ثما حر معه تداعيات في الفكر والسياسة بشكل مباشر وغير مباشر على تطور الأوضاع في أوربا، وكرد فعل لهذه الخلحلة في الفكر والدين والسياسة التي شحنت المجتمعات الغربية بالكراهية والشك والجحود والاحتجاج «ظهر مفكرو الفلسفة الليبرالية الغربية متقدمين بها، كأيديولوجية علمانية تتصدى لإزاحة الدين حفي وعقلي لا يعرف الغيب ولا يؤمن به» (ق).

<sup>(</sup>b) التيجان عبد القادر حامد- أصول الفكر السياسي في القرآن الحكي: 215.

<sup>(2)</sup> حان نوشار وآخرون- تاريخ الفكر السياسي: 218، 219.

دور التيمان عبد القادر حامد- أصول الفكر السياسي في الفرآن المكي: 217.

### المبحث التالث: فلسفة السياسة في العقيدة العلمانية:

يستدعي الحديث عن الفلسفة السياسية في العقيدة العلمانية، التعريف بالعقيدة العلمانية من حيث مفهومها وغاياتها وأسسها على الصعيد المعرفي من الناحية المبدئية.

والعودة بهذا المفهوم إلى مصادره الحقيقية كما تعكسه التحربة التاريخية لنشوء هذا المفهوم ودلالات تطوره وأثره في بيئته وتداعياته المتعدية للأمم والحضارات المختلفة.

ولئن كان لهذا المفهوم حضور لا يستطيع أحد أن ينكره على مستوى الأفكار والممارسات السياسية والاقتصادية وحتى القيم الاحتماعية بحكم هيمنة الغرب على العالم منذ ما يزيد على الخمسمالة سنة. فإن منظومة القيم الإسلامية التشريعية والأخلاقية التوحيدية في مظافحا من الكتاب والسنة لم تقرك فراغا في العناية بالحياة الخاصة والعامة للإنسان، كالذي أقرته الكنيسة ومارسته نظرا وعملا. مما دفع العقل الإنساني في تاريخ التحرية الأوربية إلى ابتداع عقيدة العلمانية لسد النقص التشريعي في الشؤون العامة، والتحرر الفكري والمنهجي من أساطير الكنيسة في الدين المسيحي الذي عرفته أوربا طبلة عشرة قرون، وهي كل الفترة التي ينعتونها في تاريخهم بالعصور الوسطى أو (العصور المظلمة). وبناء عليه يمكن الجزم - مسبقا - أنه يعتنع أن يقوم في ظل احتماع سياسي إسلامي حقيقي، نظام حكم ديني ثيوقراطي أو نظام حكم علماني لانتفاء أسباب قيامهما في مرجعية الإسلام بحكم سلامة الدين في الإسلام من التحريف بالإضافة إلى تمامه وكماله، وتكفل الله عز وحل يحفظه إلى ثماية التاريخ وقيام الساعة. وإن حدث وتحول حكم المسلمين حهة الحكم الديني الثيوقراطي، أو حهة العلمانية في الماضي وإن حدث وتحول حكم المسلمين عن قيم الإسلام ومنطلقاته في تنظيم الخاذة الفردية والجماعية وفق مقتضيات الشرع وتقويم الاعوجاج الحاصل من أيسر السبل.

أولا: تعريف العقيدة العلمانية:

#### 1- معنى العقيدة:

معنى العقيدة في اللغة العربية مشتق من كلمة «عَفَدَ» الذي يدل على الربط والشد وإحكام الوثاق في الأمور المادية، كما في الأمور المعنوية. ولما كانت قضايا العلمانية من الأمور الفكرية التصورية المعنوية، فارتباط العقيدة عند الإنسان بتلك التصورات والمفاهيم النظرية يرتقي بها من بحود معارف نظرية إلى مرتبة التصديق واليقين الجازم عند صاحبها. ولذلك يمكن القول: «إن الاحتلاف بين العقيدة والنظرية لا يرتبط بمحتواها الموضوعي، بل بالبعد الذاتي النفسي للناظر أو المعتقد، فالمعتقد متيقن بصدق ما عرف، حازم بتحقيقه» (1) ولا يشترط ذلك في صاحب النظرية بطبيعة الحال.

#### 2- معنى العلمانية:

### أ- العلمانية في اللغة:

العَلْمانية (بفتح العين وسكون اللام) مشتقة من العَلْم بمعنى العَالَمْ أو الدنيا. والعَلْماني هو خلاف الديني أو الكهنوني<sup>(2)</sup>.

وأصل الكلمة لاتيني لا عربي وإنما انتقل إلى العربية بمعانيه المحتلفة عن طريق الترجمة. وكلمة «كلمة «غلمانية» ترجمة لكلمة «سكيولارزم Secularism» الإنجليزية، وكلمة «لايست Larcité» الفرنسية. فهي في الإنجليزية تعنى «الدنبوية: عدم المبالاة بالدين أو بالاعتبارات الدينية» (ق. وفي الفرنسية تعنى Larcité: زمنية، غلمنة (صفة ما هو زمني أو علماني، نظام إبعاد الكنيسة عن ممارسة السلطة السياسية أو الإدارية، في التعليم حاصة) »(4).

وبهذا يكون معنى «العَلْمَانية، Secularism» أو Larcite» في اللغة «الدنيوية» أو «المذيوي» أو «المذيوي» العصور الوسطى «المذهب الدنيوي» أقلمانية Secularism في لاتينية العصور الوسطى الأسباب دينية وسياسية تخص أوربا يعنى تحديدا «العَالَم» أو «الدنيا» (مقابل الكنيسة).

<sup>(1)</sup> لوي صال- الطيدة والسياسة: 54.

<sup>(2)</sup> يحمع الملغة العربية – المعجم الوسيط: 170/2.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> منير البعليكي- قاموس المورد، إنحليزي عربي: 827.

<sup>(4)</sup> سهيل إدريس- قاموس المتهل، فرنسي عربي: 702.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> زكريا فايد-- العلمانية: 11.

وقد استعمل المصطلح «Secular» لأول مرة في نهاية حرب الثلاثين عاماً (سنة 1648 م) أثناء توقيع صلح «وستفاليا» وبداية ظهور الدولة القومية (أي الدولة العلمانية) الحديثة، وهو التاريخ الذي اعتمده كثير من المؤرخين بداية لمولد الظاهرة العلمانية في الغرب(1).

### ب- العلمانية في الاصطلاح:

من أهم الإشكاليات التي واجهت ولازالت نواجه الدارسين لمصطلح علمانية في الفكر الغربي قديمًا وحديثًا من الفلاسقة والسياسيين وعلماء الاجتماع صعوبة ضبط مصطلح العلمانية ضبطا محكما يوقف فوضى التعريفات المتضاربة.

وهناك محاولة رائدة للتعريف وصل إليها الدكتور عبد الوهاب المسيري استخلصها من خلال تتبعه الاستقرائي لمدلولات الكلمة قديما وحديثا في حل حقول المعرفة الغربية التي تعنى بهذا المفهوم، ففي رأيه أن لمصطلع علمانية تعريفان:

- التعريف الأول: العلمانية الجزئيةن
- والتعريف الثانى: العلمانية الشاملة:

### التعريف الأول: العلمانية الجزئية:

«العلمانية الجزئية: رؤية جزئية للواقع (برجمانية- إجرائية) لا تتعامل مع أبعاده الكلية والنهائية (المعرفية)، ومن ثم لا تتسم بالشمول. وتذهب هذه الرؤية إلى وحوب فصل الدين عن عالم السياسة وربما الاقتصاد، وهو ما يعبر عنه بعبارة «فصل الدين عن الدولة»(2).

#### التعريف الثاني: العلمانية الشاملة:

رؤية شاملة للعالم ذات بعد معرفي (كلي ونمائي)، تحاول بكل صرامة تحديد علاقة الدين والمطلقات والماورائيات (الميتافيزيقية) بكل بجالات الحياة. وهي رؤية عقلانية مادية تدور في

<sup>\* «</sup>حرب الثلاثين عاما حرب معقدة، عواملها دينية وسياسية واقتصادية معا. بدأت في بوهيميا، وامتدت إلى الإسراطورية المقدسة، فم إلى قسم من أوروية. وكان رهان النواع، الذي حرى فيها على الصعيد الدينوماسي والعسكري، سيطرة البيت النمساوي في أوروية». انظر هذه الحرب بتقصيل أكثر في تور الدين حاطوم- تاريخ القرن السابع عشر في أوروية: 47 وما بعدها.

<sup>(1)</sup> عبد الوهاب المسري- العلمانية الجزئية والعلمانية الشاملة: 53/1، 54.

<sup>(2)</sup> عبد الرهاب المبرى - العلمانية الجزاية والعلمانية الشاملة: 220/1.

إطار المرجعية الكامنة والواحدية المادية، التي ترى أن مركز الكون كامن فيه، غير مفارق أو متجاوز له (فالعلمانية الشاملة وحدة وجود مادية)، وأن العالم بأسره مكون أساسا من مادة واحدة، لا قداسة لها ولا تحوي أية أسرار، وفي حالة حركة دائمة لا غاية لها ولا هدف، ولا تكترث بالخصوصيات أو التفرد أو المطلقات أو التوابت. هذه المادة- بحسب هذه المرؤية- تشكل كلا من الإنسان والطبيعة. فهي رؤية واحدية طبيعية مادية»(1).

وإذا قارنا بين مفهومي التعريفين السابقين للعلمانية نلاحظ أن العلمانية الشاملة تتحاوز المفهوم التقليدي الجزئي للعلمانية الذي يعني بحرد فصل الدين أو الكهنوت أو هذه القيمة أو تلك من القيم عن الدولة أو عما يسمى «الحياة العامة» كما عرفته التحرية الأوربية في مطلع عصر النهضة. وإنما العلمانية الشاملة صارت تعني في تطور الفكر الغربي عموما وللمارسة العملية، الفصل لكل القيم الدينية والأحلاقية والإنسانية (المتجاوزة قوانين الحركة لملاية والحواس) عن العالم، أي عن كل من الإنسان (في حياته العامة والخاصة) والطبيعة، بحيث يصبح العالم مادة نسبية لا قداسة لها<sup>(2)</sup>.

وتتحسد ممارسة هذه الرؤية العلمانية الشاملة باعتبارها الإطار المعرفي النهائي للحضارة الغربية الحديثة في مفهوم الإمبريالية الذي يترل القيم المادية في الواقع البشري في الداخل والخارج ويحمله على الخضوع والامتثال لتحقيق أهداف الرؤية المعرفية العلمانية الإمبريالية (ق):

1- على مستوى العلمنة في الداخل (بواسطة الدولة القومية المطلقة)، قامت حكوماتها بترشيد البنية المادية والاحتماعية للمحتمعات الغربية من تعظيم توظيف الموارد البشرية والمادية مدف ترشيد السوق الداخلي ورفع كفاءة الإنسان وأدائه في الداخل الغربي تمهيدا لغزو الخارج بعد الانتهاء من غزو الداخل.

2- أما على مستوى العلمنة في الخارج (بواسطة الإميريالية العالمية) فقد بدأت مرحلة إميريالية الخارج ووضع اليد عليه متزامنة مع انتهاء الدولة القومية العلمانية من ترشيد الداخل وتوسع السوق مع فحر الموحة الاستعمارية الحديثة بعد اكتشاف العالم الجديد- أميركا-

<sup>(1)</sup> عبد الوهاب المسروي- العلمانية الجزئية والعلمانية الشاملة: 1/220.

<sup>(2)</sup> عبد الوهاب المسيري وهريز العظمة - العلمانية تحت الحمير: 122.

<sup>(5)</sup> عبد الوهاب المسيري- موسوعة اليهود واليهودية والصهيونية: 311/1.

وتطويق الفارات وغزوها ونحب خيراتها عبر تكثيف مواردها المادية والبشرية في تجييش الجيوش والشروع مباشرة في ترشيد (الخارج) وتوظيف موارده المادية والبشرية لصالح حكومات الاستعمار الأوربي وشعوبه. حتى تحت لها السيطرة على العالم بأسره وأحكمت القبضة الحديدية على أسواق العالم وشعوبه، وأخضع كل شيء لقانون الواحدية المادية وترشيده في إطارها كي يتم تنميط المؤسسات والبشر واستيعاب الجميع في سوق عالمية وشبكة اتصالات ضحمة فيما أصبح يعرف العولمة، أو النظام العالمي الجديد.

إن تدرج المفهوم الدلالي لمصطلح علمانية في الفكر الغربي يلقي بظلاله منذ أن ظهر في تاريخ التجربة الأوربية على الفكر والحياة برمتها، ويطمح اليوم إلى أن يكون المرجعية العقدية الفكرية والسياسية للبشرية كافة لا عن طريق الإقناع والإلزام الأدبي على فرض ألها حق، وإنحا بواسطة القوة وتحطيم ثقافات وقيم الآخر بالادعاء والصلف والاستكبار على الناس وعلى الحق بأوهام لهاية التاريخ وصراع الحضارات وعور الشر وما إلى ذلك من الدعاوى الواهية لتبرير ما لا يمكن تبريره من أشكال النهب والظلم والطغبان والإرهاب العولى. ونحسب أننا قد تجاوزنا الحد وتوسعنا توسعا لا نزوم له في تعريف العلمانية ولكن امتداد مفاهيم العلمانية الشاملة إلى كل كبيرة وصغيرة في الحياة المعاصرة بالطرق الظاهرة والخفية حتم ذلك، حاصة وأن الصحوة المعرفية الإسلامية المعاصرة التي تطمع بدورها إلى خوض غمار البناء الحضاري الشامل في هذا المعرفية الإسلامية المعاصرة التي تطمع بدورها إلى خوض غمار البناء الحضاري الشامل في هذا المعرفية الإسلامية المعامرة التي تطمع بدورها إلى خوض غمار البناء الحضاري الشامل في هذا المعرفية واقع معرفي وحضاري مثقل بالقبود والإكراهات، ولكن الإسلام قَدُرُ الله تعالى ورحمته إلى العالمين يستوحب النهوض به في ظل هذه الظروف لإنقاذ الإنسان وتصحيح المسار الإنساني العقدي والمعرفي والاجتماعي والسياسي والحضاري لتمكينه من النحاح في المناء الإسالام الحائمة.

### ثانيا: أصول فلسفة السياسة العلمانية:

لقد اتضح أن الدين المسيحي الذي قامت على أساسه الكنيسة وعرفته التجربة الأوربية يفصل في نصوصه بالدلالة الظاهرة والكامنة بين شؤون الأرض والجسد وبين الدين. وأن الدين يعنى بمملكة الله، التي تقع من الإنسان في حانب القلب والروح فحسب. ومع ذلك فإن التاريخ يثبت أن الكنيسة قد خاضت في السياسة ومارستها وتصارعت مع الملوك، وتحكمت في العقول

وهيمنت هيمنة مطلقة على الأرواح والأرزاق، وتحالفت مع الظلم والاستبداد وأنشأت محاكم التفتيش واضطهدت العلماء ورجال الإصلاح وحرفت بعضهم وكفرت آخرين، وكل زادها دين محرف لا يقوى على شيء من أحكام تنظيم الحياة العامة وقد استعاضت عن ذلك باتخاذ الأساطير والأوهام دينا ملزما للناس طيلة عشرة قرول بتمامها!

ولما انفصلت الدولة عن الكنيسة في أوربا، أو الدين عن السياسة، صار من اللازم التفكير في وضع أصول فلسفة سياسية بديلة عن الفلسفة السياسية للكنيسة، تحل محلها كما تملأ الفراغ التصوري الذي يؤمّن غليات احتماعية كبرى وببرر مشروعية النظام السياسي الجديد.

ولذلك طرحت المدارس الفكرية والسياسية المعنية بهذا التحول الكبير أسفلة محددة في هذا الشأن، من بينها على سبيل المثال: ما هي الأصول أو المبادئ التي يقوم عليها النظام السياسي، ويدير وفقها شؤون المحتمع في غياب الدين؟ وهل النظم السياسية وحدات إنسانية مرتبطة بالأرض ارتباطا لازما، أم أنها وحدات إنسانية لا تعلق لها بالأرض (٩٤١)

فالإحابة عن هذين السؤالين في الفكر السياسي العلماني المنفصل عن الكنيسة، هو ما يحدد نمط الفلسفة السياسية المناسبة والمرغوبة في نفس الوقت، ويعين بالتالي الأصول والمبادئ التي تخضع لها الحياة السياسية وتتوجه بما بعيدا عن سلطان الدين وتحكم الكنيسة. ولذا كانت تجربة العقيدة العلمائية السياسية رد فعل للعقيدة السياسية في اللاهوت الكنسي.

## الأصل الأول: تحرير الدولة من الدين:

ارتبطت ولادة الدولة الحديثة في الغرب عقب الصراع الحتمى الذي خاضته مع السلطة الكنسية الشاملة. «وقد اتخذ هذا الصراع شكلين أساسيين: الكفاح في سبيل أن تنتزع- الدولة - لنفسها حيزا خاصا بها، أي أن تعين مجالا سياسيا متميزا عن اللدين. والثاني أن تخلق لنفسها قاعدة مستقلة للشرعية تختلف عن شرعية السلطة التي تمارسها الهيئة الدينية» (2)، ومن هنا كانت العقيدة السياسية العلمانية رد فعل حاسم على فلسفة الكهنوت السياسية، ومن المؤكد أن الكنيسة تستبعد في تصورها العقدي عنصر الأرض في فسلفتها السياسية وهي في

<sup>(1)</sup> النبخان عبد القاهر حامد- أصول الفكر السياسي في القرآن المكي: 217.

<sup>(2)</sup> يرهان غليون - نقد السياسة الدولة الدين: 283.

ذلك تتبع الفلسفة الأفلاطونية والتطبيق الرومان السياسي لهذه الفكرة، والجميع يتخلون من العنصر الإنساني الأساس للفلسفة السياسية في العصر الوسيط وما قبله. غير أن الدولة القومية الحديثة في خضم استقلالها وبناء شرعيتها عمدت إلى عنصر الأرض أو الإقليم وجعلت منه حجر الزاوية في أساسها الفلسفي لفك الارتباط مع البابوية وسلطانها السياسي، وعلى إثر ذلك تحولت الدولة في أوربا من وحدة إنسانية خالصة تحت سلطان الكنيسة إلى وحدة إنسانية «إقليمية» أرضية انفصلت الأقاليم عن التبعية المطلقة للملك الخاضع للبابا أو للذي يحكم بالحق الإلهي، وقد وضع حد نهائي للعلاقة بين الحكم الديني الثيوقراطي والحكم العلماني بانتصار الثورة الفرنسية في نهاية القرن الثامن عشر على الملكية والكنيسة معا، وتعين بالتحديد سلطان الدولة وهيمنتها على الكنيسة بالعمل في إطارها، والاعتراف بأولويتها وسيادتها العامة (1).

وفي هذه الأثناء تبلورت فكرة «سيادة» الدولة على الأرض أو الإقليم، «أي سلطة الدولة العليا التي تمارسها على الأشخاص والأشياء في إقليمها<sup>(2)</sup>. وبذلك تم فصل الأرض عن الدين أو الكنيسة بانتقال السيادة إلى الدولة الإقليمية الحديثة التي انبثقت عن دولة العصور الوسطى في كل أنحاء العالم الغربي، ومن مظاهر تحول الدولة في أبسط صورها وجود سلسلة واحدة من السلطة داخل الوحدة الإقليمية الجديدة يدعمها نظام قضائي وقوة من الجيش والشرطة يشرف عليها ويقودها أولئك الذين هم في أعلى هرم السلطة (أله المناطة (أله اله المناطة (أله المناط

# الأصل الثاني: تحرير العقل:

مثلت العلمانية في مرحلتها الأولى عقيدة سياسية شنت حربا معلنة ضد سلطة الكنيسة لتحرير السلطة العمومية من قبضتها، وإبقاء سيادة الكنيسة مقصورا على الروح. ثم دلفت العلمانية إلى الحركة العقلانية الإنسانية المعادية للدين الكنسي التقليدي المحافظ. والتي انطلقت مع حركة الإصلاح البروتستاني والفكري في نفس الانجاه الذي سلكه التحرر السياسي من الدين.

<sup>(1)</sup> يرهان غليون- نقد السياسة المولة والدين: 299.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> النيحان عبد القادر حامد- أصول الفكر السياسي في القرآن المكي: 219.

<sup>(3)</sup> كرين برينون- تشكيل العقل الحديث: 53.

عرف تحرير العقل في سياق النهضة الأوربية باسم «العقلانية Rationalism»، ويشتر مضمون هذا المفهوم المركب إلى رؤية معرفية مضادة للعقيدة الكنيسية المسيحية وموقفها المعرف، حين عمدت المحامع الكنسية إلى أصل الدين الأول وأفسدته وهو الإيمان بالله تعالى ووحدانيته، فقالت للناس في أناحيلها المحرفة إن الله ثلاثة أقانيم (\*)، وإله المسيح عيسى بن مرم عليه السلام هو أحد هذه الأقانيم الثلاثة، وإنه ابن الله وفي الوقت ذاته إله، وشريك الله في تدبير شؤون الكون (1).

إن هذه الألغاز والأحاجي التي ابتدعتها المجامع المقدسة في حق الله تعالى، وفي أصل الدين الأول لا تحت بصلة إلى المعقول، لأنه ليس في إمكان العقل البشري أن يتصور ويستسيخ أن ثلاثة أشياء هي ثلاثة وهي واحد في نفس الوقت، فالجمع بين المتناقضين محال بداهة وعقلا. ثم حاولت الكنيسة عبثا أن تسوغ ذلك عقلا عبر التواءات فلسفية لا معقولة، ثم حجرت على العقل بعد ذلك أن يناقشها، ومن سولت له نفسه أن يعترض على ذلك عد من المهرطةين المارقين من الدين، يجوز إخراجهم من الدين وحتى هدر دمائهم، كما جرى العمل به في محاكم التفتيش مع رحال الإصلاح وعلماء الطبيعة الذي عذبوا وقتل بعضهم. وقد سميت تلك التفتيش مع رحال الإصلاح وعلماء الطبيعة الذي عذبوا وقتل بعضهم. وقد سميت تلك «المسلمات» أو العقائد المفروضة على المؤمنين المسيحيين فرضا لا يجوز مناقشتها باسم كالمعات، على اعتبار ألها من الأمور التي يجب على العقل أن يسلم كما رغم مناقضتها للعقل.

وفي هذا الصدد سجل «ويلز» عن محاكم النفتيش قائلا: «فأصبح قساوستها وأساقفتها على التدريج رجالا مكيفين وفق مذاهب واعتقاديات حتمية Dogmas وإجراءات مكررة وثابتة. ونظرا لأن كثيرا منهم كانوا على الأرجح يسرون الرببة في سلامة بنيان مبادئهم الضخم المحكم وصحته المطلقة لم يسمحوا بأية مناقشة فيه. كانوا لا يحتملون أسئلة ولا ينسامحون في مخالفة، لا لألهم على ثقة من عقيدهم، بل لألهم كانوا غير واتقين فيها.

<sup>(\*)</sup> الإقانيم همع أنتوم، وهو من مفاهيم المعتقد المسيحي، القاتل بأن الرب هو إن الجوهر واحد ولكنه ذر أقانيم Persons أو (أهسماس) ثلاثة هي: Trinity، الأب Father، والابن Son، والروح القدس Holy spirit. انظر بتوسع موسوعة المورد المنبر، لميز البعليكي: 27/10.

دا: عمد تطب- مذاهب فكرية معاصرة: 507.

وقد تجلى في الكنيسة عندما وافي القرن الثالث عشر ما يساورها من قلق قاتل حول الشكوك التي تنخر بناء مدعياتها بأكمله، وقد أحعله أثرا بعد عين، فلم تكن تستشعر أي اطمئنان نفسي، وكانت تتصيد الهراطقة في كل مكان كما تبحث العجائز الخائفات- فيما يقال- عن اللصوص تحت الأسرة وفي الدواليب قبل الهجوع في فراشهن»(1).

ولما قيات الظروف في مطلع عصر النهضة للعقل الأوربي مع الإصلاح الدين. وتحرر الدولة من سلطان الكنيسة، صار الخوض في محرماتها والخروج عن سلطانها السياسي والفكري يمثل حركة تململ واسعة النطاق في جميع الانجاهات عمادها الثقة المطلقة في قدرات العقل الإنساني، والتحرر الكامل من السيطرة الكنسية اللاهوتية.

حتى غدا العقل نزعة مذهبية يرى أصحابها أن المفكر العقلاني هو من يرى أن العقل قادر على إدراك الحقيقة بمفرده دون مساعدة من وحي أو إلهام أو عاطفة، وأن المعقول هو الطبيعي فقط، ولا وجود لشيء خارق للطبيعة، وأقصى ما يمكن الاعتراف به هو المحهول الذي قد يصير يوما ما معلوما. ولا مكان في فكر العقلاني للاستسلام الغيبي لعقيدة ما، وأن أبغض شيء إليه المقولة القديمة التي تعبر عنها عبارة «أومن به لأنه مستحيل»<sup>(2)</sup> وهو إيمان الكنيسة بطبيعة الحال.

هذه النزعة المادية التحررية رد فعل عنيف على قيود الكنيسة التي كبلت بما العقل في العصر الوسيط وحرمته قرابة ألف سنة من معرفة الحقيقة وفهم سنن الطبيعة وتسخيرها وتنظيم الحياة الاحتماعية بما يحقق العدالة والحرية والانعتاق من الآلهة البشرية المدعاة بين رجال المدين والملوك الذين أفسدوا على الناس دينهم ودنياهم.

إلا أن التحرر العقلي الذي انفلت من عقال الكنيسة رساعلى شواطئ الترعة المادية الوضعية التي أفضت في نحاية المطاف إلى تأسيس دين وضعي بديل لدين الكنيسة المحرف. وهذا الدين الوضعي وضع أصوله الفلاسفة والأدباء والفنانون الذين عادوا إلى الميراث الإغريقي الروماني الموثني يؤصلون لنهضتهم الحديثة في جميع ميادين الفكر والحياة. وهو ما عرف في اصطلاحهم بـ "GRECO-ROMAIN".

<sup>(1)</sup> ويلز - معالم تاريخ الإنسانية: 902، 203، نقلا من عمد قطب مذاهب فكرية معاصرة:

<sup>(2)</sup> كرين برينتون - تشكيل المقل الجنهث: 70.

ومن سمات التحرر العقلي ترسيخ قيم حديدة ونظرة تعلي من شأن الحياة الدنيا ورفض التنكر لها أو التضحية بها باسم القيم اللاهوتية وتعليق الخير كله بالحياة الأخرى بعد الموت. وقد ترتب عن ذلك نتائج إيجابية بلا ريب بالمقارنة إلى حالة الإنسان في التصور المسيحي وفي الواقع الذي مر به، فأصبح الإنسان في ظل الأوضاع السياسية والفكرية الجديدة بإمكانه أن يضع حدا لحرمانه من ضروب التعسف الدينية والسياسية الاستبدادية، وصار يعرف أن له حقوقه الطبيعية والأساسية في أخذ نصيبه من الدنيا، كما استشعر إمكانية قدرته على بناء وإصلاح الحياة على الأرض ومسؤوليته كعامل مستقل ومتميز في صنع التاريخ وممارسة التغيير الاحتماعي والمساهمة في التنظيم والتحويل حسب قراعد وقوانين ثابتة متفق عليها، كل ذلك بفضل تحرره السياسي والوجدان والعقلي(1).

# آثار التحرر العقلي على الفكر السياسي:

من الآثار المباشرة للتحرر العقلي من إسار الكنيسة ودينها وضع دين بديل سمي به «الدين الوضعي» ومن مؤسسيه الفيلسوف السياسي الفرنسي «جان بودان- 1530-1596) ولا يقوم الدين الطبيعي على وحي، وإنما مصدره الفكر الحر والتخلص من مؤثرات دين الكنيسة.

وحقيقة الدين الطبيعي هو ذلك الدين الذي يبقى حرا من جميع التقاليد والعادات وينبئ على الطبيعة الإنسانية فقط، ولا يحتاج الدين الطبيعي إلى تعليم أو تربية، بل إن الإنسان إتما خلق بفطرته ملتزما بالدين الطبيعي لأنه مودع في طبيعة الإنسان، والعقل الذي زود به الإنسان يستطيع التمييز بين الخير والشر<sup>(2)</sup>.

إن نفور المفكر العقلاني من المقدس ناتج عن خصومته مع الكنيسة الذي أفضى به إلى إنكار كل ما هو مقدس أو إلهي بالمعني التقليدي<sup>(3)</sup>.

فنظرية العقد الاجتماعي لدى الفلاسفة العقلانيين التي يفسرون بما نشوء الدولة وظهورها تعود أساسا إلى فكرة الدين الطبيعي المبنية على تصورهم الخاص للإنسان، وموقفهم الرافض للدين المنتسب إلى الوحي.

<sup>(</sup>أ) يرهان غليون - نقد السياسية الدولة والدين: 311.

<sup>(2)</sup> عمد تقى الأمين- عصر الإلحاد: 64 وما بعدها.

<sup>(5)</sup> كرين برينتون- تشكيل العقل الحديث: 95، 96.

يرى «Hobbes - Hobbes منظو على «الشر»، وهذا هو الأساس الذي بني عليه فلسفته السياسية، وهي نفس النظرة الكنسية عموما الني تقول بأن الإنسان ينظوي على «الإثم» لأنه مولود يحمل «الخطيئة الموروثة» وأن لا خلاص للإنسان في الرؤية المسيحية البروتستانية خصوصا إلا بالإيمان بالمسيح المخلص لدرجة الاتحاد والحلول فيه، حتى إذا كان يوم الجزاء في الآخرة حين ينظر الله تعالى لا يرى الإنسان المذنب وإنما يرى الابن المصلوب فيغفر له ويتم بذلك خلاصه (أ).

أما خلاص الإنسان في نظر هوبز فيكون في الدنيا، يحيث لو ترك لأعماله فإنه لا محالة محطم حياته وحياة غيره، ولذلك فلابد له من مخلص، وهو «الدولة» صاحبة السلطان المطلق. وفي هذا يحصل تنازل من كل فرد عن حربته طواعية للدولة، وبذلك سينشأ كيان سلطوي أقوى من جميع مكوناته، وهذا الكيان سماه «Leviathan» أي "التنين"، أو الوحش الاصطناعي، يرمز به للدولة.

ويرى «Jhon Lock» المعاصر لهوبز وهو فيلسوف إنجليزي كذلك أن الإنسان بملك حسده وما به من طاقات وقدرات وبملك جهوده ونتائج أعماله. ويرتب على هذه المقدمات نتائج لكي يقعد لفلسفته السياسية من هذا المنطلق.

فمادام الإنسان في رأيه يملك حسده، فإن المعرفة الحسية التي يستقيها بواسطته تولد أفكارا، فيكون الإنسان سيد أفكاره كما هو سيد حسده، فيقتضي ذلك استقلالية فكره وحرمته بمنأى عن التسلط أو الإكراه، وبالمثل فإن ما يملكه الإنسان بمجهوده حق لا يد لأحد عليه، فهو ملكية مطلقة لا يحق لسلطة أو بحتمع التصرف فيها.

وما يترتب عن هذا كله أن الإنسان ليس في وسعه أن يأمن وينعم بشمرات جهده طالما هنالك آخرون لا يعترفون له بحقه ذلك ويحترمون حقوق بعضهم البعض، لذلك وحب أن تظهر «سلطة» تحد تلك الحدود وتعاقب من يتحطاها ويعتدي على حقوق غيره.

تلك السلطة هي «الدُّولة» بلا ريب التي يتحلّى لها كل فرد عن حزء من حريته طوعا لكي يحافظ على ملكيته ويأمن عليها.

Encyclopedia BRITANICA (4) نفلا من التيمان عبد القادر سامد- الفكر السياسي في القرآن المكي: 224.

وهو يلتقي هنا مع هوبر في أن الدولة تقوم على التعاقد، ويختلف معه كولها ألها ليست مطلقة فجمهور المتعاقدين طوعا حين تنازلوا عن بعض حريتهم بإرادتهم يستطيعون حجب الثقة عنها فتفقد بالتالي شرعيتها.

وتقوم فلسفة السياسة في هذه الدولة الفكرية العقلانية على أساس إبرام عقد بين عقلانيين أحرار، ويكون التشريع فيها من حق العقل وكذلك الأخلاق مما يجعلها تستبعد الدين الكهنوني، وتلوذ بالدين الوضعي.

ويلخص J. Lock ويلخص J. Lock وويته السياسية في مبدأ المِلكية الذي يؤثر على علاقات الفرد والدولة والمحتمع: «إن الملكية في الآن ذاته معطى من معطيات الطبيعة البشرية، ومبدأ للشرعية السياسية، وإنما بحذه الصفة سلطة، فأنا حين أستمد ملكيني من الطبيعة إنما أستمد منها أيضا سلطة الدفاع عنها وتوسيعها»(1).

والشيء الحديد في فلسفة الفكر السياسي الأوربي الذي أنجزه الغرب طيلة قرنين من الزمان بعد عصر النهضة، هو التمييز الحاسم بن بحال عمل السلطتين الدينية والسياسية وصلاحيتهما<sup>(2)</sup>. مع رححان الكفة لصالح العلمانية بطبيعة الحال، ولكن الكنيمية أعيدت لها سيادةا على الحيز الذي كانت تقول به قبل هيمنتها على مملكة الأرض، وهي مملكة الروح.

ومن ناحية أخرى بني العقلانيون الفكر السياسي من منطلق الرفض التام لأي شيء خارق للطبيعة، وإنكار تدخل الله في شؤون الحياة اليومية للبشر<sup>(3)</sup>. وإعادة الاعتبار للإنسان وعقله وحسده في مقابل الدين والكنيسة تصورا وعملا وتنظيما.

وقد ترتب عن هذه الفلسفة السياسية العلمانية العودة إلى الميراث اليوناني في الحكم بعد أن بلورت الحركة العلمانية اتجاهها المذهبي والسياسي والتنظيمي للمحتمعات الأوربية التي دخلت مرحلة الدولة القومية على إثر التحرر من الكنيسة، والنظام الملكي في الحكم خاصة بعد الثورتين الأمريكية (1783 م)، والفرنسية (1783 م) حيث عادت الأنظمة السياسية في الغرب عموما وبالتدريج إلى المذهب الديمقراطي، الذي يعني كما تم تطبيقه في المدينة اليونانية قليما

<sup>(</sup>أ) نقلا عن التيجان عبد القادر حامد- أصول الفكر السياسي في القران اللكي: 227.

<sup>(2)</sup> برهان غليون – نقد السياسة الدولة والدين: 314.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> كرين برينتون- تشكيل العقل الحديث: 96.

«حكم الشعب» لأن كلمة الديمقراطية في اليونانية مكونة من مقطعين «Damos» يمعنى الشعب، و«Cratos» يمعنى الحكم. أي «حكم الشعب» ويتفق هذا المبدأ مع تضالات العلمانية في أوربا ما بعد النهضة. وأصبحت الديمقراطية منذ ذلك الحين تتسع لكل فكر سياسي يعتمد الشعب مصدرا للسيادة وقاعدة للسلطة والتشريع (1).

غير أن فلاسفة العقد الاجتماعي من إنجليز، وألمان، وفرنسيين، قد قعدوا للمذهب الديمقراطي الحديث ونظروا له، من أمثال Jhon Lock الإنجليزي ومونتيسكيو (ت 1755 م)، وروسو (1778 م) الفرنسيان اللذان أقرا للشعب السيادة، وشرعية الحكم. وقد دعم الفيلسوف الألماني إمانويل كانت (ت 1804) بفلسفته الأخلاقية القيم الديمقراطية، بتأكيده على مفهوم الكرامة الإنسانية باعتبارها قيمة أخلاقية تدعو إليها الديمقراطية (2).

ولا تعمل الديمقراطية بصفتها مذهبا سياسيا إلا ضمن مربع النظام الاحتماعي الغربي الذي يتكون من النظام الاقتصادي الرأسمالي، والنظام الفكري العلماني، والنظام الاحتماعي الغربي، الليبرالي نزعة، ومذهبا فكريا فلسفيا، تتحرك في إطاره النظم المختلفة للنظام الاحتماعي الغربي، وتعني الليبرالية عند المفكر السياسي الأمريكي ماكفيرسن: «الليبرالية كانت تعني دائما تحرير الفرد من القيود البائية للموسسات التقليدية. وعند ظهور الليبرالية كليبرالية ديمقراطية أصبح ذلك مدعاة لتحرير كل الأفراد على قدم المساواة، ولتحريرهم من أحل الاستعمال الكامل لقدراقم الإنسانية وتنميتها. ولكن مادام يوجد اقتصاد الندرة، فكان يبدو للديمقراطيين الليبرائيين أن الوسيلة الوحيدة لبلوغ ذلك المدف مكون من خلال إنتاج رأسمالية للشروع الحر»(3).

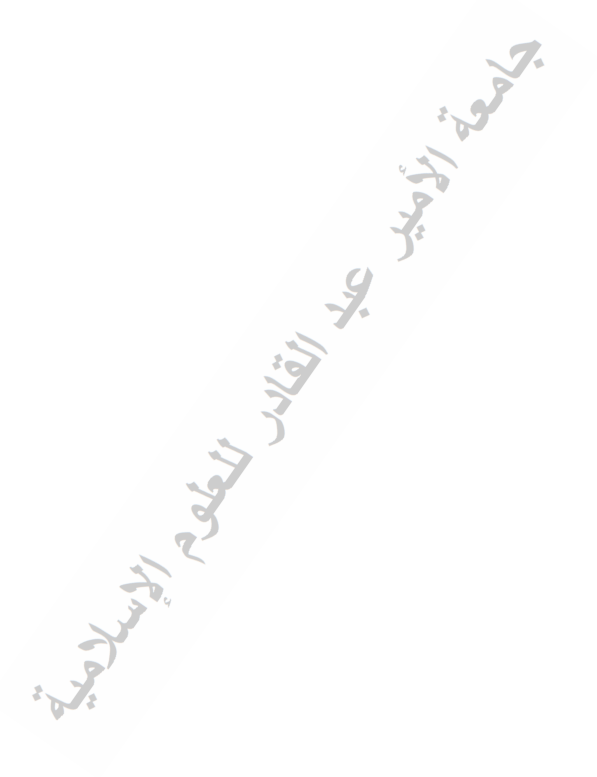
عرفت النزعة الليبرالية المتحمسة خلال القرنين الثامن والتاسع عشر شكلا من أشكال المبالغة في إطلاق العنان للحريات الفردية والاجتماعية على كل صعيد عتى أدى عمليا إلى نوع من الانفلات والتضارب بين الحريات، مما نبه لاحقا النظم الاجتماعية الغربية خلال النصف الأول من القرن العشرين إلى ضرورة الحد من هذه الحريات ودعا الدولة إلى التدخل لتنظيم

<sup>(1)</sup> على المؤمن- النظام السياسي الإسلامي الحديث: 95.

<sup>(2)</sup> على المؤمن- النظام السياسي الإسلامي الحديث: 96.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نقلا عن على المؤمن- النظام السياسي الإسلامي الحديث: 98، 99.

هذه الحريات في إطار القانون، ومن ذلك السيطرة على المشروعات الاقتصادية الكبرى والثروات الوطنية. وهذا ما أصبح يعرف في الغرب باسم «الليبرالية الجديدة، وأشهر ممثليها الكاتب الأمريكي «والترليمان» (1889–1974 م)(1).



<sup>(4)</sup> نقلا عن على المؤمن - النظام السياسي الإسلامي الحديث: 98، 99.

المبحث الرابع: تعاليم القرآن السياسية.

أولا: تجليات التوحيد السياسية:

لقد ثبت فيما مر من مباحث سابقة (1) أن التوحيد القرآني هو أساس النموذج المعرفي وغايته، وأنه هو مركز الدائرة من تصور الحياة الإنسانية الاحتماعية ومقصدها الأسمى؛ حين قتدي بالحق وتتوجه به في الحياة الدنيا. ولن تشذ الحياة السياسية في المحتمع الإسلامي الحقيقي عن هذه القاعدة، بحيث تتجلى ممارسات الفعل السياسي من حيث مصدره وغاياته، كتعبير عن عقيدة التوحيد وقيمه العليا في التزكية والعمران.

وهل يعني ذلك أن قيام الفلسفة السياسية، والنظام السياسي في الإسلام على التوحيد من شأنه أن يفرز نظاما سياسيا "ثيوقراطيا" دينيا، كالذي عرفته أوربا في تجربتها التاريخية مع الكنيسة، أم لا؟!

والجواب بطبيعة الحال، لاا

لأن الإسلام يختلف كل الاختلاف عن الدين الخرافي الذي قامت عليه الكنيسة وحولت به الحياة الاحتماعية والسياسية والفكرية إلى حجيم لا يطاق في الغرب الأوربي.

والدين في رسالة الإسلام الخاتمة حاء ليحدد الدين السماوي ويصحح ما لحقه من فساد في العقيدة، فحاء بعقيدة التوحيد السمحاء النقية، وبشريعة الرحمة والتخفيف ليملى الناس كافة لتنظم حياتهم الفردية والاحتماعية، وتحقق رغبات الإنسان المادية والمعنوية في انسحام وتوازن كاملين وتؤهل الإنسان للحياة الأبدية المستقبلية والنعيم المقيم، وتحذره من الخلود في الجحيم والعذاب الأليم إن هو كفر بربه وسلك غير سبيل الإيمان والنهج القويم.

هذه العقيدة حرى بما أن تنتشل الإنسان في نصوراته ومسالكه في الحياة من التيه والضلال، وتمديه إلى الصراط للستقيم في المعرفة والاعتقاد، والاحتماع السياسي، والوجهة الحضارية الاستحلافية اللائقة بإنسانية الإنسان في العمارة والإصلاح في الأرض. وأن تحجزه

<sup>(</sup>أ) انظر مباحث الفصلين الأولى والثان من هذا البحث.

عن الجحود والكفر والفساد والظلم وإهلاك الحرث والنسل وتخريب البيئة والعلو والاستكبار على الخلق.

ومن هنا فانعكاس التوحيد على فلسفة السباسة في النظام الإسلامي لا يروم تحويل السياسة أو النظام السياسي إلى جزء لا يتجزأ من العقيدة الإسلامية، أو الدين، كي ينتج نظاما دينيا ثيوقراطيا مقدسا لا بحال فيه للاعتراض أو التغيير أو النقد والتصويب، بل المراد هو: «أن تلتزم الأمة حكاما ومحكومين بالقيم والمقاصد الإسلامية العليا الحاكمة (التوحيد، التزكية، والعمران). وسائر مستويات القيم الأحرى المرتبطة بما كالعدل والمساواة والحرية، والوفاء بالعهد الإلهي، والقيام بمهام العبادة، والاستحلاف، وأداء حق الأمانة، والابتلاء وتحرير العباد من عبادة أهوائهم وشهواقم ومستذليهم من التلغاة، ومساعدهم على ممارسة حريتهم في عبادة الشخائهم ورازقهم وهاديهم، واختيار ما يدينون به الهراد.

وتؤدي الممارسة الواقعية لتلك القيم في خيط حماعة المؤمنين إلى بناء علاقات متينة تتبلور من خلالها جماعة سياسية متماسكة تعكس وحدة في الرؤية، ووحدة في المشاعر، ووحدة في المواقف والقرارات، ووحدة في الغايات والأمداف، ووحدة في النظم، وفي الأعمال والإنجازات.

ثانيا: أصول فلسفة الإسلام السياسية:

الأصل الأول: التوحيد:

نقوم تصورات القرآن السياسية على أساس الحفائق والمقومات الكبرى للتصور الاعتقادي الإسلامي العام للوحود<sup>(2)</sup>، فيما هي حقيقة الإلهاء: وحقيقة الإنسانية، وحقيقة الكون، وحقيقة الحياة، وما يرتبط بها من شريعة وأخلاق وينبثق عنها من صلات وعلاقات، ومنهج حياة.

<sup>(1)</sup> طه جابر العلوان - التوحيد والتركية والعمران: 85.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> انظر تفاصيل بشأن موضوع التوحيد وما يتصل به من عناصر الحدور الإسلامي العام للوجود في المبحث الثاني من الفصل الأول من هذا البحث.

ويمثل التوحيد أصل أصول الإيمان والتصور العام للوحود، إذ التوحيد هو معرفة الإنسان بالله عز وجل، وعلم به بحسب ما أخبر به سبحانه في وحيه عن ذاته العلية وأسمائه الحسنى وأفعاله المثلي. وتفرده تعالى بالربوبية والألوهية والكمال عما سواه لا شريك له.

وهناك حقائق أساسية تصور التوحيد القرآن في علاقته بالخليقة باعتباره المنطلق الأول لفلسفة الإسلام السياسية يمكن حصرها في الآني:

# 1- الله الخالق:

تستند فلسفة السياسة في منظور القرآن إلى مفهوم الخلق الذي يتفرد به الباري تعالى، للكون، وللإنسان، ولكل الأشياء التي يسخرها الإنسان في الدنيا في جميع حوانب حياته وعلاقاته الاستخلافية.

قال الله تعالى: ﴿قُلِ اللّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءِ وَهُوَ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ﴾ (1)، وقال: ﴿وَهُوَ الّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ﴾ (2)، ﴿إِنَّا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِنْ لَفْسِ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثْ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنِسَاءِ﴾ (3)، ﴿هَلَ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللّهِ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثْ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنِسَاءٍ﴾ (3)، ﴿هَلَ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللّهِ يَوْرُقُكُم مِنْ السَّمَاء وَالأَرْضِ﴾ (4).

وبمقتضى تفرده تعالى بخلق الخليقة فهو مالكها، وحاكمها، ومدبر أمرها بلا شريك.

قال تعالى: ﴿ لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ الأَمُورُ﴾ ﴿ مُ مُولَمُ يَكُن لَهُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكِ﴾ ﴿ مَ وَقَالَ: ﴿ إِنَّ الْحَكُمُ إِلاَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَ يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَدًا ﴾ ﴿ أَفَمَن يَخْلُقُ كَمَن لا يَخْلُقُ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ﴾ ﴿ وَقَالَ تَعَالَى

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سورة الرعد- الآية: 16.

<sup>&</sup>lt;sup>23)</sup> سورة الأنعام- الآية: 73.

<sup>(3)</sup> مورة النساء - الأية: 1.

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) سورة فاطر - الأية: 3.

<sup>(5)</sup> سورة الحديد- الأية: 2.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> سورة الفرقان– الأية: 2.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> سورة الأنعام- الآية: 57.

ر<sup>8)</sup> سورة الكهف- الآية: 26.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة النحل– الأبة: 17.

مستبعدا آلهة المشركين من ساحة القدرة على الخلق أو الملك أو التدبير للسماوات والأرض أو الأصغر شيء فيهما: ﴿ قُلُلُ أَرَأَيْتُمُ شُرَكَاء كُمُ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُوا مِنَ الأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرُكُ فِي السَّمَاوَاتِ أَمْ آتَيْنَاهُمْ كِنَابًا فَهُمْ عَلَى بَيِّنَةً مِنْهُ بَلُ إِن يَعِدُ الظَّالِمُونَ بَعْضُهُم بَعْضًا إِلاَّ غُرُورًا، إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ أَن تَرُولَا وَلَين زَالَتَا إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدِ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ (أ).

ويمكن اعتبار جملة صفات الربوبية المذكورة في الآيات السابقة ألها تدل دلالة واضحة على «أن الحاكمية في هذا الكون ليست لأحد غير الله ولا يمكن أن تكون لأحد سواه وليس لأحد الحق في أن يكون له نصيب منها» (2) بل وليس في مقدوره ذلك وإن حاول. وهذا ما يمكن أن نطلق عليه اسم «الحاكمية الكونية» التي هي التعبير عن عملية الخلق الإلهي الواقع على الخليقة، حيث تكمن كل المبادرة والعمل في الخائق عز وجل، أما الخليقة فتعد سلبية وتستقبل فعل الخلق الإلهي والمدد بالحياة والاستمرار حتى فنائها، ويظل أمرها بيده تعالى في استقلال أمرها .

وحاكمية الله في نظام الكون تجسدها السنن في الآفاق والأنفس، وهي قوانين مطردة قائمة بقدرته تعالى لا تحتاج إلى أي اعتراف من أحد، فالكون كله مسلم وخاضع بلا اعتراض لأمر الله في الحلق بما في ذلك الإنسان في الحانب اللاإرادي من فطرته التي ولد ونشأ عليها إلى أن يموت، مثله مثل الكون يطيع الله وينقاد لسننه من الذرة إلى النظام الفلكي ومجموعاته.

إلا أن إرادة الله بالنسبة للإنسان على نوعين:

النوع الأول: هو ما عبرنا عنه "بالحاكمية الكوئية" التي بمقتضاها حصلت عملية الخلق وفق قضاء الله وقدره، لا دخل لمشيئة الإنسان ولا لإرادته في شيء منها.

والنوع الثاني: هو ما يمكن أن نسميه «بالحاكمية التشريعية»، وهذا النوع يتسق مع الفطرة البشرية، إذ يتعلق الخطاب التشريعي الإلهي بالجانب الإرادي الحر من حياة الإنسان

 <sup>(1)</sup> سورة فاطر – الأيتان: 40، 41.

<sup>(2)</sup> أبو الأعلى المردودي~ الخلافة والملك: 10.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> إحماميل راجى الفاروقي- إهادة البناء الإسلامي والسلطة السياسية، بحنة المسلم المعاصر عدد 22: 39.

«... فالله لا ينفذ فيه حكمه بالقوة والجبر وإنما يدعو الناس- عن طريق الكتب الموحاة من عنده والتي آخرها القرآن- للتسليم بحاكميته وطاعته بإرادهم..» (1)، والناس بحسب استجابتهم للتكاليف الربانية عبر الرسالات التي توالت عليهم في التاريخ انقسموا إلى فريقين: فمنهم من آمن وصدق واتبع هدى الله ووحيه، ومنهم من كفر وححد واستكبر واتبع من دون الله آلهة وظلم وأفسد في الأرض. فكانت النتيجة، فريق في الجنة، وفريق في السعير، وما ربك بظلام للعبيد. قال الله تعالى: ﴿قُلُنَا الْهَبِطُوا مِنْهَا جَمِيعاً فَإِمّا يَاتِينَكُم منى هُدًى فَمَن تَبِعَ هُدَايَ فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ، وَاللّذِينَ كَفَروا وَكَذَبُوا بِآيَاتِنَا أُولَيْكَ أَصْحَابُ التّارِ هُمْ فِيهَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ، وَالّذِينَ كَفَروا وَكَذَبُوا بِآيَاتِنَا أُولَيْكَ أَصْحَابُ التّارِ هُمْ فِيهَا خَالدُونَهُ (6).

ويعد الإنسان في منظور التوحيد على مستوى إرادته الحرة مكلفا بعمل ذي أبعاد مختلفة من قبل الشريعة التي تحدد علاقته بربه، وعلاقته بالكون، وعلاقته بأخيه الإنسان، وعلاقته بالحياة الدنيا والآخرة (3).

والإنسان حيث يباشر إقامة هذه العلاقات وفق إرادة الله وطلبه، ومنهجه، يقوم بعمل أخلاقي في الأرض، ويشرع في إقامة النظام الاجتماعي السياسي لتتزيل القيم الرسالية والتأثير في الزمان والمكان، وبناء الحضارة وصناعة التاريخ وتغيير اتجاهه بحسب المبادئ والمنطلقات التي يؤمن بها ويحققها بوعيه وإرادته.

ولذلك فالقرآن على مستوى التكليف الشرعي يعمل على ترسيخ جملة من الحقائق الإيمانية باعتبارها مسلمات ومنطلقات لتوحيه الفعل الإنساني الأخلاقي في الحياة الاحتماعية السياسية المهتدية بالتوحيد ومقاصده في الفكر والحياة، طيلة رحلة الإنسان في الحياة الدنيا.

يقرر القرآن أن الله تعالى الخالق للإنسان هو ربه ومالكه وإلهه، فيحب عليه أن يجعل الطاعة خالصة لله ولا يشرك به أحدا. وقد ابتلاه في قطرته بالحرية والاختيار والإرادة والقدرة على الطاعة والمعصية. وبعث إليه الرسل بالهداية وأنزل الكتب، وزوده بأسباب القوة المادية والمعنوية، وخلق الموت والحياة ليختبر الناس أيهم أحسن عملا.

<sup>(</sup>أ) أبر الأعلى المودودي- الخلافة وظلك: 13.

<sup>(2)</sup> سورة البقرة - الأينان: 38، 39.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> انظر بالنفصيل تصور علاقات الحياة الإنسانية وغاياها في الرؤية الفرآنية، المبحث الثان من الغصل الثان من هذا البحث.

قال الله تعالى: ﴿قُلْ أَعُودُ بِرَبِّ النَّاسِ مَلِكِ النَّاسِ إِلَهِ النَّاسِ﴾ (١)، ﴿وَمَا أَمِرُوا إِلاَّ لِ لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ خُنَفَاء وَيُقِيمُوا الصَّلاَةَ وَيُؤثُّوا الزَّكَاةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ﴾ (٢٠).

وقال تعالى: ﴿وَلَفُسِ وَمَا مَنَوَاهَا فَأَلْهَمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُواهَا قَدْ أَفْلَحَ مَن رَكَّاهَا وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّاهَا﴾ (<sup>3)</sup>، وقال: ﴿قَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً وَهُوَ الْعَزِيزُ الْغَفُورُ﴾ (4).

وقد حذر الإنسان من مغبة المحالفة لأمر الله وتجاوز حدوده عصيانا وظلما، فلن يحيق المكر السيئ إلا بالمتمردين الضالين.

هكذا تتضع الصورة جلية أمام أعين الإنسان حين قدمها التوحيد القرآبي عن ذات الإنسان وعن الكون من حوله واشتراكهما معا في المخلوقية لله تعالى الحالق الواحد الأحد الفرد الصمد الذي ليس كمثله شيء.

بالإضافة إلى اعتبار الكون في القرآن هو الساحة التي يباشر عليها الإنسان مهمته الكونية الاستخلافية بواسطة العمل لتحصيل السعادة في الدنيا والفلاح في الآخرة. وبذلك «يشرح

<sup>(1)</sup> سورة الناس - الآيات: 1، 2، 3.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة البينة - الأية: 5.

وقع سورة الشمس- الآيات: 7 إلى 10.

<sup>&</sup>lt;sup>هى</sup> سورة الملك- الآينان: 1، 2.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سورة الأعراف- الآية: 3.

<sup>&</sup>lt;sup>رئع</sup> سورة الجائية – الأبة: 18.

<sup>.</sup> أ. سورة الطلاق~ الآية: 1.

<sup>&</sup>lt;sup>(8)</sup> سورة النساء ٣٠ الآية: 60.

القرآن أن الغرض من الكون ككل ليس من لمكن أن يكون له معنى آخر سوى تغيير الخليقة المتمثلة في الرحل والمرأة، والأرض، والمدن والبلدان بالعمارة والخلافة في الأرض. وبالنسبة للسؤال من هو الذي ينكر الدين؟... يجيب القرآن أنه: ﴿ فَذَلِكَ الّذِي يَدُعُ الْيَتِيمَ وَلاَ يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِينِ ﴾ (1). ومن الواضح أن تزويد الكون، أي ذلك الزمان والمكان بالقيم، حتى القيم المادية مثل الطعام، ليس ذا أهمية للدين فقط، ولكن ذو أهمية بالنسبة لجميع الأمور المتعلقة بالدين... » (2)، تلك هي رؤية التوحيد التي يقوم فيها الإنسان بالفعل السياسي وسائر أفعاله وعلاقاته على هدى وبصيرة من أمره كله.

# الأصل الثاني: الرسالة:

كما تستند فلسفة الإسلام السياسية إلى الرسالة الإسلامية الخاتمة (قرآنا وسنة) باعتبارها الوسيلة التي تتضمن أوامر الله وتواهيه لحياة الإنسان وغاياته الوجودية. وهي ما أطلقنا عليه اسم «حاكمية الله التشريعية»، وهي بمثابة المصدر للنظام السياسي الإسلامي، تمده بالمبادئ والقيم والأحكام الشرعية لتأسيس النظم الاجتماعية السياسية والاقتصادية والتربوية والثقافية لتربية الإنسان وتعليمه وتزكيته فردا وجماعة.

والحاكمية التشريعية غير "الحاكمية الإلهية" التي عرفت في الفكر السياسي الإسلامي المعاصر عند كل من أي الأعلى المودودي وسيد قطب،الذي أخذ المفهوم عن المودودي وشرحه خاصة في تفسير الظلال، ومعالم في الطريق.

وما يوخذ على نظرية الحاكمية الإلهية ألها أربكت الفكر الإسلامي والحركة الإسلامية إرباكا شديدا ترتبت عنه نتائج سلبية على مستوى التنظير وعلى مستوى الحركة والعمل، نتيجة التعميم والخلط في طرح مفهوم الحاكمية بين الفعل الإلهي والفعل الإنسان. ويعود الأمر إلى صب مضمون الرسالة التشريعي في مفهوم «الحاكمية» وحصره في قالب سياسي غربي ضيق المجال ومضطرب يصل إلى حد تبرير الفكرة ونقيضها، وهذا ما يتنزه عنه الدين الحق، هذا

<sup>(1)</sup> سورة الماعون- الأيتان: 2، 3.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> إحاجل رابعي الفاروفي- إعادة البناء الإسلامي والسلطة السياسية- بمئة المسلم المعاصر 22: 44 وما يعلحا.

المفهوم هو La sauverainte المعروف في الفقه الدستوري الحديث بمصطلح السيادة والذي ترجمه المودودي عن الإنجليزية إلى مصطلح حاكمية Sovereignty.

وللسيادة في الفكر السياسي الغربي معنيان(2):

 أوفهما ديني ثيوقراطي: وتجمع النظريات الثيوقراطية على أن أساس السيادة هو الله من خلال ممثليه من الحكام بالطرق المباشرة وغير المباشرة، ولطبيعة الحاكم الإلهية في زعمهم.

- وثانيهما: النظريات الديمقراطية: وتجعل هذه النظريات السيادة للأمة حسب حان حال روسو في نظرية العقد الاحتماعي La sauverainte nationale، وقد اعتنقت الثورة الفرنسية هذه النظرية وحولتها إلى مبدأ دستوري، نص عليه إعلان حقوق الإنسان والمواطن الذي صدر عام 1789م «الأمة هي مصدر كل سيادة» (3) وغير قابلة للتحزئة، لألها ملك للأمة (4).

والمفهوم الثاني الديمقراطي للسيادة يعرف بالسيادة الشعبية La sauverainté papulaire وهو نفس المفهوم السابق إلا أن الفارق بينهما هو القول بتحزئة هذه السيادة بين الأفراد المكونين للشعب أو الأمة. وفي هذا يقول حون حاك روسو في عقده الاحتماعي: «لو فرضنا أن الدولة تتكون من عشرة آلاف مواطن، فإن كل مواطن يملك حزءا من عشرة آلاف حزء من السلطة ذات السيادة» (5).

وبالتالي فإن السيادة في الفكر الغربي السياسي الحديث في ظل النظم الديمقراطية العلمانية يتعلق بتقرير القوانين الملزمة في إطار النظام العام وتنفيذها في الحكم، وهي حق للأمة من خلال سيادة الدولة ومؤسسات الحكم الشرعية.

<sup>(1)</sup> انظر بتوسع معنى مفهوم الحاكمية واستعمالاته عند المودودي خاصة في كتابية الحكومة الإسلامية، ونظرية الإسلام وهديه في السياسة والقانون والدستور.

<sup>(2)</sup> عبد الغني بسيون عبد الله- النظم السياسية: 46 وما بعدها.

<sup>(1)</sup> نقلا عن عبد الغني بسيون... النظم السياسية: 54.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> هذه الإضافة هالمسيادة غير قابلة للتستولة» جاء بما دستور الجمهورية الفرنسية الصادر عام 1795. نقلا عن عبد الفين بسيون- النظم السياسية: 54.

<sup>(5)</sup> نقلا عن عبد الغن بسيرين – النظم السياسية: 60.

ولا يعني هذا بطبيعة الحال استبعاد مفهوم "الحاكمية الإلهية" في الرسالة الخاتمة استبعادا كلياً، وإنما ينبغي ضبط المفهوم استنادا إلى نصوص الشرع كبي لا تختلط الأمور فكريا وعمليا على المسلمين في المستقبل.

### 1- بين الحاكمية الإلهية وحاكمية الكتاب:

أ- الحاكمية الإلهية: إذا استثنينا تكرار الحديث عن الحاكمية الإلهية الثيوقراطية<sup>(1)</sup> المزعومة في الحضارات القديمة ومع الأديان المحرفة، وادعاءات الملوك للحق الإلهي في الحكم بغير حق. فمن الضروري عرض مفهوم "الحاكمية الإلهية" في التصور الإسرائيلي الذي عرف طريقه إلى الممارسة الفعلية في تاريخ بني إسرائيل مدة من الزمن معتبرة.

شاءت حكمة الله وإرادته أن يصطفي بني إسرائيل ويخرجهم من التشرذم والشتات ونظام القبيلة ليصيروا قوما يحملون التوراة رسالة الله إليهم مع رسول الله موسى التفخير وأخيه هارون، فيؤذن لهم بالخروج من مصر إلى الأرض المقدسة أرض مملكة الله، فمن قبل منهم الدخول في دين الله وآمن بموسى صار ضمن شعب الله من بني إسرائيل فليس عليه بعد ذلك إلا أن يتقبل «حاكمية الله» المباشرة. بتقبل شريعة الله في التوراة وفي الألواح التي حاء بما موسى الشخير من

وقد ارتبط ذلك العهد في رسالة موسى أن استجاب الله تعالى لكل ما كانت بنو إسرائيل تطلبه من الله، فعلى سبيل المثال حين طلبوا الماء فجره لهم، وحينما أرادوا طعاما معينا أعطاهم إياه فأنزل عليهم المن والسلوى. قال الله تعالى: ﴿ فَقُلُنَا اصْرِب يَعَصَاكَ الْمُحَجَرَ فَانفَجَرَتْ مِنْهُ النّنَا عَشْرَةَ عَيْناً ﴾ (2)، ﴿ وَظَلَلْنَا عَلَيْكُمُ الْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَ وَالسَّلُوك كُلُوا مِن طَيْبَاتٍ مَا رَزَقْناكُمْ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن كَالُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ (3).

وقبل ذلك أنجاهم من استعباد فرعون لهم وطغيانه عليهم، وأهلك عدوهم، ومع ذلك لا تصدر عنهم إلا أبشع للمارسات عقيدة وسلوكا ومخالفة لحاكمية الله المباشرة مرارا وتكرار.

<sup>(</sup>أ) انظر نظريات الحكم الدين التوقراطية في بناية القصل الثالث من هذا البحث.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة البقرة~ الأبة: 60.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة البقرة– الآية: 57.

قال تعالى: ﴿ وَإِذْ لَجُيْنَاكُم مِنْ آلِ فَرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يُلَبُّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحَيُّونَ نِسَاءَكُمْ وَفِي ذَلِكُم بَلاَء مِنْ رَبَّكُمْ عَظِيمٌ وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ الْبَحْرَ فَأَنجَيْنَاكُمْ وَأَغْرَقْنَا آلَ فِرْعَوْنَ وَأَنتُمْ تَنظُرُونَ وَإِذْ وَاعَدُلَا مُوسَى أَرْبَعِينَ لَيْلَةٌ فُمُّ اتَّخَذَتُمُ الْعِجْلَ مِن بَعْدِهِ وَأَلتُمْ ظَالِمُونَ ﴾ (1).

وهل بعد ردقم الجماعية عن عقيدة التوحيد من ظلم أشنع في غياب موسى التَّلَمَّةُ عنهم وعبادتم للعجل واستضعافهم لنبي الله هارون الذي بقي معهم وارتكبوا حماقتهم الشنيعة في حق الله ودينه ونبيه،

# ب- حاكمية الكتاب في الإسلام:

تنتقل البشرية مع الرسالة الخاتمة في القرآن الكريم وسنة المصطفى محمد الله نمايا من الحاكمية الإلهية المباشرة إلى حاكمية الكتاب أو حاكمية الرسالة. ويعود هذا الأمر إلى جملة أسباب، منها ما يتعلق بنضج الإنسان في منظور الرسالة حيث أصبح مؤهلا لتحمل تبعات الرسالة وأعبائها، وقادرا على أداء الأمانة والمسؤولية وتحقيق الاستخلاف والعمارة والإصلاح في الأرض.

وبذلك فتعلق الحكم والحاكمية بالرسالة الخائمة فنداية الإنسان إلى التي هي أقوم في أموره كلها نابع أساسا من الخصائص والمميزات التي صارت علامات ثابتة لها وفارقة عما سبقها من رسالات الأنبياء والرسل.

وقد وصف القرآن بأوصاف لم توصف بما الكتب التي حاءت من عند الله قبله:

أ- تكفل الله تعالى بحفظه نصا من كل تحريف أو زيغ عبر الأحيال إلى يوم القيامة.

قال تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزُّلْنَا الذَّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافظُونَ﴾ (<sup>2)</sup>.

<sup>(4)</sup> سورة البغرة - الآيات: من 49 إلى 51.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة الحجر - الآية: 9.

ب- كمال الرسالة وتمامها واستحابتها لحاجات الإنسان الفطرية والجماعية الدنيوية والأخروية بغض النظر عن الزمان والمكان والمستوى الحضاري الذي هم عليه، قال الله تعالى: ﴿ الّٰيَوْمَ أَكْمُ الْإِسْلاَمَ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلاَمَ دِينَا﴾ (1).

ج- خاتمية الرسول والرسالة: حيث لا نبى بعد محمد ﷺ ولا رسالة بعد رسالته للناس كافة. قال الله تعالى: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَيَا أَحَدِ مِنْ رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَسُولَ اللّهِ وَخَاتَمَ التَّبِيِّينَ وَكَانَ اللّهِ بِكُلّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ (2).

د- وجعل القرآن مهيمنا فلا رسالة بعده. قال تعالى: ﴿وَٱلزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابِ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ ﴾ (٥).

ه - و و الشريعة القرآنية شريعة تخفيف و رحمة. قال تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي اللّهِينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ (٩) ، وقال: ﴿ اللّهِينَ يَشْبِعُونَ الرَّسُولَ النّبِيّ الْأُمّيّ اللّهِي يَجِدُونَهُ مَكُتُوبًا عِندَهُمْ فِي التّوْرَاةِ وَالإِلْجِيلِ يَامُرُهُمْ وَالْمَعْرُوفِ وَيَثْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطّيّباتِ وَيُحِرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَيَائِثُ وَيَصَرُوهُ وَالْمُعْرُوفِ وَيَشْهُمُ أَصْرُهُمْ وَالْأَعْلَالَ الّتِي كَالَتْ عَلَيْهِمْ فَالْذِينَ آمَنُوا بِهِ وَيُحِرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَيَائِثُ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إَصْرُهُمْ وَالْأَعْلالَ الّتِي كَالَتْ عَلَيْهِمُ فَالْذِينَ آمَنُوا بِهُ وَعَرْدُوهُ وَلَصَرُوهُ وَالْبَعُوا النّورَ الّذِي أُنزِلَ مَعَهُ أُولِئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ (مَن آمَنُوا بِهُ وَعَرْدُوهُ وَلَصَرُوهُ وَالْبَعُوا النّورَ الّذِي أُنزِلَ مَعَهُ أُولِئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ (مَن آمَنُوا بِهُ وَعَرْدُوهُ وَلَصَرُوهُ وَالْبَعُوا النّورَ الّذِي أُنزِلَ مَعَهُ أُولِئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ (مَذَه الحصائص وغيرها من المميزات التي تنفرد هَا الرسالة الخاتِمَة مَا يَجعل لها الحاكمية، ولكن «بقراءة وغيرها من المميزات التي تنفرد هَا الرسالة الخاتِمَة الجمع بين القراءتين (٥) وارتباطهما هذا الأمر.

«فالحكمية الإلهية» قد انتهت عند بني إسرائيل وآلت إلى أنبياء خلفاء، ثم ملوك في بني إسرائيل أنفسهم وانتهى ذلك الطور»<sup>(7)</sup>.

<sup>(1)</sup> سورة المالدة – الأية: 3.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة الأحزاب- الآية: 40.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة المائدة – الآية: 48.

ر<sup>ة)</sup> سورة الحبع- الآية: 78.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سورة الأعراف- الآية: 157.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> انظر مبحث الجمع بين القراءتين في الفصل الأول من هذه الرسالة.

<sup>(7)</sup> هشام أحمد عوض حعفر – الأبعاد السياسية لمفهوم الحاكسية: 21.

وأما الحكم والحاكمية في الخطاب القرآن فتعنى حاكمية الكتاب التشريعية، كما حاءت في قوله عز وحل: هإن المحكم إلا لله يَقُصُّ الْحَقَّ وَهُوَ حَيْرُ الْقَاصلينَ ﴾ (1)، هوما اختلَفَتُمْ فيه مِن شَيْءٍ فَحُكْمُهُ إِلَى اللَّهِ هَوَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الطَّالِمُونَ ﴾ (3)، هومَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الطَّالِمُونَ ﴾ (4)، هومَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الطَّالِمُونَ ﴾ (4)، هومَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الطَّالِمُونَ ﴾ (5)، هومَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ وَلاَ تَشِيعُ أَهْوَاءهُم عَمَّا جَاءكَ مِن الْحَقِّ مِن الْحَقِّ مِن الْحَقِّ مَن الْحَقِّ مِن الْحَقِّ مِن الْحَقِّ مِنَ الْحَقِّ مِن الْحَقِّ مِن الْحَقِّ مَن يَعْمُ مُن الْحَقِّ مِن الْحَقِّ مِنْ الْحَقِّ مِن الْحَقِّ مِن الْحَقِّ مِن الْحَقِ مِن الْحَقِّ مِن الْحَقِ مِن الْحَقَ مِن الْحَقِ الْحَقَ مِن الْحَقِ الْحَقَى مُن الْحَقَ مِن الْحَقِ الْحَقَ مِن الْحَقَ مِن الْحَقِ الْحَقَ مِن الْحَقَ الْحَقَ مِن الْحَقِ الْحَقَ مِن الْحَقِ الْحَقِ الْحَقَ مُن الْحَقَ مِن الْحَقَ مِن الْحَقِ الْحَقَ مِن الْحَقِ الْحَقُ مِن الْحَقِ الْحَقَ مِن الْحَقِ الْحَقَ مِن الْحَقَ مِن الْحَقِ الْحَقَ مِن الْحَقَ الْحَقَ مِن الْمُعَلَى اللَّهُ وَالْمَ الْمُولِقُ فِي الْفُولِ فِي الْفُلُولُ وَمِنْ اللَّهُ وَالْمَ الْحَلُ اللَّهُ وَالْمَ الْمُولُولُ اللَّهُ وَالْمُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ وَالْمَلُولُ اللَّهُ الْمُولُولُ اللَّهُ وَالْمَ الْمُولُ اللَّهُ وَالْمُلْولُ اللَّهُ وَالْمُ الْوَامِلُولُ اللَّهُ الْمُولُولُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُولُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُ

<sup>(1)</sup> سورة الأنعام- الآية: 57.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة الشوري- الآية: 10.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة المائدة – الآية: 44.

<sup>(4)</sup> سورة المالدة - الآبة: 45.

<sup>&</sup>lt;sup>51)</sup> سورة المائدة – الأية: 47.

<sup>&</sup>lt;sup>وى</sup> سورة المائدة– الأية: 48.

ر<sup>7</sup>: سورة النساء- الأية: 65.

<sup>&</sup>lt;sup>(8)</sup> سورة البقرة- الآية: 129.

<sup>&</sup>lt;sup>(9)</sup> سورة الجمعة- الآيات: 1 إلى 3.

والملاحظ على هذه الآيات الكريمة التي تذكر المهام الأساسية للنبي الخاتم في أمته المفتوحة - (1) القابلة للازدياد باضطراد من مهام التلاوة، والتعليم، والتزكية، والحكمة، وما يتبعها من قيم وأحكام لا تجد من بينها إشارة إلى الحكم والحاكمية من منطلق مفهوم الحاكمية الذي يعني بحرد السلطة والسلطان.

وحين نتتبع سيرة الرسول في ونستقرئ أقواله وأفعاله، «نجده قد مارس قيادة وحكما وقضاء وفتوى وتعليما لكن ذلك كله كان من منطلق النبوة وليس من منطلق السلطة والسلطان، فالنبوة المعلمة، والنبوة المربية، النبوة المزكية، وليس سيف السلطة والسلطان» (ألم قال الله تعالى واصفا علاقة النبوة بالناس: ﴿إِلَّهَا أَنتَ مُذَكّرٌ لَسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ إِلاّ مَن تُولّى وَكَفَرَ فَيُعَذّبُهُ اللّهُ الْعَذَابَ الأَكْبَرَ إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنًا حَسَابَهُمْ (أنْ).

وحين رأى أبو سفيان النار موقدة على مشارف مكة عند فتحها في السنة الثامنة للهجرة، وكان يصحبه العباس عم الرسول الله الدرك أبو سفيان العدد الكبير من صحابة رسول الله هي، فقال بعفوية معبرة للعباس: «يا عباس: (لقد أصبح ملك ابن أخيك واسعا) فأجابه العباس قاتلا: إنحا النبوة يا أبا سفيان لا الملك» (4)، يبين الحوار أن أبا سفيان يخلط بين النبوة والملك، وأن العباس يفرق بينهما تفريقا واضحا لا لبس فيه، ولذلك صحح له بقوله: «إنحا النبوة لا الملك».

وتشهد لفهم العباس تأكيدات كثيرة واردة في السنة عن هذا الفرق الذي لا بحال فيه للخلط بين المفهوم النبوي للحكم الذي لا ينفصل عن مرجعية القرآن القائم أساسا على تلاوة آيات الله وتعليمها وتربية الناس وتزكيتهم بها، وممارسة الأفعال السياسية على ضوئها وتحقيقا لغاياتها وبناء سائر العلاقات بين الحاكم والحكوم، ومفهوم الملك المنفصل عن ميراث النبوة الخاضع للمصالح والأهواء ورياح التغيير ذات اليمين وذات الشمال.

<sup>(1)</sup> الأمة المفتوحة، أي أمة التوحيد القابلة للزيادة في العدد عجرد إفرار الفراد بكلمة التوحيد بغض النظر عن العنصر، والزمان، وللكان،

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> فه حاير العلوان- الخصوصية والعالمية في الفكر الإسلامي المعاصر : 263.

ره، سورة الغاشية - الآيات: 21 إلى 26.

<sup>(\*)</sup> نفلا عن: هشام أحمد عوض جعفر \* الأبعاد السياسية لمفهوم الحاكسة: 20.

ومن بيانه ﷺ للفرق بين النبوة، والملك، قوله التَّلِيَّة لذلك الرحل الذي ارتحف أمام هيبته أن يُطمئن ولا يرتعد: عن قيس بن أي حازم عن أي مسعود قال: أتى النبي ﷺ رحل فقال له: [«هون عليك فإني لست بملك إنما أنا ابن امرأة تأكل القديد»](1).

ولهذا أطلقت الأمة وصف "الرشد" على نظام الحكم في عهد الخلفاء الأربعة الذين حاؤوا بعد رسول الله في الحكم، وهم: أبو بكر، وعمر، وعثمان، وعلى الله وقد استغرقت مدة حكمهم ثلاثين سنة بعد وفاة النبي الله.

ومن ثمة فمن الصعب أن نتقبل زعما من إنسان يتقول عن حكم النبوة، أو عن حكم على منهاج النبوة - أي الخلافة الراشدة -، في الماضي أو في المستقبل أن هناك حاكمية سلطوية في الإسلام تقوم على هيمنة مطلقة لله أو لنبيه باسمه أو لخلفاء نبيه باسمه أو باسم شرعه، لكن هناك تربية وتزكية وتلاوة وتعليما... أما الحاكمية فقد آل أمرها مع الرسالة الخاتمة إلى كتاب الله المصدر الأساس للمبادئ والقيم التي تحكم الحياة، والمعيار لتقويم السلوك والحكم على الأفعال بمعزل عن أغراض النفس البشرية وأهوائها.

وزيادة في الإيضاح يبين حكم النبوة والحلافة على منهج النبوة ما حاء في حديث رسول الله على أن هناك مناهج حكم ستحكم باسم الإسلام والحلافة ولكنها غير حكم النبوة فسماها بالملك حينا وبالحكم الحبري حينا آخر. عن حذيفة على قال، قال رسول الله على أن النبوة فيكم ما شاء الله أن تكون ثم يرفعها إذا شاء أن يرفعها، ثم تكون خلافة على منهاج النبوة فتكون ما شاء الله أن تكون، ثم يرفعها إذا شاء الله أن يرفعها. ثم تكون ملكا عاضا فيكون ما شاء الله أن يكون ثم يرفعها إذا شاء أن يرفعها. ثم تكون ملكا جبرية، فتكون ما شاء الله أن تكون ثم يرفعها إذا شاء أن يرفعها. ثم تكون ملكا جبرية، فتكون ما شاء الله أن تكون ثم يرفعها إذا شاء أن يرفعها، ثم تكون خلافة على منهاج النبوة...»] (2) فهذه قراءة مستقبلية من رسول الله تلك لنظام الحكم وأنواعه الذي سيسود المسلمين من بعده، فيه فرق واضح بين خلافة وخلافة على منهاج النبوة وبين ملك عضوض أو جبري يفتقر إلى كثير من المبادئ والقيم الحاكمة في كتاب الله.

<sup>(1)</sup> ستن ابن ماحه- كتاب الأطعمة، باب القديد، حديث رقم: (3312): 1101/2.

会 مسند أحمد- كتاب حديث النعمان بن بشير عن الي ﷺ حديث رقم: (17939): 341/5.

وخلاصة القول فإن الرسالة الخاتمة قد بدأت بنبوة خاتمة تعمل في واقع الناس بالتعليم والتربية لنور الله وهدايته، وقد حققت مطالب الحياة والعمران في حوانب الحياة كلها من منطلق النبوة والخلافة حتى ترك النبي الكريم الأمة على المحجة البيضاء ليلها كنهارها في ظل حاكمية كتاب الله لا يزيغ عنها إلا هالك.

قال الله تعالى: ﴿وَلَوْلُنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهَدَى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ﴾ (2) وقال: ﴿وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَّا كُنتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلاَ الْإِيَّانُ وَلَكِن جَعَلْنَاهُ لُورًا لَهْدِي بِهِ مَنْ تَشَاء مِنْ عِبَادِنَا وَإِلَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صَرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾ (3).

2- الفوق بين الحاكمية الأفية وحاكمية الكتاب:

### أ-- الحاكمية الإلمية:

<sup>(1)</sup> هشام أحمد عوض جعفر - الأبعاد السياسية لمفهوم الحاكمية: 22.

<sup>(2)</sup> سورة النحل - الآية: 89.

رق سورة الشورى- الآية: 52.

مِنْ دُونِ اللّهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا إِلَهَا وَاحِدًا لاَّ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ سُيْحَانَةُ عَمَّا يُشْرَكُونَ﴾ (أ).

ونستثني الحاكمية الإلهية المباشرة لني إسرائيل في عهد موسى التَظْفِلاَ التي كانت فيها الشريعة الإلهية - التوراة - موجهة لشعب غليظ الطباع كثير المروق من الدين، فشدد الله تعالى عليه لتربيته والتخفيف من طباعه السيئة وكبح جماح نزواته.

# ب- حاكمية الكتاب (القرآن):

إن الانتقال بالإنسان إلى حاكمية الكتاب مع الرسالة الخاتمة بقوم على جملة حقائق لا يمكن توفرها في إطار تظام حكم ديني ثيوقراطي، ولا في ظل نظام حكم وضعي علماني، مهما اختلفت الدعاوى العريضة وزخرف القول غرورا، لأن "حاكمية الكتاب" تنطلق من اعتبارات تضع في الحسبان المحافظة على إنسانية الإنسان، وهذا يستلزم الإقرار بمسؤولية الإنسان وقدرته على أداء الأمانة، أمانة قيم العدل والمساواة بين البشر، كل البشر. وأهلية الوصول إلى المعرفة الكفيلة بمحل التناقضات الوجودية التي تعاني منها الإنسانية في غياب اهتدائها بنور الله من منطلق الجمع بين القراءتين، قراءة القرآن، وقراءة الكون، وفهم بعضهما ببعض وتسخير السنن والطاقات المادية والمعنوية المبثوثة في الكون بالإحمار والإصلاح وتحقيق مقاصد الشرع. وكذا يمكن تجاوز سلبيات القراءة المنفردة للقرآن بمعزل عن الكون، أو للكون بمعزل عن القرآن. هذه القراءة الى تتاثيج وخيمة على الإيمان والعمران عبر مراحل التاريخ التي حدثت فيها صراعات في نفس الإنسان وواقعه بين الثنائيات التي جعلت الإنسانية تفقد من عمرها «وفتا ليس بالقصير بين الأفكار المتناقضة، أفكار الجبر والقدر، وأفكار الخلط بين الفعل الإنساني والفعل الإنسانية وسوى ذلك».

ويعزز حاكمية الكتاب ويحافظ على مصداقيتها ما يتمتع به القرآن دون سائر الكتب السماوية وغير السماوية، بحفظ نصه كما نزل وشمول قيمه وأحكامه الشرعية لمبادئ الفكر والخياة، وانفتاحه على كل البشر. ففي مقدور أي إنسان أن يقرأ القرآن متى شاء وأبي شاء،

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سورة النوبة– الأية: 31.

<sup>(2)</sup> طه حابر العلوان- الخصوصية والعالمية في الفكر الإسلامي المعاصر: 267.

دون أن تحجزه عن ذلك فئة وسيطة من رحال الدين (الإكليروس) باسم الحكم الإلهي، لا لسبب إلا لزعمهم معرفة ما ليس في مقدور كل الناس معرفته كما فعلت الكنيسة، وسائر الأديان المحتكرة للمعرفة والأسرار.

وقد عبر الإمام الشاطبي عن «حاكمية الكتاب» بما لا يحتاج إلى مزيد في كتابه الاعتصام أصدق تعبير، حيث يقرر أن الشريعة التي هي- القرآن العظيم- هي الحاكمة على الرسول وعلى الأمة وعلى الناس كافة: «فالشريعة، يعنى بذلك القرآن الكريم، هي الحاكمة على الإطلاق وعلى العموم، أي على الرسول التي وعلى جميع المكلفين، والكتاب هو الهادي، والوحي المؤل عليه مرشد ومبين لذلك الهدى والخلق مهتدون بالجميع، ولما استنار قلبه أي الرسول التي وحوارحه وباطنه وظاهره بنور الحق علما وعملا؛ صار هو الهادي الأول لهذه الأمة والمرشد الأعظم حيث حصه الله دون الحلق بإنزال ذلك النور المبين عليه واصطفاه من حلة من كان مثله في الخلقة البشرية، اصطفاه أو لا من جهة اختصاصه بالوحي الذي استنار به قلبه وجوارحه فصار خلقه القرآن، وإنما ذلك لأنه حكم الوحي على نفسه حتى صار في خلقه وعمله على وفقه، أي على وفق الوحي، وفق القرآن. فكان الوحي حاكما وواقفا قائلا،

وإذا كان كذلك أي أن الشريعة حاكمة للرسول، أو أن القرآن حاكم له، فسائر الخلق حريون أن تكون الشريعة حجة حاكمة عليهم»(1).

الأصل الثالث: الأمة:

أولا: مفهوم الأمة الشرعي الاصطلاحي:

وتقوم في الأخير فلسفة السياسة الإسلامية على مفهوم الأمة الذي يحمل خصائص وسمات متميزة عن مفهوم الأمة لدى سائر فلسفات السياسة الأخرى.

<sup>(</sup>أ) أبر إسحاق الشاطي- الاعتصام: 338/2.

ويعود هذا التميز أو التفرد لمفهوم الأمة (1) إلى كونه يحمل منظومة مفاهيمية تستند إلى مفهومي التوحيد، والرسالة، وتنبثق عنهما في نفس الوقت، وهي أداقهما الاحتماعية والسياسية في تنزيل أحكام الشريعة وقيم التوحيد في الواقع الإنساني ماضيا وحاضرا ومستقبلا.

ولذا سيتم التطرق إلى مفهوم الأمة - هنا - من الزاوية السياسية، باعتباره أصلا من أصول الفلسفة السياسية الإسلامية، وقبل التطرق إلى ذلك يحسن تحديد المفهوم الشرعي الاصطلاحي للأمة. إذا كان مفهوم الأمة - في اللغة العربية - مفهوما لا يتجاوز الدلالة على الجماعة من الناس أو غيرهم، فإن المفهوم الشرعي الاصطلاحي «للأمة» يختزن مجموعة من المقومات والمفاهيم التي تميز الأمة في منظور الشرع وتدل على حقيقتها.

ومن بين هذه المفاهيم المتعلقة بمفهوم الأمة في الإسلام تأكيد الشارع الحكيم على ضرورة إقامة حياة الأمة على الوحدة والاستقلال، والنهوض العمراني والشهود الحضاري في كنف الإيمان بوحدانية الله تعالى. وأن تبرأ من الكفر وأهله، وأن تؤدي حقوق الأمانة الرسالية والاستحلاف في إدارة شؤون الإنسان والأحياء في الأرض، وأن تصون الحياة والأحياء بالمحافظة على فريضة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر والدعوة إلى الله تعالى والإيمان به أولا وأحيرا.

«ويوم تفقد الجماعة عنصرا من هذه العناصر تفقد كونما «أمة» بالمفهوم الشرعي فهي إن نخلت عن الالتزام بما أنزل الله أو بعدت عن وحدتما أو تنازلت عن ولائها وبرائها أو نأت عن دورها وعن وسطيتها وعن شهودها الحضاري: فقدت الأهلية لأن تتصف بألها أمة بالمفهوم الشرعي وإن احتفظت بلقب «أمة» بالمفهوم اللغوي الفضفاض نسبيا» (2)، وفي هذه الأثناء حين يتعطل دور الأمة الحضاري في ممارسة القيم الاستحلافية في الواقع الإنسان - كما هو الحال اليوم - لا يؤذن ذلك بزوال الأمة تماثيا، ويرجع هذا الاستمرار النفسي الوحدان للأمة في باطن الأفراد والجماعات إلى طبيعة نشأة الأمة أو الجماعة السياسية في الإسلام وإلى المقومات التي ارتكزت عليها في وحودها واستمرارها رغم انتفاء مظهرها النظامي السياسي المعروف بنظام ارتكزت عليها في وحودها واستمرارها رغم انتفاء مظهرها النظامي السياسي المعروف بنظام

ثانيا: مقومات نشأة الجماعة السياسية في الإسلام (الأمة):

<sup>(1)</sup> انظر بالتفصيل مبحث: بناء تموذج الأمة الوسط في القصل النان من هذه الرسالة.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> مله معاير العلوان- الخصوصية والعالمية في الفكر الإسلامي المعاصر : 228.

تعمل مقومات نشأة الجماعة السياسية، أو الأمة في الإسلام على استمرار وجودها مادامت هذه المقومات موجودة حتى وإن فقدت مظاهر تحسيد الأمة في نظام سياسي احتماعي حضاري في الواقع الفعلي حسب سنن الله في نشوء الحضارات وسقوطها والتداول بين الناس ولا أدل على هذا الاستمرار لمفهوم الأمة على المستوى النفسي، والحضور المعنوي لهذا الكيان في قيم الرسالة الخاتمة ومبادئها، وشعور المسلمين كأفراد كاف البعد يملأ عليهم حوانحهم وتخفق له أفتدهم في السراء والضراء في مشارق الأرض ومغاركا. ويرجع ذلك إلى مقوم نشأة الأمة الأولى في الإسلام (1)

- المقوم الأول: يقوم الكيان السياسي المعبر عن قيم الإسلام ومبادئه العقدية والتشريعية في المقام الأول على الأمة الجماعة، وهذا ما نراه في تجربة الإسلام الأولى بعد وفاة النبي في الذي خلف وراءه «أمة» قبل أن يخلف إماما، ولو لم تكن الأمة موجودة، لما وجد من يؤمها أو يقودها سياسيا، ومن هنا فإن وجود الإمام تابع لوجود الأمة، ومشتق منها باعتبارها هي الأصل.

- المقوم الثاني: الأمة تمذا المفهوم هي الحامل لقيم الإسلام والمحسد لمبادئه التي حاء بما القرآن، وبدأ تكوينها مع أول آية نزلت، وهي ﴿ اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ﴾ (2) واكتمل تكوينها وظهر وحودها مع آخر ما نزل من الذكر الحكيم بتمامه وكماله. قال الله تعالى: ﴿ الْيُومَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَلْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلاَمَ دِينًا ﴾ (ق) وبالتالي فالأمة هي وعاء القرآن الكريم.

المقوم الثالث: ينجم عن استمرار الأمة في الإسلام، وتأبيها على الفناء والاندثار
 ارتباطها بعلة وجودها (القرآن) فهي باقية ما بقي الذكر الحكيم.

أما اختفاء القيادة السياسية، أو النظام السياسي المثل لقيم الأمة - وهو المعلول - لا يؤدي إلى نقى وجودها والقضاء عليه نحائيا، فاختفاء الإمام أو السلطة التنفيذية مؤثر على فاعلية الأمة ومكانتها الداخلية والدولية لا شك في ذلك، ولكن بمجرد شحذ الفعالية الذهنية والروحية

<sup>(1)</sup> من عبد المتمم أبو الفضل- الأمة القطب: 23 وما يعدها.

<sup>(2)</sup> سورة العلق- الآية: 1.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة المائدة- الآية: 3.

والإرادية في أفراد الأمة وجماعاتها تتولد قوة دفع في الأمة لإفراز النظم الكفيلة بأداء مهمة الاستخلاف والشهود الحضاري حين تستكمل شروط التغيير، ومراحل التمكين الحضاري حسب وعد الله تعالى الذي لا يتخلف: ﴿ وَعَدَ اللّهُ الّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُم في الأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيْمَكّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيْمَكّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيْمَكّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيْمَكّنَنَّ لَهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَا يَعْبَدُونَنِي لاَ يُشْرِكُونَ بِي شَيْنًا ﴾ (1).

ثالثا: الأبعاد السياسية لمفهوم الأمة:

يعكس مفهوم الأمة الشرعي ومقومات نشأها في بحال الحياة الاحتماعية السياسية الواقعية أبعادا أساسية تشكل في بحملها معيارا دقيقا للحكم على قرب الأمة أو بعدها عن النموذج السياسي الإسلامي ومثاليته السياسية الواقعية.

وهذه الأبعاد تنحصر في أربعة (2):

- 1- الوحدة.
- 2- المساواة.
  - 3- العدل.
  - 4- التعبئة.

1- الموحدة: تنبثق وحدة المسلمين بصفتهم أمة من دون الناس من إقرارهم الجازم، وإيماهم القاطع، يقينا وعملا بأن شهادة أن «لا إله إلا الله وأن محمدا عبده ورسوله»، والالتزام التام للمؤمنين بمقتضيات هذه الشهادة، فيما أمر به الشارع تعالى ولهى عنه في كتابه وسنة نبيه. وهذه الوحدة يمكن التعبير عنها من قبل أفراد الأمة وجماعاتها على مستويات ثلاث (ق)، إن غابت واحدة منها لم تتحقق الوحدة حتى تستكمل، وهي:

أ- وحدة الإجماع الفكري.

<sup>(1)</sup> مورة النور- الآية: 55.

ا<sup>25</sup> إسماعيل راحي الفاروقي- أبعاد العبادات في الإسلام، مجلة المسلم المناصر، عدد 10: 28 وما بعدها.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> إسماعيل واجي الفاروقي، ولمياء لويز الفاروقي- أطلس الحضارة الإسلامية: 145 وما بعدها.

ب- وحدة الإجماع الإرادي.

-- وحدة الإجماع العملي.

# أ- وحدة الإجماع الفكري:

يستهدف الإجماع الفكري حالة من الوعي عند المسلمين فردا، فردا، بأن أمتهم أمة من دون الناس، أراد لها ربحا عز وحل أن تكون أمة وسطا شاهدة تستقطب إليها الشعوب والأمم في أخوة عالمية لا تعرف لونا ولا جنسا ولا هيئة ولا تفرق بين الناس إلا بميزان التقوى والصلاح. ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ إِلَّا خَلَقْتَاكُم مِنْ ذَكَرٍ وَأَنشَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنْ أَكُومَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَتُقَاكُمْ ... ﴾ (1).

وهذا الإجماع لا يحدث مرة ثم يتوقف بل هو عملية متحركة، ما وحدت الأمة، وتسعى اليه في تحرك دائب بعيدا عن العفوية والانفرادية من خلال محاضن جماعية تبقى للأمة الحد الأدبى من طلب هذه الوحدة في المعاهد والمدارس والندوات يتبادل فيها العلماء والمفكرون وعامة الناس التذكير بالشأن العام والمسؤولية الملقاة على عانق الجميع في إنفاذ مراد الله والاستجابة لأمره.

# ب– وحدة الإجماع الإرادي:

يتعلق الإجماع الإرادي بتصديق الرؤية التي تضمنها الإجماع الفكري، وهو تقرير العزم على تحقيقها أو الموت دونها، كما فعل الرسول على حين أرادت قريش أن تنال من عزيمته بالإغراء حينا وبالتخويف تارة أخرى في التخلي عن الإسلام، فأجاب عمه أبا طالب بحضاء وعزيمة فيما ترويه كتب السيرة: «والله لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يساري على أن أترك هذا الأمر ما تركته حتى يظهره الله أو أهلك فيه» (2).

وعلى مستوى الأمة ينبغي أن لا يكون الإجماع الإرادي من شأن أفراد قلائل فيها، وإنحا هو شأن عام يتطلب أن تكون له منظمات ترعاه على مستوى الأمة. «فالأمة إن غضبت أو

<sup>(</sup>¹) سورة الحسرات الآية: 13.

<sup>🕰</sup> ابن هشام- مختصر سوة ابن هشام: 44.

هللت فعلت ذلك عن فهم وإدراك وعزم وإصرار ضمن تنظيماتها»(1) وهو ما يعير لديها بدقة عن وحدة الإجماع الإرادي.

ج- وحدة الإجماع العملي: وهو العمل الجماعي من قبل الأمة بحسيدا لوحدة الإجماع الفكري والإرادي في الميدان بمباشرة القرارات وتنفيذ الخطط والأعمال الصادرة عن قيادة الأمة، يعرف فيها كل فرد واحباته وحقوقه ومكانته بين إخوانه، ويدرك الجميع واحبات كل منظمة، وما عليها من مهام وإنجازات متوقعة.

وبعبارة أخرى في «الأمة بحموعة منتظمة من البشر تنكون من تجمع ثلاثي قوامه العقل والقلب والذراع» (2)، وذلك ما عبرنا عنه بوحدة الإجماع في مستوياته الثلاثة، الذي يجعل من أمة التوحيد بحالا للمعرفة، وبحالا فلأخلاق، وبحالا للخلافة والإيجابية الحضارية.

والأمة في الإسلام من هذا المنظور تفرز شكلا من الدولة، أو نموذحا للحماعة السياسية تمنحه القوة والاستقرار والقوامة عليه وتحفظ توازنه وعدم طغيانه لأن أصول تنظيم الحياة العامة بيد الأمة وتتوزع على مستويات الإجماع الثلاثة فيها.

ولا تعد الأمة بهذا المفهوم نظاما منغلقا على نفسه، بل هي نظام سلام إسلامي عالمي عالمي منفتح دائما أمام الأفراد والجماعات حتى على غير المؤمنين بالإسلام، وهؤلاء جميعا «يؤمنون بمبدأ الإقناع والاقتناع بالحقيقة، ويبحثون عن نظام عالمي تكون فيه الأفكار والبضائع والثروات والناس أحرارا في الحركة والانتقال» (ق).

وقد عرفت التحربة التاريخية الإسلامية تطبيق هذا المبدأ طيلة أربعة عشر قرنا من الانفتاح على الآخر، فقد وضع السلام الإسلامي كنظام عالمي- يتفوق على نظام الأمم للتحدة اليوم- في دستور المدينة المنورة في الأيام الأولى للهجرة. وقد جعل الرسول الكريم ذلك الدستور يستوعب اليهود ومسيحيي نجران إلى حانب أمة المؤمنين من المسلمين. ويحفظ لهم هويتهم العقدية ومؤسساتهم الدينية والاحتماعية والثقافية حنبا إلى حنب مع المسلمين داخل النظام الاجتماعي السياسي الإسلامي في دولة المدينة المنورة.

<sup>(1)</sup> إسماعيل راجي الفاروقي- أبعاد العبادات في الإسلام: 29.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> إسماعيل راجي الفاروقي ولويز لمياء الفاروقي– أطلس اخضارة الإسلامية، 145.

<sup>(&</sup>lt;sup>9</sup>)سماعيل واحي الفاروقي وقويز لمياه الفاروقي- أطلس الحضارة (لإسلامية، 45\$.

#### 2- المساواة:

تمثل المساواة البعد السياسي الثاني المكون للأمة في الإسلام، ويستمد مفهوم المساواة مدلوله من النظرة العقدية الإسلامية التي تقرر مساواة البشر جميعا بعضهم لبعض مع اختلاف الواغم والسنتهم وازمنتهم وامكنتهم، وما إلى ذلك من الفروق الفطرية، باستثناء معيار العلم أو التقوى والعمل الصالح، وما يتبعها من الكسب الإرادي للناس الذي يتفاضلون بسببه، وفي ذلك فليتنافس المتنافسون.

وعلى هذا الأساس تعتبر المساواة بين الناس من القيم الكبرى في الإسلام وفي العقيدة الإسلامية بل هي الجانب الإنساني في رؤية توحيد الله عز وحل، فالإخلال بحقيقتها يفضي بالضرورة إلى الإخلال بعقيدة التوحيد، لأن الإنسانية تستوي كلها في مخلوقيتها للباري تعالى. والمساواة بين الناس من القيم التي أوصى بجا رسول الله علي في حجة الوداع بعد تمام رسالة الإسلام وكمالها، حيث قال: [«يا أيها الناس، إن ربكم واحد، وإن أباكم واحد، كلكم لآدم، وآدم من تراب...»](1).

ومن ثمة فكل تفرقة بين إنسان وآخر، لا تتخذ من العلم، أو التقوى، أو العمل الصالح معيارا للتمييز، هي خرق صريح لوحدانية الله تعالى ولميزانه الذي لا يخطئ.

#### 3- العدل:

العدل من مفاهيم التوحيد الأساسية، حيث يتعارض وحود الله ووحدانيته مع الظلم أنى وقع، فضلا عن أن الله تعالى قد جعل من العدل أساسا للنظام الكوبي الذي يسلك الخليقة في نظام يشد بعضها بعضا ويسنده ويكمله في توازن وإحكام. ويشمل العدل نظام الجماعة والأمة، إذ بواسطته تتدعم المساواة بين الناس؛ ويحصل الوئام والود وتترجم الأخوة إلى علاقات احتماعية منينة. وعليه فلا يمكن تصور أمة وسطا يسودها الظلم والبغي ثم هي تنعم بالرخاء والأمن والاستقرار الاحتماعي والسياسي.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نقلا عن: فاروق حمادة- الوصية النبوية للأمة الإسلامية: 67، رواد الإمام أحمد في مستده وصححه لبن تيمية في اقتضاء الصراط المستقيم.

و «من الظلم أن يكون للعدالة سعر يدفع للحصول عليها. يجب أن يكون للعدالة هيبة بحيث لا يطلها إلا المظلوم الحقيقي»(أ).

#### 4- التعبئة:

تعد التعبئة من السمات الملازمة لمفهوم الأمة وسعيها الدائب باعتبارها مكلفة من قبل الله تعلى بتحقيق إرادته إلى قيام الساعة، والشهود على الناس بالخيرية في كل زمان ومكان: وليكون الرَّسُولُ شهيدًا عَلَيْكُمْ وتَكُونُوا شُهدًاء عَلَى النَّاسِ (2)، وتتحقق طبقا لسنة الابتلاء الربائية، أي أفراد الأمة، وأي أحيالها الأحسن عملا.

قال تعالى: ﴿ الله عَلَى خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لَيَبُلُوكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ (ق) وقال: ﴿ يَهُا الْإِنسَانُ إِلَكَ كَادِحِ إِلَى رَبِّكَ كَذْحًا فَمُلاَقِيهِ ﴾ (أم) ومن هنا تكون أمة التوحيد دائبة اليقظة والتعبئة لطاقاتها المادية والبشرية لتحقيق إرادة الله والحلافة عنه في الأرض من أحل سيادة قيم التوحيد والمساواة والعدل في العالمين، ودحر قيم الشرك والعنصرية والتمايز الطبقي والظلم بصوره المادية والمعنوية، والترهل والاسترخاء وكل القيم المضادة للإيجابية الحضارية المهتدية بالحق، بعد أن حددنا أصول الفلسفة السياسية الإسلامية: في التوحيد، والرسالة، والأمة، ننتقل إلى عرض مبادئ النظام السياسي الذي يقوم على خلقية هذه الفلسفة ويعكس مفاهيمها وقيمها ومقاصدها في فكر ونظم وحياة الجماعة السياسية الإسلامية.

<sup>(1)</sup> إسماعيل راجى الفارولي- أبعاد العبادات في الإسلام: 30.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة الحج- الآية: 78.

د<sup>3</sup>؛ سورة الملك- الأبة: 2.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> سورة الانشقاق-الأية: 6.

المبحث الخامس: النظام السياسي الإسلامي (نظام الأمة):

أولا: تحديات نظام الحكم المسياسي الإسلامي في المجتمع المعاصر:

يحاصر نظام الحكم السياسي الإسلامي في المجتمع المعاصر نموذحان في السياسة والحكم: أولهما: نموذج المذاهب الإسلامية في الإمامة، والخلافة التاريخية.

وثانيهما: النموذج الغربي الثيوقراطي، والعلماني الدنيوي.

- الشموذج الأول: ولئن مثل نموذج المذاهب الإسلامية في الإمامة والخلافة، أشكالا متنوعة في السياسة والحكم في التجربة التاريخية الغنية للأمة طبلة أربعة عشر قرنا من الزمان، فإن ما يلاحظ على تلك النظم بعد الخلافة الراشدة، هو ميل الفكر السياسي الإسلامي إلى معالجة أمور السلطة والحكم تحت ضغط ظروف الخلافات التي وقعت بين المسلمين مبكرا في ممارسة الحياة السياسية وإدارة شؤوفا. ولذا لجأت كل الأطراف إلى صرف النصوص والوقائع عن وجودها، وتجاهل ظروف الزمان والمكان ليبرر كل فريق رغبته في السياسة والحكم. فكانت دعوة التشيع لآل البيت ألهم ورثة وأوصياء وأئمة ومعصومين ذريعة ترفع في وجه نظام حكم بني أمية وحلفائهم من قبائل الجنوب، لمنازعتهم على مشروعية الحكم والتحكم في السلطة من جهة، وانتصارا للمغلوبين الساخطين من الفرس وقبائل الشمال من جهة أخرى، وفي المقابل تحولت قضية إمساك قريش بالخلافة إلى دعوى نسب ووصاية وصفوة وذريعة ونصوص صرفت عن ظروفها ومقاصدها استئارا بالحكم والسلطة.

ومن ناحية أخرى تعالت الأصوات تنكر على كل ذي حق ومكانة، تمكنه من ضبط شؤون الأمة في أمنها وسلامتها ووحدها بدعوة المساواة، والقاسم المشترك بين هذه الدعوات جميعا في حينها ما كانت إلا خروجا على الجماعة الأمة وتمزيقا لشملها وتبريرا للتشرذم والقوضى ورفضا لكل سلطة مركزية.

وإن دل هذا على شيء فإنما يدل من منظور الرسالة الخائمة حسب موازينها وقيمها الشاملة على أن الفكر السياسي لدى نخب الأمة الإسلامية ومفكريها قد انصرف مبكرا «عن حوهر التوحيد في الحكم ومعنى الشورى في بناء إدارة دفة شؤون الأمة وتسييرها إلى الدعاوى والدعاوى المضادة لها والنصوص والوقائع التي تجري في ركاب واحدة من تلك الدعاوى أو

أخرى، بما انتهى بالأمة الإسلامية أن تكون باسم الشورى ومن خلال مقارعة النصوص والوقائع أبعد ما تكون قدرة عن ممارسة الشورى وفهما لها ورغبة فيها» (1).

أمام هذه الصورة في ممارسة نظام الحكم وبنائه في التاريخ الإسلامي، لا مفر من العودة اليوم إلى الوحي كتابا وسنة لالتقاط ثوابت نظام الحكم وكلياته، ووصل ما انفرط عقده بين مبدأ التوحيد، وبين مبدأ لشورى في علاقات الأمة، والقيادة، والشريعة، لبناء نظام الحكم والإدارة في المحتمعات الإسلامية المعاصرة كي تتجه الأمة نحو الحق ونحو المساواة والإخاء والعدل والحرية، لا نكوصا إلى الوراء إلى أشكال التاريخ وقواليه في السياسة والحكم، سواء تعلق الأمر بالتحربة الذائية للأمة، أو بالتحارب الغربية القديم منها والحديث فلا تتهافت عليها أو تنقبلها تقبلا أعمى.

وبذلك تكون مرجعية نظام الحكم في الإسلام من حيث مصدره من الوحي المتزل من الله تعالى، وأن الناس مستخلفون عن الله في الأرض، وعليهم أن ينظموا أمورهم لإقامة شريعة الله تحت قيادة حاكم يستمد سلطته من الأمة والتزامه بشرع الله وفق التسلسل الآق:



النموذج الثاني: وينقسم إلى نمطين<sup>(2)</sup> من أنماط الحكم:

1- النمط الثيوقراطي<sup>(5)</sup>: وينطلق فيه أصحابه من تقرير طبيعة إلهية الحاكم، أو نوع علاقة معينة به، تجعل منه ظل الله في الأرض وخليفته على الخلق فيتعين خط السلطة في هذا النمط كالآتي:

<sup>(</sup>أ) عبد الجميد أبو سليمان- السياسة والحكم في الإسلام، ضمن ندوة من قضايا الفكر الإسلامي المعاصر: 310، 320.

<sup>(2)</sup> جمال الدين عطية - كلمة التحرير - بهلة المسلم المعاصر، العدد 10: 5، 6.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> انظر تفاصيل هذا النموذج في بداية الفصيل الثاقب من هذا البحث.



2- النمط العلماني الدنيوي: على اختلاف الجاهاته من أقصى اليمين إلى أقصى اليسار، يستبعد مرجعية الدين مصدرا لنظام الحكم، ويقرر أن الأمة هي مصدر السلطات، منها ينطلق نظام الحكم في مفاهيمه الكلية والحزئية وإليها بنتهي، بما يجعل تسلسل السلطة فيها يتحه وفق المسار الآني:



وعلى ضوء هذه الفروق الواضحة بين النظام الإسلامي السياسي ونظم الحكم التي عرفتها البشرية في القديم والحديث من حيث مصادرها، وعلاقاتها، واتجاهاتها وغاياتها يمكن التمييز حسب القرآن بصورة محملة بين نوعين من الأنظمة السياسية:

- 1- نظام الملأ.
- 2- ونظام الأمة.

1- نظام الملأ: يبين لنا القرآن أن نظام الملأ هو نظام سياسي يحتكر فيه السلطة والجاه والمال فئة من المترفين، غالبا ما يقفون في وحد دعوة الحق التي يأتيهم بما الأنبياء والمرسلون ويلوذون بعقائد الشرك وبتقليد آبائهم محافظة على مكاسبهم وأوضاعهم الموروثة عن النظام الاحتماعي والسياسي القليم، وقد يدعي بعضهم الربوبية والألوهية على الناس، كما فعل نمرود وفرعون في حدالهما مع إبراهيم وموسى عليهما السلام.

وما يميز نظام الملأ كذلك هو عدم اعترافهم بإنسانية الإنسان حتى يتسبئ لهم الاستبداد بالناس والتحكم في مصائرهم وتسخيرهم لأهوائهم ونزواقم وأطماعهم الجشعة. 2- نظام الأمة: يقوم نظام الأمة الحقيةي على عقيدة التوحيد التي تجعل من الناس سواسية كأسنان المشط كما خلقهم الله رب العالمين، وأن أكرمهم عند الله أتقاهم وأبرهم في الاعتقاد والسلوك والعمل.

وتؤسس للناس من الأنظمة الاحتماعية والتربوية والسياسية ما يضمن لهم حقوقهم وحرياتهم التي فطروا عليها كي يتسنى لهم إنجاز الغايات التي من أحلها خلقوا في الحياة الدنيا، وأن تمنعهم من عقائد الشرك وما يتبعها من حيف غظم الملأ والاستبداد السياسي الذي يعطل الشريعة السمحاء، ويغمط الفطرة الإنسانية أن تحقق مآرها المشروعة في المعرفة والإرادة والخلق القويم، وما به يسعد الإنسان في الدارين ماديا ومعنويا.

وبعبارة أخرى إن نظام الأمة الاحتماعي والسياسي الذي يقدمه التوحيد للإنسانية هو فقط ذلك النظام الذي يعترف بأن الإنسان واحد في كل إنسان، بغض النظر عن الزمان والمكان واللون واللغة والجنس. ولذلك فإن نظاما لا يعترف بوحدة الإنسانية على أساس التوحيد الاعتقادي، ويعلى من قيم العرقية أو الجغرافيا أو عوامل أحرى ثانوية للتمييز بين الناس

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سورة سبأ- الأية: 34.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة الزحرف- الآية: 23.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> سورة البقرة -- الآية: 258.

<sup>(4)</sup> سورة الأعراف- الآية: 127.

والتفاضل بينهم لا يمكنه أن يلتزم بحقوق الإنسان أو العدل والقسط بين الناس على اختلاف أعراقهم ونظمهم الاحتماعية والثقافية والحضارية.

## ثانيا: ضرورة النظام السياسي الإسلامي:

تعد ضرورة النظام السياسي الإسلامي بالغة الأهمية في تحسيد نظام الأمة ومقاصد الإسلام في الحياة الاجتماعية للمحتمع الإسلامي، كما يُعافظ على توازن الإنسان ويحقق طموحاته بلا إفراط ولا تفريط في حياة إنسانية كريمة. ويضمن حماية قيم الإنسان المسلم من الطغيان والاستضعاف، وسائر حقوقه ومسؤولياته من الهدر والبغي وجميع أشكال التسلط (1).

وقبل التطرق بالعرض والتحليل لمبادئ النظام السياسي الإسلامي في مصادره كتابا وسنة، وما تشهد به التحربة الإسلامية الواقعية في التاريخ وإجماع الأمة، يمكن التصدي لإشكالية تطرح أحيانا ويجابه بها في عصرنا من يروم الحديث عن السياسة أو النظام السياسي من منظور إسلامي. فيقال له: هل في تعاليم الإسلام ومتطلباته من ضرورة لإقامة نظام سياسي، أو دولة على هديه؟ وهل هناك دليل من التاريخ أو الإجماع، أو سنن الاحتماع ما يثبت ذلك؟ إن الجواب على هذا السؤال، هو بنعم طبعاً حتى لو كان صاحبه ممن لا يؤمن بالإسلام أصلا إن كان منصفا للحقيقة، فما بالك بالمسلم الذي لا يمكنه أن يستكمل دينه ويطبق جزءا كبيرا من أحكامه الفردية والاحتماعية في غياب سلطة تنوب عن الجماعة وتقيم حكم الله في الأرض طبقا للطبيعة الخاصة للإسلام باعتباره نظاما شاملا للحياة الإنسانية، وتبعا لوحدة الحقيقة في نظر الإسلام هي بعينها تبدو دينا إذا نظرنا إليها من ناحية أخرى» (2 وتؤيل قيم الإسلام ومثله في الزمان والمكان لا بتصور إلا بواسطة الدولة أو نظام إنساني معين، لأن: «الدولة في نظر الإسلام هي عاولة تبذل بقصد تحويل هذه المبادئ المثالبة إلى قوى مكانية وزمائية، هي إلهام لتحقيق هي عاولة تبذل بقصد تحويل هذه المبادئ المثالبة إلى قوى مكانية وزمائية، هي إلهام لتحقيق هذه المبادئ المثالبة إلى قوى مكانية وزمائية، هي إلهام لتحقيق هذه المبادئ المثالبة إلى قوى مكانية وزمائية، هي إلهام لتحقيق هذه المبادئ في نظام إنساني معين» (3).

 <sup>(</sup>أ) على عيسى عثمان- ذاذا الإسلام؟ وكيف؟: 295.

<sup>(2)</sup> عمد إقبال- تحديد الفكر الدين في الإسلام: 177.

راي عمد إقبال - المديد التفكير الدين في الإسلام: 178.

#### 1- دليل القرآن والسنة:

نص القرآن الكريم على جملة أحكام لا يمكن تنفيذها في حياة المحتمع إذا غابت السلطة الحاكمة أو الدولة التي تملك النفوذ والقوة على إحرائها وحماية الأمة بتطبيقها. إذ ليس في مقدور الأفراد أن يذودوا عن حياض المحتمع من تلقاء أنفسهم ويقيموا الحدود الشرعية وما تتطلبه من أحكام القتل والقصاص والنفي والصلب وقطع اليد والجلد وما إلى ذلك من الجرائم والجنابات.

ويتضح ذلك على سبيل المثال من الأحكام الشرعية الآتية:

أ- معاقبة الذين يسعون في الأرض فسادا بمن يخلون بأمن المحتمع والدولة يقع على عاتق السلطة الحاكمة بلا شك، قال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا جَزَاء اللّذِينَ يُحَارِبُونَ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعُونُنَ فِي الأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَلِّبُوا أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم مِنْ خِلافٍ أَوْ يُتفَوّا مِنَ الأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقَتَّلُوا أَوْ يُتفَوّا أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم مِنْ خِلافٍ أَوْ يُتفَوّا مِنَ الأَرْضِ فَلكَ لَهُمْ خِزِي فِي الدُّلْيَا وَلَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ فَا فَمَن يقوى على إيقاع مذا الجزاء غير الدولة يا ترى؟!

ب- حكم قطع يد السارق: السارق الذي يستوجب شرعا القطع من يوقع عليه هذا الجزاء حين يسرق ويعتدي على المحتمع، وخاصة إذا كان من أهل الجاه والسلطان والمال فمن غير الدولة يردعه ويضعه عند حده، ولهذا أمر الله تعالى القادرين على ذلك بإنفاذ الحد فيه: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ قُافُطُعُوا أَيْدِيَهُمَا جَزَاء بِمَا كَسَبَا نَكَالاً مِنْ اللّهِ وَاللّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ﴾ (٤٠).

ج- إقامة الحد على القاتل: يكون من قبل السلطة الحاكمة حتى لا يترك الأمر للثأر فيستشري الهرج بين الناس وتعم الفوضى والأحقاد والضغائن ثما يذهب الأمن في المحتمع ويقض مضاجع الناس ويزعزع الاستقرار في حياقم، قال الله تعالى: ﴿وَكُتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْغَيْنَ بِالْمَعْنَ وَالْأَنْفَ بِالأَنْفُ وَالْأَذُنَ بِالأَذُنَ وَالسِّنَّ بِالسِّنِّ وَالْمَعْرُوحَ قِصَاصٌ فَمَن بَعَدُقَ بِهِ فَهُو كَفَّارَةً لَهُ وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ [لا إذا عفا تصديق به فَهُو كَفَّارَةً لَهُ وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ [لا إذا عفا

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سورة المالدة- الآية: 33.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة المائدة - الأية: 38.

الله مورة المائدة- الآية: 45.

صاحب الحق عن حقه للحاني، فهو: «كفارة للجاني، لأن الآدمي عفا عن حقه، والله تعالى أحق وأولى بالعفو عن حقه، وكفارة أيضا عن العاني، فإنه كما عفا عمن حنى عليه، أو على من يتعلق به، فالله يعفو عن زلاته وجناياته»(أ).

3- أحكام المال والجهاد: وقد تضمن القرآن الكريم أحكاما تتعلق بالزكاة وبالنفقة الواجبة بين الأقارب وبتوزيع الميراث. فكيف يتصور أن تكون هذه الأحكام ملزمة لجميع الأطراف المعنية في المحتمع إن لم تقم عليها سلطة تجير من يمتنع عن أداء ما عليه من حقوق واحبة اتجاه غيره.

ومن مصارف الزكاة ذكر في القرآن صنف (العاملين عليها) يأخلون أجرقم لقاء جمعها وتوزيعها. والعامل في الاصطلاح الإسلامي هو الموظف في اصطلاح الناس اليوم، ولا يقبل أن يكون هذا الموظف عند نفسه أو خارج إطار النظام العام للدولة لأن الأمر يتعلق بجمع أموال الزكاة وهذا قد يتطلب إحبار من يرفض أداءها، ومنّ غير سلطة الدولة يجبره على أداء ما عليه من واحبات... وهكذا!

وإذا انتقلنا إلى حكم الجهاد الذي أذن به الله عز وحل بعد هجرة المسلمين من مكة إلى المدينة حين احتمع المسلمون من المهاجرين والأنصار في جماعة سياسية بالمدينة المنورة بعد كتابة الصحيفة التي هي بمثابة دستور ينظم الحياة الاحتماعية بين المسلمين وغيرهم من اليهود والمشركين داخل المدينة وخارجها.

والجهاد في سبيل الله له ضوابطه وشروطه العقدية والتشريعية وآدابه وأنواعه وغاياته في كل زمان ومكان هي حعل كلمة الله أي شريعته هي العليا وحماية الدين ورد الاعتداء على المسلمين وأوطائهم وكياتهم ودولتهم وحماية المستضعفين من الرحال والنساء والأولاد، ومن البغى والاستكبار في الداخل والخارج.

وأحكام الجهاد مفصلة في سورة البقرة والأنفال والتوبة وغيرها... ويتعذر مخاطبة المسلمين أفرادا غير منظمين بهذه الأحكام بل لا بد من «.. نظام وحاكم يتولى شؤونهم وينفذ

<sup>(1)</sup> عبد الرحمن السعدي- تفسير تيمير الكرم الرحن: 233.

هذه الأحكام في مواضعها فينذر بالحرب ويقود معركتها ويعقد المعاهدات ويقسم الغنائم ويفدي الأسرى»(1).

ه- واجبات الحاكم والمحكوم: فضلا عن ذلك فقد جاء في القرآن نص صريح يتضمن نوجبهات وأحكام تتعلق تحديدا بواجبات الحاكم التي عليه أن يجري الحياة في المحتمع على أساسها، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللّهَ يَامُرُكُمْ أَن تُؤدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ إِنَّ اللّهَ نِعمًا يَعظُكُم به إنَّ اللّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ (2).

وقد فهمها الصحابة على أنما نزلت في أولي الأمر، وبمذا فسرها المفسرون الأولون أمثال الطبري<sup>(3)</sup>.

وأما واحبات المحكومين فقد حاءت في الآية التالية من نفس السورة لتوحب طاعة الله ورسوله وأولي الأمر ورد الأمر عند التنازع إلى الله ورسوله.

قال تعالى: ﴿ يَهُمَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ذَلِكَ خَيْرً وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً ﴾ (4).

وبضم هذه الأحكام جميعا بعضها إلى بعض، من أحكام حنائية ومالية ودولية ودستورية حاءت بما شريعة الإسلام وألزمت المؤمنين بوجوب الاحتكام إليها ورتبت الإثم على تركها. فلا يقبل عقلا ولا حسا أن يتحقق ذلك في الواقع إلا إذا فرض القرآن على المسلمين نظام حكم يتكفل بتلك المهمة جملة وتفصيلا. «ولا يعقل أن يقدم الإسلام في قرآنه هذه الأحكام لدولة لا تؤمن به أولا تقوم على أساس عقيدته ومبادئه» (5).

وأما السنة النبوية الشريفة: فقد دلت دلالة صريحة واضحة على أن الحكم أو الدولة حزء مهم من تعاليم الإسلام التي بلغها النبي للناس، وقد حرص الرسول ﷺ على إقامة أمر المسلمين

<sup>(1)</sup> عمد المبارك - نظام الإسلام: الحكم والدولة: 13.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة النساء- الآية: 58.

<sup>&</sup>lt;sup>(ق)</sup> انظر نفسير الطو**ي: 490/8**.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء - الآية: 59.

الله البارك - نظام الإسلام: الحكم والدولة: 13.

في جميع المستويات على عنصر النظام ونبذ الفرقة والتشتت بدءا بتنظيم الجماعة أي جماعة. عن عبد الله بن عمرو أن رسول الله ﷺ قال: [«...ولا يحل لثلاثة يكونون بقلاة من الأرض إلا أمروا عليهم أحدهم»](1)، وعن أبي سعيد الخذري أن النبي ﷺ قال: [«إذا خرج ثلاثة في سفر فليؤمروا عليهم أحدهم»](2).

انظر كيف أوحب الرسول عليه الصلاة والسلام تأمير الواحد في الاحتماع القليل العارض في السفر تنبيها بذلك على حاحة سائر أنواع الاحتماع إلى القيادة أو الإمارة مما حعل ابن تيمية رحمه الله يقول تعليقا على ذلك «فالواحب اتخاذ الإمارة دينا وقربة يتقرب مما إلى الله» (3).

وجاءت في بعض الأحاديث لفظة (الإمام) لتدل على الحاكم، عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما، قال، قال رسول الله ﷺ: [«ألا كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته، فالإمام الذي على الناس راع وهو مسؤول عن رعيته» إله).

ويوحب النبي ﷺ الانتماء إلى دولة إسلامية والارتباط بما بعقد وبيعة. عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: [«...ومن مات وليس في عنقه بيعة مات ميتة حاهلية»](أنه وكذلك عن أبي هريرة عن النبي ﷺ أنه قال: [«من خرج من الطاعة وفارق الجماعة فمات، مات ميتة حاهلية»](أ).

وفعل النبي على كقوله وإقراره، كل ذلك من السنة مصدر أساسي من مصادر الإسلام والتشريع، فهو قد مارس في حياته بالمدينة أفعالا بالإضافة إلى صفة النبوة والرسالة، تمثلت في تولية الولاة وتعيين القضاة وعقد ألوية الجيوش وإرسالها وجمع الزكاة والغنائم وتوزيعها وإقامة الحدود... وما إلى ذلك، وهذه الأعمال كلها من أعمال السلطة والحكم ألى.

<sup>(1)</sup> مستد أحمد - كتاب مستد عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما، حديث رقم: (6609): 369/2.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> مستد أبي داود – كتاب أول باب الجهاد، باب في القوم مسافرون،، حديث رقم: (2608): 36/3.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> ابن تيمية - السياسة الشرعية: 7.

راه صحيح البحاري- كتاب الأحكام، باب قول الله: «أطيعوا الله وأطيعوا الرسول...»، حديث وقم: (6719): 67116.

رة محرج مسلم- كتاب الإمارة، باب وحوب ملازمة جاعة المسلمين...، حديث رقم: (1851): 1478/3.

<sup>«</sup> صحيح مسلم - كتاب الإمارة، باب وصوب ملازمة جماعة المسلمين، حديث رقم: (1448): 1476/3.

<sup>(7)</sup> محمد المبارك- نظام الإسلام: الحكم والدولة: 16.

2- دليل التاريخ: وأما شهادة التاريخ، فلم يعد أحد قادرا على إنكارها، أو مغالطة غيره، أو خداع نفسه من أن المسلمين في حياة رسول الله عليه الصلاة والسلام قد أسسوا بعد الهجرة مباشرة في المدينة المنورة بحتمعا سياسيا مستقلا بأرضه ونظامه القانوني الموحد بقيادة الرسول على تنظيمه دستور المدينة المعروف بوثيقة الصحيفة المشتملة على سبع وأربعين بندا التي تنظم شؤون الدولة الفتية وعلاقاتها في الداخل والخارج (أ).

### 3- دليل الإجماع:

دلت الحجج السابقة والأدلة القاطعة أن علماء الإسلام وفقهاءه ومتكلميه قد أجمعوا على نصب إمام على المسلمين أو إقامة سلطة تحكم في الأمة بالإسلام وأن الإسلام يستلزم دولة لإنفاذ الشريعة وإقامة العدل في الناس والقسط. وفذا كانت الإمامة أو (نظام الحكم) بابا من أبواب كتب الفقه وعلم الكلام. «وقد شذ بعض الناس فقال بعدم وحوب هذا النصب رأسا لا بالعقل ولا بالشرع منهم الأصم من للعتزلة وبعض الخوارج وغيرهم» (2).

# 4- دليل سنن الاجتماع:

إن السلطة سنة من سنن الاحتماع البشري لا تتخلف في حضور الدين أو في غيابه سواء بسواء. «فحين يكتمل البناء الاحتماعي تبدو الحاجة ملحة إلى وجود سلطة تنظم المحتمع الإنساني وتدير شؤون الأفراد وتسير أمورهم تحقيقا للانسجام في تركيب المحتمع، والتوافق في العلاقات الاحتماعية، والنظام في داخل المحتمع الذي يصبح بحتمعا سياسيا بقيام السلطة» (3).

ومما يلاحظ أن ضرورة السلطة في الإسلام لا يعني ذلك أنما جزء منه، لأنه ليس في الإسلام أمر مباشر بإقامتها، ولكن عدم قيامها يكاد يأتي على جزء كبير من الدين، وطالما أن الاحتماع البشري ضروري لحياقهم، ولا مناص لذلك الاحتماع من قيام سلطة على أمره تقيم في الناس العدل والقسط، وشريعة الإسلام هي شريعة العدل فإن هذه السلطة إما أن تقوم بإنفاذ هذه الشريعة فتكون سلطة غير إسلامية مذه الشريعة فتكون سلطة غير إسلامية وهكذا. «إن الإسلام لم يحتج إلى أمر بإقامة السلطة لأن سنن الاحتماع تقتضي ضرورة قيام

<sup>(1)</sup> انظر معفر عبد السلام على- القانون الدولي لحقوق الإنسان: 290 وما بعدها.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> حيد الرحمن بن حلمتون– المقلمة: 212.

<sup>(5)</sup> حسين فوزي النعار - الإسلام والسياسة: 183.

تلك الوظيفة عادلة أو ظالمة تماما كما هو الشأن مع وظائف الحياة. فلم يأمر الإسلام بالأكل والشرب والتنفس والراحة لأن الناس بطبيعتهم يفعلون ذلك وإنما أحاط إشباع هذه الغرائر بحملة من القيم والتعاليم من شألها قيام تلك الوظيفة بطريقة إيجابية تحفظ الحياة ورقيها، فمنع الإسراف والتقتير والبغي والاحتكار كما أحاطها بجملة من الآداب تضفي على الأداء جمالا.

وهذه النظرة للسلطة في الإسلام على ألها وظيفة احتماعية لازمة تمثل موقفا وسطا بين موقف اللائكيين (العلمانيين) نفاة هذه الوظيفة... وبين طائفة من المسلمين ذهبوا في علو شديد إلى اعتبار السلطة في الإسلام وظيفة دينية كالصلاة والصيام قد نص عليها الوحي كما نص على قائمة اسمية لمن يجب أن يتولاها بعد الرسول و المسلم و تتكون هذه القائمة من اثني عشر إماما وأن الإيمان بتلك القائمة بمثل أصلا من أصول الدين أي على نفس مستوى الإيمان بالله ورسله واليوم الآخر...»(1).

في حين أن الموقف المعتدل هو ما عبر عنه جمهور المسلمين من أهل السنة في الماضي والحاضر من أن السلطة بحرد وظيفة احتماعية لحراسة الدين والدنيا، وأن القائمين عليها نوابا عن الأمة وتحت سلطان الشريعة ورقابة الأمة لا غير، فهي سلطة مدنية لا تشتم منها رائحة الحكم الثيوقراطي الدين، ولا هي سلطة علمائية تدير ظهرها للدين وهذا ما عبر عنه أبو حامد الغزالي في الإحياء بقوله: «الدين أس والسلطان حارس، وما لا أساس له فمهدوم وما لا حارس له فضائع»(2).

### ثالثا: أهداف النظام السياسي الإسلامي:

اتضح مما سبق التصور الجلي لعلاقة الدين الإسلامي الوطيدة بحياة المحتمع السياسية، وأما الانفصال بين الدين والدولة أو بين العقيدة والسياسة فهذا وضع لا يقره نظر سديد ولا دين صحيح مثل الإسلام. وإنما أملته ظروف تاريخية لأسباب داخلية تتعلق بانحطاط المسلمين وتخليهم عن دورهم الحضاري شيئا فشيئا حتى انفرط عقدهم وآل أمرهم إلى ما هم عليه من أمة ضعيفة مجزأة متخلفة ماديا ومعنويا، ويدعم الغرب هذا التخلف والسقوط الحضاري للأمة

<sup>(1)</sup> راشد الغنوشي- الحريات العامة في المعولة الإسلامية: 92.

<sup>(2)</sup> أبو حامد الغزاني - إحياء علوم الدين: 16/1.

بأساليب للكر والدهاء حينا، والعنف والقوة حينا آخر كي يستمر في النهب لخيرات المسلمين وتحقيق مآربه ومطامعه الجشعة بلا حياء ولا وحل.

ومن ثمة فإن العلاقة المكينة للإسلام بنظام المحتمع السياسي تستلزم طرح سؤال كالآتي: بعد أن عرفنا ضرورة إقامة دولة استنادا إلى الشريعة والتاريخ والإجماع وسنن الاحتماع، فما هي أهداف هذه الدولة ونظامها السياسي؟

إن أهداف نظام الحكم في الإسلام سواء كانت على مستوى الدولة أو حكومتها التنفيذية أو نظامها السياسي بصورة عامة، هي ما أوجبه الشرع عليها وحدده لها بدقة كي تحوز صفة الإسلامية وتتحقق بما بالفعل. ويمكن الانطلاق من الآية الكريمة الجامعة في تبين أهداف النظام السياسي الذي يقوم على تنفيذ أهداف رسالات الله في التاريخ.

قال الله تعالى: ﴿ لَهَٰذَ أَرْسَلُنَا رُسُلُنَا بِالْبَيْنَاتِ وَأَنزَلُنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ وَأَنزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَاسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ﴾ (1).

إذن تنحصر أهداف النظام السياسي الإسلامي حسب الآية السابقة في أربعة أهداف كبرى:

1- الكتاب أو الرسالة الخاتمة التي تضمنت خلاصة الهداية الربائية إلى الإنسانية نقية صافية من دغل التحريف والتزييف الذي ألحقه أهل الكتاب برسالات الله عقيدة وشريعة وأحلاقا.

2- الميزان: يهدف النظام السياسي الإسلامي من خلاله إلى إقامة العدل بين الناس
 وإعطاء كل ذي حق حقه.

3- القسط: ويسعى النظام كذلك إلى جعل أمور الناس في جميع حوانب حياقم الفردية
 والجماعية تقوم على التوازن وألا يطغى حانب على حانب أو فئة على أخرى.

4- الحديد: والدولة بطبيعة الحال هي من تنحكم في القوة التي يرمز إليها الحديد في الآية،
 وبالتالي تكون الغاية من احتكارها القوة خدمة للأهداف السابقة، حماية مبادئ الكتاب، وإقامة

<sup>(1)</sup> سورة الحديد- الآية: 25.

موازين العدل، والقسط والتوازن بين الناس في المحتمع الذي تسوسه. «إن الهدف والغاية من إقامة الدولة في الإسلام حماية مبادئ الإسلام وخاصة عقيدة التوحيد، التي هي الوسيلة الإيجابية لتحرير الإنسانية، وتنفيذ شرائع الإسلام لقيام المحتمع الإنساني على أسس العدالة والتعاون والتكافل والمثل الأخلاقية العليا» (1).

فإذا كانت هناك غاية ثابتة للنظام السياسي الإسلامي في كل زمان ومكان فهي هذه الغايات الكلية التي تنضوي تحتها غايات جزئية لا تعد ولا تحصى، لتحقيق مصالح الناس وفق الشريعة الإسلامية وقانوها الأساسي. وبعبارة أحرى الغاية هي «إقامة الدين وتحقيق مصالح الحكومين» (2)، وإذا تعطلت الغاية فقد النظام شرعيته وولايته على الناس بلا شك.

## رابعا: مبادئ النظام السياسي الإسلامي:

لتن تشاكمت النظم السياسية أو الدول في أشكال مؤسساتها وبنيتها التنظيمية في القليل أو الكثير، فإن أكثر الأمور التي تجعلها مختلفة إلى حد التباين أو التناقض أحيانا هو المبادئ أو القواعد العامة التي تبنى عليها والأهداف العليا التي تصبو إلى تحقيقها استنادا إلى المرجعية العليا في العقيدة والفكر.

ومن الملاحظ «أن الإسلام لم يفرض شكلا من أشكال الحكم محدد التفاصيل والجزئيات فيجرفه الزمن بتبدلات أحواله، ولا ترك الأمر مهملا والجو فارغا لتملأه المصالح والأهواء أو التقاليد المحلية الموروثة، لكنه فعل ما هو حير من الطريقتين، فقد قدم للناس مبادئ عامة أثبتت بخارب البشرية في المحال الدستوري السياسي صلاحها... وترك التقصيلات الجزئية والتطبيقات المعملية التي يمكن أن تحتملها هذه المبادئ والقواعد لاجتهاد البشر حسب اختلاف أطوارهم وبيناهم وأحوالهم» (3).

فما هي المبادئ التي يقوم عليها النظام السياسي الإسلامي في الواقع ويستمر عليها وينعدم بانعدامها؟

<sup>(1)</sup> عمد للبارك- نظام الإسلام: الحكم والدولة: 23.

<sup>(2)</sup> عميد سليم العوا- في النظام السياسي للدولة الإسلامية: 143.

<sup>(5)</sup> عمد الباراة - نظام الإسلام: الحكم والنولة: 29.

من اللافت للنظر في تجربة الدولة الغربية الحديثة زعمها أنها قد حررت في العصر الحديث النظام السياسي ومفهوم الحكم فيه من الاستبداد الكنسي والملكي «عن طريق اعتماد مبدأي الشرعية: أي حضوع الدولة للقانون، وسيادة الشعب أي اعتباره مصدرا للقانون» (1).

هذان المبدءان مكنا الدولة القومية الحديثة في الغرب من تحقيق نتائج إيجابية لا بأس بها على مستوى الداخل، إذ تم بالفعل الحد من سلطان الحاكم وتقييد تصرفاته إلى حد بعيد، كما مكنا الشعب من الحصول على ضمانات قضائية وسياسية وإعلامية لنيل حقوق واسعة أحدثت توازنا حيدا بين الحاكم والمحكوم توارث معه صبغة الاستبداد وإطلاق يد الحكام وأهوائهم في كل شيء كما كان من قبل.

إلا أن انقطاع فلسفة الدولة الحديثة عن القيم الإيمانية والإنسانية العالمية، أعطى نتائج مرة على صعيد العلاقات الخارجية كالحروب بين الدول القومية الأوربية خلال ثنافسها على اقتسام العالم إبان الموجة الاستعمارية في القرن التاسع عشر وما بعده، ومرورا بالحربين العالميتين خلال النصف الأول من القرن العشرين الميلادي، ووصولا إلى الهيمنة الإمبريالية على كوكب الأرض وحتى الفضاء وحرب النحوم مع النظام العالمي الجديد الذي فتح عهده في مطلع القرن الحادي والعشرين بحروب غير ميررة أخلاقيا ولا سياسيا، الملهم إلا ادعاءات غير إنسانية تخفى في طباقا الطمع والحشع والاستحواذ على خيرات الأرض ولو أدى ذلك إلى إهلاك الحرث والنسل، كما هو حاصل بالفعل على رؤوس الأشهاد في الحرب على المسلمين في فلسطين والعراق وأفغانستان والشيشان... الخ.

وللوقوف على المبادئ التي يقوم عليها النظام السياسي الإسلامي مستقبلا، الذي من شأنه أن يحقق دولة الشرع والقانون فينفي الاستبداد الذي ملاً تاريخ المسلمين، واستثثار الحكام وبيوتاتهم بأمر الأمة، وإبعاد شريعة الشورى التي أمر بها الباري عز وجل المسلمين حكاما ومحكومين، وجعلها صفة لصيقة بالمؤمنين يعرفون بها ويتميزون.

ولذلك كان لزاما وضع اليد على المبادئ الإسلامية التي تبنى عليها الدولة ونظام الحكم، سواء ما تعلق منها بواجبات الحاكم وحقوقه، أو ما اتصل بواجبات الأمة وحقوقها في ممارسة

<sup>11)</sup> واشد الفنوشي- الحريات العامة في الدولة الإسلامية: 98.

شؤون الحكم وإدارته لأن الواجبات والحقوق بين الطرفين متداخلة وظيفيا، ومتواشحة بنائيا في منظور شريعة الإسلام التي يؤمن بها الجميع وإليها يحتكمون. وباستقراء نصوص الوحي كتابا وسنة، والتجربة التاريخية للأمة بخصوص الحياة الاحتماعية السياسية وممارسة الفعل السياسي في المحتمع الإسلامي ما قبل المرحلة الحديثة والمعاصرة، يتبين أن النظام السياسي الإسلامي يقوم بصورة أو بأحرى على مكونات أساسية وثوابت محددة تنحصر في المبادئ الآتية هي:

### المبدأ الأول: الشورى:

تعد الشورى مفهوما قرآنيا يدخل في صباغة النظرية السياسية الإسلامية عموما، وبناء النظام السياسي خصوصا على أساس المشاركة الشعبية والطاعة (1). بحيث يتفرع نظام الحكم الإسلامي «من أصل عام هو الشورى التي فرضها القرآن كأساس لتضامن المحتمع وتكافله وإدارة شؤونه» (2).

ومن هنا فالشورى مفهوم إسلامي واسع يعبر عن طبيعة النظام الاحتماعي السياسي الذي يعكس إنسانية الإنسان باعتباره إنسانا مكرما رفيع المستوى، يستحق رأيه الاحترام، وإرادته وعمله التقدير، كما وأن الشريعة الإسلامية تقوم على فكرة المسؤولية الفردية التي تجعل من كل فرد في المحتمع الإسلامي مسؤولا عن عمله.

ونظام الشورى في الحكم يعمل على تفاعل أفراد المحتمع لاستخراج الآراء والقرارات ما بين القمة والقاعدة، أو بين الحاكم والمحكومين من جمهور الأمة، والالتزام بما في كل الأحوال فيما هو من بحالاتما المشروعة لضمان التوازن السياسي بين اللولة والأمة وتقاسم الأعباء والواحبات لإحقاق الحق وإبطال الباطل.

أولا: معنى الشورى:

#### 1- معنى الشورى في اللغة:

وردت كلمة (الشورى) بمعاني متقاربة في اللغة العربية في معجم لسان العرب، وفي غيره، يقال: «شار العسل، يشوره، شورا وشيارا وشيارة، ومشارا ومشارة: استخرجه من الوقية

<sup>(1)</sup> منظور الدين أحمد- النظريات السياسية الإسلامية: 54.

<sup>(2)</sup> توفيق الشاوي- فقه الشورى والاستشارة: 5.

واجتناه» (أ)، وبمعنى آخر «والشارة والشورة: الحسن، والهيئة واللباس، وقيل: الشورة، الهيئة والشورة، بفتع الشين: اللباس» (2)، وجاءت بمعنى «والشّوار والشّور والشوار: (متاع البيت)» (3)، وأخيرا بمعنى «وشّاوره مُشاورة، وشوارا، واستشاره طلب منه المشورة» (4).

ويؤخذ من هذه الاستعمالات لكلمة شورى ومشتقالها في اللغة، ما يستخرج من منبعه كالرأي الذي يشبه استخراج العسل من الخلية، بالإضافة إلى ما يمكن الإشارة إليه مما يملكه الإنسان من متاع أو لباس متميز وما إلى ذلك.

وهمذا الاعتبار فالشورى لغة تعنى استخراج الرأي من منبعه، أي من الطرف الذي يستشار، ويكون أهلا لذلك في امتلاك الرأي الصائب، وما يعكسه من حسن وجمال وتميز (<sup>5)</sup>.

# 2- معنى الشورى في الاصطلاح:

بني المفهوم الاصطلاحي للشوري على المعاني اللغوية، بالإضافة إلى تفاسير المفسرين وتناول فقهاء السياسة الشرعية قديما وحديثا لمدلول الكلمة ومجالاتها، وقد خلص الدكتور توفيق الشاوي إلى تعريف اصطلاحي واسع يلم شتات التعريفات الاصطلاحية الجزئية بقوله: «إن مبدأ الشوري والمشورة أو نظرية الشوري العامة بمعناها الواسع، شامل لجميع أنواع التشاور والتناصح والحوار الحر» (6)، وينقسم المعنى العام الواسع للشوري بالنظر إليها من ناحيتين:

الناحية الأولى: يقتضى المعنى الواسع للشورى شمول جميع أنواع التشاور أيا كان موضوعه، وأيا كان القرار الذي يصدر بعد التشاور أو الجهة التي تصدره.

فعلى سبيل المثال من أهم أنواع التشاور التي تشملها هذه الناحية:

<sup>(1) (2) (3)</sup> ابن منظور ~ لسان العرب: 434/3.

<sup>&</sup>lt;sup>رام</sup> ابن منظور - لسان العرب: **235/7.** 

<sup>(5)</sup> عسن باقر الموسوي- الشورى والدعقراطية: 44.

<sup>(6)</sup> نوفيق الشاوي- فقه الشورى والاستشارة: 15.

أ- أن التشاور الذي يصدر عنه قرار للجماعة أو الأمة ملزم لها ولأفرادها، بغض النظر
 عن صدور القرار عن الجماعة مباشرة أو عمن يمثلها في بحالسها أو هيئاتها الرسمية.

ب- وقد يكون موضوع التشاور محرد رأي يستأنس به الفرد في شؤونه الخاصة.

حـ وقد يكون موضوع التشاور شأنا عاما يتعلق بقرار سياسي أو احتماعي.

د- كما يمكن أن يكون موضوع التشاور بحال العلم لاستنباط حكم اجتهادي أو فتوى فقهية.

جميع هذه الأصناف على اختلاف مواضيعها وما في حكمها هي بحالات للشورى قائمة في الأساس على مبدأ حرية الشورى والتشاور وتدخل في إطار النظرية العامة للشوري.

وأما الناحية الثانية: فلا تقتصر الشورى فيها على بحرد تقييد سلطة الحكام من قبل ممثلي الأمة فيما يصدرونه من قرارات شورية كما قد يفهم من بعض الأبحاث المتعلقة بالشورى، وإنما الشورى في باب تقييد السلطة وتوزيعها بين هيئة الحكم والأمة أوسع نطاقا وأصولا، إذ تتصل أساسا بحرية الفرد في الجماعة التي تمنحه حقه الفطري في المشاركة في أمورها وإصدار القرارات الجماعية، وبالتالي فالحرية حق أساسي لجميع الأفراد أي المكلفين منهم بمارسونه على قدم المساواة فيما بينهم بالعدل، وخلاصة القول: «إن غاية الشورى هي العدالة التي تقيم توازنا عادلا ودقيقا بين حرية الأفراد والجماعات من ناحية، وبين وجود سلطة عامة تقرض حلودا وقبودا على هذه الحريات الفطرية من الناحية الأخرى، وهذا التوازن يقيمه الفكر الحر والحوار المتبادل، والتشاور على أساس مبادئ ثابتة ومستقلة، تنبع من عقيدة وشريعة تسمو على إرادة الجميع وتحيمن على فكر الجماعة ونظامها، وبذلك تكون الشورى ميزانا تمثل الحرية

<sup>(</sup>أ) مورة الشورى - الآبة: 38.

إحدى كفتيه، والسلطة والحكم الكفة المقابلة لها، وترتكز كلتاهما على محور شرعي ثابت مستقر من أصول الشريعة ومبادئها»<sup>(1)</sup>، ومن هذا المنطلق تتصدر الشورى بحسب غاياها مبادئ الإسلام السياسية وتنظيم الحياة السياسية على اعتبار أن الشورى واحبة على الحكام من حهة، وهي حق للمحكومين من حهة أخرى، وتمثل السبيل القويم للوصول إلى صواب ما يراد النظر فيه من أمور الأمة العامة<sup>(2)</sup>.

#### 3- مفهوم الشورى في القرآن والسنة:

# أ- مفهوم الشورى في القرآن:

جاءت كلمة «شورى» في موضعين من القرآن الكريم، مرة موجهة في صيغة الأمر إلى القيادة المتمثلة في شخص الرسول في قال الله تعالى: ﴿فَيِمَا رَحْمَة مِنْ اللّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُونَ لَقَيادة المتمثلة في شخص الرسول في قال الله تعالى: ﴿فَيْمَا رَحْمَة مِنْ اللّهِ لِنتَ لَهُمْ وَاللّهُ لِنتَ لَهُمْ وَاللّهُ فِي الْأَمْرِ كُنتَ فَظّ غَلِيظً الْقَلْبِ لاَنفَطُوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرٌ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ لَيْ اللّه لِن اللّه لِن اللّه يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ (3).

يتم الأمر بالشورى في هذه الآية في سياق المحافظة على وحدة الجماعة المسلمة بين القيادة والقاعدة، وصيانة علاقاتها بسلوك الرسول مع أنباعه مسلك الرحمة والعفو عن المؤمنين والاستغفار لهم ووحوب مشاورتهم والتزول عند قرار الشورى في الشأن العام.

وقد نزلت هذه الآية بعد غزوة أحد التي انكسر فيها المسلمون وفقدوا فيها عددا كبيرا من الشهداء، كانت تلك الغزوة قد تحت بعد مشاورة النبي الله المسحاب، وكان رأيه عليه الصلاة والسلام أن يبقوا داخل المدينة ويواجهوا الأعداء فيها، وكان رأي الأصحاب رضوان الله عليهم الخروج والمواجهة عند حبل أحد فترل عليه الصلاة والسلام عند رأيهم ورغبتهم، ثم بينت الأحداث بعد ذلك أن رأي النبي الله كان هو الأصوب. ومع هذا وافقهم، وبعد ذلك أو بحب عليه الله تعالى مشاورةم في كل أمر يحتاج إلى مشورة بغض النظر عن النتائج المترتبة، «والنص هذه الصورة، وفي هذه الظروف، نص قاطع لا يدع بحالا للشك في أن الشورى مبدأ أساسي من مبادئ النظام السياسي الإسلامي وقيمة عليا يجب على الأمة المسلمة أن تتمسك ها

<sup>(1)</sup> توفيق الشاوي- الشورى والاستشارة: 15.

<sup>(2)</sup> عمد سليم العوا- في النظام السياسي للدولة الإسلامية: 180.

<sup>&</sup>lt;sup>رق</sup> سورة آل همران– الآية: 159.

دائما وتحت جميع الظروف»<sup>(1)</sup> إن هي أرادت العزة لها ولدينها وطاعة ربها. وفي موضع ثان وردت كلمة «شورى» في سورة الشورى، تصف المؤمنين وتحدد الخصائص والسمات التي تميزهم بصفتهم جماعة، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ وَمِمًّا رَزُقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ (2).

والآية نزلت في مكة قبل أن تتحول الجماعة الإسلامية إلى جماعة سياسية لتصف المؤمنين «بصفة الشورى» مما يدل دلالة واضحة على أن الشورى من خصائص الإسلام على مستوى الجماعة وفي أوضاعها المختلفة قبل التمكين وبعد التمكين في الأرض<sup>(3)</sup>.

بالإضافة إلى موضع ثالث من القرآن ذكرت فيه كلمة شورى يختص بفصال الرضيع، قال الله تعالى: ﴿ فَإِنْ أَرَادًا فِصَالاً عَن تَرَاضِ مِنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَدُتُمْ أَن تَسْتَرْضِعُوا أَوْلاَدَكُمْ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِذَا سَلَّمَتُم مَا آتَيْتُم بِالْمَعْرُوفِ وَاتَّقُوا اللّهَ وَاعْلَمُوا أَنْ اللّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ يَصِيرٌ ﴾ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِذَا سَلَّمَتُم مَا آتَيْتُم بِالْمَعْرُوفِ وَاتَّقُوا اللّهَ وَاعْلَمُوا أَنْ اللّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ يَصِيرٌ ﴾ في وفصال الرضيع، أي فطام الصبي قبل الحولين، بتراضي الوالدين فيما بينهما، هل هو مصلحة للصبي أم لا إ فإذا حقق مصلحة بالاتفاق فلا حرج عليهما في فطامه قبل الحولين. «فدلت الآية بمفهومها على أنه إن رضي أحدهما دون الآخر، أو لم يكن مصلحة للطفل، أنه لا يجوز فطامه (5).

وهذه إشارة إلى أن الشوري قد تقتصر على أمر احتماعي ولو لم يكن لها بعد سياسي.

بقي أن نعرف القاسم المشترك في الأمر بالشورى والوصف بها في آيتي سورة آل عمران وسورة الشورى. وسورة الشورى على التوالي، هو لفظة «الأمر» الذي يعني تحديدا أنه هو موضوع الشورى. فما هو «الأمر» في مفهوم القرآن؟ يجيب الراغب الأصفهائي: «الأمر.. لفظ عام للأفعال والأقوال كلها» (6).

وا. والله عمد سليم العوا- في النظام السياسي للدولة الإسلامية: 181.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> سورة الشوري- الأبة: 38.

<sup>&</sup>lt;sup>رق</sup> سيد قطب- في ظلال القرآن: 299/5.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة البقرة- الآية: 233.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> عبد الرحمن ناصر السعدي- تيسير الكريم الرحمن: 104.

<sup>&</sup>lt;sup>6)</sup> الراغب الأصفهان-- مغردات القرآن: 24.

بيد أن القرآن لم يحدد لنا كيفية معينة لتحفيق مبدأ الشورى حتى يتمكن كل مجتمع من ممارستها على النحو الذي يناسبه ويحقق منها أهدافه شريطة أن لا تغيب الشورى عن أمر المسلمين في القرار والتدبير باختلاف الزمان والمكان والأحوال(1).

### ب- مفهوم الشورى في السنة:

وحد مبدأ الشورى القرآني طريقه إلى التطبيق الفعلي في السنة العملية للنبي عليه الصلاة والسلام، «ولم يعرض أمر يهم جماعة المسلمين في حياة النبي في الا عرضه للشورى بين من حضره من الصحابة، ولم يؤثر عنه قط أنه في خالف ما انتهى إليه رأي أهل الشورى الحاضرين معه»(2).

وقد أثبتت أعماله عليه الصلاة والسلام هذه الحقيقة في مواضيع مختلفة في حياته وحتى وفاته، ويمكننا الاستدلال على ذلك بحادثتين على سبيل المثال لا الحصر من مواقف الرسول العملية التي تؤكد وجوب الشوري والعمل بها.

الأولى: سحلت كتب السيرة والتاريخ تطبيق النبي عليه الصلاة والسلام لمبدأ الشورى القرآن في مداولة سبقت اتخاذ قرار مواحهة قريش في غزوة بدر الكبرى، وهذه المداولة كانت بين النبي في وبين المهاجرين وبينه وبين الأنصار من حهة ثانية. فالرسول في بعد هجرته إلى المدينة خرج على رأس سرية من مقاتلي المسلمين لاعتراض قافلة تجارية لقريش قادمة من الشام بقيادة أبي سفيان بن حرب، ثم علمت قريش بذلك فيهز فاحيشا لقتال المسلمين والدفاع عن قافلتهم، ولما وصلت إليه أنباء اقتراب حيش قريش، لم يتخذ قرارا بالحرب من عنده، بل أخبر أصحابه بالأمر واستشارهم لاتخاذ قرار جماعي إما بالانسحاب والعودة إلى المدينة، أو مواجهة الجيش القرشي.

وها هي تفاصيل المداولة كما يسردها ابن هشام في سيرته: «وأثاه الخبر عن قريش بمسيرهم ليمنعوا عبرهم، فاستشار الناس، وأخبرهم عن قريش، فيقام أبو بكر المصديق فقال وأحسن، ثم قام المقداد بن عمرو فقال: يا رسول الله،

<sup>(1)</sup> نوي صاف- العقيدة والسياسة: 186.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> محمد سليم العوا- في النظام السياسي للدولة الإسلامية: 180.

امض لما أراك الله فنحن معك... ثم قال رسول الله على أشهروا على أيها الناس، وإنما يريد الأنصار وذلك ألهم عدد الناس، وألهم حين بايعوه بالعقبة قالوا: يا رسول الله، إنا براء من ذمامك حتى تصل إلى ديارنا، فإذا وصلت إلبنا، فأنت في ذمتنا، نمنعك مما نمنع منه أبناءنا ونساءنا، فكان رسول الله على يتحوف ألا تكون الأنصار ترى عليه نصرة إلا ممن دهمه بالملينة من عدوه، وأن ليس عليهم أن يسيروا إلى عدو من بلادهم.

فلما قال ذلك رسول الله على، قال له سعد بن معاذ: والله لكأنك تريدنا يا رسول الله؟ قال: أجل، قال: فقد آمنا بك وصدقناك، وشهدنا أن ما جئت به هو الحق، وأعطيناك على ذلك عهودنا ومواتيقنا، على السمع والطاعة، فامض يا رسول الله لما أردت فنحن معك» (1).

دلت مداولات غزوة بدر الكبرى حرص النبي يظل على استشارة أصحابه من المهاجرين والأنصار، ولم يكتف بإحابة قادة الأقلية من المهاجرين، أمثال أبي بكر وعمر والمقداد بن عمرو، بل رغب في سماع رأي الأغلبية «عدد الناس» وهم الأنصار حتى أفصح عن موققهم سيد الأنصار سعد بن معاذ بالموافقة الجماعية على القتال مع رسول الله خارج المدينة المنورة. «ذلك أن ميثاق البيعة الذي أعلن ميلاد الكيان الإسلامي اقتصر على إلزام الأنصار باللغاع عن رسول الله وصحبه ضمن المدينة، ولم يشمل قتال قريش خارجها» (2).

والحادثة الثانية التي يستفاد منها وجوب الشورى وضرورةا في إطار نظام الحكم واختيار الحاكم، أنه في أثناء مرض موته فلل كان بعض الصحابة يتوقع أن يوصي بالحلافة من بعده لمن يختاره، وكثيرون يعتقدون أنه ترك ذلك عمدا حتى يترك الأمر شورى بين للسلمين ليختاروا بمحض إرادقم من يشاؤون للحلافة تطبيقا لمبدأ الشورى كأساس لنظام الدولة والمحتمع. وذلك ما تم الإجماع عليه يوم السقيفة، «ونتج عنه إجماع للسلمين على مبدأ وجوب إقامة حكومة إسلامية يرأسها من يختارونه منهم ويولونه أمورهم بالبيعة الحرة، واختاروا أبا بكر أول رئيس لتلك الحكومة» (ق).

<sup>(</sup>أ) ابن هشام- عنصر السيرة النبوية: 119، 120.

<sup>(2)</sup> لوي صافي - العقيدة والسياسة: 190، 191.

<sup>(3)</sup> توفق الشاوي- فقه الشورى والاستشارة: 73.

ومن هنا يستفاد من ورود كلمة الشورى في القرآن والسنة العملية للرسول في أن حكمها حكم الوجوب، أي على الحاكم أن يشاور الأمة في أمورها العامة، بحيث إذا تركها الحاكم حقا للأمة أن تطالبه، وأن تبدي رأيها فيما لها فيه رأي من الشأن العام (1). وإلى هذا الرأي ذهب جمهور الفقهاء والمفسرون أمثال القرطبي والرازي، فاعتبروا أن الشورى من عزائم الأحكام التي يجب نفاذها ولا يجوز تركها، فمن ترك الشورى من الحكام فعزله واحب دون خلاف (2).

#### 4- بين الشورى والاستشارة:

من القضايا الهامة التي تلي تعريف الشورى في اللغة والاصطلاح ومفهومها في الوحي كتابا وسنة، التفرقة بين الشورى والاستشارة لأن الشورى كما اتضح سابقا واجبة وملزمة في حين أن الاستشارة غير واجبة وإنما تطلب للاستئناس، يؤخذ كما أو لا يؤخذ سيان.

ولذلك فلا مفر من أن تعرف الاستشارة، أولا ثم الشورى ثانيا بحدف تحديد الفرق بينهما.

أ- تعريف الاستشارة هو وحده صاحب الحق في اتخاذ «القرار» في المسألة التي يطلب الرأي فيها» (ق) وطالب الاستشارة هو وحده صاحب الحق في اتخاذ «القرار» في المسألة التي يطلب الرأي فيها» (ق) وينطبق هذا التعريف على استشارات الأفراد لغيرهم في أمور شخصية أو خاصة، يأخذون فيها بآراء غيرهم أو لا يأخذون فهم أحرار، وكذلك الأمر بالنسبة للهيئات المخولة قانونيا أو دستوريا باتخاذ قراراتها بمفردها فعندما تلجأ إلى الخبراء وتستشير المختصين، فهي مخبرة بين أن تأخذ بالنصائح والتوجيهات أو لا تأخذ بما كليا أو جزئيا. وغير هذه الحالات كثير في الحياة العامة والخاصة، في هذه الحالة وما يشبهها فالاستشارات غير ملزمة قطعا.

<sup>(1)</sup> محمد سليم العوا- في النظام السياسي للدولة الإسلامية: 183.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> انظر: تفسير الفرطي: 249/4، 251، الفحر الرازي لتفسير الكبير: 120/3 -122.

<sup>(5)</sup> محمد سليم العوا- في النظام السياسي للدولة الإسلامية: 184.

ب- وأما الشورى الملزمة: «فهي الوسيلة الجماعية الشرعية الذي تصدر بها الجماعة أو
 الأمة قرارا في شأن من شؤونها فهي واجبة وملزمة»(1).

وهذا النوع ينطبق مثلاً: على اختيار رئيس أو أي شأن عام من شؤون الأمة لما يصدر عن قرارات عن قرارات عن قرارات الأغلبية أو الإجماع من قبل الجماعة الأمة، فالقرار في هذه الحالة من صميم قرارات الشورى الجماعية الملزمة (2).

ومن هنا يتعين الفرق الجموهري بين الشورى الملزمة التي لا ينبغي للحاكم أو القيادة الاحتماعية أن تترك العمل بما، والمشورة أو الاستشارة التي يمكن عدم الأخذ بما لاندراحها في المعنى العام الذي يضم كل حوار أو تبادل للرأي غير ملزم.

ومع هذا فالشورى تختص بالقرارات الملزمة الصادرة عن الجماعة، الواجبة التطبيق وهي المعتبرة كأصل من أصول النظام السياسي الإسلامي، في حبن أن المشورة أو الاستشارة فهي لون من ألوان الشورى تشمل كل أنواع الحوار والتعبير عن الرأي في المحتمع وقضاياه للمحتلفة التي تخرج عن نطاق الشورى الحاص بالأمة وقراراتها.

وغلص في النهاية إلى أن مبدأ الشورى أصل النظام وقاعدة العمل السياسي حسب القرآن والسنة، وهو أمر يتعلق بمسؤولية القيادة السياسية في المحتمع ﴿وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ كُمَا يَعْلَقُ بَسُوولية الأَمْة كَذَلَك ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾ الآية. «بيد أن المسؤولية الشورية للأمة لا تتساوى في القيمة والاعتبار والمسؤولية الشورية للقيادة. ذلك أن الشورى حق أصيل للأمة باعتبارها محل خطاب التكليف القرآن... في حين تأخذ مسؤولية القيادة الرسمية موقعا ثانويا نظرا لاستناد الشرعية السياسية للقيادة، وبالتالي حقها في محارسة الشورى، إلى اختيار الأمة وإرادةًا، فالمسؤولية الشورى، إلى اختيار الأمة وإرادةًا، فالمسؤولية الشورية للقيادة متولدة عن مسؤولية الأمة باختيار قيادهًا، وهي محدف لذلك إلى ربط القرارات السياسية بالإرادة العامة للأمة» (3).

<sup>(1)</sup> عمد المبارك - نظام الإسلام: الحكم والدولة: 43.

<sup>(2)</sup> توفيق الشاوي - فقه الشورى والاستشارة: 101 ، 102.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> لوي صال- العقيدة والسياسة: 195.

### 5- المشورى بين المبدأ والتطبيق:

إن مبدأ الشورى الذي بينا آنفا حقيقته لم يجعل له الإسلام شكلا محددا عند تطبيقه، ولذلك حاءت الصور التاريخية لتطبيقه من عهد الرسول و حتى الخلافة الراشدة التي كانت حكومتها مع الخلفاء الأربعة حكومة شورى، تأسيسا وممارسة. عرفت أشكالا متعددة لممارسة هذا المبدأ بحسب الظروف المحيطة والإمكانات المتاحة.

إن حضور الشورى في الواقع الاجتماعي والسياسي للأمة يمكن أن يلتمس صيغا كثيرة كحمع رؤساء القبائل أو العشائر أو جمع العلماء وأهل النفوذ الاجتماعي والسياسي وأهل الاختصاص أو ممثلي القطاعات الاجتماعية والمهنية والحزبية أو المزج بين هؤلاء وغيرهم وتشكيل مجالس شورى لإعطاء الرأي وسبر الآراء في أكبر قطاع من مكونات المجتمع مراعاة للمصلحة العامة وإلزاما للحاكم أو السلطة التنفيذية. وتشكيل هذه المحالس عبر الانتخاب والتمثيل الحقيقي، وقد يضاف إلى ذلك التعيين للحاحة إلى من هو من أهل الذكر والخبرة، وتراث الإنسانية المعاصر في هذا المباب غني غني معتبرا للاستعانة به في تنزيل الشورى وتطبيقها.

المهم هو أن يكون الهدف من تطبيق الشورى في الشأن العام للمحياة الاجتماعية والسياسية للأمة الامتثال لأمر الله تعالى من الحاكم والمحكوم على السواء، لأن الغاية من تبريل الشورى هو إبعاد شبح الطغيان والاستبداد عن فئة الحكام من حهة وتخليص جمهور الأمة من الاستضعاف والسلبية بالمشاركة في الأمور العامة على أساس معادلة الحقوق والواحبات التي يوفرها مبدأ الشورى، للوصول إلى أرجح الآراء وأفريها إلى الصواب.

كما تعمل الشورى على تحديد مسؤولية الحاكم أمام الأمة وتحمل تبعاته من الناحية التنظيمية الدستورية، في نطاق الشريعة والمصالح العامة، وما يترتب عن ذلك من نتائج كتصحيح قرار أو تغريم مال أو عزل أو غير ذلك. ويتحقق هذا عمليا في كل بلد وفي كل عصر بالكيفية التي تناسبه (1).

<sup>(1)</sup> محمد المبارك- نظام الإسلام: الحكم والدولة: 42، 43.

المبدأ الثاني: العدل:

# أولا: مكانة العدل في الإسلام:

العدل مبدأ أساسي اعتنى بذكره القرآن وألح على تطبيقه في حياة الفرد والمحتمع، وحعل الفيام به هدف الرسالات السماوية بعد الإيمان بالله وتوحيده، حيث ورد مقرونا بالتوحيد في قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلُنَا بِالْبِيْنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقَسْطِ ﴾ (1)، القسط في الآية هو العدل.

ولقد تكررت مادة (العدل) في كتاب الله، نماني وعشرين مرة: ثلاث عشرة مرة في اثنتي عشرة آية، في ست سور مكية<sup>(2)</sup>، وخمس عشرة آية في خمس سور مدنية<sup>(3)</sup>.

وقد استعمل القرآن مادة (القسط) بمعنى العدل في سبع وعشرين مرة، في أربع وعشرين آية، إحدى عشرة آية كلها في ثماني سور مكية (أ)، وخمس عشرة مرة في ثلاث عشرة آية، في تسع سور مدنية (5). وللإشارة فهناك آيتان من بين آيات مادة (القسط) الواردة في القرآن الكريم تدلان على الجور والعدول عن الحق أي الظلم الذي هو عكس العدل. وهما آيتا سورة الجن: (14)، (15)، في قوله عز وجل: ﴿وَأَنَّا مِنَّا الْمُسْلِمُونَ وَمِنّا الْقَاسِطُونَ ﴾، ﴿وَأَمّا الْفَاسِطُونَ فَي الْآيتين تدل دلالة قاطعة على الجائرين المنحرفين عن الصراط للستقيم لذلك كان جزاؤهم على أعمالهم جهنم وبنس المصرر (6).

دا، سورة الحديد~ الآية: 25.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> الآيات التي ذكرت فيها مادة (العدل) في السور المكبة حسب الترول: الأعراف: (159)؛ (181)؛ النسل: (60)؛ الأنعام: (1)، (70)، (151)؛ (152)؛ الشعرى: (15)؛ النحل: (76)، (90)؛ الانقطار: (8).

الآيات التي ذكرت فيها مادة والعدل) في السور المدنية: البغرة: (48)، (282)؛ النساء: (3)، (58)، (129)، (135)، الطلاف: (2)؛ الحسرات: (9)، المائدة: (8)؛ (95)، (106).

ا أن مادة والفسط) في السور المكهة: الأعراف: (29)؛ الحق: (14)، (15)؛ الشعراء: (182)؛ الإسراء: (35)؛ يونس: (4)، (47)، (45)؛ طود: (35)؛ الأنعام: (152)؛ الأنياء: (147).

<sup>&</sup>lt;sup>رة)</sup> مادة والقسطى في السور المُدنية: اليقرة: (**282)؛ آ**ل عمران: (18)، (20)؛ الأحزاب: (5)؛ المُتحنة: (8)؛ النساء: (3)؛ (127)، (135)؛ الحديد: (25)؛ الرحمن: (9)؛ الحجرات: (9)؛ لطالغة: (8)، (42).

هذا الإحصاء نقلا عن: عمد التومي- العدم الإنسان في الفران الكريم: 386، 387.

<sup>(6)</sup> عبد الرحن بن ناصر السعدي- تسور الكريم الرحن: 891.

وقد حاءت قيمة العدل شاملة مثلها مثل قيمة الشورى - في كتاب الله وسنة رسوله عليه الصلاة والسلام - لجميع حوانب الحياة الفردية والاجتماعية بما في ذلك نظام الحكم في المجتمع الإسلامي، وحسبنا في بيان مكانة العدل في الإسلام وشموله لأمور الناس قوله عز وحل: ﴿إِنَّ اللّهَ يَامُرُ بِالْعَدُلِ... ﴾ (1) يقول في تفسير هذه الآية الشيخ الطاهر بن عاشور: «مؤكدا هذا الخبر التشريعي بحرف إن ومفتتحا باسم الجلالة الذي يلقي الحرمة على هذا الخبر ويقوي دواعي الأمة لتلقيه والعمل به، ومخبرا عن الاسم بالجملة الفعلية المفيدة تجدد الأمر وتكرره (2)، لأن العدل مقوم أساس في النظرة العامة للحياة الكونية والاجتماعية في القرآن. غير أن القرآن حص الحياة الاجتماعية بتفاصيل كثيرة عن العدل باعتباره أساس ولاية القضاء، وولاية المال العام وولاية المال العام وولاية المال العام وولاية المال العام وولاية المال والمياسة الذي هو مقصد بحثنا بالبيان.

ولذلك فالعدل- أو القسط- أعرف المعروف وأساس الدين وقواعده وقيمه العامة، فهو يحق نظام الله وشرعه، وعلى أساسه صلاح الناس في دنياهم وفلاحهم في أخراهم (3).

ومن هنا ارتبطت عقائد الإسلام وشرعه بالعدل ارتباطا وثيقا يتبدى في الآتي:

#### 1- علاقة التوحيد بالعدل:

إن عقيدة وحدانية الله عز وحل التي جاءت بها الأنبياء والرسل في التاريخ البشرى من عند الله مبناها على العدل والقسط والحق، كما بدل على ذلك التنزيل الحكيم: ﴿وَقَمَّتُ كُلَمَتُ رَبُّكَ صِدْقًا وَعَدْلاً لا مُبَدّل لكَلَمَاتِه وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ (4) ذهب بعض المفسرين لله أَهَا كلمة «التوحيد»، وقيل «القرآن»، وقيل «ما وعد الله به رسوله من نصره على الأعداء» فتحا على جميع أوحه التفسير صدقا وعدلا، بلا تبديل لكلماته ولا لسننه في خلقه (5)، وقد فسر الآية ابن تيمية قائلا: «وبالصدق في كل الأحبار، والعدل في الإنشاء من الأقوال

الله مورة المحل- الأبة: 90.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> عمد الطاهر بن عاشور - أصول النظام الاحتمامي في الإسلام: 185.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> فريد عبد الخالق- إلى الققه السياسي الإسلامي: 195.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة الأنعام- الأبة: 115.

<sup>51</sup> فريد عند الخالق- في الفقه السياسي الإسلامي: 196.

والأعمال، تصلح جميع الأحوال، وهما قرينان..»(أ)، أي الصدق والعدل اللذان يكونان وراء النحاح والفلاح.

#### 2- علاقة العدل بالشورى:

إذا كانت الشورى هي أساس النظام السياسي في الإسلام، فإن موقع العدل منها يتجلى في إحكام العلاقة بين الحاكم والأمة، فتشترك الأمة في أمور الحكم ولا يستبد الحاكم بالرأي عندها بكون العدل أساس الشورى وقاعدة الحياة السياسية.

## 3- علاقة العدل بالمساواة والحرية:

إن تحقق المساواة في المحتمع، وضمان الحرية وحقوق الإنسان أمور لا تنفصل عن قاعدة العدل، ذلك أن العدل نظام كل شيء<sup>(2)</sup>.

# ثانيا: العدل في النظام السياسي:

<sup>(1)</sup> ابن تيمية - الحسبة في الإسلام: 13.

ه فريد عد الحافق- في الفقه السياسي الإسلامي: 96.

<sup>(</sup>ق) عمد البارك - نظام الإسلام: الحكم والدولة: 35.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> سورة للاندة-- الآية: 8.

<sup>(</sup>م) سورة للمنحنة - الآية: 8.

وبصورة عامة فالمؤمنون مأمورون جميعا بالعدل في:

### أ- الأحكام:

﴿وَإِن طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصُلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِن بَغَتْ إِخْدَاهُمَا عَلَى الْآخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللّهِ فَإِن فَاءتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنْ اللّهَ يُحبُّ الْمُقْسِطِينَ﴾ (1).

ب- ولي الأقوال: ﴿ وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى ﴾ (٢٥).

ج- وفي الأفعال: ﴿ إِنَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُولُوا فَوَّامِينَ لِلَّهِ شُهَدَاء بِالْقِسُطِ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُوا أَغْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى وَاتَّقُوا اللّهَ إِنَّ اللّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (3).

د- وفي الاخلاق: ﴿إِنَّ اللَّهُ يَامُرُ بِالْعَدُّلِ وَالْإِحْسَانِ﴾ (٩).

وقد خص القرآن الكريم في باب الولايات السياسية الحاكم والمحكوم في التقيد بالعدل لما للعدل من مكانة في قيام العمران البشري وازدهاره ودوامه حين يقوم على أساسيم نظام سياسي عادل، ولذلك أمر به الأمراء، كما أمرهم بالشورى من قبل في شخص النبي تاليم: ﴿وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ﴾.

قال الله تعالى في الأمر بالعدل: ﴿إِنَّ اللّهَ يَاْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمَالَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحْكُمُوا بِالْعَدُّلِ إِنَّ اللّهَ نِعِمًّا يَعِظُّكُم بِهِ إِنَّ اللّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا﴾ (5).

هذه الآية نزلت في ولاة الأمور، كي يؤدوا الأمانات إلى أهلها وذلك ما يلزم الحاكم أو الوالي من الأمور العامة. ويفصلها الماوردي حيث يقول: «والذي (يلزم الإمام) من الأمور

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سورة الحمرات- الآية: 9.

<sup>(2)</sup> سورة الأنعام - الآية: 152.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة المالدة-- الآية: 8.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة النحل- الآية: 90.

<sup>&</sup>lt;sup>رق</sup> سورة النساء~ الأبة: 58.

العامة عشرة أشياء: أحدهما- حفظ الدين على أصوله المستقرة.. والثاني: تنفيذ الأحكام.. والثالث: حماية البيضة.. والرابع: إقامة الحدود.. والحامس: تحصين.. والسادس جهاد من عائد الإسلام بعد الدعوة.. والسابع: جباية الفيء والصدقات.. والثامن: تقدير ما يستحق من بيت المال.. والتاسع: استكفاء الأمناء وتقليد النصحاء.. والعاشر: مشارفة الأمور بنفسه وتصفح الأحوال، لينهض بسياسة الأمة وحراسة الملة» أن تلك إذن هي الأمانة التي حمل بها الحاكم في الأحوال، لينهض باعتبارها من مشمولات الولاية التي تقلدها. وأمر بالعدل في إيصال حقوق الناس والمحافظة عليها. وفي تفسير الآية السابقة يقول القرطي: «الأظهر في الآية ألها عامة في جميع الناس فهي تتناول الولاة فيما إليهم من الأمانات في قسمة الأموال ورد الظلامات والعدل في الحكومات... وتتناول من دولههم من الناس في حفظ الودائع والتحري في الشهادات وغير الحكومات... وتتناول من دولههم من الناس في حفظ الودائع والتحري في الشهادات وغير الحكومات... والمناولة من دولههم من الناس في حفظ الودائع والتحري في الشهادات وغير الكبد المسؤولية على جميع المستويات في المحتمع الإسلامي. عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله يخلق إلى المناولية تقتضى الجزاء إن حيرا فحير وإن شرا فشر. وكلكم مسؤول عن رعيته، والأمير راع، والرحل راع على أهل بيته، والمرأة راعية على بيت زوجها وولده، فكلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته، والأمير راع، والرحل راع على والمسؤولية تقتضى الجزاء إن حيرا فحير وإن شرا فشر.

وما حا، في الآية، والحديث، من أمر بالعدل، وإشعار بالمسؤولية، هو أمر عام لكل من «ولي أمرا بأنه من واحبه أن يعلم بأن ما بين يديه هو أمانة، فعليه رعايتها وتأديتها حقها بعدل، مع التذكر أن الله سبحانه عليم شاهد على ما يفعل المرء، وإذا ما نجا غير العادل والمقرط بالأمانات من عقاب دنيوي فإن العقاب الأحروي مدركه لا محالة» (أم)، وإلزام الحاكم المسلم بالعدل والشورى، والتزامهما في تأدية واحباته منحاة له من الاستبداد والطغيان والظلم واستضعاف الناس وإلحاق الأذي بهم.

ثم تلتها الآية الأخرى من نفس السورة في الرعية من الأمة لتبين العلاقة السليمة بين الراعي والرعبة وفق منهج الله القويم. قال الله تعالى: ﴿ يَهُمَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطَيْعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا

<sup>(</sup>أ) نقلا عن قريد عبد الخالق- في الفقه السياسي الإسلامي: 197.

<sup>(2)</sup> انفرطيي- الجامع ألحكام الفرآن: 5/256.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> صحيح البحاري- كتاب النكاح، باب المرأة راعية في بيت زوحيا، حديث رقم: (5200): 956.

<sup>(\*)</sup> أسعد السحمران- العدل فريضة إسلامية: 28، 29.

الرَّسُولَ وَأُولِي الأَهْرِ مِنكُمْ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً﴾ ﴿ أَ.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في تفسير الآيتين: «قال العلماء: نزلت الآية الأولى- إن الله يأمركم أن تؤدوا...] - في ولاة الأمور، عليهم أن يؤدوا الأمانات إلى أهلها، وإذا حكموا بين الناس أن يحكموا بالعدل، ونزلت الثانية - [يا أيها الذين آمنوا أطبعوا الله...] - في الرعبة من الجبوش وغيرهم، عليهم أن يطبعوا أولي الأمر الفاعلين لذلك في قسمهم وحكمهم ومغازيهم وغير ذلك، إلا أن يأمروا بمعصية الله، فإذا أمروا بمعصية الله فلا طاعة لمخلوق في معصية الخالق، فإن تنازعوا في شيء ردوه إلى كتاب الله وسنة رسوله في وإن لم تفعل ولاة الأمر ذلك، أطبعوا فيما يأمرون به من طاعة الله، لأن ذلك من طاعة الله ورسوله، وأدبت حقوقهم إليهم أطبعوا فيما يأمرون به من طاعة الله لأن ذلك من طاعة الله ورسوله، وأدبت حقوقهم إليهم كما أمر الله ورسوله: ﴿وَلَعُونَوُوا عَلَى الْبَرِ وَالتَقُوى وَلا تَعَاوَلُوا عَلَى الإِنْمِ وَالْعُلُوانِ ﴾ كما أمر الله ورسوله: الأمانات إلى أهلها، والحكم بالعدل، فهذان جماع السياسة العادلة، والولاية الصالحة» (ق.

إذن العدل في النظام السياسي الإسلامي فرع عن الإيمان بالرسالة في المحتمع المسلم وهو فريضة شرعية إذ يلزم الحاكم والمحكوم بأوامر الله ونواهيه، وأن طاعة الحكام الله ورسوله هي المعيار الرئيس لضمان طاعة الأمة ونصرةًا، عندتذ يكون العدل هو العلاقة الاحتماعية والسياسية الذي يشد بنيان المحتمع بعضه إلى بعض. ويقضي على مظاهر التفاوت المادي والمعنوي، ويمنع التدابر والتنافر بين المؤمنين، فلا يتصدع صفهم ولا تذهب ريحهم مادام العدل يؤلف بينهم إلى حانب وحدة العقيدة وآصرة الأخوة ورابطة الشوري ومبدأ المساواة في الفرص.

<sup>(1)</sup> سورة النساء- الآبة: 59.

<sup>(2)</sup> سورة المالدة - الأبة: 2.

<sup>(3)</sup> أبن ثبية - السياسة الشرعية: 7.

المبدأ الثالث: المساواة:

أولا: أصل المساواة في الإسلام:

إن مبدأ المساواة أصل في النظام السياسي الإسلامي إلى حانب الشورى والعدل ولا تتحقق الشورى أو العدل في غياب المساواة بين الناس في ظل هذا النظام.

ذلك أن مبدأ المساواة بين المسلمين في المحتمع الإسلامي وبينهم وبين غيرهم من غير المسلمين حقيقة قائمة دلت عليها نصوص الكتاب والسنة، وعرفها عمليا النظام الإسلامي على عهد الرسول والحلافة الراشدة في أمثلة ونماذج تطبيقية لم تصل إلى بعض من صورها الإنسائية إلا في العصر الحديث وضمن نطاق ضيق خاص بمجتمعاتها، أما نموذج المساواة كقيمة عامة فيستمد روحه ومعانيه من العقيدة الإسلامية وتطبيقاته من الشريعة السمحاء، ويمكن الحديث عن المساواة بين البشر في الرؤية التوحيدية الإسلامية في الآفي:

1- وحدة المصدر: تتمتع البشرية في الرؤية التوحيدية الإسلامية بوحدة المصدر حيث ترجع في مصدر وحودها إلى الحلق الإلهي، والبشرية فاطبة تقر فطريا بربوبية الله تعالى وحالقيته سبحانه لها بلا شريك. قال الله تعالى: ﴿اقْرَأْ باللّم رَبِّكَ الّذِي حَلْقَ، خَلْقَ الإِتسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴿الْإِتسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴾ وقال ايضا: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بُنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرّيَّتُهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى انفُسِهِمْ أَلَسْتَ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِيدًا أَن تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُتّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ ﴾ (2).

2- وحدة الأصل: تعود البشرية في أصلها إلى أب واحد بغض النظر عن اللون أو اللغة أو الجنس أو الوطن. فالجميع متساوون في أصل المنشأ. قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ التَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِنْ لَقُسٍ وَاحِدَة وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثْ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنِسَاء وَالتَّهُوا اللّهَ اللّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ وَلَا اللّهُ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ وَلِيبًا ﴾ وَلَا اللّهُ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ وَلَا اللّهُ لَا اللّهُ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ وَلَا اللّهُ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا إِلَيْهَا اللّهُ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ وَلَا اللّهُ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا اللّهُ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ وَلَا اللّهُ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا اللّهُ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا اللّهُ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا أَلَهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا اللّهُ عَلَيْكُمْ لَهُ إِلّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا إِيبًا لَا لَهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا لَا لَهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الل

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> سورة العلق– الآينان: 1، 2.

<sup>&</sup>lt;sup>,2)</sup> سورة الأعراف- الأية: 172.

<sup>&</sup>lt;sup>رق</sup> سورة النساء- الأية: 1.

#### 3- وحدة التكليف:

شاءت إرادة الله وقدرته، أن حلق البشر من أصل واحد، وخاطبهم جميعا بتكليف واحد لأهم يتمتعون بنفس الحلقة والاستعداد الفطري لنقبل ذلك التكليف على أساس عقيدة التوحيد والنبوة والرسالة. قال الله تعالى: ﴿قُلْنَا اهْبِطُوا مِنْهَا جَمِيعاً فَإِمَّا يَاتَيْنَكُم هِنِي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدًايَ فَلاَ عَرَفْ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَلُونَ وَالّذِينَ كَفُروا وَكَذَّبُوا يِآياتنا أُولِيكَ أَصْحَابُ النّارِ هُمْ فِيهَا حَالِدُونَ ﴾ (أ)، وقال عز وحل: ﴿رُسُلا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِنَلا يَكُونَ لِلنّاسِ عَلَى اللّه حُجَّةً بَعْدَ الرُّسُلِ وَكَانَ اللّه عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ (أ)، فهذا الخطاب الإلهي للناس كافة منذ أن أنزلهم حُجَّةً بَعْدَ الرُّسُلِ وَكَانَ اللّه عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ (أ)، وقال: ﴿وَمَا لَاللهِ لا يظلم أحدا، قال تعالى: ﴿وَمَا كُنّا مُعَذِّينَ حَتَى لَبْعَتُ رَسُولاً ﴾ (ق)، وقال: ﴿وَمَا رَبُّكَ بِظَلامٍ لِلْعَبِيدِ ﴾ (أ)، وما كانت الفروق الظاهرية بين البشر من تنوع الألوان، وتعدد الألسنة والأعراق، وغيرها إلا لبلوغ حكمة أرادها الباري تعالى وهي أن يحصل من كل ذلك الاحتلاف، التعارف والتعاون بين الشعوب والأمم على مدار التاريخ (أ).

قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَفْنَاكُم مِنْ ذَكَرٍ وَأَنشَى وَجَعَلْنَاكُمْ شَعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَثْقَاكُمْ ﴾ (\*\*).

فكان ميزان التفاضل عند الله بين الناس هو التقوى لا غير، وهي جماع العقيدة الصحيحة والاخلاق الحسنة والعمل الصالح والعدل بين الناس وإلى جانب هذا أخبرنا القرآن الكريم أن هناك قيمة مشتركة تتعلق بإنسانية الإنسان وهي قيمة «تكريم الإنسان» بصفته إنسانا، قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ كُوَّمْنَا بَنِي آدَمُ ﴾ ويقتضي هذا التكريم مسؤولية البشر في المحافظة على كرامة الإنسان دون التفات للونه أو حنسه أو لغته أو موطنه أو ملته أو حزبه، بمعني نصرة الإنسان أي

<sup>(1)</sup> سورة البقرة – الأبنان: 38، 39.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة النساء- الآية: 165.

<sup>(3)</sup> سورة الإسراء – الآية: 15.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة فصلت~ الآبة: 46.

<sup>(</sup> أن فريد عبد الخالق - في الفقه السياسي الإسلامي: 214.

ن<sup>هم</sup> سورة الخجرات-الآية: 33.

<sup>&</sup>lt;sup>71)</sup> سورة الإسراء- الآية: 70.

إنسان ورد الظلم عنه والبغي والحيف عليه محليا ودوليا، وهذا عين ما تقوم به منظمات الدفاع عن حقوق الإنسان في عصرنا هذا رغم افتقارها إلى السلطة الملزمة والردع، إلا ألها تمثل ضغطا معنويا وتأثيرا غير مباشر على سلطات الجبر والطغيان التي تمتهن كرامة الإنسان وتزري بحقوقه الخاصة والعامة في سائر أقطار الدنيا. وحري بمبدأ المساواة في منظور الإسلام على مستوى الإنسانية أن يقضي قضاء مبرما على الميز العنصري والتفرقة بين الناس على أساس الجاه أو المال وكل ما هو مادي غير معتبر ولا يتعلق بجهد الإنسان وكسبه المعنوي.

وبإجمال فإن الإسلام قد ألغى الامتيازات بسبب النسب أو اللون والجنس، أو المنصب والطبقة، وما إليها واعتبر ذلك إن حصل يخل بأصل الاعتقاد بوحدة البشر الذين خلقهم الله من أصل واحد. وتتجلى المساواة في الإسلام من الناحية العملية في منح حقوق للناس، وفي معلهم أمام أحكام الشريعة وفانونها سواء (1).

## ثانيا: المساواة في النظام السياسي الإسلامي:

ويجب التنبيه إلى أن المساواة الإسلامية الناشئة عن الأخوة ليس المقصود منها التساوي المطلق في كل شيء بين المتماثلين، حيث نلحظ في الواقع الاختلاف في الإنتاج المعرفي بحسب الجهود المبذولة والتفاوت في العطاء العلمي وحلائل الأعمال بين الناس بتنوع القابليات والهمم. وإنحا المقصود تحديدا بالمساواة القائمة على الأحوة هو تساوي المسلمين من جهة انتسابهم إلى الرابطة الإيمانية الإسلامية، قال الله تعالى: ﴿إِلْهَا الْمُؤْمِنُونَ إِخُونَةً ﴾ (2)، فآصرة الأحوة قائمة على توحيد الله والإيمان به وهو أصل المساواة بين جميع المؤمنين. كما تؤهل الفطرة صلاح الإنسان لكل فضيلة في الإسلام إذا توفرت أسبابها وسمحت بها مواهب الأفراد. قال الله تعالى: ﴿فَأَقَمْ وَجُهَكَ للدّينِ حَيفًا فَطْرَةَ اللّهِ الّذِي فَطَرَ النّاسَ عَلَيْهَا لاَ تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللّهِ ذَلِكَ الدّينُ اللّهِ وَلَكَ الدّينُ النّهِ وَلَكَ الدّينُ اللّهِ فَلِكَ الدّينُ اللّهِ وَلَكَ اللّهِ وَلَكَ الدّينُ اللّهِ وَلَكَ الدّينُ اللّهِ وَلَكَ اللّهِ اللّهِ وَلَكَ الدّينُ اللّهِ اللّهِ وَلَكَ الدّينُ اللّهِ وَلَكَنُ آكُورَ النّاسَ كَايّهًا لاَ تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللّهِ وَلِكَ الدّينُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ وَلَكَنُ آكُورُ النّاسَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ (3).

وتكون المساواة بين الناس فيما تعطيه الشريعة من حقوق بدون تفاوت فيما لا أثر للتفاوت فيه بينهم. وبعبارة أخرى يمكن القول: «إن المساواة ترجع إلى التماثل في آثار كل ما

<sup>(1)</sup> محمد المبارك- نظام الإسلام: الحكم والدولة: 44.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة الحجرات: الآية: 10.

<sup>&</sup>lt;sup>رد.</sup> سورة الروم ~ الأية: 30.

تماثل المسلمون فيه بأصل الخلقة أو بتحديد لا يؤثر عنى ذلك التماثل حائل من قوة أو ضعف فلا تكون قوة القوي وعزته زائدة له عن آثار ذلك التماثل، ولا ضعف الضعيف حائلا بينه وبين آثار ذلك التماثل»<sup>(1)</sup>.

ومن بين قيم النظام السياسي الإسلامي التي عبر عنها بوضوح الخليفة الأول أبو بكر الصديق على فيها حين خطب في الناس قائلا: «...والضعيف فيكم قوي عندي حتى آخذ له حقه، والقوي ضعيف عندي حتى آخذ الحق منه» (<sup>2)</sup>، وفي هذا الكلام عزم من الخليفة على تطبيق مبدأ المساواة أمام القانون في ولايته على الأمة.

وللعلم فإن المساواة التي سعت إليها الشريعة الإسلامية مساواة مقيدة، وليست مطلقة في جميع الأحوال تبعا لأصل خلقة البشر وتفاوقم في المواهب والأخلاق والأعمال والعقائد التي تحتم تفاضلهم لا محالة رغم الحد الأدن من المساواة الذي يتوفر بين جميع البشر كما تحت الإشارة إليه سابقا. ويؤكد هذه الحقيقة قول الله تعالى: ﴿أَفَمَن كَانَ مُؤْمِنًا كَمَن كَانَ فَاسِقًا لاَ يَستَوُونَ ﴾ أَن وقال: ﴿لاَ يَستَوِي مِنكُم مَنْ أَنفُقَ مِن قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتُلُ أُولِيك أَعْظَمُ دَرَجَةً مِنْ الْذَينَ أَنفَقُوا مِن بَعْدُ وَقَاتُلُوا وَكُلاً وَعَدَ اللّهُ الْحُسنَى ﴾ أن وقال: ﴿لاَ يَستَوِي الْقَاعِدُونَ فِي سَبِيلِ اللّه بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ ﴾ وقال: ﴿قَالَ اللّه بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ ﴾ أن وقال: ﴿قُلْ هَلْ يَستَوِي اللّهِ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ ﴾ أن وقال: ﴿قُلْ هَلْ يَستَوِي اللّهِ يَامُوالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ ﴾ أن وقال: ﴿قُلْ هَلْ يَستَوِي اللّهِ يَامُوالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ ﴾ أن وقال: ﴿قُلْ هَلْ يَسْتَوِي اللّهِ يَامُوالَهِمْ وَأَنفُسِهِمْ ﴾ أن وقال: ﴿قُلْ هَلْ يَسْتَوِي اللّهِ يَامُوالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ ﴾ أن الله يأمُوالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ ﴾ أوقال: ﴿قُلْ هَلْ يَسْتَوِي اللّهِ يَامُولُ وَالّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ أنه الله يأمُوالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ ﴾ أن أَن يُعلَمُونَ وَالّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ ﴾ أَنْ أَنفُونَ وَالّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ أن أنهُ اللّه يأمُوالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ أَنْ أَنْ أَنفُقُ مِن قَبْلُ اللّهِ يأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسُومَ وَالّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ وَالّذِينَ لَا يُعْلَمُونَ وَالّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ وَالّذِينَ لَا يُعْلَمُونَ وَاللّذِينَ لَكُونَ النّهُ اللّهِ اللّهِ الْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ وَاللّذِينَ لَا لَهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّ

وهكذا تعبر الشريعة الإسلامية في باب المساواة عن واقعيتها، وإنصافها، وعدالتها، حين لم تقم يمحو الفروق الفطرية والكسبية والحقوق المشروعة بين الناس لصالح مساواة وهمية كما حاءت بما الفلسفات المثالية والمادية في شكل مذاهب احتماعية خيالية تستعصي على التنزيل والتحقق في الواقع الفعلى للناس.

<sup>(1)</sup> محمد انطاعر بن عاشور - أصول انتظام الاحتماعي في الإسلام: 143، 144.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> ابن الأثير – الكامل في التاريخ: 2244–225.

رن سورة السجدة- الآبة: 3ل.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة الحديد– الآبة: 10.

<sup>&</sup>lt;sup>ر5)</sup> سورة النساء- الآية: 95.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> سورة الزمر – الآية: 9.

#### ثالثا: أسس المساواة في النظام السياسي الإسلامي:

## 1- المساواة أمام القانون:

لقد كان تعبير «المساواة أمام القانون» مبدأ دستوريا وضعيا، يقصد به تساوي الأفراد المكونين للمحتمع في الحقوق والحريات والتكاأيف والواحبات العامة، دون تمييز بينهم بسبب اللغة أو الجنس أو الأصل أو العقيدة. وقد أدم عن الأحد عبدأ المساواة زوال امتيازات النبلاء والأشراف في فرنسا عقب النورة الفرنسية سنة 1789م، وقضي على تبعية الإنسان لأراضي الإقطاعيين وحضوعهم لأصحاكها في نفس الوقت.

إلا أن أصل «مبدأ المساواة أمام القانون» اختلف في مرجعيته بين الغربيين، فمتهم من يعود به إلى فكرة العقد الاجتماعي التي يفسرون بما نشأة الدولة، ومنهم من رده إلى القانون الطبيعي الذي هو أسمى وأعلى من القانون الوضعي(1).

وأما بخصوص مبدأ المساواة أمام القانون في الشريعة الإسلامية فأصله الكتاب والسنة كما تحت الإشارة إليه في آيات القرآن السابقة وأعمال بعض الصحابة كأبي بكر الصديق الذي عبر عن مبدأ المساواة أمام القانون في خطبة توليه الخلافة بعد وفاة الرسول في وهو يتحدث عن المساواة القانونية بين الضعيف والقوي حتى يعدل بينهما.

وإلى نفس المعنى قصد الخليفة عمر بن الحطاب في حين ولى أبا موسى الأشعري القضاء، قائلًا له: «آس بين الناس في وجهك وعدلك وبحلسك، حتى لا يطمع شريف في حيفك، ولا يبأس ضعيف من عدلك» (2).

وأما أصل المساواة أمام القانون في حديث النبي ﷺ، فيدل عليه الحديث الشريف الذي روي في الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها قالت، قال رسول الله ﷺ: [«إنما أهلك من كان قبلكم أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد. وأنم الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت، لقطعت يدها»](3).

والمناسب العوا- ف النظام السياسي للدولة الإسلامية: 226، 227.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> عمد ضباء الدين الريس · النظريات السياسية الإسلامية: \$32.

ودي صعيح البخاري- كتاب الأنبياء، باب أم حسيت أن أصحاب الكياب والرقيم، حديث رفية: (3288): 1282/3.

ودل على نفس المبدأ نفس الحديث حين رد فيه رسول الله على أسامة بن زيد بن حارثة حين بعثه قوم امرأة من بني مخزوم سرقت، يشفع فيها عند رسول الله في إقامة الحد عليها، فقال له رسول الله على: [«...أتشفع في حد من حدود الله؟ وأيم الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها»](1).

وقد طبقت هذه الأحاديث وأوامر الله في كتابه في حياة رسول الله وبعد مماته تطبيقا حسد مبدأ المساواة أمام القانون في حياة الناس دون استثناه ونحتزئ من تلك الممارسات قصة حبلة بن الأيهم الغساني على عهد الخليفة عمر بن الخطاب ريشه.

داس أعرابي يدعى الفزاري على إزار حبلة بن الأيهم الغساني وهو يطوف حول الكعبة فاتحل الإزار، فكبر ذلك عليه وهو أمير في قومه، فرفع حبلة يده فهشم أنف الفزاري، فشكا الأعرابي إلى الخليفة عمر بن الخطاب، فقضى له بلطم الأمير على رؤوس الأشهاد فعظم ذلك عليه وقال: «وكيف ذاك يا أمير المؤمنين وهو سوقة وأنا ملك؟ قال: إن الإسلام جعك وإياه فلست تقضله بشيء إلا بالتقى، فهرب وتنصر ثانية» (2).

إن ما حمل الخليفة على هذا الموقف الصارم، ومن قبله رسول الله عليه الصلاة والسلام بخسيدا فعليا لمبدأ المساواة أمام القانون، وصونا لنيم الإسلام العليا في العدل والمساواة فوق كل اعتبار احتماعي أو سياسي أو ديني، لأن المصالح السياسية والاحتماعية والدينية لا تتحقق في ظل اختراق هذه القيم والتقريط في حق من حقوق الله أو حقوق الناس.

## 2- المساواة أمام القضاء:

قرر الإسلام مساواة جميع أفراد الأمة أمام قانون الشريعة دون استثناء، وهو يقرر كذلك تساويهم أمام القضاء بلا فرق بين حاكم أو محكوم، أو غني وفقير.

ولهذا لم يعرف التاريخ في القضاء الإسلامي ما يعرف في الدولة الحديثة بالمحاكم الخاصة، أو الإحراءات الخاصة لتمييز طائفة عن أحرى. «ولذلك كان الخلفاء ورعاياهم من للسلمين أو غير المسلمين يمثلون أمام القاضي الذي يمثل معه عامة الناس. ويتبع في إحراءات التقاضي ما

<sup>(1)</sup> صحيح البخاري- كتاب الأنياء- باب أم حسيت أن أصحاب الكهد.... حديث رقم: (3288): 1282/3.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> فريد عبد الخالق- في الفقه السياسي الإسلامي: 227.

ينطبق على هؤلاء كما ينطبق على غيرهم. وليس من شك أن هذا يعد أحد نتائج الأخذ بمبدأ المساواة الذي قررته النصوص سالفة الذكر»(1).

وقد حرت محاكمة الخلفاء والملوك في التاريخ الإسلامي أمام المحاكم العادية، فها هو علمي بن أبي طالب زمن خلافته يفقد درعا له، ثم يجدها عند يهودي يدعي ألها له، أي بملكها، فما كان على الخليفة إلا أن رفع أمره إلى القاضي، فيحكم القاضي لصالح اليهودي ضد الخليفة هلي.

وهذا الخليفة العباسي المأمون الحتصم مع رحل بين يدي يحيى ابن أكثم قاضي بغداد، فدخل المأمون على القاضي يحي ووراءه خادم يحمل طنفسة لجلوس الخليفة، فرفض القاضي تميز الخليفة على خصمه من الرعية في مجلسه. وقال: يا أمير المؤمنين لا تأخذ على صاحبك شرف المجلس دونه، فاستحبا المأمون، ودعا للرجل بطنفسة أخرى<sup>(2)</sup>.

«ومن أحل ذلك كان رؤساء الدول في الشريعة أشخاصا لا قداسة لهم ولا يمتازون على غيرهم، وإذا ارتكب أحدهم حريمة عوقب عليها كما يعاقب أي فرد»<sup>(3)</sup>.

## 3– المساواة في تولي الوظائف العامة:

إن الإطار العام للعقيدة الإسلامية الذي يشترط في ولاة الأمور في النظام السياسي الإسلامي أداء الأمانات إلى أهلها والمساواة بين الناس والعدل بينهم، طاعة تله ولرسوله وتحقيقا لمقاصد الشرع في الولايات والأموال.

فمن العدل في المحتمع الإسلامي تولي الوظائف العامة إذا تساوى الأفراد في الشروط المؤهلة لوظيفة ما، بعد أن يتم التدقيق في الأكفأ والأصلح، يوسد الأمر إليه، من رئاسة الدولة إلى أدن الوظائف العامة، لأن ذلك أدعى إلى تحقيق المصلحة العامة، ولكون الوظيفة العامة ولاية، والولاية أمانة، والأمانة تستوجب العدالة، ومن ثمة يشترط فيمن يتولى الوظيفة العامة أن يكون عدلا ثقة أمينا، فضلا عن كفايته (أ). وقد بين النبي على لأبي ذر الغفاري عظم الإمارة

<sup>(1)</sup> محمد سليم العوا- في النظام السياسي للدولة الإسلامية: 230.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> قريد عبد الحالق- في الفقه السياسي الإسلامي: 229.

<sup>(3)</sup> عبد القادر عودة - النشريع الجنائي الإسلامي: 317/1.

<sup>(4)</sup> فريد عبد الخالق- في الفقه السياسي الإسلامي: 233.

وخطورها على صاحبها، عن أبي ذر في قال، قلت يا رسول الله استعملي، فضرب بيده على منكي ثم قال: [«يا أبا ذر إنك ضعيف وإنحا أمانة وإنحا يوم القيامة حزي وندامة إلا من أخذها بخقها، وأدى الذي عليه فيها»](أ) كما دلت دروس التاريخ وعبره أن الخلل إذا حدث في تولي الوظائف العامة وقدم أهل الثقة والولاء والحسوبية، على أهل الخبرة والكفاءة والأمانة. دب الحراب في العمران البشرى واستشرى الفساد وقامت قيامة الأمة ودالت دولتها وتفشى الظلم والحيف بين أبنائها وقلت الأمانة واستشرت الخيانة وعمت البغضاء وهلك الحرث والنسل وما إلى ذلك من أسباب السقوط الحضاري العام. وقد حذر النبي في من وقوع المحتمع الإسلامي و إسناد الأمانات أو الوظائف العامة إلى غير أهلها، لأن ذلك نذير بقيام ساعتها وهلاكها.

عن أبي هريرة ﷺ، قال: [«إذا ضيعت الأمانة فانتظر الساعة. قيل يا رسول الله وما إضاعتها؟ قال: إذا وسد الأمر إلى غير أهله فانتظر الساعة»]<sup>(2)</sup>.

وقد توعد النبي ﷺ من يلي أمر الأمة ثم يغشها بوعبد شديد: عن يزيد بن زريع عن يونس، قال، أن رسول الله ﷺ قال: [«لا يسترعي الله عبدا رعية يموت حين يموت وهو غاش لها إلا حرم الله عليه الجنة»]<sup>(3)</sup>.

وإن من الأمور التي ينبغي على المسلم أن يُعلّرها من نفسه على دينه، أمران: حب المال، وحب الرياسة، وهما مقدمتان أساسيتان لفساد حال كثير من الناس من أهل الوظائف العامة. وفي هذا الصدد أخير النبي عليه الصلاة والسلام: عن كعب بن مالك الأنصاري عن أبيه قال، قال رسول الله ﷺ: [«ما ذئبان جائعان أرسلا في غنم بأفسد لها من حرص المرء على المال والشرف لدينه»](4) قال أبو عيسى هذا حديث حسن صحيح.

وأخبر أن حرص المرء على المال والرياسة يفسد دينه.. وغاية مريد الرياسة أن يكون كفرعون، وحامع المال أن يكون كقارون، وقد بين الله تعالى في كتابه العزيز مصير فرعون وقارون (5)، في قوله تعالى: ﴿ أَوَ لَمُ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانٌ عَالِبَةُ الَّذِينَ كَانُوا

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> السنن الكبرى للبيهفي~ كتاب أداب الفاضي، باب كراهية الإمارة...، حديث رفع: (20792): 52/15.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> صحيح البخاري- كتاب الرقائق- باب رفع الأمانة، حديث رف: (6131): 2382/5.

ره، صحيح مسلم- كتاب الإيمان، باب استحقاق الوالي الغاش لرعب عديد رقم: (142): 125/1.

ن<sup>هم</sup> سنن الترمذي– كتاب الزهد عن رسول الله، باب الزهد... حدث رقم: (2376): 588/4.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> فريد عبد الخالق- في الفقه السياسي الإسلامي: 235.

مِن قَبْلِهِمْ كَانُوا هُمْ أَشَدٌ مِنْهُمْ قُوَّةً وَآثَارًا فِي الأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ اللَّهُ بِلْنُوبِهِمْ وَمَا كَانَ لَهُم مِنْ اللَّهُ مِن وَاقِ﴾<sup>(1)</sup>.

وأما الذين لا يريدون علوا ف الأرض بالمال أو بالسلطان فمصيرهم إلى رضوان الله وحنة نعيم، قال تعالى: ﴿ تُلُكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ تَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لاَ يُويِدُونَ عُلُوًا فِي الأَرْضِ وَلاَ فَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ﴾ (2).

وقد فسر ابن تيمية الآية، حين صنف الناس تمقتضاها في الدنيا إلى أربعة أقسام:

القسم الأول: قوم يريدون العلو على الناس والفساد في الأرض، وهو معصية الله وهؤلاء هم شر الخلق.

والقسم الثاني: الذين يريدون الفساد في الأرض بلا علو كاللصوص والمحرمين وسفلة الناس.

والقسم الثالث: يريد العلو بلا فساد، كالذين عندهم دين يريدون أن يعلو على غيرهم من الناس.

والقسم الرابع: فهم أهل الجنة الذين لا يريدون علوا في الأرض ولا فسادا مع ألهم قد يكونون أعلى من غيرهم<sup>(3)</sup>.

ومن ثمة أوحب رسول الله على الرقابة الاحتسابية من الأمة على ذوي الوظائف العامة من أهل السلطة مما يستوجب المحاسبة أو العزل والرقابة الدائمة من خلال مؤسسات حفظ الوظيفة العامة، وتطبيق واحب «النصيحة»، قال رسول الله على: [«إثما الدين النصيحة، قالوا: لمن يا رسول الله؟ قال: لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم»](4).

4- المساواة في تحمل التكاليف العامة:

<sup>(1)</sup> سورة غافر – الأية: 21.

<sup>(2)</sup> سورة القصص - الآية: 83.

<sup>(3)</sup> ابن تبعية - إلسياسة الشرعية: 171، 172.

<sup>(4)</sup> حديث الدين النصيحة تم تتريجه في ص 164 من هذا البحث.

شرع الإسلام التكاليف العامة على مبدأ المساواة بين المسلمين في تحمل أدائها لما للروابط الاجتماعية من أثر في تبادل المنافع على قاعاءة الواحبات والحقوق. لأن كل حق يناله الفرد في المحتمع يقابله واحب يؤديه للآخرين. ولن تقوم فائمة لمحتمع اختلت فيه معادلة الواحبات والحقوق.

ومن أبرز التكاليف العامة في الإسلام: فريضة الزكاة، وفريضة الجهاد.

والفريضتان مؤسستان على المساواة بين الناس ممن تتوفر فيهم شروط الزكاة وشروط الجهاد.

فالزكاة هي الفريضة المالية العامة في الإسلام، وهي ركن من أركانه أو حق من حقوق الله، واحبة على الغني، وحق للفقير، وقد فرضت لتواجه حاجات الجماعة وهي على رأس مصادر الأموال العامة التي تشكل موارد الدولة الإسلامية. وهي واحب على الدولة أن تحصلها وتنفقها في مصارفها الشرعية. وللزكاة آثار عظيمة وإنجابية على المحتمع والدولة، إذ تحررهما من المعونات الحارجية والقروض الربوية وأضرارها الدينية والدنيوية على الاقتصاد الوطني والاستقلال السياسي.

أما فريضة الجهاد في الإسلام فتقوم على تحمل أفراد الأمة بالتساوي لأداء واحب تحصيل المهارات الفنية العسكرية للقيام بواحب الدفاع عن الأمة ورد العدوان وليس للاعتداء على الغير كما يأمر القرآن الكريم<sup>(1)</sup>.

قال الله تعالى: ﴿وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ الَّذِينَ يُفَاتِلُونَكُمْ وَلاَ تَعْتَلُوا إِنَّ اللّهَ لاَ يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ﴾(2).

هذا المعنى الشامل لمبدأ المساواة الذي يستغرق تفاصيل النظام السياسي الإسلامي ويشد من أزر عناصره الاخرى، كالشورى والعدل في منظومة متواشحة إلى حانب قيمة الحرية يستكمل النظام السياسي الإسلامي صورته التي تميزه عن النظم السياسية الأخرى باعتباره نظاما يستند في أصوله ومبادئه إلى رسالة الإسلام الخاتمة.

<sup>(</sup>أ) فريد عبد الخالق- في الفقه السياسي الإسلامي: 236 وما بعدها.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة البفرة- الأية: 190.

## المبدأ الوابع: الحرية:

إن الكلام عن حقوق الإنسان وحرياته العامة التي يقوم على أساسها النظام السياسي الإسلامي، ويكفلها للفرد والجماعة على السواء بميزان دقيق، تستدعي التذكير بأن مصدر هذه الحقوق والحريات هو الشرع الإسلامي الرباني الذي أنزله الله تعالى لحماية الإنسان من نفسه ومن اعتداء غيره عليه للحفاظ على كرامة الإنسان وصون طاقاته الفطرية الروحية والبدئية والمعرفية والإرادية من الهدر والتبديد باعتبارها دالة على مؤهلات الإنسان وقدراته على الاختيار والفعل الحر لأداء مهام الاستخلاف والعمارة في الأرض، والتصرف بما يحقق إرادة الإنسان وغاياته في الحياة.

## أولا: دلالة الوحي والقطرة على حرية الإنسان:

خلق الله تعالى الإنسان متعيزا عن سائر الكائنات من الناحية الفطرية، وسنحر له ما في السماوات والأرض، وأقدره على التصرف فيما حوله من طاقات مادية ومعنوية بمقتضى حريته التي يعبر عنها بالقدرة على إتيان الفعل أو تركه بمحض إراداته، سواء تعلق الأمر بأفعاله الاعتيادية في حياته الفردية والاجتماعية، أو تعلق بأوامر الله ونواهيه، طاعة أو معصية.

وبخصوص هذه الجبلة التي حلق عليها الإنسان، يبين الله تعالى ذلك في قوله: ﴿ قَلَ أَتَى الله تعالى ذلك في قوله: ﴿ قَلَ عَلَى الإنسَانَ مِن لَطْفَة أَمْشَاحِ عَلَى الإنسَانَ مِن لَطْفَة أَمْشَاحِ تَبْتَلِيه فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعًا بَصِيرًا، إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كُفُورًا ﴾ (أنّ وقالُ: ﴿ أَلَمْ نَجْعَلُ لَهُ عَيْنَيْنِ، وَلَسَالًا وَشَفَتَيْنِ، وَهَدَيْنَاهُ التَّجُدَيْنِ ﴾ (2) وفي معنى "وهديناه النحدين" يقول الشوكاني: «ألم نعرفه طريق الخير وطريق الشر...» (أنّ مادام الإنسان قادرا على أن يكون شاكرا أو كفورا في هذه الحياة لمعرفته بطريق الخير وطريق الشر شرعا وعقلا. فالتكليف والمسؤولية في حقه ثابتان، والحرية هي في سلوكه أحد الطريقين، طريق الاستحابة والعمل والشكر والإنساد في الأرض،

<sup>(</sup>أ) سورة الإنسان- الآبات: 1 إلى 3.

ه الله - الآيات: 8 إلى 10. " مورة البلد- الآيات: 8 إلى 10.

<sup>&</sup>lt;sup>رة)</sup> الشوكان- زبدة لنفسير: 1486.

وكل سيلقى حزاءه من حنس العمل الذي احترحه في الحياة الدنيا، قال تعالى: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّة شَرًّا يَرَهُ ﴾ (أ).

## ثانيا: الحقوق الإنسانية العامة في الإسلام:

بمقتضى تمتع الإنسان الفرد بالحرية والفدرة والإرادة على العمل والتصرف في حياته بين الكائنات كيف يشاء، ويشمل هذا الوضع البشر جميعا على اعتلاف أحناسهم وألوالهم ومكانتهم الاحتماعية، استحق الإنسان بوجه عام الكرامة الآدمية تفضلا من الباري عز وحل؛ فو كُونَة كُرَّفنا بني آدَمَ في أَن الكرامة في حقوق عامة تستوجب الصيانة والرعاية كي تستقيم الحياة الإنسانية، كحق الحياة وحفظ النفس، فلا يجوز شرعا انتهاك هذا الحق بالقتل أو الاعتداء المادي أو المعنوي، أو بالسحن، إلا إذا استحق الإنسان ذلك بحرم أتاه في حق غيره، عندها ينال حزاءه المناسب. وقد بلغ الأمر بالنبي في الحرب المشروعة ضد العدو أن يوصي باحترام حق الحياة من قبل حند الإسلام، وعدم التمثيل في القتل ولا إتلاف الشحر أو النبات ولا قتل الحيوان أو الصبية والعجزة والنسوة والعباد... الخ.

وكذلك ضمن الإسلام حق التملك والكسب للمؤمن والكافر على السواء في بحتمع المسلمين، للبالغ، وللطفل وللجنين كما هو الأمر في الميراث، ولا يؤخذ شيء من هذه الحقوق إلا إذا نص على ذلك شرعا، أو اقتضته مصلحة عامة (قي

## ثالثًا: حدود الحرية الإنسانية في الإسلام:

إن حرية الإنسان في الإسلام في أي بحال كان محدودة بضوابط نص عليها الشرع، والنظام السياسي الإسلامي يتكفل بسن القوانين التي تحفظ هذه الحرية من الانفلات والفوضى والتعدي على حقوق الله، أو حقوق الناس. وهذه الضوابط أو القيود ثلاثة:

الأول: العقيدة الإسلامية: هي أصل الدين بحقائقها الأساسية المتعلقة بعالمي الغيب والشهادة، وهي أساس الشريعة والأخلاق في الإسلام، وعلى أرضيتها يقوم نظام الحياة

 <sup>(</sup>ا) سورة الزازلة - الآبتان: 7، 8.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة الإسراء- الآية: 70.

<sup>(2)</sup> محمد المبارك- نظام الإسلام: الحكم والدولة: 108.

الإسلامية في الواقع الاجتماعي والسياسي الذي يتحرر فيه الإنسان من كل أشكال العبودية لغير الله. ومن هنا تصبح العقيدة الإسلامية من النظام العام في المحتمع لا يجوز إلحاق الضرر بأي مفهوم من مفاهيمها لأن ذلك يمثل من الناحية الفعلية اعتداء على المحتمع والدولة في نفس الوقت باعتبار المحتمع الإسلامي ونظامه السياسي ملتزمان بتلك العقيدة، فأي اعتداء عليها يجب دفعه ورده بقوة حتى لا يتقوض النظام العام، وفي هذا السياق شرع حكم للرتد من للسلمين عن العقيدة وما يتصل بها من أحكام الإسلام حماية للإسلام ولنظامه الاحتماعي من الهدم من الأساس. وأما من انطوى على شيء من الضلال أو الزيغ العقدي واحتفظ به لنفسه و لم يدع إليه ولا يفتن الناس عن دينهم فأمره إلى الله. ونستني من هذا أهل الكتاب الذين يعيشون في ظل النظام الإسلامي، فلا يجوز التعرض لهم لمحرد التزامهم بعقائدهم وشؤونهم الخاصة رغم خالفتها للحق الذي يؤمن به المسلمون، ما لم يتعرضوا بالطعن والنقد للعقيدة الإسلامية أو اللعوة لدينهم بين المسلمين، ولو فعلوا ذلك عندئذ لا يسمح لهم لأن ذلك مساس بالنظام العام وتقويض لأركانه.

وأما النقاش العلمي في فروع العقيدة والاختلاف بشألها في الجزئيات والتفاصيل مما هو محل اجتهاد ونظر كباقي ميادين الفكر والبحث العلمي فباب الحرية فيه مفتوح مع عدم المساس بالأمور الثابتة في ميدان العقيدة.

- الثاني: القيد الثان على حرية الإنسان في المحتمع الإسلامي. هو القيم الأخلاقية باعتبارها من أمور الشرع، ومكونات الحياة الفردية والاجتماعية، فالتعدي على أي قيمة من هذه القيم مساس بالدين وبالمحتمع في نفس الوقت، وقد تمثل عوامل هدم وتدمير لنظامه العام وعقائده وتشريعاته شيئا فشيئا.

فإذا كانت الزنا اعتداء على الأعراض، واختلاط الأنساب، وضياع الحياء من الناس والعفة ومجلبة للأمراض العضوية والنفسية وتعدي على حدود الله باعتبارها عرمة، فلا بحال لممارسة الحرية الجنسية في المحتمع الإسلامي، والزواج الشرعي هو الطريق الوحيد في اقتران الذكر بالأنثى في الإسلام. كذلك إذا كانت السرقة في المحتمع هي اعتداء على لللكية العامة أو الخاصة المشروعة فلا حرية للسارق، فضلا عن حرمة السرقة في الدين.

الثالث: وأما القيد الثالث فهو المصلحة العامة ودفع الضرر عن الغير، ويتعلق بالتصوفات المباحة في الأصل، يمكن الحد من حرية صاحبها إذا اقتضت المصلحة العامة ذلك، أو أدى ذلك إلى إيقاع ضرر بطرف احتماعي ما.

وبعد هذا يمكننا التطرق إلى أهم الحقوق والحريات السياسية التي فسنح الإسلام المحال فيها ضمن القيود والضوابط السابقة (1).

## رابعا: حرية الرأي في النظام السياسي الإسلامي:

قسم الباحثون في الفقه الدستوي الحديث الحرية إلى عدة أقسام، أهمها: حرية الرأي، وحرية العقيدة، وحرية التعليم، وحرية الملكية، والحرية الشخصية.

وهناك من قسم بعض هذه الشعب إلى فروع أو أقسام أخرى، كما هو حال الحرية الشخصية الذي حعله البعض يتضمن: حرية التنقل، وحق الأمن، وحرية السكن... الخ ولو نظرنا إلى هذه الشعب جميعا من حيث الشمول لاعتبرنا «حرية الرأي» هي أصل هذه الحريات كلها، بالإضافة إلى كونما ألصق هذه الحريات بالنظام السياسي للدولة (2).

والنظر فيما تم عرضه سابقا من معاني الشورى، والعدل، والمساواة، والحرية وضوابطها، كمبادئ للنظام السياسي الإسلامي يمكن تصور معنى واضحا إلى حد ما لمضمون الحرية في المحال السياسي الإسلامي كالآتي: الحرية في المحال السياسي تعنى، عدم حواز استبداد الحكام بالحكومين، ووحوب إقرار حق المحكومين في المشاركة وإدارة أمورهم العامة بدون قيود، غير ما تستلزمه ضوابط العقيدة الإسلامية والأخلاق والشريعة، ومصلحة الأمة.

ويمكن تفصيل القضايا المتعلقة بحرية الرأي في المحال السياسي على النحو الآتي:

1- حرية الرأي في القرآن والسنة:

<sup>(</sup>أ) محمد المبارك عظام الإسلام: الحكم والنولة: 109 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> عمد سليم العوا- في النظام السياسي للدولة الإسلامية: 211.

إن القول بحرية الرأي في الكتاب والسنة، لا يعتبر ذلك بحاراة للتطور الفكري الإنساني في المحالات الفكرية والسياسية، وإنما هو حق شرعي أصيل. نطق به الوحي وتهضت به قواعد الشريعة وأصولها العامة (1).

ومن قضايا حرية الرأي في القرآن والسنة ما يلي:

#### أ- حرية العقيدة:

لقد أعطى الإسلام الإنسان كامل الحرية في اعتقاد ما يشاء انسجاما مع قطرته التي تقوم على السمع والبصر والفؤاد ونفخة الروح فيه كي يكون قادرا على سماع الحق ومشاهدة الآيات الدالات على وجود الله ووحدانيته وعظيم صفاته، ثم يختار بحرية بين الإيمان والكفر.

وقد حاء تأكيد حرية العقيدة في عدة آبات قرآنية قطعية الدلالة، منها قوله تعالى: ﴿لَا اللَّهِ وَقَدْمِن بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَد تُبَيِّنَ الرَّشَدُ مِنَ الْغَيِّ فَمَنْ يَكُفُّرُ بِالطَّاعُوتِ وَيُؤْمِن بِاللّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوةِ الْوَثْقَى لَا انفِصَامَ لَهَا وَاللّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ (٢٤).

يقول البيضاوي في تفسير الآية: «إذ الإكراه في الحقيقة إلزام الغير فعلا لا يرى فيه خيرا يحمله عليه، وقد تميز الإيمان من الكفر بالآيات الواضحة ودلت الدلائل على أن الإيمان رشد يوصل إلى السعادة الأبدية، والكفر غي يؤدي إلى الشقاوة السرمدية، والعاقل متى تبين له ذلك بادرت نفسه إلى الإيمان طلبا للفوز بالسعادة والنحاة، ولم يحتج إلى الإكراه والإلحاء» (6).

عمى أن الدين الحق لا إكراه ولا إحبار عليه من الله عز وحل، بل مبناه على التمكين والاختيار، لأنه مناط التواب والعقاب، ولولا ذلك لما حصل الابتلاء والاختيار، ولبطل الامتحان (4)، وهو كقوله تعالى: ﴿ فَهَن شَاء فَلْيُؤْمِن وَمَن شَاء فَلْيَكُفُر ﴾ (5).

بل وحه الخطاب القرآني الرسول ﷺ إلى كيفية الدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة والمحدّلة والمعرّعظة الحسنة والمحدّلة بالمحكّمة والمعرّعظة المحسنة

<sup>(1)</sup> رحيل محمد غرابية - الحقوق والخريات السياسية في الشريعة الإسلامية: 332.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة البقرة - الآية: 256.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> البيضاري- التفسير: 135/1.

<sup>(4)</sup> سهيل حسين الفتلاوي- حقوق الإنسان في الإسلام: 43.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سورة الكهف- الآية: 29.

وَجَادِلْهُم بِالِّتِي هِي أَحْسَنُ إِنَّ رَبُّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن صَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهَتَّدِينَ ﴾ (أ)، ومن ثمة فلا داعي للحجر على حربة الناس في التفكير والاعتقاد، بل الأمر إليهم بمحض اختيارهم لأنفسهم ما يشاؤون، والله تعالى خالق الناس لا يحملهم على الإيمان أو يفرضه عليهم. قال عز وجل مخاطبا رسوله الكريم في هذا الصدد: ﴿وَلَوْ شَاء رَبُّكَ لَآمَنَ مَن فِي عليهم، قال عز وجل مخاطبا رسوله الكريم في هذا الصدد: ﴿وَلَوْ شَاء رَبُّكَ لَآمَنَ مَن فِي الأَرْضِ كُلُهُمْ جَمِيعًا أَفَانَتَ لَكُرهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ (2)، وقال له أيضا: ﴿وَمَا أَكُثُونُ النَّاسَ وَلُو حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ (6).

إذا كان الإسلام لا يجيز إكراه أحد على الدخول فيه، فإنه بالمقابل لا يسمح لأحد أن يكره أهله على الخروج منه بأي طريقة من الطرق لأن في ذلك اعتداء على حرية المعتقد عند المسلم<sup>(4)</sup>.

ومن واحب المسلم الذي يقع عليه الاضطهاد في دينه أن يهاجر بدينه إلى أرض تكفل له حماية حريته في العقيدة والبيان، وهذه الهجرة لا يشترط فيها أن تكون أرضا يحكمها الإسلام- وإنما يكفيه أن يكون بإمكانه في مهجره أن يعبد الله ويقيم شعائر دينه، كما حصل في فحر بعثة النبي على حين أذن الأصحابه بالهجرة إلى الحبشة وهي دولة تصرائية فرارا بدينهم من اضطهاد قريش، وهذه هي الهجرة التي لا تنقطع إلى يوم القيامة (5).

وفيها يقول عز وحل: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّاهُمُ الْمُلَاثَكَةُ ظَالِمِي الفُسِهِمْ قَالُوا فِيمَ كُنتُمْ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الأَرْضِ قَالُوا اللَّمِ تَكُنْ أَرْضُ اللَّهُ وَاسْعَةً فَتُهَاجِرُوا فِيهَا فَأُولَتِكَ مَأْوَاهُمْ كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْوَلْدَانَ لَا يَسْتَظِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهُمُّ وَسَاءَتُ مَصِيرًا، إِلاَّ الْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْوَلْدَانَ لَا يَسْتَظِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهُمُّ وَسَاءَتُ مَضِيرًا، إِلاَّ الْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْوَلْدَانَ لَا يَسْتَطَيعُونَ حِيلَةً وَلاَ يَهُمُّ وَسَاءَتُ مَصِيرًا، إِلاَّ الْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْوَلْدَانَ لاَ يَسْتَطَعُونَ حَيلَةً وَلاَ يَعْفُوا عَفُولًا غَفُولًا غَفُولًا كَاللَّهُ عَفُولًا غَفُولًا كَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ أَن يَعْفُوا عَنْهُمْ وَكَانَ اللَّهُ عَفُولًا غَفُولًا غَفُولًا كَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِّيَ اللَّهُ الْمُعَلِيقُونَ عَنْهُمْ وَكَانَ اللَّهُ عَفُولًا غَفُولًا غَفُولًا كَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُلْانَ اللَّهُ عَفُولًا غَفُولًا غَلُولَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُعَلِيقُولَ عَنْهُمْ وَكَانَ اللَّهُ عَفُولًا غَفُولًا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْتُهُمْ وَلَا لَهُ لَاللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْلًا لَا لَهُ عَلَيْلًا لَهُ لَا لَا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْلًا لِلْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْلًا لِلللَّهُ عَلَيْلُوا لِيَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْلُوا لَهُ لِللللْهُ عَلَيْلًا لِللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(1)</sup> سورة النحل- الآية: 125.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة يونس- الآية: 99.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة يوسف- الأية: 103.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> راشد الغنوسي- الحريات العامة في الدولة الإسلامية: 44.

<sup>(5)</sup> محمد سليم العوا- في النظام السهاسي للدولة الإسلامية: 215.

<sup>&</sup>lt;sup>رئم</sup> سورة النساء- الآيات: 97 إلى 99.

ومن بين الأهداف التي شرع الجهاد في الإسلام والإذن بالقتال المحافظة على حرية العقيدة، وصيانة المعابد، وحرمة الشعائر الدينية (أ)، قال الله عز وجل في ذلك: ﴿ أَذِنَ لِلّذِينَ لِلّذِينَ أَخْرِجُوا مِن دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقِّ إِلاَّ يُقَاتَلُونَ بِأَلَهُمْ ظُلمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى مَصْرِهِمْ لَقَديرٌ، الَّذِينَ أَخْرِجُوا مِن دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقِّ إِلاَّ أَن يَقُولُوا رَبَّنَا اللَّهُ وَلَوْلًا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بِيَعْضِ لَهُدَّمَتُ صَوَاهِعٌ وَبِيَعٌ وَصَلَوَاتٌ وَمَسَاجِدُ يُذَكّرُ فيهَا اسْمُ اللَّه كَثيرًا ﴾ (3).

ويقرن الإمام عبد الحميد بن باديس بين هذه المعاني المحتلفة للحرية وحياة الإنسان، وملازمة إحداهما للأحرى ملازمة لا تنقطع في ظل الشريعة الربانية وممارسات الحكم الراشد. يقول: «فحق كل إنسان في الحرية كحقه في الحياة، ومقدار ما عنده من حياة هو مقدار ما عنده من حرية، والمعتدى عليه في شيء من حياته، وما عنده من حرية، والمعتدى عليه في شيء من حياته، وما أرسل الله من رسل وما شرع لهم من الشرع إلا ليحبوا أحرارا، وليعرفوا كيف يأخذوا بأسباب الحياة والحرية، وحتى يستثمروا تلك الحياة وتلك الحرية إلى أقصى حدود الاستثمار النافع، وما انتشر الإسلام في الأمم إلا لما شاهدت فيه من تعظيم للحياة والحرية ومحافظة عليهما وتسوية بين الناس فيهما مما أم تعرفه تلك الأمم من قبل لا من ملوكها ولا من أحبارها ورهبالها» (ق.

## ب- حرية التفكير:

حض الإسلام الإنسان على استخدام ملكة التفكير فيه لتميزه بالعقل والنظر والتدبر في أموره كلها، بدءا بمعرفة حقائق الغيب في خطاب الوحي ومرورا بآيات الله في الأفاق والأنفس التي تودي دورا حيويا في تنمية إبمانه وترقية فهمه ومعارفه بسنن الله، كي يهتدي إلى الحق، ويعمر الأرض بالحيرات ويشيع الأمن والسلام في ربوع الدنيا، ففي بحال الهداية إلى الإيمان عن طريق التفكير، حاء قوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَا اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَا اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَا اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ اللَّهُ فَيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُتُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ في خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ اللَّهُ فَيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُتُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ في خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَيَتَفَكَّرُونَ في خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَيَتَفَكُرُونَ في خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَيَتَفَكَّرُونَ في خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَيَتَفَكُرُونَ في خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَيَتَفَكُونَهُ في اللهِ اللهُ فَيْمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُتُوبِهِمْ وَيَتَفَكُرُونَ في خَلْقِ العَالِمُ اللهُ فَيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُتُوبِهِمْ وَيَتَفَكُمُ وَلَا تَعْلَى اللهُ في اللهُ قَامَاتِ وَالأَرْضِ وَالنَّالِ في اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ال

<sup>(1)</sup> تيسير خميس العمر - حرية الاعتقاد في ظل الإسلام: 226.

<sup>(2)</sup> سورة الحج- الأيتان: 39، 40.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> عبد الله شريط» مشكلة الحكم في دولة الأمر عبد القادر ونظرية الشيخ ابن باديس، دراسة مقدمة لندوة اليونسكو في «الرؤية السياسية والأعلاقية في الإسلام» (7-11 ديسمبر 1981): 15.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سورة آل همران– الآيتان؛ **19**0، 191.

آيات كثيرة الحث على التفكير في الكون وسننه وحوادثه بغرض معرفة الله خالق الكون، وتسخير طاقاته وخيراته لرفاهة الإنسان وعيشه من خلال العلوم والتقنيات التي هي نتاج تفكير الإنسان ونظره المستمر في مجرى حوادث الطبيعة وسننها المضطردة.

كما حث الإنسان على التفكير في المجتمع وسننه وحوادثه التاريخية للعبرة والدرس والاستفادة والتحكم في مجريات التغيير والتحطيط لإصلاح المجتمع وتنمية إيجابياته، ورد السلبيات التي تقوض أركانه وتقضي على الإيمان والأخلاق فيه، قال الله تعالى: ﴿سَتُرِيهِمْ آيَاتُنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَلُّ أُولَمْ يَكُف بِرَبِّكَ أَلَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ (أ)، وقال: ﴿إِنَّ اللَّهَ لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقَوْم حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ ﴾ (2).

وإلى حانب الترغيب في التفكير ضمن الإسلام حرية التفكير في إطار قواعد الشرع وحمية الحق والبينات.

من شواهد احترام حرية التفكير والنعبير عن الرأي في المحتمع الإسلامي الأول أيام خلافة عمر بن الخطاب فللله حين هم في خطبة عامة بوضع حد أعلى للمهر واحهته امرأة من بين الخاضرين واعترضت عليه استنادا إلى قوله تعالى: ﴿وَإِنْ أَرَدَتُمُ اسْتَبْدَالَ زَوْجٍ مَكَانَ زَوْجٍ وَكَانَ زَوْجٍ وَآتَيْتُمْ إِحْدَاهُنَّ قِبِطَارًا فَلاَ تَأْخُذُوا مِنْهُ شَيْئًا أَتَأْخُذُونَهُ بُهْتَاناً وَإِثْماً مُبِيناً ﴾ (ق) فالزمته الحجة وتراجع عن رأيه وهو أمير المؤمنين، وقال على رؤوس الأشهاد: «أصابت امرأة وأخطأ عمر» (4).

## ج-- الحرية السياسية:

تضمن الشريعة الإسلامية حق الأمة السياسي في إبداء الرأي ضمن حدود الشرع عقديا وأخلاقيا وما يحقق مصلحة عامة لا تضاد شيئا من الدين. وللفرد المسلم أن يبدي رأيه في أمور الحياة العامة، وأن يشارك في بناء الحياة السياسية، وأن يعترض على تصرفات الحكام وينتقدها على ضوء مقياس الإسلام ومصلحة المحتمع. ولا يحق لأي كان أن يقيد حريته في ذلك أو يمنعه

<sup>(</sup>أ) سورة نصلت - الآية: 53.

<sup>(2)</sup> سورة الرحد - الأبة: 11.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سورة النساء- الأية: 20.

<sup>(</sup>٩) سهيل حسين الفتلاوي- حقوق الإنسان في الإسلام: 48.

ما التزم الإنصاف وقواعد الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر المقررة شرعا، إلا إذا كان في نقده واعتراضه افتئات على الآخرين ومس بشرفهم وأعراضهم والهام لهم بالباطل عندتذ يوضع عند حده بعدل وإنصاف<sup>(1)</sup>.

ولتوجيهات القرآن والسنة في التعبير عن الرأي والنصح لخاصة المسلمين وعامتهم نصوص كثيرة توجب على الإنسان الذود عن حمى الدين ومصالح المسلمين دون انتظار تكليف من أحد، فرادى وجماعات. قال الله تعالى: ﴿وَلْتَكُن مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْمَخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بالْمَعْرُوفِ وَيَنْهُونَ عَنِ الْمُنكَرِ﴾ (2).

وفي سنة النبي صلى الله عليهم ورد نفس المعنى ليحمل المسلمين واحب النصيحة، في قوله عليه السلام: [«إنما الدين النصيحة، قالوا: لمن يا رسول الله، قال: لله ولكتابه ولرسوله ولائمة النسلمين وعامتهم»](ق)، وعن النعمان بن بشير رضى الله عنهما، أن النبي فلا قال: [«مثل القائم على حدود الله والواقع فيها، كمثل قوم استهموا على سفينة فأصاب بعضهم أسفلها، فكان الذين في أسفلها إذا استقوا من الماء مروا على من فوقهم فقالوا: لو أنا خرقنا في نصيبنا خرقا، ولم نؤذ من فوقنا، فإن يتركوهم وما أرادوا هلكوا وأهلكوا جميعا، وإن أخذوا على أيديهم، نحوا ونجوا جميعا»](أ)، فالنحاة للحميع متعلقة بالنهي عن المنكر. كل هذه النصوص الشرعية المعبرة عن واحب الأمر بالمعروف في المحتمع السياسي الإسلامي تعني المطالبة بفعل ما هو حق وحير ومصلحة للأمة، والنهي عن المنكر هو المطالبة يتحنب وترك ما هو باطل وشر ومفسدة للحياة بجميع حوانبها، هذا المبدأ نفسه هو الذي يقرر حرية الرأي والحرية السياسية في التعبير والنقد لإحقاق الحق وإبطال الباطل ومطاردته.

ومن ثمة فإن مبدأ الحرية في النظام السياسي الإسلامي يقوم على دعامتين أساسيتين:

الأولى: المشاركة في اختيار الحاكم على أساس مبدأ الشورى بين المسلمين بغض النظر عن وسيلة التعبير أو كيفية تنفيذ هذه الشورى من الناحية الإحرائية.

<sup>(</sup>أ) عمد المبارك - نظام الإسلام: الحكم والدولة: 120.

<sup>(2)</sup> سورة آل عمران- الآية: 104.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> منتن النسائي، ثم تخريج الحديث في **س.464** من هذا البحث.

<sup>(4)</sup> صميع البعاري- كتاب الشركة، باب عل يقرع في القسمة...، حديث رقم: (2361): 882/2.

والثانية: ضمان إبداء الرأي والنصح للحكام من طرف الأمة ونقد أعمالهم بحرية بمقاييس الإسلام ومصلحة المسلمين من دون تشهير ولا تجريح<sup>(1)</sup>.

و هذا يتميز النظام السياسي الإسلامي في قيمه ومبادئه التي يستمدها من فلسفة السياسة التوحيدية الإسلامية عن غيره من الأنظمة السياسية الدينية وغير الدينية في القديم والحديث وفي المستقبل كما تميزت الرسالة الخاتمة المنطوية على الحق كل الحق، عقيدة وشريعة، ومنهج حياة، عن سائر الأديان والمذاهب والفلسفات ونظم الحياة.

<sup>(1)</sup> عمد المبارك- نظام الإسلام: الحكم والنولة: 122.

#### الخساغة

نصل في نماية هذا البحث إلى الإحابة على التساؤلات التي أثيرت في المقدمة، والتي عن طريقها توصلنا إلى عدد من النتائج الهامة خصوص "البعد الاحتماعي والسياسي لعقيلة التوحيد" حسب المحاور الثلاثة الآتية:

المحور الأول: النموذج المعرفي التوحيدي.

المحور الشاورة البعد الاحتماعي لعقيدة التوحيد

المحور الثالث: البعد السياسي لعقيدة التوحيد.

المحور الأول: من التتاتج الأساسة لهذا المحور من خلال الدراسة: تبين أن عقيدة التوحيد هي أساس النظام المعرفي في الإسلام. ويمكن بناء نموذج معرفي توحيدي بالنظر إلى المضامين الإيمانية والعلمية والعملية وتكاملها في الرؤية الترحيدية لعالمي الغيب والشهادة.

-واستنادا إلى مقومات النموذج المعرفي التوحيدي قلا تضارب بين مصادر المعرفة ووسائلها، الموزعة بين الوحي،والكون، والعقل، والحواس، بل بينها- في الواقع- تكامل وتضافر يتحلى في إدراك مبدأ وحدة الحقيقة وفتر منهجية الجمع بين القراءتين.

-إن النظرة العلمية إلى حقول المعرفة الكونية، والاحتماعية والإنسانية، من خلال النموذج المعرفي التوحيدي تقوم على أسس عندية، وذلك برد الساحات الكونية جميعا إلى الخلق الإلهي والفعل الريابي، وإلى أسس معرفية تنحلي في الإدراك الإنساني لسنن الله في الخليقة حين يكتشف الإنسان باحتهاده العلمي، قرابين الخياة ويعمل على التأثير من خلالها في الطبيعة والإنسان حسب رؤيته العقدية وغاياته العملية في الخياة.

-شكل التموذج المعرفي التوحيدي في هذه الدراسة «حسر عبور» بين عقيلة التوحيد، وبين البعد الاحتماعي والسياسي لها.

-ومن النتائج العامة للمحور الثاني، أن عفيدة التوحيد هي أسلم البعد الاحتماعي من الحياة الإنسانية في ظل الإسلام، أو هي أصل فلسفة الاحتماع فيه. ومن النتائج المترتبة عن ذلك:

- أن الحياة الاجتماعية تقوم على سنة الزوجية بين الذكر والأنشى.
  - وأن الاحتماع الإنسان يتكون من خلايا احتماعية هي الأسر.
    - وأن التعاون سنة احتماعية بين سائر عناصر مكونات المحتمع.
    - والرابطة الإيمانية هي أساس الاحتماع في نظام الأمة الوسط.
- ووحدة الإنسانية مبدأ توحيدي، وتكويني: فالله تعالى هو الخالق لجميع الناس، وأصل
   جميع الناس من آدم، وآدم من تراب.
- وربط الحياة الاجتماعية بعقيدة التوحيد تعبير أصيل عن ذاتية الإسلام، وتحاوز لأنماط الحياة الاجتماعية المناقضة لمقاصد الإسلام وغاياته في القديم والحديث.

ومن ثمة يمكن بناء نظام اجتماعي إسلامي، يعكس مبادئ التوحيد وقيمه في الواقع الإنساني المعاصر.

وأما نتائج المحور الثالث من البحث، وهو البعد السياسي لعقيدة التوحيد، فتصدر عن المنطلق السابق ذاته: إذ التوحيد هو أساس العقيدة السياسية أو الفلسفة السياسية في دين الإسلام، لأن الفعل السياسي إنساني واحتماعي بالضرورة، نابع من مقومات الحياة الاحتماعية ومعبر عن علاقاتها ومحقق لمقاصدها في تدبير شؤون الناس داخل المحتمع وحارجه، وبالتالي فهو مشدود إلى المرجعية العقدية والأخلاقية والمنظومة التشريعية التي تقوم عليها الحياة الاحتماعية.

وإبراز خصائص النظام السياسي الإسلامي المعاصر ومقوماته الذاتية، وتمييزه عن نظم الأمة التاريخية في الحكم، ونظم الحكم الديني الكنسي، ونظم الحكم الديني الكنسي،

وخلاصة النتائج هي: أن عقيدة التوسيد في الإسلام، تعد بحق: أصل النظام المعرفي، وأصل الاحتماع الإنساني، وأصل فلسفة السياسة فيه.

#### التوصيات:

إن ما يمكن تقديمه من توصيات في خاتمة هذا البحث، يستند إلى قناعات تتوخى للزيد من الدراسة والبحث للعمق حول القضايا التي طرحها هذا البحث ووصل فيها إلى نتائج أولية متواضعة، تتطلب حهودا بحثية مستقبلية متعددة في حقل الدراسات العقدية والمعرفية والاحتماعية والسياسية وغيرها. ولذلك نقترح ما يأتي:

1- العمل على تجديد صياغة العقيدة الإسلامية بما يمكنها من التأثير الفعال في بناء شخصية الفرد والمحتمع في الأمة، والمقدرة على منافسة العقائد والمذاهب الوضعية وغير الوضعية في تفسير حقائق الحباة وتنظيمها، وتسهيل اعتناقها على سائر البشرية.

2- تكثيف البحث حول النظام المعرفي الإسلامي، وبلورة نماذج معرفية توحيدية مناسبة لحميع حقول الدراسة الكونية والاجتماعية والإنسانية من منطلقات المنهجية المعرفية القرآنية، بغرض تجاوز أزمة العقل المسلم من حهة وأزمة العقل الغربي في مرحلة ما بعد الحداثة من جهة ثانية.

3- نكثيف البحث حول البعد الاحتماعي لعفيدة التوحيد وتفصيله أكثر وتعميق مباحثه انطلاقا من معطيات الوحي كتابا وسنة من ناحية، وانطلاقا من الفطرة الاحتماعية الواقعية من ناحية أخرى.

وهذا بغرض الوصول أولا: إلى نموذج احتماعي توحيدي يختزن مبادئ الإسلام وقيمه في العقيدة والشريعة والنظرة إلى الإنسان والحياة والنظم الكفيلة بتحقيق غايات الدين ومقاصده في العمران البشري.

وللوصول ثانيا: إلى الإدراك العلمي الواقعي لصورة النموذج الاحتماعي ومكوناته الفطرية ودرحة انحرافه عن النموذج المثالي أو اقترابه منه.

4- ضرورة البحث المستمر حول البعد السياسي لعقيدة التوحيد، حتى يتبلور النموذج الأمثل المعبر عن ذاتية الإسلام من جهة، والقادر على استيعاب واقع المسلمين، وتجاوز النماذج الأحرى والتفوق عليها نظريا وعمليا، تفوق الإسلام على سائر المذاهب والأديان.

والله الموفق والهادي إلى سواء السبيل.

#### فهرس المصادر والمراجع

أولا/ القرآن الكريم.

#### ثانيا/ كتب التفسير:

- 1- ابن كثير، أبو الفدا إسماعيل القرشي الدمشقي (ت774هـ)، بيروت: دار المعرفة،
   1980.
- 2- البيضاوي، أبو عبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي (ت791هـ)، تفسير أنوار التنزيل
   وأسرار التأويل، ط1، بيروت: دار الكتب العلمية، 1988م.
- 3- الرازي، أبو عبد الله بن عمر بن حسين القرشي (ت606هـ)، التفسير الكبير، بيروت:
   دار إحياء التراث العربي، د.ت.
  - 4- رضا، محمد رشيد، تفسير المنار، ط2، بيروت: دار المعرفة، د.ت.
- 5- الزحيلي، د. وهبة، التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، ط.1، دمشق: دار الفكر، 1423هـ/2003م.
- السعدي، عبد الرحمن بن ناصر، تبسير الكريم الرحمن في تفسير كلام للنان، ط1،
   الرياض: دار المغنى للنشر والتوزيع، 1419ه/1999م.
- 7- الشوكان، محمد بن على بن محمد، زبدة التفسير من فتح القدير، مختصر للدكتور
   محمد سليمان عبد الله الأشقر، ط1، الكويت: مطابع الأنباء، 1406ه/1986م.
- 8- الطبري، أبو حعفر محمد بن جرير، حامع البيان في علوم القرآن، بيروت: دار الفكر،
   1978.
- 9- القرطبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري (ت671هـ)، الجامع لأحكام القرآن،
   بيروت: دار إحياء التراث العربي.
  - 10- قطب، سيد، في ظلال القرآن، ط32، القاهرة: دار الشروق، 1423ه/2003م.
- 11- السيوطي، حلال الدين، الدر المنثور في التفسير بالمأثور، بيروت: دار المعرفة، د.ت.

## ثالثا/ كتب الحديث:

ابن ماحة، أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني (ت275هـ)، سنن ابن ماحة، تحقيق محمد
 فؤاد عبد الباقي، بيروت: دار إحياء النراث العربي، 1975م.

- 2- أبو داود، سليمان بن الأشعث السحستاني الأزدي (ت275هـ)، صحيح سنن أبي داود، مراجعة وضبط محب الدين عبد الحميد، القاهرة: مطبعة مصطفى محمد ومكتبته، د.ت.
  - 3- أحمد بن حنبل، مسند الإمام أحمد، بيروت: المكتبة الإسلامية، د.ت.
- 4- البخاري، أبو عبد الله بن محمد بن إسماعيل بن مغيرة، صحيح البخاري، تحقيق محمد
   فؤاد عبد الباقى، بيروت: دار المعرفة. د.ن.
- 5- البيهقي، أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، ط1، الهند: مطبعة دائرة المعارف العثمانية،
   1354هـ..
- 6- الترمذي، أبو عيسى، سنن الترمذي، نحقيق أحمد شاكر، ط1، القاهرة: مطبعة مصطفى البابي الحليى وأبناؤه، 1356هـ.
- 7- الشوكان، محمد بن علي بن محمد (ت1255هـ)، نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار من
   أحاديث سيد الأخبار، بروت: دار الجيل، د.ت.
- 8- مسلم، أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري (ت261هـ)،
   صحيح مسلم، القاهرة: مطبعة المعرفة ودار الفكر، 1981م.
- 9- النسائي، أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن على بن يحر، سنن النسائي، بيروت: دار
   الكتاب العربي، د.ت.

# رابعا/ كتب العقيدة والاجتماع والسياسة والفلسفة والفكر الإسلامي المعاصر:

- ابن الأثير، الكامل في التاريخ، بيروت: دار صادر للطباعة والنشر، 1965م.
- 2- ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم النميري الحراني الدمشقي، الحسبة في الإسلام، تحقيق سيد بن محمد بن أبي سعدة، ط1، الرياض: شركة العبيكان للطباعة والنشر، 1403ه/1983م.
- 3- ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم النميري الحراني الدمشقي، السياسة الشرعية في إصلاح الراعى والرعية، بيروت: دار الكتاب العربي، د.ت.

- 4- ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم النميري الحراني الدمشقي، توحيد الألوهية، ضمن بمعوه فتاح شيخ الإسلام ابن تيمية، جمع عبد الرحمن بن قاسم، ط1، الرياض: 1381هـ.
- 5- ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم النميري الحراني الدمشقي، كتاب الإيمان، ضمن مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، جمع عبد الرحمن بن قاسم، ط1، الرياض: 1381ه.
- 6- ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم النميري الحراني الدمشقي، كتاب السلوك، ضمن بحموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، جمع عبد الرحمن بن قاسم، ط1، الرياض: 1381ه.
  - 7- ابن خلدون، عبد الرحمن، المقدمة، بيروت: دار الكتاب اللبناني، 1956م.
- 8- ابن عاشور، محمد الطاهر، مقاصد الشريعة الإسلامية، تونس: نشر الشركة التونسية للتوزيع، 1978م.
- 9- ابن عاشور، محمد الطاهر، أصول النظام الاحتماعي في الإسلام، تونس: نشر الشركة
   التونسية للتوزيع، 1979م.
- ابن نبي، مالك، شروط النهضة، ترجمة عمر كامل مسقاوي وعبد الصبور شاهين،
   بيروت: دار الفكر، 1399ه/1977م.
- 11- ابن هشام، مختصر سوة ابن هشام، إعداد محمد عقيف الزعبي، ط1، بيروت: دار
   النقائس، 1397ه/1977م.
- 12- أبو إسحاق، الشاطبي، الاعتصام، ضبط وتصحيح أحمد عبد الشافي، الجزائر: دار شريغة، د.ت.
- 13- أبو إسحاق، الشاطبي، الموافقات في أصول الشريعة، ضبط الذكتور عبد الله دراز،
   بيروت: دار المعرفة، د.ت.
- 14- أبو الفضل، د. منى عبد المنعم، الأمة القطب: نحو تأصيل منهاجي لمفهوم الأمة في الإسلام، ط1، القاهرة: المعهد العالمي للفكر الإسلامي، 1417هـ/1996م.
  - 15- أبو عجوة، د. محمد بحيب، المحتمع الإسلامي، ط1، القاهرة: مكتبة مدبولي، 1999.
- 16- أبو سليمان، عبد الحميد أحمد، أزمة العقل المسلم، ط2، الجزائر: دار الهدى، 1413م/1992م.

- 17- أبو سليمان، عبد الحميد أحمد، قضية المنهجية في الفكر الإسلامي، ط1، القاهرة: المعهد العالمي للفكر الإسلامي، 1409ه/1989م.
- 18- أبو سليمان، عبد الحميد أحمد، العنف وإدارة الصراع السياسي في الفكر الإسلامي، ط1، دمشق: دار الفكر، 1323ه/ 2002م.
- 19- أبو شقة، عبد الحليم محمد، تحرير المرأة في عصر الرسالة، ط4، الكويت، دار القلم، 1398-1978م.
- 20- أحمد، منظور الدين، النظريات السياسية الإسلامية في العصر الحديث، ترجمة الدكتور عبد الجواد خلف، القاهرة: دار الوفاء، 1988م.
- 21- آغروس، م. روبرت، وستانيو، ج.ن، العلم في منظوره الحديد، ترجمة كمال خلايلي، ط1، الكويت: عالم المعرفة، 1409ه/1989م.
- 22- إقبال، د. محمد، تحديد الفكر الديني في الإسلام، ترجمة محمود عباس، ط2، القاهرة:
   لجنة التأليف والترجمة، 1968م.
- 23- الأمين، محمد تقي، عصر الإلحاد، ترجمة الدكتور مقتدى حسين ياسين، القاهرة: دار الصحوة، د.ت.
- 24- البار، د. محمد على، الله حل حلاله والأنبياء والتوراة والعهد القديم، ط1، دمشق: دار القلم: 1419هـ/1990م.
- 25- باشا، د. أحمد فؤاد، دراسات إسلامية في الفكر العلمي، ط3، القاهرة: دار الهداية، 2003م.
  - 26 بدوي، د. ثروت، النظم السياسية، القاهرة: دار النهضة العربية، 1962م.
- 27- برزنجي، د. نعمت حافظ، الكيان الإسلامي والنضال من أحل العدالة، ترجمة أنس الرفاعي، ط1، دمشق: دار الفكر، 1999م.
- 28- برنتون، كارين، تشكيل العقل الغربي، ترجمة شوقي حلال، القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، د.ت.
- 29- البهنساوي، د. سالم، مكانة المرأة بين الإسلام والقوانين العالمية، الجزائر: طيباوي للطبع والنشر، د.ت.

- 30- البوطي، د. محمد سعيد رمضان، المرأة بين طغيان النظام الغربي ولطائف التشريع الرباني، ط1، دمشق: دار الفكر، 1417ه/1996م.
- 31- البوطي، د. محمد سعيد رمضان، منهج الحضارة الإنسانية في القرآن، ط1، دمشق: دار الفكر، 1982م.
- 32- بوكاي، د. موريس، ما أصل الإنسان؟ إحابات العلم والكتب المقدسة، ط12، الرياض: مكتب التربية العربي لدول الخليج، 1406ه/1985م.
- 33- بيجوفيتش، على عزت، الإسلام بين الشرق والغرب، ط1، بيروت: مؤسسة العلم الحديث، 1414ه/1998م.
- 34- بيجوفيتش، على عزت، الإعلان الإسلامي، ترجمة محمد يوسف علس، ط1، القاهرة: دار الشروق، 1419ه/1999م.
  - 35- الترابي، د. حسن عبد الله، السياسة والحكم، ط1، بيروت: دار الساقي، 2003م.
- 36- الترابي، د. حسن عبد الله، الإيمان أثره في حياة الإنسان، ط4، الكويت: دار القلم، 1403هـ/1983م.
- 37- توفيق، د. محمد عز الدين، دليل الأنفس بين القرآن والعلم الحديث، ط2، القاهرة: دار السلام، 1990م.
- 38- تونشار، د. حون و آخرون، تاریخ الفکر السیاسی، ترجمة علی المقلد، بیروت: الدار
   العلمیة للطباعة و النشر و التوزیع: د.ت.
- 39- التومي، د. محمد، المحتمع الإنسان في القرآن الكريم، ط1، تونس والجزائر: الدار التونسية للنشر والمؤسسة الوطنية للكتاب، 1407ه/1986م.
  - 40- حارودي، روحيه، ميثاق إشبيلية، ط1، باريس: توقى للْنشر، 1985م.
- 41- خارودي، روحيه، الإرهاب الغربي، ترجمة د. الطوفي ود. ناهد عبد الحميد، د. سامي مندور، القاهرة: دار الشروق الدولية، 1424ه/2004م.
- 42- حعفر، هشام أحمد عوض، الأبعاد السياسية لمفهوم الحاكمية، ط1، القاهرة: للعهد العالمي للفكر الإسلامي، 1416ه/1995م.
- 43- الجليند، د. محمد السيد، تأملات حول منهج القرآن في تأسيس اليقين، ط1، القاهرة: مطبعة العمرانية، 1994م.

- 44- الجمل، د. يحي، الأنظمة السياسية المعاصرة، القاهرة: دار الشروق، د.ط، د.ت.
- 45- حتررلي، د- رياض صالح، الرؤية الإسلامية لمصادر المعرفة، ط1، بيروت: دار البشائر الإسلامية، 1994م.
- 46- الجوزية، ابن القيم، مفتاح دار السعادة، تحقيق عبد المنان الطيبي وعصام فارس الحرستاني، بيروت: دار الجيل، 1414ه/1994م.
- 47- حامد، د. التيجاني عبد القادر، أصول الفكر السياسي في القرآن المكي، ط1، عمان: المعهد العالمي للفكر الإسلامي، 1416ه/1997م.
- 48- حاطوم، ه. نور الدين، تاريخ القرن السابع عشر في أوربة، ط1، دمشق: دار الفكر، 1406ه/1986م.
- 49 حسنة، عمر عبيد، الوراثة الحضارية، ط1، بيروت: المكتب الإسلامي، 1424هـ/2003م.
- 50- حسنين، د. على محمد، رقابة الأمة على الحكام، بيروت: المكتب الإسلامي، 1408هـ/1988م.
- 51- حمادة، د. فاروق، الوصية النبوية للأمة الإسلامية، ط1، دمشق: دار القلم، 1422ه/2001م.
- 52- حمد، أبو القاسم حاج، العالمية الإسلامية الثانية، ط2، بيروت: دار ابن حزم، 1416هـ/1996م.
- 53. حمدي، على أحمد، الإنسان والمحتمع في الفكر الإسلامي، القاهرة: النهار للطبع والنشر والتوزيع، د.ت.
- 54- الحنفي، صدر الدين بن أبي العز، شرح العقيدة الطحاوية، تحقيق مصطفى بن العدوي، ط2، بيروت: دار رحب ودار ابن حزم، 1424ه/2003م.
- 55- الخطيب، د. عمر عودة، المسألة الاحتماعية بين الإسلام والنظم البشرية، ط1، بيروت: مؤسسة الرسالة، د.ت.
- 56- خليل، د. عماد الدين، رؤية إسلامية في قضايا معاصرة، كتاب الأمة، العدد45، الدوحة: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، 1416ه/1995م.

- 57- خليل، د. عماد الدين، مدخل إلى موقف القرآن الكريم من العلم، بيروت: مؤسسة الرسالة، 1405ه/1985م.
- 58- خليل، د. عماد الدين، إعادة تشكيل العقل المسلم، ط1/، قطر: رئاسة المحاكم الشرعية، 1403ه/1981م.
- 59- الخولي، البهي، آدم عليه السلام: فلسفة تقويم الإنسان وخلافته، ط3، القاهرة: مكتبة دار التراث، 1394ه/1974م.
  - 60- دراز، د. محمد عبد الله، الدين: بحوث ممهدة لدراسة الأديان، القاهرة: د.ن، د.ت.
- 61- دراز، د. محمد عبد الله، مدخل إلى القرآن الكريم، الكويت: دار القلم، 1404هـ/1984م.
- 62- الدريني، د. محمد فتحي، خصائص التشريع الإسلامي في السياسة والحكم، ط1، بيروت: مؤسسة الرسالة، 1402ه/1982م.
- 63- الدريني، د. محمد فتحي، دراسات وبحوث في الفكر الإسلامي المعاصر، ط1، بيروت: دار قتيبة، 1408ه/1988م.
- 64- الدغشي، د. أحمد محمد حسين، نظرية للعرفة في القرآن الكريم، ط1، دمشق: دار الفكر، 1422ه/2002م.
- 65- الدمرداش، محمود فرج، وعلم آدم الأسماء كلها، ط1، القاهرة: للعهد العالمي للفكر الإسلامي، 1417ه/1996م.
- 66- الريس، د. محمد ضياء الدين، النظربات السياسية الإسلامية، القاهرة: مكتبة دار التراث، 1976م.
  - 67- الزنداني، عبد المحيد عزيز، علم الإيمان، الجزائر: دار المنابع، 2002م.
- 68- زيدان، د. عبد الكريم، السنن الإلهية في الأمم والجماعات والأفراد، ط3، بيروت: مؤسسة الرسالة، 1423هـ/2002م.
- 69- السامراتي، د. نعمان عبد الرزاق، في التفسير الإسلامي للتاريخ، الجزائر ؛ دارالشيعا ب،٠٠٠٠
  - 70- السحمراني، د. أسعد، العدل فريضة إسلامية والحرية ضرورة إنسانية، ط1، بيروت: دار النفائس، 1411ه/1991م.
    - 71- سعيد، حودت، رياح التغيير، ط1، بيروت: دار الفكر المعاصر، 1416ه/1995م.

- 72- شابرا، د. محمد عمر، الإسلام والتحدي الاقتصادي، ترجمة الدكتور محمد زهير السمهوري، ط1، عمان: المعهد العالمي للفكر الإسلامي، 1416ه/1996م.
- 73- الشاوي، د. توفيق، فقه الشورى والاستشارة، ط2، القاهرة: دار الوفاء، 1413ه/1992م.
- 74- صافي، د. لؤي، العقيدة والسياسة: معالم نظرية عامة للدولة الإسلامية، ط1، دمشق: دار الفكر، 1422ه/2001م.
- 75- الصافي، عثمان عبد القادر، الإيمان: تعريفات ومتفرقات، بيروت: المكتب الإسلامي، 1990م.
- 76- الصدر، محمد باقر، فلسفتنا، ط13، بيروت: دار التعارف للمطبوعات، 1406ه/1986م.
- 77- صديقي، د. كليم، التوحيد والتفسيخ بين سياسات الإسلام والكفر، ترجمة ظفر الإسلام خان، ط2، القاهرة: الزهراء للإعلام العربي، 1405ه/1985م.
- 78- صديقي، د. محمد معين، الأسس الإسلامية للعلم، القاهرة: المعهد العالمي للفكر الإسلامي، 1409ه/1989م.
- 79- عبد الخالق، عبد الرحمن، الأصول العلمية للدعوة السلفية، ط3، الجزائر: الدار السلفية، د.ت.
- 80- عبد الخالق، د. فريد، في الفقه السياسي الإسلامي، ط1، القاهرة: دار الشروق، 419 م. 1419هـ/1998م.
- 81- عبد اسعید، د. محمد فایز، قضایا علم السیاسة العام، ط1، بیروت: دار الطلیعة، 1983م.
  - 82- عبد الله، د. عبد الغني بسيوني، النظم السياسية، بيروت: دار الجامعة، د.ت.
- 83- عبد المهدي، عادل، إشكائية الإسلام والحداثة، ط1، بيروت: دار الهادي، 1421هـ/2001م.
- 84- عثمان، د. محمد فتحي، من أصول الفكر السياسي الإسلامي، بيروت: مؤسسة الرسالة، د.ط، د.ت.

- 85- عثمان، د. على عيسى، لماذا الإسلام؟ وكيف؟، ط1، بيروت: منشورات دار الآداب، 1406ه/1986م.
- 86- عرجون، د. محمد الصادق، إبراهيم، محمد رسول الله على، ط2، دمشق: دار القلم، 1415هـ/1995م.
- 87 عزت، د. هية رؤوف، للرأة والعمل السياسي رؤية إسلامية، ط1، ميرلاند: المعهد العالمي للفكر الإسلامي واشنطن، 1416ه/1995م.
- 88 عطية، زينب محمد، أصول العلوم الإنسانية من القرآن الكريم، ط1، القاهرة: دار الوفاء، 1416ه/1995م.
- 89- العلواني، د. طه جاير، تحو منهجية معرفية قرآنية، ط1، بيروت: دار الهادي، 1425ه/2004م.
- 90- العلواني، د. طه حابر، الخصوصية والعالمية في الفكر الإسلامي المعاصر، ط1، بيروت: دار الهادي، 1998م.
- 91- العلواني، د. طه حابر، التوحيد والتزكية والعمران، ط1، بيروت: دار الهادي، 1424هـ/2003م.
- 92- العلواني، د. طه حابر، الجمع بين القراءتين، ط1، دمشق: دار الهداية، 1415ه/1995م.
- 93- العلواني، د. طه حابر، مقدمة في إسلامية المعرفة، ط1، بيروت: دار الهادي، 1421ه/2001م.
- 94- على، د. جعفر عبد السلام، القانون الدولي لحقوق الإنسان، ط1، القاهرة وبيروت: دار الكتاب المصري ودار الكتاب اللبناني، 1419ه/1999م.
- 95- العمر، د. تيسير خميس، حرية الاعتقاد في الإسلام، ط1، دمشق: دار الفكر، 1419هـ/1998م.
- 96- عمر، د. إبراهيم أحمد، العلم والإيمان، ط1، ميرلاند: المعهد العالمي للفكر الإسلامي، واشتطن، 1410ه/1990م.
- 97- العواء د. محمد سليم، في النظام السياسي للدولة الإسلامية، ط1، القاهرة: دار الشروق، 1990/1410م.

- 98- عودة، عبد القادر، التشريع الجنائي الإسلامي، بيروت: دار الكتاب العربي، د.ت.
- 99- غرابية، د. محمد رحيل، الحقوق والحريات السياسية في الشريعة الإسلامية، ط1، عمان: المعهد العالمي للفكر الإسلامي، 1421ه/2000م.
  - 100- الغزالي، أبو حامد، إحياء علوم الدين، القاهرة: دار الشروق، د.ت.
- 101- غليون، د. برهان، نقد السياسة الدولة والدين، ط1، بيروت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر، 1991م.
- 102- الفنوشي، واشد، الحريات العامة في الدولة الإسلامية، ط1، بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، 1992م.
- 103- الفاروقي، د. إسماعيل راحي، أسلمة المعرفة، ترجمة عبد الوارث سعيد، ط1، الكويت: دار البحوث العلمية، 404 ه/1984م.
- 104- الفاروقي، د. إسماعيل راجي، ود. لويز لمياء الفاروقي، أطلس الحضارة الإسلامية، ط1، الرياض: مكتبة العبيكان، 1419ه/1998م.
- 105- فايد، زكريا، العلمانية النشأة والأثر في الشرق والغرب، ط1، القاهرة: الزهراء للإعلام العربي، 1408ه/1988م.
- 106- الفتلاوي، د. حسين سهيل، حقوق الإنسان في الإسلام، ط1، بيروت: دار الفكر العربي، 2001م.
- 107- قاسم، د. عون الشريف، الرسالة الحاتمة، ط1، بيروت: دار القلم، 1399هـ/1979م.
- 108- القرضاوي، د. يوسف، السنة مصدر المعرفة والحضارة، ط1، القاهرة: دار الشروق، 1417ه/1996م.
- 109- القرضاوي، د. يوسف، العقل والعلم في القرآن الكريم، ط1، بيروت: مؤسسة الرسالة، 1421هـ/2001م.
- 110- القرني، د. عبد الله بن محمد، المعرفة في الإسلام مصادرها ومجالاتما، ط1، مكة المكرمة: دار عالم الفوائد، 1419ه/1999م.
- 111- قطب، سيد، خصائص التصور الإسلامي ومقوماته، ط7، القاهرة: دار الشروق، 1400ه/1980م.
  - 112- قطب، سيد، نحو مجتمع إسلامي، ط3، القاهرة: دار الشروق، 1398ه/1978م.

- 113- قطب، سيد، مقومات التصور الإسلامي، ط3، القاهرة: دار الشروق، 1408-1988م.
- 114- قطب، محمد، منهج التربية الإسلامية، ط1، القاهرة: دار الشروق، 1400هـ/1980م.
- 115- قطب، محمد، حول التفسير الإسلامي للتاريخ، ط2، حدة: المحموعة الإعلامية، د.ت.
- 116- قطب، محمد، حول التأصيل الإسلامي للعلوم الاحتماعية، ط1، القاهرة: دار الشروق، 1418ه/1998م.
- 117- قطب، محمد، لا إله إلا الله عقيدة وشريعة ومنهج حياة، ط1، القاهرة: دار الشروق، 1415ه/1995م.
  - 118- قطب، محمد، مذاهب فكرية معاصرة، ط2، القاهرة: دار الشروق، 1983م.
  - 119- قطب، محمد، دراسات في النفس الإنسانية، ط6، القاهرة: دار الشروق، 1983م.
- 120- كامل، د. عبد العزيز عبد القادر، الإسلام والمشكلة العنصرية، ط1، باريس: منظمة اليونيسكو للتربية والثقافة والعلوم، 1970م.
- 121- كركر، د. صالح، رؤى في النظام الاقتصادي في الإسلام، ط1، تونس: مطبعة تونس قرطاج، 1984م.
- 122- كنعان، د. أحمد محمد، أزمتنا الحضارية في ضوء سنن الله في الحلق، ط1، قطر: رئاسة المحاكم الشرعية، 1411ه/1991م.
- 123- الكبلاني، د. ماحد عرسان، فلسفة التربية الإسلامية، بيروت: مؤسسة الريان، 1419ه/1998م.
- 124- الكيلان، د. ماحد عرسان، مناهج التربية الإسلامية، بيروت: مؤسسة الريان، 1419ه/1998م.
- 125- المؤمن، على، النظام السياسي الإسلامي الحديث، ط1، بيروت: دار الهادي، 125- المؤمن، على، النظام السياسي الإسلامي الحديث، ط1، بيروت: دار الهادي، 1425هـ/2004م.
- 126- المبارك، محمد، نظام الإسلام: الحكم والدولة، ط3، بيروت: دار الفكر، 1400هـ/1980م.

- 127- المبارك، محمد، نظام الإسلام: العقيدة والعبادة، ط4، بيروت: دار الفكر، 1395-1395م.
  - 128- المبارك، محمد، نظام الإسلام: في الاقتصاد، ط3، بيروت: دار الفكر، 1972م.
- 129- المبارك، محمد، نظام الإسلام العقائدي في العصر الحديث، القاهرة: المعهد العالمي للفكر الإسلامي، 1416ه/1989م.
  - 130- المبارك، محمد، الإسلام والفكر العلمي، ط1، دمشق: دار الفكر، 1980م.
- 131- المسيري، د. عبد الوهاب، النغة والمحاز بين التوحيد ووحدة الوجود، ط1، القاهرة: دار الشروق، 2002م.
- 132- المسيري، د. عيد الوهاب، موسوعة اليهود واليهودية والصهيونية، ط1، القاهرة: دار الشروق، 1999م.
- 133- المسيري، د. عبد الوهاب، وعزيز العظمة، العلمانية تحت المحهر، ط1، دمشق: دار الفكر، 1421ه/2000م.
- 134- المسيري، د. عبد الوهاب، العلمانية الجزئية والعلمانية الشاملة، ط1، القاهرة: دار الشروق، 1423ه/2002م.
- 135- المودودي، أبو الأعلى، الحضارة الإسلامية أسسها ومبادئها، القاهرة: دار الخلافة للطبع والنشر، د.ت.
  - 136- المودودي، أبو الأعلى، نظام الحياة في الإسلام، بيروت: مؤسسة الرسالة، د.ت.
  - 137- للودودي، أبو الأعلى، الدين القيم، بيروت: مؤسسة الرسالة، 1397هـ/1977م.
- 138 سلودودي، أبو الأعلى، الحكومة الإسلامية، تعريب أحمد إدريس، القاهرة: المختار الإسلامي، د.ت.
- 139- المودودي، أبو الأعلى، نظرية الإسلام وهديهُ في السياسة والقانون والدستور، بيروت: دار الفكر، 1389ه/1969م.
- 140- المودودي، أبو الأعلى، الخلافة والملك، تعريب أحمد إدريس، ط1، الكويت: دار القلم، 1398ه/1978م.
  - 141- المودودي، أبو الأعلى، مبادئ الإسلام، بيروت: المكتب الإسلامي، د.ت.
  - 142- المودودي، أبو الأعلى، المصطلحات الأربعة في القرآن، الكويت: دار القلم، ٥٠٠.

- 143- الموسوي، د. محسن باقر، الشورى والديمقراطية، ط1، بيروت: دار الهادي، 1424هـ/2003م.
- 144- الميداني، عبد الرحمن حسن حبنكة، الأمة الربانية الواحدة، ط2، بيروت: مؤسسة الربان، 1416ه/1996م.
- 145- الميداني، عبد الرحمن حسن حبنكة، ابتلاء الإرادة بالإيمان والإسلام والعبادة، ط1، دمشتي: دار القلم، 1416ه/1995م.
- 146- الميدان، عبد الرحمن حسن حبنكة، براهين وأدلة إيمانية، ط1، دمشق: دار القلم، 1990م.
- 147- النحار، د. عبد المجيد، قيمة الإنسان، ط1، الرباط: دار الزيتونة للنشر، 1417-1996م.
  - 148- النجار، د. حسين فوزي، الإسلام والسياسة، القاهرة: دار المعارف، د.ت.
- 149- النحلاوي، د. عبد الرحمن، أصول التربية الإسلامية وأساليبها، ط2، دمشق: دار الفكر، 1983م.
- 150- الندوي، أبو الحسن على الحسنى، العقيدة والعبادة والسلوك، ط3، القاهرة وبيروت: دار الشروق، 1982م.
- 151- يالجن، د. مقداد ود. يوسف مصطفى القاضي، علم النفس التربوي في الإسلام، الرياض، دار المريخ، 1401ه/1981م.

## خامسا/ كتب اللغة والمعاجم:

- أبادي، الفيروز، القاموس المحيط، الفاهرة: دار الكتب المصرية، 1988م.
- 2- ابن منظور، محمد بن مكرم بن على الأنصاري، لسان العرب، إعداد وتصنيف بوسف خياط، بيروت: دار لسان، د.ت.
- 3- ابن فارس، معجم مقاییس اللغة، تحقیق عبد السلام هارون، القاهرة: دار الکتب المصریة، 1963م.
- 4- إدرديس، د. سهيل، المنهل: قاموس عربي فرنسي، ط31، بيروت: دار الآداب، 2003م.

- 5- الأصفهان، الراغب، مفردات ألفاظ القرآن، تحقيق صفوان عدنان داوودي، دمشق،
   دار القلم، 1418ه/1998م.
- 6- البعليكي، منير، المورد: قاموس إنجليزي عربي، طـ73، بيروت: دار العلم للملايين،
   2003م.
  - 7- البعلبكي، منير، موسوعة المورد، ط2، بيروت: دار العلم للملايين، 1992م.
- 8- الحرجان، السيد الشريف على محمد بن الحسين، التعريفات، تحقيق وتعليق عبد الرحمن عميرة، ط1، بيروت: عالم الكتب، 1987م.
- 9- الرازي، محمد بن أبي بكر، مختار الصحاح، ضبط وتخريج وتعليق د. مصطفى ذيب البغاء ط1، دمشق: اليعامة، 1405ه/1985م.
- 10-عبد الباقي، محمد فؤاد، المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم، ط2، بيروت: دار الفكر، 1981م.
  - 11- بحمع اللغة العربية، المعجم ألوسيط، القاهرة: مطبعة مصر، 1961م.

#### سادسا/ المقالات والندوات العلمية:

- ابو السعود، د. محمود، الفكر الإسلامي المعاصر، محلة المسلم المعاصر، العدد 13،
   بيروت، 1978م.
- أبو سليمان، د. عبد الحميد، السياسة والحكم في الإسلام، ضمن أبحاث "قضايا الفكر الإسلامي المعاصر"، منظمة الندوة العالمية للشباب الإسلامي، الرياض، 1389هـ
- 3- حارودي، روحيه، كشف حساب الفلسفة الغربية في هذا القرن، محلة كلية الدعوةة الإسلامية، العدد 3، ليبيا، 1985م.
- 4- الرشدان، د. محمود عايد، حول النظام المعرفي القرآن الكريم، محلة إسلامية للعرفة،
   العدد 10، أمريكا: المعهد العالمي للفكر الإسلامي، واشتطن، 1997م.
- 5- شريط، د. عبد الله، مشكلة الحكم في دولة الأمير عبد القادر والشيخ ابن باديس، يحث مقدم إلى ندوة "اليونيسكو عن الرؤية السياسية والأخلاقية في الإسلام"، باريس، ديسمبر 1982م.

- 6- الفاروقي، د. إسماعيل راحي، أبعاد العبادات في الإسلام، مجلة المسلم المعاصر، العدد
   10، بيروت، 1977م.
- 7- الفاروقي، د. إسماعيل راحي، إعادة البناء الإسلامي والسلطة السياسية، بحلة المسلم المعاصر، العدد 22، يبروت، 1980م.
- الفاروقي، د. إسماعيل راجي، جوهر الحضارة الإسلامية؛ يحلة المسلم المعاصر، العدد
   27: بيروت، 1981م.
- 9- الفاروقي، د. إسماعيل راحي، نظرية الإنسان في القرآن الكريم، يحث مقدم للمؤتمر
   الثاني للفكر الإسلامي، طهران، منظمة الإعلام الإسلامي، 1406ه/1986م.
- 10-لمياء، د. لويز الفاروقي، حركة المساواة بين الجنسين، محلة المسلم للعاصر، العدد 37، بيروت، 1983، 1984م.
- 11-لمياء، د. لويز الفاروقي، النساء في المحتمع القرآني، محلة للسلم المعاصر، العدد 41،بيروت، 1984، 1985م.
- 12-المبارك، محمد، النظرة الإسلامية إلى الكون والإنسان والحياة، ضمن أبحاث اللقاء الرابع للندوة العالمية للشباب الإسلامي، الرياض، 1399ه/1979م.

## فهرس الآيات القرآنية (مرتبة حسب ورودها في البحث)

| الصفحة | السورة ورقم الآية      | بداية الآية                                                                                      |
|--------|------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| .6     | [سورة غافر: 64، 65]    | ﴿ ﴿ اللَّهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ قَرَارًا وَالسَّمَاء بِنَاء وَصَوَّرَكُمْ﴾            |
| 6      | [سورة النحل: 52]       | ﴿ وَلَهُ مَا ۚ فِي الْسَنَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَلَهُ الدِّينُ وَاصِّبًا أَفَعَيْرَ اللَّهِ﴾     |
| 6      | [سورة الزمر: 2]        | ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقُّ فَاعَبُدِ اللَّهَ مُحْلِصًا لَهُ الدِّينَ﴾  |
| 7      | [سورة الذاربات: 5، 6]  | ﴿ إِنَّمَا تُوعَدُّونَ لَصَادِقٌ وَإِنَّ الدِّينَ لَوَاقِعَ﴾                                     |
| 7      | [سورة الماعون: 1–3]    | ﴿ أُرَأَيْتَ الَّذِي يُكَذُّبُ بِالدُّينِ فَذَلِكَ الَّذِي يَدُعُ الْيَنِيمَ وَلاَ ﴾             |
| 7      | [سورة الانفطار: 17-19] | ﴿ وَمَا أَدْرَاكَ مَا يَوْمُ الدُّينِ ثُمُّ مَا أَدْرَاكَ مَا يُوثُمُ الدِّينِ يَوْمَ لاَ﴾       |
| 7      | [سورة يونس: 104، 105]  | ﴿ وَقُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي شَلَكُ مِنْ دِينِي فَلاَ أَعْشَدُ الَّذِينَ﴾      |
| 8      | [سورة يوسف: 40]        | ﴿ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِهِ إِلاَّ أَسَّمَاء سُمِّيْقُمُوهَا أَنتُمُ وَآبَاؤُ كُم مَا ﴾      |
| 12 .8  | [سورة الروم: 30]       | ﴿ فَأَقِمْ وَحَمَّهَ كَ لِلدُّينِ حَنِيقًا فِطْرَةَ اللَّهِ الَّذِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا﴾   |
| 8      | [سورة النور: 2]        | ﴿ وَالزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاحْلِدُوا كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِنَةً حَلَّدَةٍ وَلاَ﴾         |
| 8      | [سورة آل عمران: 19]    | ﴿ إِنَّ الدَّبِينَ عِندَ اللَّهِ الإِسْلاَمُ وَمَا اعْتُتَلَفَ الَّذَبِينَ أُوثُواْ الْكَتَابَ ﴾ |
| 8      | [سورة آل عمران: 85]    | ﴿وَمَن يَنْتَغِ غَيْرَ الإِسْلاَمِ دِينًا فَلَن يُقْبُلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الاحرَةِ﴾             |
| 9      | [سورة الزخرف: 87]      | ﴿ وَلَئِن سَأَلْتَهُم مَنْ حَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنِّي يُؤْفَكُونَ﴾                 |
| 9      | [سورة فاطر: 1]         | ﴿ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ حَاعِلِ الْمَلاَنِكَة رُسُلاًّ﴾           |
| 9      | [سورة الأنبياء: 56]    | ﴿ قَالَ بَلْ رَبُّكُمْ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ الَّذِي فَطْرَهُنَّ وَأَنَا. ﴿ ﴾           |
| 9      | [سورة طه: 72]          | ﴿ قَالُوا لَن تُؤْثِرَكَ عَلَى مَا حَاءَنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالَّذِي فَصْرَنَا﴾              |
| 10     | [سورة الأعلى: 1-3]     | ﴿ سَبِّحِ اسْمَ رُبُّكَ الْأَعْلَى الَّذِي حَلَقَ فَسَوَّى وَالَّذِي قَدُرَ فَهَدَى﴾             |
| 10     | [سورة ص: 71، 72]       | ﴿ إِذْ فَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَئِكَةِ إِلَى خَالِقٌ بَشَرًا مِن طِينٍ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ﴾        |
| 11     | [سورة الفلم: 4]        | ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾                                                              |
| 13     | [سورة النحل: 78]       | ﴿ وَاللَّهُ أَحْرَ حَكُم مِنْ يُطُونِ أُمُّهَا تِكُمْ لاَ تَعْلَمُونَ شَيْمًا وَحَعَلَ﴾          |
| 13     | [سورة السحدة: 7-9]     | ﴿ الَّذِي أَحْسَنَ كُلِّ شَيْءٍ حَلَقَهُ وَبَدَأً حَلْقَ الإِنسَانِ مِن طِينٍ﴾                   |
| 14     | [سورة العلق: 1-5]      |                                                                                                  |
| 14     | [سورة القيامة: 17، 18] |                                                                                                  |
| 15     | [سورة الغلم: 1]        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                            |
| 16     | [سورة العلق: 1]        | ﴿ اقْرَأَ بِاسْمِ رَبُّكَ الَّذِي حَلَقَ﴾                                                        |

| 16         | [سورة العلق: 3]      | ﴿ افْرَا وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ ﴾                                                             |
|------------|----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 17         | [سورة الروم: 7]      | ﴿ يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِنْ الْحَيَاةِ الدُّلْيَا وَهُمْ عَنِ الآخِرَةِ هُمَّ غَافِلُونَ﴾    |
| 18         | [سورة العلق: 4، 5]   | ﴿ الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ عَلَّمَ الْإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ﴾                        |
| 19         | [سورة الإسراء: 85]   | ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الدُّوحِ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أُونيتُم ﴾            |
| 19         | [سورة النساء: 113]   | ﴿ وَلَوْلَا فَصْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ لَهَمَّت طَاتِفَةٌ مُّنْهُمْ أَن. ﴾         |
| 19         | [سورة الحشر: 22]     | ﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالْشَّهَادَةِ هُوَ﴾        |
| 19         | [سورة التغابن: 18]   | ﴿عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشُّهَادَةِ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾                                     |
| 19         | [سورة الرعد: 9]      | ﴿عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْكَبِيرُ الْمُتَّعَالِ﴾                                  |
| 19         | [سورة الأنعام: 73]   | ﴿ وَهُوَ الَّذِي حَلْقَ السُّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ بِالْحَقُّ وَبَوْمَ يُقُولُ﴾                |
| 20         | [صورة التوبة: 94]    | ﴿ يَعْتَذِرُ وَنَ إِلَيْكُمْ إِذَا رَحَعْتُمْ إِلَيْهِمْ قُل لاَّ تَعْتَذِرُوا لَن تُؤْمِنَ﴾ |
| 20         | [سورة الزمر: 46]     | ﴿ فُلِ اللَّهُمُّ فَاطِرَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ عَالِمَ الْغَيْبِ وَالشُّهَادَةِ﴾         |
| 20         | ﴾ [سورة البقرة: 216] | ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرَّهُ لَكُمْ رَعَسَى أَن تُكْرَهُوا شَيْئًا﴾         |
| 20         | [سورة النور: 19]     | ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ الْفَاحِشَةُ فِي الَّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ﴾          |
| 20         | [سورة البقرة: 42]    | ﴿ وَلاَ تَلْبِسُوا الْحَقُّ بِالْبَاطِلِ وَتَكُتُّمُوا الْحَقُّ وَٱلنُّمْ تَعْلَمُونَ﴾       |
| 20         | [سورة الحج: 54]      | ﴿ وَلِيَعْلَمُ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمُ أَلَهُ الْحَقُّ مِن رَبِّكَ فَيُؤْمِنُوا بِهِ﴾    |
| 21         | [سورة البقرة: 60]    | ﴿ وَإِذِ اسْتَسْلُقَى مُوسَى لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا اضْرِبِ بُعَصَاكَ الْحَجَرَ ﴾              |
| 21         | [سورة البقرة: 260]   | ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِي الْمَوْتَى قَالَ أَوْلَمُ ﴾         |
| 21         | [سورة المائدة: 113]  | ﴿ فَالُّوا نُرِيدُ أَنَ نَاكُلَ مِنْهَا وَتَطْمَئِنَّ قُلُوبُنَا وَنَعْلَمُ أَنَ قَدَ﴾       |
| 21         | [سورة يونس: 5]       | ﴿ هُوَ الَّذِي حَعَلَ الشَّمْسَ ضِيَّاء وَالْقَمَرَ نُورًا وَقَدَّرَهُ مَنَاذِلَ﴾            |
| 21         | [سورة الأنبياء: 65]  | ﴿ ثُمَّ لَكِسُوا عَلَى رُؤُوسِهِمْ لَقُدْ عَلِمْتَ مَا هَوُلَاء يَنطِفُونَ﴾                  |
| 21         | [سورة البقرة: 120]   | ﴿ وَلَن تَرْضَى عَنكَ الْيَهُودُ وَلاَ النَّصَارَى حَتَّى تَتَّبِعَ مِلْنَهُمْ قُلِّ﴾        |
| 21         | [سورة الإسراء: 108]  | ﴿ وَيَقُولُونَ سُبْحَانَ رَبُّنَا إِن كَانَ وَعْدُ رَبُّنَا لَمَفْعُولاً ﴾                   |
| 21         | [سورة مرم: 43]       | ﴿ يَا أَبَتِ إِنِّي قَدْ حَاءِنِي مِنَ الْعِلْمِ﴾                                            |
| 21         | [سورة النمل: 15]     | ﴿ وَلَقَدُ آتَيْنَا ذَاوُودَ وَسُلَيْمَانَ عِلْمًا وَقَالَا الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي﴾       |
| <b>2</b> 3 | [سورة البقرة: 46]    | ﴿ الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَلَهُم مُّلاَقُو رَبِّهِمْ وَأَلَّهُمْ إِلَيْهِ رَاحِعُونَ﴾          |
| 24         | [سورة المبقرة: 285]  | ﴿ آمَنَ الرُّسُولُ مِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلِّ آمَنَ﴾        |
| 25         | [سورة النساء: 65]    | ﴿ فَلاَ وَرَبُّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَحَرَ بَيْنَهُمْ ثُمٌّ﴾        |
| 25         | [سورة البقرة: 62]    | ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَٱلَّذِينَ هَادُوا وَالنَّصَارَى وَالصَّابِئِينَ مَنْ آمْنَ﴾       |
| 25         | [سورة البقرة: 3]     | ﴿ الَّذِينَ ۚ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُغِيمُونَ الصَّلاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ﴾         |
|            |                      |                                                                                              |

| 26         | ﴿ قَالَ الْمَلَا الَّذِينَ اسْتَكُبِّرُوا مِن قَوْمِهِ لِلَّذِينَ اسْتُضْعَفُوا نَمَنْ﴾ [سورة الأعراف: 75، 76] |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 27         | ﴿ وَعَلَّمَ آدَمُ الأَسْمَاء كُلُّهَا ثُمُّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلاَثِكَةِ فَقَالَ﴾ [سورة البقرة: 31]         |
| 27         | ﴿ وَٱلْقَوْا إِلَى اللَّهِ يَوْمَئِذِ السُّلَمَ وَصَلُّ عَنْهُم مَا كَالُوا يَفْتُرُونَ﴾ [سورة النحل: 87]      |
| 27         | ﴿سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمُ أَنَّهُ﴾ [سورة فصلت: 53]       |
| 27         | ﴿ قُلْنَا ٱهْبِطُوا مِنْهَا حَمِيعاً فَإِمَّا يَاتِيَنَّكُم مِنْي هُدًى فَمَن نبغ﴾ [سورة البقرة: 38]           |
| 27         | ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ صَبَرُوا حَتَّى تَخَرُّجَ إِلَّيْهِمْ لَكُانَ خَيْرًا لَهُمْ وَاللَّهُ﴾ [سورة الحجرات: 5]   |
| 28         | ﴿ وَلاَ تَقُفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفَؤَاذَ﴾ [سورة الإسراء: 36]        |
| 3 :2       | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَتُوا لِمَ تُقُولُونَ مَا لاَ تَفْعَلُونَ كَبُرَ مَفَتًا عِندَ﴾ [سورة الصف: 2، 3]  |
| 29         | ﴿ وَالْعَصْرِ إِنَّ الإِنسَانَ لَفَي خُسْرٍ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا رَعَمِنُوا﴾ [سورة العصر: 1-3]             |
| 29         | ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَأَقَامُوا الصَّالاَةَ وَالنَّوُا﴾ [سورة البقرة: 277]      |
| 29         | ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّالِحَاتَ مِن ذَكَرَ أَوْ أَنتَى وَهُوَ مُؤْمِنْ﴾ [سورة النساء: 124]                 |
| 29         | ﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيُّكُمْ وَلا أَمَانِيٌّ أَهْلِ الْكِتَابِ مَن يَعْمَلُ شُوءًا يُبخِّزَ﴾ [سورة النساء: 123]   |
| 29         | ﴿ فَالَ يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ فَلاَ﴾ [سورة هود: 46]             |
| 29         | ﴿ إِلَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاء وَالْمُسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا﴾ [سورة التوبة: 60]              |
| 29         | ﴿ الَّذِي حَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَملاً﴾ [سورة الملك: 2]                |
| 30         | ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا…﴾ ﴿ [سورة الأنفال: 2–4]  |
| 31         | ﴿ وَإِذْ فَالَ مُوسَى لِفُومِهِ يَا قُومٍ لِمَ تُؤذُّونَنِي وَقَد تُعْلَمُونَ أَنِّي ﴾ [سورة الصف: 5]          |
| 31         | ﴿وَإِن يَرَوْا آيَةً يُغْرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ﴾ [سورة القمر: 2]                                 |
| 31         | ﴿ أَمِ اتَّحَذُوا مِن دُونِهِ آلِهَةً قُلْ هَاتُوا يُرْهَانَكُمْ هَذَا دِكَرُ مَن﴾ [سورة الانبياء: 24]         |
| 31         | ﴿ وَخَعَلْنَا السَّمَاء سَقَفًا مَحْفُوظًا وَهُمْ عَنْ آيَاتِهَا مُعْرِضُونَ﴾ [سورة الأنبياء: 32]              |
| 31         | ﴿بَشِيرًا وَنَذِيرًا فَأَعْرَضَ أَكْثَرُهُمْ فَهُمْ لاَ يَسْمَعُونَ﴾ [سورة فصلت: 4]                            |
| 32         | ﴿ فَمَنْ أَطْلَمُ مِمْنَ كَذَبَ عَلَى اللَّهِ وَكُذُّبَ بِالصَّدْقِ إِذْ حَاءهُ﴾ [سورة الزمر: 32]              |
| 32         | ﴿ وَالْفَتَطْمَعُونَ أَن يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ﴾ [سورة البقرة: 75]        |
| 32         | ﴿ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كُمَّا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءِهُمْ وَإِنَّ﴾ [سورة البقرة: 146] |
| <b>3</b> 2 | ﴿ أَمْ نُرِيدُونَ أَن تَسْأَلُوا رَسُولَكُمْ كُمَا سُيلَ مُوسَى مِن فَبْلُ﴾ [سورة البقرة: 108]                 |
| 33         | ﴿ وَإِذَا نُتْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيُّنَاتٍ تَعْرِفُ فِي وُجُوهِ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ [سورة الحج: 72]     |
| 33         | ﴿ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءهُمْ وَإِنَّ﴾ [سورة البقرة: 146]   |
| 33         | ﴿ وَبَيْنَهُمَا حِبِمَابٌ وَعَلَى الْأَعْرَافِ رِحَالٌ يَعْرِفُونَ كُلاً﴾ [سورة الاعراف: 46]                   |
| 33         | ﴿ وَحَاء إِحْوَةُ يُوسُفُ فَلَـٰخَلُوا عَلَيْهِ فَعَرَفَهُمْ وَلَهُمْ لَهُ مُنكِرُونَ ﴾ [سورة يوسف: 58]        |

| 34 | [سورة الأنعام: 59]        | ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا إِلاَّ هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ﴾    |
|----|---------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| 35 | [سورة البقرة: 89]         | ﴿ وَلَمُّنَا جَاءِهُمْ كِتَابِ مَنْ عِندِ اللَّهَ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَهُمْ وَكَانُوا ﴾      |
| 35 | [سورة النحل: 83]          | ﴿ يُعْرِفُونَ مَعْمَتَ ۚ اللَّهِ ثُمُّ يُنكُرُونَهَا وَأَكْثَرُهُمُ الْكَافِرُونَ﴾          |
| 35 | [سورة يوسف: 58]           | ﴿ وَجَاء إِخْوَةً يُوسُفَ فَدَخَلُوا عَلَيْهِ فَعَرَفَهُمْ وَهُمْ لَهُ مُنكِرُونَ﴾          |
| 36 | [سورة النحل: 78]          | ﴿ ﴿ وَاللَّهُ أَخْرَجَكُم مِنْ يُطُونِ أُمُّهَا تَكُمْ لاَ تَعْلَمُونَ شَيِّنًا وَجَعَلَ﴾   |
| 36 | [سورة المؤمنون: 78]       | ﴿ وَهُوَ الَّذِي أَنشَاۚ لَكُمُ السُّمْعَ وَالْأَنْصَارَ وَالأَفْنِدَةَ قَلِيلاً مَا﴾       |
| 36 | [سورة المؤمنون: 80]       | ﴿ وَهُوَ الَّذَي يُحْبِي وَيُمِيتُ وَلَهُ الخَتِلَافُ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ أَفَلاً﴾       |
| 37 | [سورة الأعراف: 179]       | ﴿ وَلَقَدْ ذَرَانَا لِحَهَّتُمَ كَتُهِوْا مِنْ الْحِنِّ وَالإِنسِ لَهُمْ قُلُوبُ لاً﴾       |
| 37 | [سورة الذاريات: 57، 58]   | ﴿ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِنْ رَزُّقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ إِنَّ اللَّهَ هُوَ﴾        |
| 38 | [سورة البقرة: 30-32]      | ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لَلْمَلَائِكَةً إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً فَالْوا﴾      |
| 40 | [سورة العلق: []           | ﴿ الْمَرَأُ بِاسْمِ رَبُّكَ الَّذِي حَلَّقَ ﴾                                               |
| 40 | [سورة محمد: 19]           | ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَّهَ إِلاَّ اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِلنَّضِكَ وَاللَّهُوْمِنِينَ﴾ |
| 40 | [سورة العلق: 1، 2]        | ﴿ اقْرَأُ بِاسْمِ رُبُّكَ الَّذِي حَلَّقَ خَلَّقَ الإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ﴾                   |
| 40 | [سورة الحجر: 29]          | ﴿ فَإِذَا سَوَّائِتُهُ وَنَفَخَتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاحِدِسِنَ﴾              |
| 41 | [سورة العصر: 1-3]         | ﴿ وَالْعَصْرِ إِنَّ الإِنسَانَ لَفَي خَسْرٍ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا ﴾           |
| 43 | [سورة الأنبياء: 25]       | ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولٍ إِلاَّ تُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لاَ إِلَهُ . ﴾  |
| 43 | [سورة الإخلاص: 1-4]       | ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ اللَّهُ الصَّمَدُ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ رَلَمْ يَكُس لُهُ﴾  |
| 43 | [سورة الشورى: 11]         | ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَّصِيرُ﴾                                    |
| 43 | [سورة الأعراف: 54]        | ﴿أَلاَ لَهُ الْحَلْقُ وَالأَمْرُ﴾                                                           |
| 43 | [سورة يس: 82]             | ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْتًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنَّ فَيَكُونَ﴾                 |
| 43 | [سورة الصافات: 96]        | ﴿ وَاللَّهُ حَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾                                                  |
| 43 | [سورة لقمان: 11]          | ﴿ هَٰذَا خَلْقُ اللَّهِ فَأَرُّونِي مَاذَا خَلَقَ الَّذِينَ مِن دُونِهِ بَلِ﴾               |
| 44 | [سورة الإسراء: 44]        | ﴿ نُسَبِّحُ لَهُ السَّمَاوَاتُ السَّبْعُ وَالأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِنْ﴾              |
| 44 | [سورة الحج: 18]           |                                                                                             |
| 46 | [سورة المؤمنون: 115]      | ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَلَمُنَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَيًّا وَأَلَّكُمْ إِلَيْنَا لاَ تُرْخَعُونَ﴾    |
| 46 | [سورة أل عمران: 190، 191] | ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ﴾            |
| 47 | [سورة الذاريات: 57، 58]   | ﴿ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِنْ رُزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ إِنَّ اللَّهَ هُوَ﴾         |
| 47 | [سورة البقرة: 30]         | ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَثِكَةِ إِنِّي حَاعِلٌ فِي الأَرْضِ حَلِيفَةً قَالُوا﴾       |
| 48 | [سورة الأحزاب: 72]        | ﴿ إِنَّا عَرَضْتُنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْحِبَالِ فَأَيْدُنَ﴾  |

| 48 | [سورة الشمس: 7-10]     | ﴿ وَتَفْسِ وَمَا سَوَّاهَا فَأَلْهَمَهَا فُحُورَهَا وَتَقُواهَا قَدْ أَفْلَحَ مَن﴾                              |
|----|------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 48 | [سورة الرعد: 11]       | ﴿ ۚ إِنَّ اللَّهَ لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقُومٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهِمْ ﴾                            |
| 48 | [سورة الملك: 15]       | ﴿ هُوَ الَّذِي مَعْمَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا فِي مَنَاكِيفِا…﴾                                    |
| 49 | ، [سورة الجائية: 13]   | ﴿ ﴿ وَسَخَّرَ لَكُم مَا فِي الْمُتَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ حَمِيعًا مِنْهُ إِنَّ…﴾                         |
| 49 |                        | ﴿ هَٰفَمَن يَغْمَلُ مُثْقَالَ ۚ ذَرَّة حَيْرًا يَرَّهُ وَمَنَ يَعْمَلُ مَثْقَالَ ذَرُّةٍ شَرًّا﴾                |
| 49 | [سورة القارعة: 6–11]   | ﴿ فَأَمَّا مَن تُقُلُّتُ مَوَازِينُهُ فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَاضِيَةٍ ﴾                                            |
| 50 | [سورة الأنبياء: 25]    | ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن فَيْلِكَ مِن رَسُولُ إِلاَّ تُلوحِي ۚ إِلَّهِ آلَهُ لا إِلهَ﴾                           |
| 51 | إسورة الإعلاص: 1-4]    | ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدًا اللَّهُ اللَّصَّمَدُ لَمْ يُلِدُ وَلَمْ يُولِّذُ وَلَمْ يَوْلَذُ وَلَمْ يَكُن لَهُ﴾ |
| 51 | [سورة البقرة: 255]     | ﴿ ﴿ اللَّهُ لَا إِلَّهَ إِلَّا هُوَ الْمُحَيُّ الْقَلُّومُ لِا ۚ تَاحُذُهُ سِنَةٌ وَلاَ نَوْمُ لَهُ مَا﴾        |
| 53 | [سورة العلق: 1]        | ﴿ اقْرَأُ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلْقَ﴾                                                                       |
| 53 | [سورة العلق: 2]        | ﴿ حَلَقُ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴾                                                                             |
| 53 | [سورة الكهف: 51]       | ﴿ مَا أَشْهَدَتُهُمُ خَلْقَ السُّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَلاَ خَلْقَ أَنْمُسِهِمْ﴾                                 |
| 53 | [سورة الغاشية: 17-19]  | ﴿ أَفَلاَ يَنظُرُونَ إِلَى الإِيلِ كَيْفَ خُلِقَتُ وَإِلَى انسَّمَاء كَيْفَ﴾                                    |
| 54 | [سورة الرعد: 15، 16]   | ﴿ وَاللَّهِ يَسْخُدُ مَن فِي السُّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا﴾                                        |
| 54 | [سورة الفرقان: 2]      | ﴿ الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَلَمْ يَتَّخِذُ وَلَدًا وَلَمْ﴾                                 |
| 55 | [سورة الروم: 30]       | ﴿ فَأَقِمْ وَحْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيعًا فِطْرَةَ اللَّهِ الَّذِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا﴾                      |
| 55 | [سورة البقرة: 38، 39]  | ﴿ قُلْنَا اهْبِطُوا مِنْهَا حَمِيماً فَإِمَّا يَاتِيَنَّكُم مِنْي هُدَّى فَمَن تَبِعَ. ﴿ ﴾                      |
| 57 | [سورة الأنبياء: 30]    | ﴿ أُوَلَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ كَانْنَا رَئْقَا﴾                             |
| 57 | [سورة يس: 38-40]       | ﴿ وَالشَّمْسُ تَحْرِي لِمُسْتَقَرٌّ لَهَا فَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَبِيمِ ﴾                              |
| 57 | [سورة المؤمنون: 12-14] | ﴿ ﴿ وَلَقَدُ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِنْ طِينٍ ثُمَّ خَعَلْنَاهُ نُطُفَةً فِ﴾                      |
| 57 | [سورة فاطر: 43]        | ﴿ اسْتِكْبَارًا فِي الأَرْضِ وَمَكُرَ السَّيِّئِ وَلاَ يَحِيقُ الْمَكْرُ السِّيِّئُ﴾                            |
| 58 | [سورة الأنبياء: 66-70] | ﴿ فَعَالَ الْفَتَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لاَ يَنفَعُكُمْ شَيْفًا وَلاَ يَضُرُّكُمْ﴾                     |
| 58 | [سورة يس: 33]          | ﴿ وَآيَةً لَهُمُ الأَرْضُ الْمُنِيَّةُ أَحْيَيْنَاهَا وَأَخْرَحْنَا مِنْهَا حَبًّا فَمِنْهُ﴾                    |
| 58 | [سورة الروم: 48]       | ﴿ اللَّهُ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيمَاحَ فَتَشِيرُ سَحَابًا فَيَبْسُطُهُ فِي السَّمَاء ﴾                          |
| 59 | [سورة العلق: 1، 2]     | ﴿ وَاقْرَأُ بِاسْمِ رَبُّكَ الَّذِي خَلَّقَ خَلَقَ الإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ﴾                                      |
| 59 | [سورة الشورى: 11]      | ﴿ فَاطِرُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ حَعَلَ لَكُم مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاحِدْ ﴾                                  |
| 59 | [سورة الإخلاص: 4]      | ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُوا أَخَدُ﴾                                                                              |
| 59 | [سورة الأنعام: 101]    | ﴿ بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ أَتَّى يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمْ تَكُن لَهُ﴾                                |
| 60 | [سورة النحل: 3، 11]    | ﴿قُلْ نَزُّلُهُ رُوحُ الْقُدُسِ مِن رَمَّكَ بِالْحَقِّ لِيُثَبِّتَ الَّذِينَ آمَنُوا﴾                           |

| 60 | [سورة الملك: 2]        | ﴿ الَّذِي عَلَقَ الْمَوْتَ وَالْعَيَاةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيْكُمْ أَخْسَنُ عَمَادُ ﴾                     |
|----|------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 60 |                        | ﴿ ﴿ يُنبِينَا ۚ لَكُم بِهِ الزَّرْعَ وَالزَّيْتُونَ وَالنَّخِيلَ وَالأَعْنَابَ وَمِن كُلِّ﴾           |
| 61 | [سورة العلق: 1، 2]     | ﴿ اقْرَأُ بِاسْمِ رَبُّكَ الَّذِي خَلَقَ خَلَقَ الْإِنسَانَ مِنْ عَلَقِ﴾                              |
| 62 | [سورة هود: 61]         | ﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَ أَحَاهُمُ صَالِحًا قَالَ يَهَا فَوْمٍ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُم﴾                 |
| 62 | ﴾ [سورة الحج: 5]       | ﴿ ﴿ فِيهَا أَنُّهُمَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ ۚ فِي رَيْبٍ مِنْ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُم مِنَّ… ﴾ |
| 62 | - [سورة السحدة: 7]     | ﴿ ﴿ ثُمَّ سَوَّاهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَنْسَارَ﴾              |
| 62 | [سورة الفرقان: 54]     | ﴿ وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ مِنَ الْمَاء يَشَرًّا فَحَعَلَهُ نَسَبًا وَصِهْرًا وَكَانَ﴾                   |
| 62 | [سورة الحجر: 26]       | ﴿ وَلَقَدُ خَلَقْنَا الإِنسَانُ مِن صَلْصَالٍ مِنْ حَمَرٍ مَسَنُودٍ ﴾                                 |
| 63 | [سورة يس: 36]          | ﴿ ﴿ سُبُحَانَ الَّذِي حَلَقَ الأَزُّو آجَ كُلُّهَا مِمَّا تُنبِتُ الأَرْضُ وَمِنْ﴾                    |
| 63 | [سورة نوح: 17]         | ﴿وَاللَّهُ أَنْبَتَكُم مِنْ الأَرْضِ نَبَاتًا﴾                                                        |
| 63 | [سورة الأنعام: 38]     | ﴿وَمَا مِن دَابَّةٍ فِي الأَرْضِ وَلاَ طَائِرٍ يَطِيرُ بِحَنَاحَيْهِ إِلاَّ أُمَمُّ…﴾                 |
| 63 | [سورة النور: 45]       | ﴿وَاللَّهُ خَلَقَ كُلُّ دَابَّةٍ مِن مَاء فَمِنْهُم مَن يَمَّشِي عَلَى بَطِّبهِ﴾                      |
| 64 | [سورة التين: 4]        | ﴿لَقَدْ خَلَقُنَا الإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴾                                                 |
| 64 | [سورة النحل: 78]       | ﴿ وَاللَّهُ أَخْرَ حَكُم مِنْ بُطُونِ أُمُّهَاتِكُمْ لاَ تَعْلَمُونُ شَيُّنَا وَحَعَلَ﴾               |
| 64 | [سورة البقرة: 31]      | ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاء كُلُّهَا لُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلاَثِكَةِ فَقَالَ﴾                  |
| 64 | [سورة الرحمن: 3، 4]    | ﴿ حُلَقَ الْإِنسَانَ، عَلَّمَهُ الَّبَيَانَ ﴾                                                         |
| 65 | [سورة السحدة: 7، 9]    | ﴿ الَّذِي أَحْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ حَلَقَهُ وَبَدَأً حَلْقَ الإِنسَانِ مِن طِينٍ﴾                        |
| 65 | [سورة البقرة: 30]      | ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمُلاَثِكَةِ إِنِّي حَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا﴾                 |
| 65 | [سورة الأحزاب: 72]     | ﴿إِنَّا عَرَضْنَنَا الْمَانَةَ عَلَى السَّمَارِاتِ وَالأَرْضِ وَالْحِبَالِ﴾                           |
| 66 | [سورة الذاريات: 56–58] | ﴿ وَمَا حَلَقْتُ الْحِنَّ وَالْإِنسَ إِلاَّ لِيَعَبُّدُونِ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِنْ﴾                  |
| 66 | [سورة الملك: 2]        | ﴿ الَّذِي حَلَقُ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَتِّلُو كُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَادً﴾                   |
| 66 | [سورة لقمان: 20]       | ﴿ الَّذِي حَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَتْلُوكُمْ آلِيكُمْ أَحْسَنُ غَمَلاً﴾                      |
| 67 | [سورة النحل: 12]       | ﴿ وُسَحَّرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهُمَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومُ﴾                     |
| 67 | [سورة البقرة: 286]     | ﴿ لِاَ يُكَلُّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا﴾                 |
| 68 | [سورة الزلزلة: 7، 8]   | ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِنْقَالَ ذَرَّةِ حَيْرًا يَرَهُ وَمَن يَعْمَلُ﴾                                     |
| 68 | [سورة البقرة: 255]     | ﴿ ﴿ اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لاَ تَاخَذُهُ سِيَةٌ وَلاَ نَوْمٌ لَهُ مَا ﴾  |
| 68 | [سورة الملك: 2]        | ﴿ الَّذِي حَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَّاةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيْكُمْ أَخْسَنُ عَمَلًا﴾                     |
| 68 | [سورة الأنبياء: 30]    | ﴿ أُولَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ كَانَتَا رَئَفًا﴾                    |
| 68 | [سورة القجر: 24]       | ﴿يَقُولُ يَا لَيْنَنِي قَدُّمْتُ لِحَيَاتِي﴾                                                          |

| 69 | [سورة يس: 36]           | ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي خَلَقَ الأَزْوَاجَ كُلُّهَا مِمَّا تُسِتُ الأَرْضُ وَمِنْ﴾                         |
|----|-------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 69 | [سورة الأعلى: 1، 2]     | ﴿ سَبِّح اسْمَ رَبُّكَ الأَعْلَى الَّذِي حَلَقَ فَسَوَّى ﴾                                             |
| 70 | [سورة الإسراء: 70]      | ﴿ وَلَقَدُ كُرُّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحُمَلُنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم﴾             |
| 71 | [سورة الملك: 2]         | ﴿ الَّذِي عَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَّاةَ لِيَنْلُو كُمْ ٱلْكُمْ أَحْسَنُ عَمَالًا ﴾                    |
| 71 | [سورة الإنسان: 1-3]     | ﴿ هَلَّ أَتَى عَلَى الْإِنسَانِ حِينٌ مِنْ الدُّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْمًا﴾                               |
| 71 | [سورة الزلزلة: 7، 8]    | ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مَنْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يُرَهُ وَمَن يَعْمَلْ﴾                                      |
| 72 | [سورة البقرة: 35–39]    | ﴿ وَقُلْنَا يَا آدَمُ السُّكُنِّ ٱللَّتِ وَزَوْخُكَ الْحَنَّةَ وَكُلَّا مِنْهَا رَغَداْ﴾               |
| 72 | [سورة الضحى: 4]         | ﴿وَلَلاَّحِرَاةُ حَيْرٌ لَكَ مِنَ الأُولَى﴾                                                            |
| 72 | [سورة الأعلى: 16، 17]   | ﴿ بَلُّ تُوَّمْرُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَالآخِرَةُ حَيْرٌ وَأَيْقَى﴾                               |
| 72 | [سورة القيامة: 20، 21]  | ﴿كُلَّا بَلُّ تُحبُّونَ الْعَاجِلَةَ وَتَذَرُّونَ الآخِرَةَ﴾                                           |
| 72 | [سورة النازعات: 37–41]  | ﴿ فَأَمَّا مَن طَفَّى وَآثَرُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا فَإِنَّ ٱلْجَحِيمَ هِيَ الْمَاوَى﴾                 |
| 73 | [سورة القصص: 77]        | ﴿ وَالبَّتَعَ فِيمًا آتَاكَ اللَّهُ الدَّارَ الْأَخِرَةَ وَلاَ تُنسَ نَصِيبُكَ مِن﴾                    |
| 73 | [سورة هود: 15، 16]      | ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ الْحَيَّاةَ اللَّذِيَّا وَزِينَتُهَا نُوفَ إِلَيْهِمْ أَعْمَالُهُمْ﴾               |
| 74 | · [سورة الأعراف: 49-51] | ﴿ هِأَهَوُلاءِ الَّذِينَ أَقْسَمْتُمْ لاَ يَنَالُهُمُ اللَّهُ بِرَحْمَةً الْأَخُلُوا الْحَنَّةَ لاَ… ﴾ |
| 76 | [سورة الحجرات: 12]      | ﴿ يُمَا أَيُّهَا الَّذَيْنَ آمَنُوا احْتَنَبُوا كَلِيرًا مِنْ الظُّنِّ إِنَّا بَعْضَ الظَّنَّ﴾         |
| 78 | [سورة الإسراء: 85]      | ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أُوتِيتُم﴾                      |
| 78 | ﴾ [سورة يوسف: 76]       | ﴿ فَبَدَأُ بِأَوْعَيْنِهِمْ قَبْلَ وِعَاءَ أَخِيهِ ثُمُّ اسْتَخْرَخَهَا مِن وِغَاءَ أَخِيهِ ﴾          |
| 78 | [سورة البقرة: 32]       | ﴿سُبُحَانَكَ لاَ عِلْمَ لَنَا إِلاَّ مَا عَلَمْتَنَا﴾                                                  |
| 87 | [سورة التغابن: 2]       | ﴿هُوَ الَّذِي حَلَقَكُمْ فَمِنكُمْ كَافِرٌ وَمِنكُم مُؤْمِنٌ وَاللَّهُ سِا﴾                            |
| 88 | [سورة الملك: 1، 2]      | ﴿ ثَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكُ وَهُوَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ فَدِيرٌ الَّذِي﴾                      |
| 88 | [سورة الذاريات: 56-58]  | ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْحِنَّ وَالإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ مَا أُرِيدُ مِنْهُم منْ﴾                       |
| 90 | [سورة الأنبياء: 25]     | ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن فَبْلِكَ مِن رَسُولٍ إِلاَّ لُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لاَ إِلَّهَ…﴾               |
| 90 | [سورة البقرة: 21]       | ﴿ وَإِنَّا أَيْهَا النَّاسُ اعْبَدُوا رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَفَكُمْ وَالَّذِينَ مِن فَبْلِكُمْ﴾         |
| 90 | [سورة الروم: 30ء 31]    | ﴿ فَأَقِمْ وَحَهُكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ﴾            |
| 90 | [سورة البقرة: 138]      | ﴿ صِبْعَةَ اللَّهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ صِبْعَةً وَنَحْنُ لَهُ عَابِدُونَ﴾                     |
| 91 | . [سورة الجائية: 13]    | ﴿ ﴿ وَسَخَّرَ لَكُم مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ حَمِيعًا مِنْهُ إِنَّ ﴾                   |
| 92 | [سورة البقرة: 286]      | ﴿ لَا يُكَنَّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسُعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا﴾                   |
| 92 | [سورة الملك: 15]        | ﴿هُوَ الَّذِي حَمَّلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا﴾                             |
| 93 | [سورة العلق: 6، 7]      | ﴿ كَلَّا إِنَّ الإِنسَانَ لَيَطُّغَى أَن رَآءُ اسْتَغْنَى﴾                                             |

| 93  | [سورة النحل: 90]            | ﴿إِنَّ اللَّهَ يَامُرُ بِالْعَدُالِ وَالإِحْسَانِ وَإِيتَاء ذِي الْقُرْبَى وَيَدَّدِي﴾               |
|-----|-----------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 93  | [سورة المائدة: 8]           | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ ۚ آمَنُوا ۚ كُولُوا قَوَّامِينَ لَلَّهِ شُهَدَاء بِالْقِسْطِ وَلاَ ﴾        |
| 94  | [سورة النساء: 135]          | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذَينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامًينَ بِالْقَسْطِ شُهَدَاء للَّهُ وَلَوْ﴾             |
| 94  | [سورة النساء: 3]            | ﴿ وَإِنْ حِفْتُمُ أَلاَّ تُقْسِطُوا فِي الْيَتَامَى فَانَكِحُوا مَا طَابَ لَكُم﴾                     |
| 94  | ﴾ [سورة الحجرات: 9]         | ﴿ ﴿ وَإِن طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتُلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِن بَغَتْ﴾        |
| 94  | [سورة النساء: 58]           | ﴿ وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحْكُمُواْ بِالْعَدْلِ﴾                                    |
| 95  | [سورة الشورى: 15]           | ﴿ فَلِذَٰلِكَ فَادْعُ وَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَلاَ تَتَّبِعْ أَمْوَاءَضُمْ وَفَلْ﴾               |
| 95  | [سورة الإسراء: 7]           | ﴿إِنَّ أَحْسَنَتُمْ أَحْسَنَتُمْ لَأَنفُسِكُمْ وَإِنَّ أَسَاتُمْ فَلَهَا فَإِذَا خَاء﴾               |
| 95  | ﴾ [سورة البقرة: 83]         | ﴿ ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ لَا تَعَبُّدُونَ إِلاَّ اللَّهَ وَبَالْوَالِذَيْنِ﴾ |
| 96  | [سورة الملك: 2]             | ﴿ وَالَّذِي حَلَقَ الْمَوْاتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبُّلُوَّكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً﴾              |
| 96  | [سورة الأنبياء: 35]         | ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ وَنَبْلُوكُم بِالشُّرِّ وَالْحَيْرِ فِئْنَةً وَإِلَيْنَا﴾         |
| 96  | [سورة الإنسان: 2، 3]        | ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِن تُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ تُتَّتِلِيهِ فَحَمَلْنَاهُ سَمِيعًا﴾           |
| 96  | [سورة البقرة: 38، 39]       | ﴿ فَلْنَا اهْبِطُوا مِنْهَا حَمِيعاً فَإِمَّا يَاتِيَنَّكُمْ مِنْي هُدًى فَمَن تَبِغ﴾                |
| 97  | · [سورة المؤمنون: 115، 116] | ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقُنَاكُمْ عَبَتًا وَٱلَّكُمْ إِلَيْنَا لاَ تُرْجَعُونَ فَتَعَالَى﴾     |
| 98  | . [سورة الزلزلة: 7، 8]      | ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ وَمَن يَعْمَلُ مِثْفَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ﴾    |
| 98  | [سورة الحجر: 92]            | ﴿فَوَرَبُّكَ لَنَسْأَلُنَّهُمْ أَحْمَعِينَ﴾                                                          |
| 99  | [سورة الحائية: 29]          | ﴿هَٰذَا كِثَابُنَا يَنطِقُ عَلَيْكُم بِالْحَقِّ إِنَّا كُنَّا نَسْتَنسِخُ مَا كُنتُمْ﴾               |
| 99  | [سورة الزخرف: 80]           | ﴿ أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لاَ نَسْلُمَعُ سِرَّهُمْ وَتَحْوَاهُم بَلَى وَرُسَلُنا﴾                    |
| 99  |                             | ﴿ وَإِذَا أَذَقَتَا النَّاسَ رَحْمَةً مِنْ يَعْدِ ضَرًّاء مُسَتِّهُمْ إِذَا لَهُم مُكُرٍّ﴾           |
| 99  | [سورة الوعرف: 19]           |                                                                                                      |
| 99  | [سورة المحادلة: 6]          | ﴿ يُومَ يَبْعَثُهُمُ اللَّهُ حَمِيعًا فَيُنَبُّتُهُم بِمَا عَمِلُوا أَحْصَاهُ اللَّهُ ﴿              |
| 99  | [سورة النساء: 1]            | ﴿ وَمَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبُّكُمُ الَّذِي حَلَقَكُم مِنْ نَّفْسٍ وَاحِدَةٍ﴾               |
| 99  | [سورة الإسراء: 13، 14]      | ﴿ وَكُلُّ إِنسَانِ ٱلْزَمْنَاهُ طَآثِرَهُ فِي عُنْقِهِ وَتُنحْرِجُ لَهُ يَوْمُ الْفَيَامَةِ ﴾        |
| 99  | [سورة الكهف: 49]            | ﴿ ﴿ وَوُوْضِعَ الْكِتَابُ فَتَرَى الْمُحْرِمِينَ مُشْغِقِينَ مِمًّا فِيهِ وَيَقُولُونَ﴾              |
| 99  | [سورة الصافات: 24]          | ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُم مَسْتُولُونَ ﴾                                                                |
| 99  | [سورة النحم: 39-41]         | ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلإِنسَانِ إِلاَّ مَا سَعَى وَأَنَّ سَعَيَّهُ سَوْفَ يُرَى ثُمَّ ﴾                   |
| 101 | [سورة طه: 50]               | ﴿ فَالَ رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلُّ شَيْءٍ عَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى﴾                                  |
| 101 | [سورة الأعراف: 54]          | ﴿إِنَّ رَبِّكُمُ اللَّهُ الَّذِي حَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِنَّةِ أَيَّامٍ﴾               |
| 101 | [سورة الذاريات: 56–58]      | ﴿ وَمَا حَلَقْتُ الَّحِنُّ وَالْإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبَدُونِ مَا أُرِيدٌ مِنْهُم مِنْ﴾                 |

| 103 | [سورة السحدة: 7-9]         | ﴿ ﴿ الَّذِي أَحْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَدَأً خَلْقَ الإنسَانِ مِن فِلِينِ﴾                  |
|-----|----------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 104 |                            | ﴿ فَأَقَامُ وَحْهَكَ لَلدِّينِ خَنْيَهُا فِطْرَةً اللَّهِ الْتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ﴾       |
| 105 | [سورة الأحزاب: 62]         | ﴿ مُنَّةُ اللَّهُ فِي الَّذَينَ خَلَواً مِنَ قَبْلُ وَلَنَ تُجَدُ لِمُنَّةِ اللَّهِ تَبَّديلاً ﴾   |
| 105 | . [سورة فاطر: 43]          | ﴿ ﴿ اللَّهِ كُبَّارًا ۚ فِي الْأَرْضِ وَمَكُمْرً السَّيْقِ وَلاَ يَحِيقُ الْمَكُمُ ۚ السَّبَئِيُ ﴾ |
| 105 | [سورة الكهف: 59]           | ﴿ وَتِلُّكَ الْقُرَى أَهْلَكُنَّاهُمْ لَمَّا ظُلَمُوا وَجَعَلْنَا لِمَهْلِكِهِم مَوْعِدًا ﴾        |
| 105 | [سورة الرعد: 11]           | ﴿ هُلَهُ مُعَقَّبَاتٌ مِنْ بَيْنِ يَدَيُّهُ وَمِنْ خَلْفَهُ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمُّر اللَّهُ﴾     |
| 105 |                            | ﴿ إِنَّ رَبُّكُمُ اللَّهُ الَّذِي حَلَقَى السُّمَاوَاتَ وَالأَرْضَ فَي سَنَّهُ آبَام﴾              |
| 108 |                            | ﴿ هُوْفَأُقِمْ وَخُهُكَ لِلدُّينِ خَنِيفًا فِطْرَةَ اللَّهِ أَلْتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا﴾     |
| 108 | [سورة الإسراء: 44]         | ﴿ وَمُنْ فِيهِنَّ وَإِنْ مِنْ مَاوَاتُ السُّلِّعُ وَالأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ وَإِنْ مِنْ﴾          |
| 108 | » [سورة الحج: 1 <b>8</b> ] | ﴿ ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَسْجُدُ لَهُ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَمَن فِي الأَرْضِ﴾              |
| 108 |                            | ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ حَلَقَ لَكُم مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِتَسْكُنُوا الَّيْهَا﴾           |
| 109 | [سورة النحل: 72]           | ﴿ وَاللَّهُ حَعَلَ لَكُم مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجًا وَحَمَلَ لَكُم مِنْ﴾                          |
| 110 | ﴾ [سورة النساء: 76]        | ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا بُقَاتِلُونَ فِ}         |
| 110 | [سورة البقرة: 251]         | ﴿ فَهَزَّمُوهُم بِإِذَّنِ اللَّهِ وَقَتَلَ ذَاوُدُ خَالُوتَ وَآتَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ﴾            |
| 110 | [سورة هود: 61]             | ﴿ وَإِلَى نُمُودَ أَخَاهُمُ صَالِحًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُم﴾                 |
| 112 | [سورة يس: 36]              | ﴿ سُبُحَانَ الَّذِي حَلَقَ الأَزْوَاجَ كُلُّهَا مِمًّا تُنبِتُ الأَرْضُ ومنْ﴾                      |
| 112 | [سورة الذاريات: 49]        | ﴿ وَمِن كُلُّ شَيْءٍ حَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تُذَكُّرُونَ﴾                                |
| 112 | [سورة الإسراء: 44]         | ﴿ وَسُبَبِّحُ لَهُ السَّمَأُوَاتُ السَّبْعُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِنْ مِنْ﴾                |
| 113 | [سورة العلق: 6، 7]         | ﴿ كَلاَّ إِنَّ الْإِنسَانَ لَيَطْغَى أَن رَآهُ اسْتَغْنَى﴾                                         |
| 113 | [سورة النازعات: 24]        | ﴿ فَقَالَ أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَى ﴾                                                             |
| 113 | [سورة القصص: 38]           | ﴿وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَا أَيُّهَا الْمَلَأُ مَا عَلِمْتُ لَكُم مِنْ اِلَّهِ غَيْرِي﴾                |
| 114 | [سورة الصف: 4]             | ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًّا كَأَنَّهُم بُنيانٌ﴾             |
| 114 | [سورة يس: 36]              | ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي حَلَقَ الأَزْوَاجَ كُلُّهَا مِمَّا تُنبِتُ الأَرْضُ وَمِنْ﴾                    |
| 114 | [سورة النساء: 1]           | ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةِ﴾                |
| 114 | ﴾ [سورة الحجرات: 13]       | ﴿ وَإِنَّا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خِلَقَنَاكُم مِنْ ذَكَرٍ وَأَنشَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا}    |
| 114 | [سورة الملك: 15]           | ﴿ هُوَ الَّذِي حَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولًا فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا ﴾                        |
| 116 | [سورة البقرة: 35–39]       | ﴿ وَقُلْنَا يَا آدَمُ اسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْمُكُكَ الْمَعَنَّةَ وَكُلاَ مِنْهَا رَعْداً﴾            |
| 116 | [سورة التغابن: 2]          | ﴿ هُوَ الَّذِي عَلَقَكُمْ فَمِنكُمْ كَافِرٌ وَمِنكُم مُّؤْمِنٌ وَاللَّهُ بِمَا﴾                    |
| 118 | [سورة النحل: 97]           | ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِن ذَكُمِ أَوْ أَنفَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنَحْبِينَهُ ﴾                    |

| 119 | ﴿ إِنَّا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِنْ ذَكْرٍ وَأُنتَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا﴾ [سورة الحجرات: 13]          |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 120 | ﴿ وَمَنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنَ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاحًا نِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا﴾ [سورة الروم: 21]                 |
| 120 | ﴿ وَمَنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السُّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاحْتِلاَفَ أَنْسِنَتكُمْ﴾ [سورة الروم: 22]                            |
| 120 | ﴿ إِنَّ يُكَلُّفُ ۚ اللَّهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسُعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ رَغَلَيْهَا مَا﴾ [سورة البقرة: 286]               |
| 122 | ﴿ لَهُ مُعَقَّبَاتٌ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللّهِ﴾ [سورة الرعد: 11]               |
| 125 | ﴿ إِنَّ أَيُّهَا النَّاسُ النَّفُوا رَبُّكُمُ الَّذِي حَلَّقَكُم مِنْ تَفْسُ وَاحدَةٍ﴾ [سورة النساء: 1]                   |
| 126 | ﴿ وَقُلْنَا يَا آدَهُ اسْكُونَ أَنتَ وَزَوَّهُكَ الْحَنَّةَ وَكُلاَ مِنْهَا رَعْلُنا ﴾ [سورة البغرة: 35-37]               |
| 126 | ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّالِحَاتَ مِن ذَكَرٍ أَوْ أَنفَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ﴾ [سورة النساء: 124]                            |
| 126 | ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنَ ذَكَرٍ أَوْ أَنتَنَى وَّمُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنَحْبِينَهُ﴾ [سورة النحل: 97]                       |
| 126 | هُوانَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتُ وَالْمُؤْمِيينَ وَالْمُؤْمِقَاتِ وَالْقَانِتِينَ﴾ [سورة الأحزاب: 35]              |
| 128 | ﴿ فَتَعَالَى اللَّهُ الْمَلِّكُ الْمُحَقُّ وَلاَ تَعْمَعُلُ بِالْقُرْآنِ مِن قَبْلِ أَن﴾ [سورة طه: 114]                   |
| 128 | ﴿ أَمُّنْ هُوَ قَانِتٌ ۚ آنَاء اللَّيْلِ سَاحِلًا وَقَاقِمُنَا يَحْذَرُّ الْآخِرَة﴾ [سورة الزمر: 9]                       |
| 130 | ﴿ وَالسَّارَقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا ۚ خَزَاء بِمَا كَسَبًّا نَكَالاً﴾ [سورة المائدة: 38]              |
| 131 | ﴿ الرَّانِيَةُ ۚ وَالزَّانِي فَاحْلِدُوا كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِنَّةً حَلَّدَةٍ وَلاَ…﴾ [سورة النور: 2]                |
| 131 | ﴿ وَمَا كَانَ لِلْمُؤْمِنِ أَنَ يَقْتُلُ مُؤْمِنًا ۚ إِلَّا حَطَلْنًا وَمَن قَتَلُ مُؤْمِنًا ﴾ [سورة النساء: 92، 93]      |
| 132 | ﴿ يَسْتَفَتُونَكَ قُلِّ اللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِي الْكَالاَلَةِ إِنِ الْمُرُوُّ هَلَكَ لَيْسَ ﴾ [سورة النساء: 176]          |
| 132 | ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ ۚ الْبَنَاتِ سُبْحَانَهُ وَلَهُم مَّا ۚ يَشْتُهُونَ وَإِذَا بُسَرٌ ﴾ [سورة النحل: 57-59]          |
| 133 | ﴿ وَالْمُطَلَّقَاتُ ۚ يَقَرَّبُّصُنَّ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلَاتُهَ قُرُوءٍ وَلاَ يَحِلُ لَهُنَّ أَن. ﴿ [سورة البقرة: 228-231] |
| 133 | ﴿ أُحَلُّ لَكُمْ لَئِلَةَ الصَّبُهِمُ الرُّفَتُ ۚ إِلَى نِسَآئِكُمْ هُنَّ لِبَاسَ لَكُمْ﴾ [سورة البقرة: 187]              |
| 133 | ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُم مِنَّ تُفْسِ وَالْحِدَّةِ وَخَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا﴾ [سورة الأعراف: 189]                        |
| 134 | ﴿ وَالْمُوْمَنُونَ وَالْمُوْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولِّلِناء بَعْضَ يَامُرُونَ﴾ [سورة التوبة: 71]                           |
| 134 | ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلاَّ تَعْبُدُوا إِلاَّ إِيَّاهُ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا إِمَّا﴾ ﴿ [سورة الإسراء: 23-26]        |
| 134 | ﴿ لَيْسَ الْبِرُّ أَن تُولُوا وُحُومَكُمُ قِبَلُ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ﴾ [سورة البقرة: 177]                  |
| 134 | ﴿ إِذْ تَسْتَغَيْثُونَ رَبُّكُمْ فَاسْتَحَابَ لَكُمْ أَنِّي مُمِدُّكُم بِأَلْفِ مِنْ﴾ [سورة الأنفال: 90]                  |
| 136 | ﴿ لَلرِّ خَالَ نَصِيبٌ مُّمًّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَاء﴾ [سورة النساء: 7-9]                     |
| 136 | ﴿ وَإِذْ الْحَدْثَا مِينَاقَ بَنِي إِسْرَاقِيلَ لاَ تَعْبَدُونَ إِلاَّ اللَّهَ﴾ [سورة البقرة: 83]                         |
| 136 | ﴿ وَيَسْتَفَتُونَكَ قُلِ اللَّهُ كُفْتِيكُمْ فِي الْكَلاَّلَةِ إِن الْمَرُوُّ هَلَكَ لَيْسَ﴾ [سورة النساء: 176]           |
| 136 | ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِ﴾ [سورة النساء: 10]                    |
| 137 | ﴿ الرَّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاء بِمَا فَضَّلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ غَنَى﴾ [سورة النساء: 34]                        |
|     |                                                                                                                           |

| 137 | ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِنْ فَكَرٍ وَأُنتَى وَحَعَلْنَاكُمْ شَعُوبًا﴾ [سورة الحعوات: 13]            |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 141 | ﴿إِنَّ هَٰذَا الْقُرْآنَ بِهِدِي لِلَّتِي هِي أَقُوَّمُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ﴾ [سورة الاسراء: 9]          |
| 142 | ﴿ كُنتُمْ حَيْرَ أَمَّة أَخْرَجَتَ لَلنَّاسُ تَامُرُونَ بِالْمَعْرُوفَ وَتَنْهَوْنَنَ﴾ [سورة آل عمران: 110]              |
| 142 | ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سُوُّهُ هَا قُلْهَمَهَا فُخُورَهَا وَتَقُواهَا فَدُ أَفْلَحَ مَن﴾ [سورة الشمس: 7-10]                    |
| 143 | ﴿ فَدْ أَفْلُحَ مَن تَزَكِّي وَذَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ فَصَلِّي﴾ ﴿ وَذَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ فَصَلِّي﴾ ﴿ [سورة الأعلى: 14، 15] |
| 143 | ﴿هُوَ الَّذِي بَعَثُ فِي الْأُمْيِّينَ رَسُولاً مَنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ﴾ [سورة الجمعة: 2]                   |
| 143 | ﴿ كَلاَّ إِنَّ الإنسَانَ لَيُطْغَي أَن رَآةً اسْتُغْنَى إِنَّ إِلَى رَبُّكَ الْأَجْعَى﴾ [سورة العلق: 6-8]                |
| 144 | ﴿ فَقَالُ أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَى ﴾ ﴿ الْمُعْلَى ﴾ ﴿ اللَّاعِاتِ: 24]                                                 |
| 144 | ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَا أَبُّهَا الْمَلَأُ مَا عَلِمْتُ لَكُم مِنْ إِلَهِ غَيْرِي﴾ ﴿ [سورة القصص: 38]                   |
| 144 | ﴿ اذْهُبُ ۚ إِلَىٰ فَرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى فَقُلُ هَلَ لَكَ إِلَى أَنَ تُرَكِّي﴾ [سورة النازعات: 17–19]                 |
| 144 | ﴿ وَوْرَعْوْنَ ذَي الأَوْتَاد الَّذِينَ طَغَوًا فِي الْبِلاَدِ فَأَكْثَرُوا فِيهَا﴾ [سورة الفحر: 10-12]                  |
| 145 | ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تُوَفَّاهُمُ الْمَلَائِكَةُ ظَالِمِي أَنْفُسَهِمْ قَالُوا فِيمَ كُنتُمْ﴾ [سورة النساء: 97]             |
| 145 | ﴿ فَالَ أَوْسَطُهُمْ أَلَمْ أَقُل لَكُمْ تَوْلًا تُسَبِّحُونَ ﴾ [سورة القلم: 28]                                         |
| 145 | ﴿ وَكَذَلِكَ حَعَلْنَاكُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِّتَكُولُواْ شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ﴾ [سورة البقرة: 143]                     |
| 147 | ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ إِلاَّ نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لاَ إِنَّهَ﴾ [سورة الأنبياء: 25]            |
| 148 | ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ ۚ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا﴾ [سورة الحجرات: 15]           |
| 149 | ﴿ قُلُ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مُنْتُلَكُمْ يُوحَى إِلَيَّ ٱلْمَا ۚ إِلَهُكُمْ إِلَٰهُ وَاحِدٌ﴾ [سورة فصلت: 6، 7]          |
| 149 | ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ عَبَادٌ أَمْثَالُكُمْ فَادْعُوهُمْ﴾ ﴿ [سورة الأعراف: 194]                   |
| 149 | ﴿وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ لاَ يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَكُمْ وَلاَ أَنفُسَهُمْ﴾ [سورة الأعراف: 197]                  |
| 149 | ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَّحِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَاداً يُحِبُّونَهُمْ كَحُبُّ﴾ [سورة البقرة: 165]                   |
| 149 | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ كَفَرُوا وَقَالُوا﴾ [سورة آل عمران: 156]                      |
| 149 | ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَنْ تَمُوتَ إِلاَّ بِإِذْنِ الله كِتَابًا مُؤَخَّلاً وَمَن﴾ [سورة آل عمران: 145]                 |
| 150 | ﴿ وَلاَ تُصَعِّرُ حَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلاَ تُمْشِي فِي الأَرْضِ مَرَحًا إِنَّ اللَّهَ﴾ [سورة لقمان: 18]                   |
| 150 | ﴿ وَالْعُصْرِ إِنَّ الْإِنسَانَ لَفِي خَسْرٍ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا﴾ [سورة العصر: 1-3]                      |
| 150 | ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا حَلَقُنَاكُم مِنْ ذَكَرٍ وَأَنتَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا﴾ [سورة الحجرات: 13]            |
| 150 | ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى نَحْنُ أَبْنَاء اللَّهِ وَأَحِبَّاؤُهُ قُلْ فَلِمَ﴾ [سورة المائدة: 18]              |
| 150 | ﴿ وَمَن يَعْمَلُ سُوءًا أَوْ يَطْلِمْ نَفْسَهُ ثُمُّ يَسْتَغْفِرِ اللَّهَ يُحِدِ اللَّهَ﴾ [سورة النساء: 110]             |
| 150 | ﴿ قُلُ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَقُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لاَ تَقْنَطُوا مِن﴾ [سورة الزمر: 53]                         |
| 152 | ﴿ وَلِلَّذِينَ كَفَرُوا بِرُبِّهِمْ عَذَابُ حَهَنَّمُ وَبِفْسَ الْمَصِيرُ إِذَا أَلْقُوا﴾ [سورة الملك: 6-10]             |

| 153 | ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا أَوْ﴾ [سورة الحج: 46]                         |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 153 | ﴿ وَاللَّهُ أَخْرَ خَكُم مِنْ يُطُونِ أُمُّهَاتِكُمْ لاَ تَعْلَمُونَ شَيْنًا وِخَعْلَ﴾ [سورة النحل: 78]                    |
| 153 | ﴿ أَفَلاَ يَتَدَيَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا﴾ [سورة محمد: 24]                                       |
| 153 | ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عَنِدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَحَدُوا فِيهِ﴾ [سورة النساء: 82]            |
| 154 | ﴿ وَنَفْسٍ وَمَا سَوًّاهَا فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقُواهَا قَدْ أَفْلَحَ سَ﴾ [سورة الشمس: 7-10]                       |
| 155 | ﴿ وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتُ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو خَن ﴾ [سورة الشورى: 30]                          |
| 155 | ﴿ الَّذِينَ يَحْتَنِبُونَ كَمَائِرَ الْإِثْمِ وَالْفَوَاحِشَ إِلَّا اللَّمَمَ إِنَّ رَئَكَ﴾ [سورة النجم: 32]               |
| 155 | ﴿ وَكِنَا آدَمُ اسْكُنْ أَنتَ وَزُوْجُنْكَ الْحَثَّةَ فَكُلَّا مِنْ خَيْتُ شَيَّتُمَا﴾ [سورة الأعراف: 19-23]               |
| 156 | ﴿ هُوَ الَّذِي أَنزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُعْكَمَاتٌ مَنْ أُمِّ﴾ [سورة آل عمران: 7]                        |
| 156 | ﴿ يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِنْ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الْآحِرَةِ هُمُ غَافِلُونَ﴾ [سورة الروم: 7]                  |
| 156 | ﴿ بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ وَلَكُمَّا يَاتِهِمْ تَارِينُهُ كَذَبِّكَ﴾ [سورة يونس: 39]                |
| 157 | ﴿ اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ خَلَقَ الإِنسَانَ مِنْ عَنْقِ اقْرَأْ﴾ [سورة العلق: 1-5]                          |
| 157 | ﴿ سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ خَتَّى يَتَنيَّنَ لَهُمْ أَنْهُ﴾ [سورة فصلت: 53]                   |
| 157 | ﴿وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلُنَا مِن فَبُلِكَ فِي فَرْيَةٍ مِنْ تُذِيرٍ إِنَّا فَالَ﴾ [سورة الزحرف: 23]                         |
| 157 | ﴿ وَإِذَا فَيِلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَّا أَنزُلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا ٱلْفَيْنَا عَلَيْهِ﴾ [سورة البقرة: 170] |
| 158 | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن حَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُوا أَن تُصِيِّرا﴾ [سورة الحجرات: 6]             |
| 158 | ﴿ وَلاَ تَفْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ﴾ [سورة الإسراء: 36]                    |
| 161 | ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ فَزَاهَهُمُ ۚ اللَّهُ مَرَضاً وَلَهُم عَذَابٌ ٱليَّمْ بِمَانٍ ﴾ [سورة البقرة: 10]                  |
| 161 | ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ فَوَادَتُهُمْ رِحْسًا إِلَى رِحْسِيمٍ﴾ [سورة التوبه: 125]                       |
| 161 | ﴿ إِلاَّ مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾ [سورة المشعراء: 89]                                                         |
| 161 | ﴿وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُتَفَاء وَابْقِيمُوا﴾ [سورة البينة: 5]              |
| 161 | ﴿ يُمَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا تُوبُوا إِلَى اللَّهِ تُوبَّةً نُصُوحًا عَسَى رَبُّكُمْ﴾ [سورة التحريم: 8]              |
| 161 | ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَعَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ الْأَمُورِ ﴾ [سورة الشورى: 43]                                        |
| 162 | ﴿ هُوَ الَّذِي حَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِيَّةٍ أَيَّامٍ ثُمُّ اسْتَوَى﴾ [سورة الحديد: 4]                      |
| 162 | ﴿ يَا أَيُّهَا ۚ الَّذِينَ آمَنُوا اللَّهَ حَقٌّ ثَقَاتِهِ وَلاَ تَسُونُنَّ إِلاَّ وَأَنتُم﴾ [سورة آل عمران: 102]          |
| 162 | ﴿ وَقَالَتْ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن تُحَنُّ إِلاَّ بَشَرَّ مُثَلَّكُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَمُنَّ﴾ [سورة ابراهيم: 11]         |
| 162 | ﴿ فَاسْتَقِمْ كُمَّا أُمِرُ لَنَّ وَمَن تَابُّ مَعَكَ وَلاَ تَطْغَوْا إِنَّهُ بِمَا﴾ [سورة هود: 112]                       |
| 162 | ﴿ إِنَّا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِّي الأَمْرِ﴾ [سورة النساء: 59]         |
| 162 | ﴿ وَمِنَ النَّاسَ مَن يَتَّحِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَاداً يُحِبُّونَهُمْ كَحُبَّ﴾ [سورة البقرة: 165]                     |

| 162   | [سورة أل عمران: 31]     | ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ﴾       |
|-------|-------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 162   | [سورة الحجرات: 10]      | ﴿ إِلَّمْا الْمُؤْمِنُونَ إَعْوَةً فَأَصْلِحُوا ۚ يَيْنَ أَعَوَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهِ﴾         |
| 162   | [سورة النساء: 58]       | ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَامُرُكُمْ أَن تُؤدُّوا الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم﴾          |
| 162   | [سورة الأنفال: 1]       | ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَنْفَالِ قُلِ الْأَنْفَالُ لِلَّهِ وَالرَّسُولِ فَاتَّفُوا اللَّهَ﴾      |
| 162   | [سورة الحجر: 88]        | ﴿ لَا تَمُدُّنُّ عَيْنَبُكَ إِلَىٰ مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَرْوَاجًا مِنْهُمْ زَلاَ تَحْزَنْ﴾        |
| 163   | [سورة البقرة: 40]       | ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذَّكُرُوا نَعْمَتِيَ ٱلَّذِي أَلْقِي أَلْقَعْتُ عَلَيْكُمْ وَأَوْفُوا﴾  |
| 163   | [سورة الزمر: 23]        | ﴿ اللَّهُ لَزُّلُ أَخْسَنَ الْحَدِيثَ كَتَابًا مُتَشَابِهًا مَثَانِيَ تَفَشَعِرُ مِنْهُ﴾          |
| 163   | [سورة الكهف: 46]        | ﴿ الْمَالُ وَالْبِنُونَ زِينَةُ الْحَيْهَ الْدُلْيَا وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ عَبْرٌ ﴾       |
| 163   |                         | ﴿ وَالَّذِينَ تَبُوُّوُوا الْدَّارَ وَالإِنْمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاحَرَ﴾         |
| 163   |                         | ﴿ وَلَٰكَ النَّارُ الْمُاحِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذَينَ لاَ يُرِيدُونَ عُلُوًّا فِ الأَرْضِ﴾       |
| 165   |                         | ﴿ وَلَهُمْ ذُرَانَا لِحَهُمْ مَكْثِيرًا مِنْ أَلْحِنْ وَالْإِنْسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لاَّ ﴾           |
| 166   |                         | ﴿ وَابْتَتِعْ فِيمًا آتَاكَ اللَّهُ الْدَّارَّ الْآخِرَةُ وَلاَ تُنسَنَّ نَصِيبَكَ مِنَ﴾          |
| 166   | [سورة الأعراف: 33]      | ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمُ رَبِّيَ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالإِثْمَ﴾          |
| 167   | [سورة الأعراف: 31]      | ﴿ يُمَا بَنِي آدَمَ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِندَ كُلُّ مَسْجِدٍ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا﴾                 |
| 168   | [سورة البقرة: 172–173]  | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزُّقْنَاكُمْ وَاشْكُرُوا﴾            |
| 168   | [سورة المائدة: 90]      | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذَينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْحَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنصَابُ ﴾                 |
| 171   | [سورة الروم: 30]        | ﴿ فَأَقِمْ وَحُهَاكَ لِلدِّينِ حَنِيهُا فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا﴾       |
| 172   | [سورة الإسراء: 70]      | ﴿ وَلَقَدُ كُرُّمُمَّنَا بَنِي آدَمُ وَحَمَلْتَاهُمْ فِي الْبَرُّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم﴾     |
| 173   | [سورة الحديد: 25]       | ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلُنَا بِالْبَيْنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانِ﴾     |
| 173   | [سورة آل عمران: 21، 22] | ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَيَقَتُّلُونَ النَّبِيِّينَ بِغَيْرِ حَنَّ…﴾       |
| 174   | [سورة التوبة: 23، 24]   | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَشْخِذُوا آبَاءَكُمْ وَإِخْوَانَكُمْ أَوْلِيَاءَ إِن﴾       |
| 175   | [سورة يس: 33-35]        | ﴿وَآيَةً لَهُمُ الأَرْضُ الْمَيْتَةُ أَخْيَيْنَاهَا وَأَخْرَحْنَا مِنْهَا حَبًّا فَمِنْهُ﴾        |
| 175   | [سورة أل عمران: 110]    | ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِحَتْ لِلنَّاسِ تَامِّرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ﴾            |
| 175   | [سورة النحل: 120]       | ﴿ إِنَّ إِلْرَاهِيمَ كَانَ أَمَّةً قَاتِتًا لِلَّهِ حَنِيقًا وَلَمْ يَكُ مِنَ الْمُشْرَكِينَ﴾     |
| 175   | [سورة ال عمران: 104]    | ﴿وَلَٰتُكُنِ مِّنكُمْ أُمَّةً يَدْعُونَ إِلَى الْحَيْرِ وَيَأْمَرُونَ بِالْمَعْرُوفِ﴾             |
| 175 🛊 | [سورة البقرة: 141]      | ﴿ وَلَكَ أُمَّةً قَدْ حَلَتَ لَهَا مَا كَسَبَّتِ وَلَكُم مَّا كَسَبَّتُمْ ﴾                       |
| 177   | [سورة يونس: 19]         | ﴿ وَمَا كَانَ النَّاسُ إِلَّا أُمَّةً وَاحِيدَةً فَاحْتَلَفُوا وَلَوْلاَ كَلِمَةً سَبَفَتْ﴾       |
| 177   | [سورة الزحرف: 22]       | ﴿ لَوْ فَالُوا إِنَّا وَحَدْثَنَا آبَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِم مُّهُنَّدُونَ﴾ |
| 177   | [سورة يوسف: 45]         | ﴿وَقَالَ الَّذِي نَحَا مِنْهُمَا وَادُّكُرَ بَعْدَ أُمَّةٍ أَنَا أُنَّبِّنَكُم بِتَاوِيلِهِ﴾      |

| 177 | ﴿ وَلَمَّا وَرَدُ مَاء مَدْتَيْنَ وَحَدْ عَلَيْهِ أُمَّةً مِنْ النَّاسِ يَسْفُونَ﴾ [سورة القصص: 23]                    |   |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| 178 | ﴿ وَمَا مِن دَائِةٍ فِي الأَرْضِ وَلاَ طَائِر يَطَعُمُ بِحَنَاخُتِهِ إِلاَّ أَمْمُ﴾ [سورة الأنعام: 38]                 |   |
| 179 | ﴿ وَمَا كَانَ النَّاسُ إِلاَّ أُمَّةً وَاحِدَةً فَاعْتَنَلَفُوا وَلَوْلاَ كَلِمَةٌ سَبَقَتَهُ﴾ [سورة يونس: 19]         |   |
| 179 | ﴿ يَا أَبُّهَا الرُّسُلُ كُلُّوا مِنَ الطُّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا ۚ إِنِّي بِمَا﴾ [سورة المؤمنون: 51-54]        |   |
| 180 | ﴿ كُنتُمْ حَيْرَ أَمَّةَ أَخْرِجَتُ لِلنَّاسِ تَامُرُونَ بِالْمَغْرُوفَ وَالنَّهَوْلَ﴾ [سورة آل عمران: 110]            |   |
| 188 | ﴿يُومُمَنِذِ يَصِيْدُرُ ۗ النَّاسُ أَشْتَالُنَا لِيُرَوِّا أَعْمَالُهُمْ فَمَن يَعْمَلُ مِنْفَالَ﴾ [سورة الزلزلة: 6–8] |   |
| 189 | ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلُنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ﴾ [سورة الحديد: 25]       | ı |
| 190 | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ۖ كُونُوا ۚ قَوَّامِينَ لِلَّهِ شُهَدَاءً بِالْقِسْطِ وَلاً﴾ [سورة المائدة: 8]        |   |
| 191 | ﴿ وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا الْقُرُونَ مِن قَبِلِكُمْ لَكًا ظَلَمُوا وَجَاءَتْهُمْ رُسُلُهُم﴾ [سورة يونس: 13]               | 1 |
| 192 | ﴿ اللَّهُ الَّذِي حَلَقَ السَّمَاوُاتِ وَالأَرْضَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاء مَاء﴾ [سورة إبراهيم: 32–34]                 | • |
| 193 | ﴿وَلْيَسْتَغْفِفِ الَّذِينَ لاَ يَحِدُونَ نِكَاحًا حَتَّى يُغْنِيَهُمْ اللَّهُ مِن﴾ [سورة النور: 33]                   | , |
| 193 | ﴿آمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُم مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ﴾ [سورة الحديد: 7]                    | ı |
| 194 | ﴿إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَحْهِ اللَّهِ لاَ تُرِيدُ مِنكُمْ حَزَاء وَلاَ شُكُورًا﴾ [سورة الإنسان: 9]                   | } |
| 194 | ﴿ أَرَأَيْتَ الَّذِي يُكَذَّبُ بِالدِّينِ فَذَلِكَ الَّذِي يَدُعُ الَّيِّيمَ وَلاَ﴾ [سورة الماعون: 1–3]                | , |
| 195 | ﴿هُوَ الَّذِي حَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الأَرْضِ حَمِيعاً ثُمَّ اسْتُوَى إِلَى﴾ [سورة البقرة: 29]                          | , |
| 195 | ﴿مَا أَفَاء اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَعْلِ الْقُرَى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِي﴾ ﴿ [سورة الحشر: 7]                   | ì |
| 203 | ﴿وَمَا أَرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولِ إِلاَّ تُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لاَ اللَّهِ﴾ [سورة الانبياء: 25]            | > |
| 203 | ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللَّهُ كُو وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ﴾ [سورة الحجر: 9]                                      | ş |
| 212 | ﴿ وَرَسُولاً إِلَىٰ بَنِي إِسْرَاقِيلَ أَنِّي قَدْ حِئْتُكُم بِآيَةٍ مِنْ رَنَّكُمْ آنَي﴾ [سورة آل عمران: 49]          |   |
| 234 | ﴿ قُلْ مَنِ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ قُلِ اللَّهُ قُلْ أَفَاتَتَخَلَيْم مِنْ﴾ [سورة الرعد: 16]                   | Þ |
| 234 | ﴿وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ السُّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ وَيَوْمَ يَفُر لُ﴾ [سورة الأنعام: 73]                      |   |
| 234 | ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِنْ نُفْسٍ وَاحِدَةِ﴾ [سورة النساء: 1]                   |   |
| 234 | ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ هَلْ مِنْ خَالِقِ عَيْرُ﴾ [سورة فاطر: 3]                 |   |
| 234 | ﴿ لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ الأَمُورُ ﴾ [سورة الحديد: 5]                           |   |
| 234 | ﴿ الَّذِي لَهُ مُلَّكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَلَمْ يَقَحِذُ وَلَدًا وِلَمْ﴾ [سورة الفرقان: 2]                      |   |
| 234 | ﴿قُلْ إِنِّي عَلَى بَيْنَةٍ مِنْ رَبِّي وَكَذَّبْتُم بِهِ مَا عِندِي مَا﴾ [سورة الأنعام: 57]                           |   |
| 234 | ﴿ قُلِ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا لَبِئُوا لَهُ غَيْبُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ أَبْصِرُ﴾ [سورة الكهف: 26]                 |   |
| 234 | ﴿ أَفَمَن يَخَلُقُ كَمَن لاَّ يَخَلُقُ أَفَلا تَذَكُّرُونَ ﴾ [سورة النحل: 17]                                          |   |
| 235 | ﴿قُلَّ أَرَأَيْتُمُ شُرَكَاءَكُمُ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَرُونِي﴾ ﴿ [سورة فاطر: 40، 41]                | • |

| 236 | [سورة البقرة: 38، 39] | ﴿ فُلْنَا اهْبِطُوا مِنْهَا حَمِيعاً فَإِمَّا يَاتِيَنَّكُم مِنْي هُدَّى فَمَن تَبِع﴾                |
|-----|-----------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 237 | [سورة الناس: 1-3]     | ﴿ قُلْ أَغُوذُ مِرَبُ النَّاسُ مَلِكُ النَّاسِ إِلَٰهِ ٱلنَّاسِ ﴾                                    |
| 237 | [سورة البينة: 5]      |                                                                                                      |
| 237 | [سورة الشمس: 7-10]    | ﴿ وَنَفْسُ وَمَا ۚ سُوَّاهَا فَأَلْهَمَهَا فُخُورَهَا وَتَقُواهَا فَدْ أَفْلَحُ مَن﴾                 |
| 237 | [سورة الملك: 1، 2]    | ﴿ لَٰهُ اللَّهِ عَلَى بِيَدِهِ الْمُلْكُ وَهُوَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ الَّذِي﴾                  |
| 237 | [سورة الأعراف: 3]     | ﴿ أَلَّهُ مُوا مَا أَنزِلَ ۚ إِلَيْكُم مِنْ رَبِّكُمْ وَلاَ تَقْبِمُوا مِنْ دُرَنِهِ أَرْلِناء﴾      |
| 237 | [سورة الحاثية: 18]    | ﴿ أُنُّمُّ خَعَلْنَاكَ عَلَى شَرِيعَةَ مِنْ الأَمْرِ فَائْبِغُهَا وَلَا تُثْبِغُ أَهُوا،﴾            |
| 237 | [سورة الطلاق: 1]      | ﴿ إِنَّا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طُلَّقَتُمُ النُّسَاءِ فَطَلَّقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ وَأَحْسُوا﴾ |
| 237 | [سورة النساء: 60]     | ﴿ أَلَمْ ثُرُ إِلَىٰ اللَّذَينَ يَرْعُمُونَ أَنَّهُمْ آمَنُوا بِمَا أَنْزِلُ إِلَيْكَ وَمَا ﴾        |
| 238 | [سورة الماعون: 2، 3]  | ﴿ فَذَلْكَ اللَّهِ يَدُعُ الْيَتِيمُ وَلاَ يَخُضُ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِينِ﴾                        |
| 240 | [سورة البقرة: 60]     | ﴿ وَإِذْ اسْتُسْقَى مُوسَى لِقُومِهِ فَقُلْنَا اضْرِبَ بِعَصَاكَ الْحَجْرَ ﴾                         |
| 240 | [سورة البقرة: 57]     | ﴿ وَۚ ظَلَّالُنَا عَلَيْكُمُ الْغَمَامُ ۗ وَأَنزَكُنَا عَلَيْكُمُ الْفَنَّ وَالسَّلُوَى كُلُوا﴾      |
| 241 | [سورة البغرة: 49–51]  | ﴿ وَإِذْ نَجُنِّنَاكُم مَنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوَّءَ الْعَذَابِ﴾                        |
| 241 | [سورة الحجر: 9]       | ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزُّلْنَا الَّذَّكُرُ وَإِلَّا لَهُ لَحَافِظُونَ﴾                                    |
| 242 | [سورة المائدة: 3]     | ﴿ حُرَّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ وَالْدُّمُ وَلَحْمُ الْخِنْزِيرِ وَمَا أَهِلُ لِغَيْرِ﴾           |
| 242 | [سورة الأحزاب: 40]    | ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَيَا أَحَدِ مِنْ رَّجَالِكُمْ وَلَكِن رَسُولَ اللَّهِ ﴾                        |
| 242 | [سورة المائدة: 48]    | ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيُّهِ مِن ﴾                |
| 242 | [سورة الحج: 78]       | ﴿ وَجَاهِدُوا فِي اللَّهِ حَقَّ حِهَادِهِ هُوَ احْتَبَاكُمْ وَمَا خَعَلَ عَلَيْكُمْ﴾                 |
| 242 |                       | ﴿ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيُّ الْأُمِّيُّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْنُوبًا﴾           |
| 243 |                       | ﴿ وَلَوْ إِنِّي عَلَى بَيْنَةٍ مِنْ رَبِّي وَكَذَّبْتُم بِهِ مَا عِندِي مَا… ﴾                       |
| 243 | [سورة الشورى: 10]     | ﴿ وَمَا احْتَلَفْتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ إِلَى اللَّهِ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبِّي﴾             |
| 243 | [سورة المائدة: 44]    | ﴿إِنَّا أَنزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هُدِّى وَتُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ﴾        |
| 243 | A.                    | ﴿ وَكُنَّيْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالْأَنفَ﴾     |
| 243 |                       | ﴿ وَلَيْحَكُمْ أَهْلُ الإِنْجِيلِ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فِيهِ وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا﴾              |
| 243 |                       | ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَلِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ﴾                 |
| 243 |                       | ﴿ وَلَا وَرَبُّكَ لَا يُؤْمِنُونَ خَتْنَى يُحَكَّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمُّ﴾               |
| 243 |                       | ﴿ وَرَبُّنَا وَابْعَتْ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْهُمْ يَقُلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمْ﴾        |
| 243 |                       | ﴿ يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَارَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ الْمَلِكِ الْفُنُّوسِ ﴾                 |
| 244 | [سورة الغاشية: 21-26] | ﴿ فَذَكَّرْ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكَّرٌ لَسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ إِلَّا مَن تَوَلَّى﴾              |

| 246 | ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَتُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا عَلَيْهِم مِنْ أَنفُسِهِمْ وَحِنْنَا﴾ [سورة النحل: 89]                                    |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 246 | ﴿ وَكُذَالِكَ أَوْ حَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِي مَا﴾ [سورة الشورى: 52]                                       |
| 247 | ﴿ اللَّهِ وَالنَّحَدُّوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْتِبَانَهُمْ أَرْيَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ وَالْمُسيحَ ﴾ [سورة التوبة: 31]                   |
| 250 | ﴿ اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي حَلَقَ﴾ ﴿ وَاقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي حَلَقَ﴾ [سورة العلق: 1]                                    |
| 250 | ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالْدُمُ وَلَحْمُ الْحِنْزِيرِ وَمَا أَهِلُ لِغَيْرِ﴾ [سورة المائدة: 3]                              |
| 251 | ﴿وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾ ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾ |
| 252 | ﴿ لِمَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا حَلَقُنَاكُم مِنْ ذَكَرٍ وَأَنتُى وَجَعَلْنَاكُمُ شُعُوبًا﴾ [سورة الحجرات: 13]                          |
| 255 | ﴿وَحَاهِدُوا فِي اللَّهِ حَتَّى حِهَادُهِ هُوَ اجْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَنَيْكُمْ﴾ [سورة الحج: 78]                                     |
| 255 | ﴿ وَالَّذِي حَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَّاةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً﴾ [سورة الملك: 2]                                      |
| 256 | ﴿ بَا أَيُّهَا الْإِنسَانُ إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَى رَبُّكَ كَدْحًا فَمُلاَقِيهِ ﴾ [سورة الانشقاق: 6]                                       |
| 259 | ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِنْ تُذِيرٍ إِلاَّ قَالَ مُثْرَفُوهَا إِنَّا بِمَا﴾ [سورة سبا: 34]                                      |
| 259 | ﴿وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ فِي فَرْيَةٍ مِنْ لَذِيرٍ إِلاَّ قَالَ﴾ ﴿ [سورة الزحرف: 23]                                     |
| 259 | ﴿ أَلَمْ تَوَ إِلَىٰ الَّذِي حَاجٌ إِبْرَاهِيمَ فِي رِبُّهِ أَنَّ آتَاهُ اللَّهُ الْمَلَّاكَ إِذْ﴾ [سورة البقرة: 258]                    |
| 259 | ﴿وَقَالُ الْمَلَأُ مِن فَوْمٍ فِرْعَونَ أَتَذَرُ مُوسَى وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُوا فِ﴾ [سورة الأعراف: 127]                                  |
| 261 | ﴿إِنَّمَا حَزَاء الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ﴾ [سورة المائدة: 33]                                |
| 261 | ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا حَزَاء بِمَا كَسَبَا نَكَالاً﴾ [سورة المائدة: 38]                                 |
| 261 | ﴿وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ مِالنَّفْسِ وَالْعَنْيَنَ بِالْعَيْنِ وَالْأَنفَ﴾ [سورة المائدة: 45]                      |
| 263 | ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُودُّوا الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم﴾ [سورة النساء: 58]                              |
| 263 | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُوبِّي الأَمْرِ﴾ [سورة النساء: 59]                          |
| 267 | ﴿ فَلَهَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلُنَا بِالْبَيْنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ﴾ [سورة الحديد: 25]                        |
| 272 | ﴿وَالَّذِينَ اسْتَحَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَى﴾ [سورة الشورى: 38]                                      |
| 273 | ﴿ وَفَهِمَا رَحْمَةٍ مِنْ اللَّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ الْقَلْبِ﴾ [سورة آل عمران: 159]                               |
| 274 | ﴿وَالَّذِينَ اسْتَحَابُوا لِرَبُّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَى﴾ [سورة الشورى: 38]                                      |
| 274 | ﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعُنَ أَوْلاَدَهُنَّ حَوَّلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَن﴾ [سورة البقرة: 233]                               |
| 280 | ﴿ وَلَقَدْ أَرْسُلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيْنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعْهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ﴾ [سورة الحديد: 25]                        |
| 281 | ﴿ وَإِنَّ اللَّهَ يَامُرُ بِالْعَدْلِ وَالإِحْسَانِ وَإِيثَاء ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى﴾ [سورة النحل: 90]                                 |
| 281 | ﴿وَتَشَتُ كُلِمَتُ رَبُّكَ صِلْقًا وَعَدْلاً لاَ مُبَدِّل لِكَلِمَاتِهِ وَهُوَ﴾ [سورة الأنعام: 115]                                      |
| 282 | ﴿ وَيَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا فَوَّامِينَ لِلَّهِ شُهَدَاء بِالْقِسْطِ وَلاَ﴾ [سورة المائدة: 8]                             |
| 282 | ﴿ لَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُغَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ﴾ [سورة المتحنة: 8]                                      |

| 283 | ﴿ وَإِن طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا يَيْنَهُمَا فَإِن لِغَتْ﴾ [سورة الحجرات: 9]           |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 283 | ﴿ وَالَّا نَقْرُبُوا مَالَ الْبَتِيمَ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَخْسَنُ خَتَّى يَبْلُغَ آشْدَهُ﴾ [سورة الانعام: 152]       |
| 283 | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواً كُوُّلُوا ۚ قَوَّامِينَ لَلَّه شُهَدَاء بِالْقَسْطُ وَلاَ﴾ [سورة المائدة: 8]          |
| 283 | ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْغَدُلِ وَالإِحْسَانَ وَإِيْقَاء ذي الْقُرَّبَى وَيَثْهَى﴾ [سورة النحل: 90]                |
| 283 | ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَامُرُكُمْ أَن تُودُّوا الأَمَانَاتَ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم﴾ [سورة النساء: 58]              |
| 285 | ﴿ هِٰيَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ﴾ [سورة النساء: 59]       |
| 285 | ﴿ إِنَّا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِا ۚ تُحِلُّوا شَعَالِرَ اللَّهِ وَلاَ الشَّهْرَ الْحَرَامَ ﴾ [سورة المائدة: 2]    |
| 286 | ﴿ الْحُرَا ۚ بِاسْمٍ رَبُّكَ الَّذِي خَلَقَ خَلَقَ الإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴾ [سورة العلق: 1، 2]                          |
| 286 | ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرَّيَّتَهُمْ وَآشَهَدَهُمْ﴾ [سورة الأعراف: 172]               |
| 286 | ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِنْ نَفْسٍ واحدة﴾ [سورة النساء: 1]                        |
| 287 | ﴿ قُلْنَا اهْبِطُوا مِنْهَا حَمِيعاً فَإِمَّا يَاتِّيَنَّكُم مِنْي هُدًى فَمَن تَبِعَ﴾ [سورة البقرة: 38، 39]            |
| 287 | ﴿ وَأَسُلاً مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِللَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ خُجَّةٌ﴾ [سورة النساء: 165]               |
| 287 | ﴿مَنِ الْمُتَذَى فَإِنَّمَا يَهْتَدَي لِنَغْسِهِ وَمَن طَلُّ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا﴾ [سورة الإسراء: 15]            |
| 287 | ﴿ هُنَ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاء فَعَلَيْهَا وَمَا رَبُّكَ بِظَلاَّمٍ﴾ [سورة فصلت: 46]                 |
| 287 | ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا حَلَقْنَاكُم مِنْ ذَكَرٍ وَأُنتَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا﴾ [سورة الحجرات: 13]           |
| 287 | ﴿وَلَقَدْ كُرَّمُنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلُنَاهُمْ فِي الْبَرُّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم ﴾ [سورة الإسراء: 70]           |
| 288 | ﴿ إِنَّهَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصِلِحُوا بَيْنَ أَخِوَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ﴾ [سورة الحجرات: 10]              |
| 288 | ﴿ فَأَقِمْ وَحَهَاكَ لِللَّهِ حَنِيفًا فِطْرَةَ اللَّهِ الَّذِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ﴾ [سورة الروم: 30]            |
| 289 | ﴿ وَأَفَمَن كَانَ مُؤْمِنًا كُمَن كَانَ فَاسِقًا لاَ يَسْتَوُونَ ﴾ [سورة السحدة: 18]                                    |
| 289 | ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلَا تُنفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلِلَّهِ مِيرَاتُ السَّمَاوِاتِ﴾ [سورة الحديد: 10]                  |
| 289 | ﴿لاَّ يَسْتَوِي الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرٌ أُولِي الْضَوَّرِ﴾ [سورة النساء: 95]                           |
| 289 | ﴿ أَمِّنْ هُوَ قَانِتَ آنَاءِ اللَّيْلِ سَاحِدًا وَقَائِمًا يَحْذَرُ الآخِرَةَ﴾ [سورة الزمر: 9]                         |
| 294 | ﴿ أَوَ لَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةً الْذِينَ﴾ [سورة غافر: 21]                         |
| 293 | ﴿ تِلْكَ اللَّارُ الْآحِرَةُ نَحْعَلُهَا لِلَّذِينَ لاَ يُرِيدُونَ عُلُوًّا فِي الأَرْضِ﴾ [سورة القصص: 83]              |
| 295 | ﴿وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لاَ﴾ [سورة البقرة: 190]      |
| 296 | ﴿ هُلَ أَنِّي عَلَى الإنسَانِ حِينَ مِنْ الدُّمْرِ لَمْ يَكُن شَيْنًا ﴾ [سورة الإنسان: 1-3]                             |
| 296 | ﴿ أَلَمْ نَحْعَلَ لَهُ عَيْنَشِ وَلِسَمَانًا وَشَغَتَيْنِ وَهَدَيْنَاهُ النَّحْدَيْنِ ﴾ [سورة البلد: 8-10]              |
| 297 | ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ حَيْرًا يَرُهُ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ ﴾ [سورة الزلزلة: 7، 8] |
| 297 | ﴿ وَلَقَدْ كُرُّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبُرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَفْنَاهُم﴾ [سورة الإسراء: 70]           |

| 300 | [سورة البقرة: 256]        | ﴿ إِلَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَد تُبَيُّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيُّ فَمَنْ يَكُفُرُ﴾        |
|-----|---------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 300 | ة [سورة الكهف: 29]        | ﴿ وَقُلِّ الْحَقُّ مِن رَّبُّكُمْ فَمَن شَاء فَلْيُؤْمِن وَمَن شَاء فَلْيَكُمْمُ ۚ إِنَّا﴾   |
| 301 | » [سورة النحل: 125]       | ﴿ ﴿ ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبُّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمُوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَحَادِلْهُم﴾      |
| 301 | [سورة يونس: 99]           | ﴿وَلَوْ شَاءِ رَبُّكَ لَامَنَ مَن فِي الأَرْضِ كُلُّهُمْ حَمِيعًا أَفَأَنتَ﴾                 |
| 301 | [سورة يوسف: 103]          | ﴿وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَّصْتَ بِمُؤْمِنِينَ﴾                                     |
| 301 | [سورة النساء: 97–99]      | ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَغَّاهُمُ الْمَلَائِكَةُ ظَالِمِي أَلْفُسِهِمْ قَالُوا فِيمَ كُنتُمْ﴾   |
| 302 | [سورة الحج: 39، 40]       | ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرُهُمْ﴾      |
| 302 | [سورة أل عمران: 190، 191] | ﴿إِنَّ فِي حَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَالخُتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ﴾             |
| 303 | [سورة فصلت: 53]           | ﴿ سَنْرِبِهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ﴾   |
| 303 | [سورة الرعد: 11]          | ﴿ لَهُ مُعَقَّبَاتٌ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ حَلْفِهِ يَحَقَّظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ﴾ |
| 303 | [سورة النساء: 20]         | ﴿ وَإِنَّ أَرَدَتُمُ اسْتِهِٰدَالَ زَوْجٍ مَكَانٌ زَوْجٍ وَٱلَّيْتُمْ إِحْدَاهُنَّ﴾          |
| 304 | [سورة آل عمران: 104]      | ﴿ وَلَنْتُكُن مِنْكُمُ أُمَّةً يَلاْعُونَ إِلَى الْحَيْرِ وَيَامُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ﴾       |
|     |                           |                                                                                              |

## قهرس الأحاديث النبوية (مرتبة حسب ورودها في البحث)

| الصفحة       | بسدايسة الحسديست                                            |
|--------------|-------------------------------------------------------------|
| 4            | 1- [«الكيس من دان نفسه وعمل لما بعد الموت»]]                |
| 171 (151 (12 | 2- [«ما من مولود إلا يولد على الفطرة»]}                     |
| 24           | 3_ [«أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه»]]                        |
| 148 ،30      | 4- [«الإيمان بضع وسيعون أو بضع وستون شعبة»]                 |
| 65           | 5- [«بينا أنا أمشي مع النبي ﷺ في حرث»]                      |
| 91           | 6- [«بينما أنا رديف النبي ﷺ ليس بيني وبينه إلا أخرة الرجل»] |
| 97           | 7- [«أي الناس أشد بلاء؟ قال: الأنبياء ثم الأمثل فالأمثل»]   |
| 121          | 8- [«أيها الناس ألا إن ربكم واحك، وإن أباكم واحد»]          |
| 128          | 9- [«طلب العلم فريضة على كل مسلم»]                          |
| 128          | 10- [«من سلك طريقا يلتمس فيه علما» [                        |
| 128          | 11- [«أيما رحل كانت عنده وليدة»]                            |
| 129          | 12- [«من أحدث في أمرنا هذا»]                                |
| 129          | 31- [«كان البي ﷺ يعمعبه التيمن»]                            |
| 129          | 14- [«إذا شهدت إحداكن المسجد»]                              |
| 129          | 15- [«غزوت مع رسول الله ﷺ سبع غزوات»]                       |
| 138          | 16- [«إذا كان ثلاثة في سفر»]                                |
| 160          | 17- [«علموا الصبي الصلاة ابن سبع سنين»]                     |
| 163          | 18- [«إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امرئ ما نوى»]          |
| 163          | 19- [«لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه»]                     |
| 164          | 20- [«المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده»]                |
| 164          | 21- [«الدين النصيحة ثلاثا»]                                 |
| 164          | 22- [«لا إيمان لمن لا أمانة له»]                            |

| 165         | 23- [«يا عبد الله ألم أخير أنك تصوم النهار»]            |
|-------------|---------------------------------------------------------|
| 166         | 24_ [«إذا توضأ العبد المسلم»]                           |
| 167         | 25- [«الفطرة خمس، أو خمس من الفطرة: الختان»]            |
| 167         |                                                         |
| 173         | 27- [«سبعة يظلهم الله تعالى يوم لا ظل إلا ظلَّه»]       |
| 190         | 28- [«يا عبادي إن حرمت الظلم على نفسي»]                 |
| 190         | 29_ [«إن الظلم ظلمات يوم القيامة»]                      |
| 190         | 30- [«المسلم أخو المسلم»]                               |
| 193         | 31- [«مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم»]                 |
| 193         | 32- [«المؤمن للمؤمن كالبنيان»]                          |
| 245         | - [هرن عليك فإن لست علك»]                               |
| 245         | 34- [«تكون الخلافة فيكم ما شاء الله أن تكون ثم يرفعها»] |
| 264         | 35_ [«لا يحل لثلاثة نفر يكونون بفلاة»]                  |
| 264         | 36- [«إذا خرج ثلاثة في سفر»]                            |
| 264         | 37- [«ألا كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته»]               |
| 264         | 38- [«ومن مات وليس في عنقه»]                            |
| 264         | 39- [«من خرج من الطاعة وفارق»]                          |
| 284         | 40- [«كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته»]                   |
| 290         | 41- [«إنما أهلك من كان قبلكم ألهم كانوا»]               |
| 291         | 42- [«أتشفع في حد من حدود الله»]                        |
| <b>2</b> 93 | 43- [«يا أبا ذر إنك ضعيف وإنها أمانة»]                  |
| 293         | 44- [«إذا ضيعت الأمانة فانتظر الساعة»]                  |
| 293         | 45- [«لا يسترعي الله عبدا رعية»]                        |
| 293         | 46- [«ما ذبان حائمان أرسلا»]                            |
| 294         | 47- [«إنما الدين النصيحة، قالوا: لمن يا رسول الله؟»]    |
| 304         | 48- [«مثل القائم على حدود الله»]                        |

## فمهرس المحتوى

| †     | المقدمة.                                                   |
|-------|------------------------------------------------------------|
| 781   | الفصل الأول: النموذج المعرفي التوحيدي:                     |
| 412   | المبحث الأول: المفاهيم المفتاحية للنموذج المعرفي التوحيدي: |
| 32    | تمهيد.                                                     |
| 84    | أولا: مقهوم الدين في القرآن:                               |
| 54    | <ul> <li>إ - معنى الدين في اللغة العربية.</li> </ul>       |
| 85    | 2- معنى الدين في القرآن الكريم.                            |
| 148   | ثانيا: مفهوم الفطرة في القرآن:                             |
| 78    | 1- معنى الفطرة في اللغة.                                   |
| 119   | 2- معنى الفطرة في القرآن والسنة.                           |
| 1411  | 3- العلاقة بين الدين والفطرة.                              |
| 1814  | ثالثا: مفهوم القراءة في القرآن:                            |
| 14-14 | 1- معنى القراءة في اللغة.                                  |
| 18-15 | 2- معنى القراءة في القرآن:                                 |
| 16-16 | أ- الجمع بين القراءتين.                                    |
| 18-17 | ب- الفصل بين القراءتين.                                    |
| 22-18 | رابعا: مفهوم العلم في القرآن:                              |
| 18-18 | ا – معنى العلم في اللغة.                                   |
| 19-18 | 2- معنى العلم في القرآن:                                   |
| 19-19 | أ- علم الله تعالى.                                         |
| 20-19 | ب- موضوع العلم الإلهي.                                     |
| 20-20 | ح- علم الإنسان.                                            |
| 22-20 | د~ موضوع علم الإنسان.                                      |

| 28-22 | خامسا: مفهوم الإيمان في القرآن:                   |
|-------|---------------------------------------------------|
| 23-22 | 1- معنى الإيمان في اللغة.                         |
| 25-24 | 2- معنى الإيمان في الكتاب والسنة.                 |
| 26-25 | 3- البعد المعرفي للإيجان.                         |
| 28-27 | 4- علاقة العلم بالإعان.                           |
| 28-28 | 5- علاقة العلم والإيمان بالعمل.                   |
| 32-29 | سادسا: مفهوم العمل في القرآن:                     |
| 29-29 | 1- معنى العمل في اللغة.                           |
| 32-29 | 2- معنى العمل في القرآن.                          |
| 41-32 | سابعا: مفهوم المعرفة في القرآن:                   |
| 32-32 | 1- معنى للعرفة في اللغة.                          |
| 35-32 | 2- معنى المعرفة في القرآن.                        |
| 39-35 | 3- ثنائية الموقف المعرفي المقراني.                |
| 41-39 | 4- مقاصد المعرفة وغاياتها.                        |
| 78-42 | المبحث الثاني: مقومات النموذج المعرفي التوحيدي.   |
| 42-42 | غهيد.                                             |
| 52-42 | المقوم الأول: حقيقة التوحيد:                      |
| 45–44 | المبدأ الأول: تنائية الحقيقة.                     |
| 46-45 | المبدأ الثاني: الصلة بين الخالق والإنسان المحلوق. |
| 48-46 | المبدأ الثالث: غاثية الخلق.                       |
| 49-48 | المبدأ الرابع: قدرة الخلق على تحقيق غاياته.       |
| 52-49 | المبدأ الخامس: مسؤولية الإنسان.                   |
| 61-52 | المقوم الثاني: حقيقة الكون:                       |
| 54-52 | أولا: قضية الخلق.                                 |
| 59-54 | ئانيا: سنة الله في الخلق.                         |

| 59-59         | ثالثا: تسمحير الكون:                                              |
|---------------|-------------------------------------------------------------------|
| 60-59         | 1- الهداية العقدية.                                               |
| 61-60         | 2- الهداية للعرفية.                                               |
|               | 3- الهداية التسمخيرية أو العملية.                                 |
| 68-61         | المقوم الثالث: حقيقة الإنسان:                                     |
| 63-61         | أولا: التكوين الفطري للإنسان:                                     |
| 63-62         | 1- العنصر المادي.                                                 |
| 64-63         | 2- العنصر الروجي.                                                 |
| 66-65         | ثانيا: غاية وحود الإنسان في الأرض.                                |
| 68-66         | ثالثا: تحقيق غاية الوجود الإنسان.                                 |
| 74-68         | المقوم الرابع: حقيقة الحياة:                                      |
| 69-68         | أولا: مفهوم الحياة في المنهج القرآني.                             |
| 69-69         | ثانيا: مفهوم الحياة الإنسانية في المنهج القرآني:                  |
| 70 <b>-69</b> | 1- قيمة الذات الإنسانية.                                          |
| 74-71         | 2- حقيقة الحياة الدنيا والآخرة.                                   |
| 78-75         | المبحث الثالث: المعرفة ووحدة الحقيقة في النموذج المعرفي التوحيدي: |
| 78-76         | ١- مبدأ المعرفة ووحدة الحقيقة:                                    |
| 76-76         | القاعدة الأولى: رفض ما يخالف الحقيقة.                             |
| 77-77         | القاعدة الثانية: رفض استمرار المتناقضين.                          |
| 78-77         | القاعدة الثالثة: الانفتاح وتقبل الدليل المحالف.                   |
| 196-80        | الفصل الثاني: البعد الاجتماعي لعقيدة التوحيد:                     |
| 81-80         | عهيد.                                                             |
| 84-82         | المبحث الأول: تصور الحياة الإنسانية وغاباتها في الفلسفة المادية:  |
| <b>82-8</b> 2 | أولا: التصور الغربي العام للوحود:                                 |
|               | 331 \$233                                                         |

| ثانيا: معنى الحياة وغاياتها في الفلسفة المادية.                          |
|--------------------------------------------------------------------------|
| المبحث الثاني: تصور علاقات الحياة الإنسانية وغاياتها في الرؤية القرآنية: |
| أولا: العلاقة بين الله الخالق وبين الإنسان، هي: علاقة عبودية:            |
| 1- العبودية الضرورية والعبودية الاختيارية.                               |
| 2- فطرية العبادة.                                                        |
| 3- العبادة حق الله على العباد.                                           |
| ثانيا: العلاقة بين الإنسان والكون، هي: علاقة تسخير.                      |
| ثالثًا: العلاقة بين الإنسان وأخيه الإنسان، هي: علاقة عدل وإحسان.         |
| رابعا: العلاقة بين الإنسان والحياة، هي: علاقة ابتلاء:                    |
| 1- ميادين الحتبار الإنسان.                                               |
| خامسًا: العلاقة بين الإنسان والحياة الآخرة، هي: علاقة مسؤولية وحزاء:     |
| 1- إحصاء أعمال الإنسان في الدنيا وتسجيلها عليه.                          |
| 2- مسؤولية الإنسان عن أعمال الدنيا في الحياة الآعرة.                     |
| المبحث الثالث: طبيعة الحياة الاحتماعية الإنسانية في القرآن الكريم:       |
| أولا: الفطرة.                                                            |
| . ثانيا: حقيقة سنن الحياة الاحتماعية في القرآن.                          |
| ثالثا: الثابت والمتغير في الحياة الاحتماعية.                             |
| رابعا: معادلة القردية والجماعية.                                         |
| المبحث الرابع: نشأة المحتمع الإنساني:                                    |
| أولا: سنة التكاثر.                                                       |
| ثانيا: حاجة الإنسان الفطرية إلى الجنمع.                                  |
| ثالثا: ضرورة الدين للاحتماع الإنسان.                                     |
| المبحث الخامس: مقومات المحتمع الإسلامي:                                  |
| أولا: مقومات الجتمع القرآني:                                             |
| المقوم الأول: الوحدانية.                                                 |
|                                                                          |

| 120-118 | المقوم الثاني: وحدة الإنسانية.                                     |
|---------|--------------------------------------------------------------------|
| 122-120 | المقوم الثالث: وحدة نظم الحياة الاحتماعية.                         |
| 137-123 | المبحث السادس: حصائص المحتمع الإسلامي:                             |
| 124-123 | أولا: المساواة بين الذكر والأنثى في المكانة والقدر:                |
| 124-124 | 1- الذكر والأنثى من أصل واحد.                                      |
| 126-125 | 2- المساواة بين الذكر والأنثى في الواحبات الدينية وثواها.          |
| 128-126 | 3- حق المساولة في التوبية والتعليم.                                |
| 130-128 | <ul> <li>4- الشخصية القانونية المنفصلة للمرأة عن الرحل.</li> </ul> |
| 132-130 | ثانيا: المحتمع الإس <b>اري</b> ذو حنسين.                           |
| 134-132 | ثالثا: الاعتمادية المتبادلة.                                       |
| 135-134 | رابعا: الأسرة المندة أو المتحدة.                                   |
| 137-136 | خامسا: قوامة الأب على الأسرة في المحتمع الإسلامي.                  |
| 196-138 | المبحث السابع: أسس بناء النظام الاحتماعي الإسلامي:                 |
| 139-138 | ئهيد.                                                              |
| 140-140 | الأساس الأول: بناء نموذج الإنسان الصالح المصلح:                    |
| 140-140 | 1- الغرض من بناء شخصية الإنسان.                                    |
| 141-140 | 2- إنسان التزكية.                                                  |
| 142-141 | 3- مفهوم التزكية.                                                  |
| 145-142 | 4- غايتا التركية.                                                  |
| 146-146 | 5- مضمون منهاج التزكية:                                            |
| 169~147 | المحور الأول: تزكية النفس الإنسانية:                               |
| 152-147 | 1- البناء الاعتقادي.                                               |
| 159-152 | 2- البناء العقلي.                                                  |
| 164-159 | 2- البناء الروحي.                                                  |
| 169-165 | و- البناء الصحي.<br>4- البناء الصحي.                               |
|         | من المناع الصاحي.                                                  |

| 175-169         | الحور الثاني: تزكية البيئة العامة:                                     |
|-----------------|------------------------------------------------------------------------|
| 171-169         | 1- تزكية البيئة الدينية الثقافية.                                      |
| 174-171         | 2- تزكية البيئة الاحتماعية السياسية.                                   |
| 175-174         | 3- تزكية البيئة الطبيعية.                                              |
| 181-175         | الأساس الثاني: بناء نموذج الأمة الوسط:                                 |
| 179-176         | 1– مفهوم الأمة في القرآن والسنة.                                       |
| 181-179         | 2- أسس بناء الأمة الوسط:                                               |
| 179-179         | أ- بناء الأساس الاعتقادي الفكري.                                       |
| 179-179         | ب- بناء أساس وحدة مصادر التشريع.                                       |
| 180-180         | ج− بناء أساس وحدة مشاعر التآخي.                                        |
| 180-180         | <ul> <li>د- بناء أساس الشعور بالمسؤولية عن الدعوة إلى الله.</li> </ul> |
| 180-180         | هـ بناء أساس وحدة المصير المشترك.                                      |
| 181-180         | و- بناء أساس استمرارية الأمة.                                          |
| 196-181         | الأساس الثالث: حل المسألة الاجتماعية:                                  |
| 184-182         | 1 – المذهب الاحتماعي الرأسمالي.                                        |
| 186-184         | 2- المذهب الاجتماعي الاشتراكي الشيوعي.                                 |
| 188-186         | 3- المذهب الاحتماعي الإسلامي:                                          |
| 188-187         | أولا: فلسفة الإسلام الاجتماعية:                                        |
| 187-187         | أ- المقياس الخلقي.                                                     |
| 188-188         | ب- الإحساس الخلقي بالحياة.                                             |
| 196-188         | ثانيا: حل المسألة الاحتماعية في القرآن والسنة.                         |
| 193-191         | ثالثا: حل المسألة الاحتماعية الاقتصادية:                               |
| <b>194-</b> 193 | 1- توفير الاحتياجات الضرورية للمجتمع.                                  |
| 194-194         | 2- توفير مصدر شريف للرزق.                                              |
| 195-194         | 3- التوزيع العادل للدخل والثروة.                                       |

| 196-195 | 4- النمو والاستقرار.                               |
|---------|----------------------------------------------------|
| 302-197 | الفصل الثالث: البعد السياسي لعقيدة التوحيد:        |
| 198-197 | تحهيد.                                             |
| 199-198 | المبحث الأول: تحديد المفاهيم:                      |
| 199-198 | أولا: مفهوم المذهب السياسي.                        |
| 200-199 | تانيا: مفهوم علم السياسة.                          |
| 201-201 | ثالثا: مفهوم النظام السياسي.                       |
| 216-202 | المبحث المثافى: فلسفة الحكم الديني (الثيوقراطي):   |
| 202-202 | أولا: التوحيد أصل الاحتماع السياسي.                |
| 206-204 | ثانيا: حقيقة الحكم الديني الثيوقر اطي:             |
| 207-206 | 1- نظرية الطبيعة الإلهية للحكام.                   |
| 209-207 | 2- نظرية الحق الإلهي للباشر.                       |
| 210-209 | 3- نظرية الحق الإلهي غير المباشر.                  |
| 212-211 | ثالثا: الإصلاح الديني البروتستانيّ:                |
| 216-212 | 1- فكرة الخلاص الروحي.                             |
| 229-217 | المبحث الثالث: فلسفة السياسة في العقيدة العلمانية: |
| 218-217 | أولا: تعريف العقيدة العلمانية.                     |
| 218-217 | ا – معنى العقيدة .                                 |
| 218-218 | 2- معنى العلمانية.                                 |
| 218-218 | أ- العلمانية في اللغة.                             |
| 221-219 | ب- العلمانية في الاصطلاح.                          |
| 230-221 | ثانيا: أصول فلسفة السياسة العلمانية:               |
| 223-222 | الأصل الأول: تحرير اللولة من الدين.                |
| 229-223 | الأصل الثاني: تحرير العقل.                         |

| _               | المبحث الرابع: تعاليم القرآن السياسية:                     |
|-----------------|------------------------------------------------------------|
| 253-230         |                                                            |
| 231 230         | أولا: تجليات التوحيد السياسية.                             |
| 236-231         | ثانيا: أصول فلسفة الإسلام السياسية:                        |
| 236-231         | الأصل الأول: التوحيد:                                      |
| 236-232         | <u> الله الخالق.</u>                                       |
| 246-236         | الأصل الثاني: الرسالة:                                     |
| 246-238         | <ul><li>I- بين الحاكمية الإلهية وحاكمية الكتاب:</li></ul>  |
| 239-238         | أ- الحاكمية الإلهية.                                       |
| 244-239         | ب- حاكمية الكتاب في الإسلام.                               |
| 246-244         | 2- الفرق بين الحاكمية الإلهية وحاكمية الكتاب:              |
| 245-244         | أ- الحاكمية الإلهية.                                       |
| <b>246</b> -245 | ب- حاكمية الكتاب (القرآن).                                 |
| <b>254</b> -246 | الأصل الثالث: الأمة:                                       |
| 247-246         | أولا: مفهوم الأمة الشرعي والاصطلاحي.                       |
| 249-247         | رُّانِيا: مقومات نشأة الجماعة السياسية في الإسلام (الأمة). |
| 249             | ثالثًا: الأبعاد السياسية لمفهوم الأمة.                     |
| 249-249         | الوحدة:                                                    |
| <b>250</b> -250 | ، عابوسمده.<br>أ- وحدة الإجماع الفكري.                     |
| 250-250         | ب وحدة الإجماع الإرادي.<br>ب- وحدة الإجماع الإرادي.        |
| 251-251         |                                                            |
| 252-252         | ج- وحدة الإجماع العملي.                                    |
| 253-252         | 2- المساواة.                                               |
| 253-253         | 3- العدل،                                                  |
| 302-254         | -4 التعبئة.                                                |
| 254-254         | المبحث الخامس: النظام السياسي الإسلامي (نظام الأمة):       |
| Z57 ===         | أولا: تعديات الحكم السياسي الإسلامي في الجمتمع المعاصر:    |
|                 |                                                            |

| <sup>25</sup> 5 <sub>-254</sub> | النموذج الأول: مذاهب الإمامة والخلافة.                               |
|---------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| 25 <sub>6-255</sub>             | النموذج الثاني:                                                      |
| 25 <sub>5-255</sub>             | 1- النمط التيوقراطي.                                                 |
| 257-256                         | 2- النمط العلماني الدنيوي.                                           |
| 258-258                         | ثانيا: ضرورة النظام السياسي الإسلامي:                                |
| 262-259                         | 1- دليل القرآن والسنة.                                               |
| 263-262                         | 2- دليل التاريخ.                                                     |
| 26 <sub>3-263</sub>             | 3- دليل الإجماع.                                                     |
| 26-4-263                        | 4- دليل سنن الاحتماع.                                                |
| 266-264                         | ثالثا: أحداف النظام السياسي الإسلامي:                                |
| 265-265                         | 1 – الكتاب.                                                          |
| 265-265                         | 2- الميزان.                                                          |
| 265-265                         | 3- القبيط.                                                           |
| 266-265                         | 4- الحديد.                                                           |
| 268-266                         | رابعا: مبادئ النظام السياسي الإسلامي:                                |
| 277-268                         | المبدأ الأول: الشورى:                                                |
| 268-268                         | أولا: معنى الشورى:                                                   |
| 269-268                         | 1- معنى الشورى في اللغة.                                             |
| 271-269                         | 2- معنى الشورى في الاصطلاح·                                          |
| 271-271                         | - على الشورى في القرآن والسنة:<br>3- مفهوم الشورى في القرآن والسنة:  |
| 273 <sup>-271</sup>             | أ– مفهوم الشورى في القرآن.                                           |
| 27 <sup>5-273</sup>             | ب– مفهوم الشورى في السنة.                                            |
| 276-275                         | ب بين الشورى والاستشارة.<br>4- بين الشورى                            |
| 277-277                         | 4- بين السورى بين المبدأ والتطبيق.<br>5- الشورى بين المبدأ والتطبيق. |
| 28 <sup>3-278</sup>             |                                                                      |
|                                 | المبدأ التاني: العدل:                                                |

| 279-278         | أولا: مكانة العدل في الإسلام:                     |
|-----------------|---------------------------------------------------|
| 280-279         | ] - علاقة التوحيد بالعدل.                         |
| 280-280         | 2- علاقة العدل بالشورى.                           |
| 280-280         | 3- علاقة العدل بالمساواة والحرية.                 |
| 283-280         | ئانيا: العدل في النظام السياسي:                   |
| 293-283         | المبدأ النالث: المساواة:                          |
| 283-283         | أولا: أصول المساواة في الإسلام:                   |
| 284 284         | 1- وحدة المصدر.                                   |
| 284-284         | 2- وحدة الأصل.                                    |
| 286-284         | 3- وحدة التكليف.                                  |
| 287-286         | ثانيا: المساواة في النظام السياسي الإسلامي.       |
| 287-287         | ثالثًا: أسس المساواة في النظام السياسي الإسلامي:  |
| 289~287         | ا – المساواة أمام القانون.                        |
| 290–289         | 2- المساواة أمام القضاء.                          |
| 292-290         | 3- المساواة في تولي الوظائف العامة.               |
| 293-292         | 4- المساواة في تحمل التكاليف العامة.              |
| 302-293         | المبدأ الرابع: الحرية:                            |
| 294-294         | أولا: دلالة الوحي والفطرة على حربة الإنسان.       |
| 295-294         | ثانيا: الحقوق الإنسانية العامة في الإسلام.        |
| 296-295         | ثالثًا: حدود الحرية الإنسانية في الإسلام.         |
| 296-296         | رابعا: حرية الرأي في النظام السياسي الإسلامي:     |
| 296-2 <b>96</b> | <ul> <li>احرية الرأي في القرآن والسنة:</li> </ul> |
| 300-296         | أ- حرية العقيدة.                                  |
| 301-300         | ب- حرية التفكير.                                  |
| 302-301         | ج- الحرية السياسية.                               |

| 308-306 | الحاتمة.<br>الحاتمة.     |
|---------|--------------------------|
| 324-309 | ··· مصادر البحث ومراجعه. |
| 343-325 | – فهرس الآيات القرآنية.  |
| 346-344 | - فهرس الأحاديث النبوية. |
| 357-347 | - فهرس الموضوعات.        |
|         |                          |
|         |                          |
|         | 357                      |

## La dimension socio-politique de l'unicité (tawhīd)

Thèse de doctorat d'Etat présentée par Ammar TESTAS Université Emir Abdelkader des Sciences Islamiques - Constantine

L'écriture sur les fondements théologiques de l'Islam avant le V<sup>e</sup> siècle de l'hégire se réduit à des simples questions portant sur les divinités, les prophéties, la vie éternelle et le destin de l'homme.

Il est à noter que la science de l'unicité ('ilm al-tawhīd) est caractérisée, depuis sa naissance et son évolution, par un réalisme : méthode et sujet, jusqu'au V' siècle de l'hégire. Cette situation reflète un processus historique dans lequel il est affirmé que cette science s'intéressait à des questions nouvelles rencontrées par la Foi musulmane.

Il est évident qu'à chaque temps existent des difficultés dont l'unicité cherche à trouver des solutions garantissant la bonne croyance. Le défit que rencontre l'Islam aujourd'inni est global : Foi, Loi, institutions et valeurs morales sont mis en cause, en raison de l'influence matérialiste de la civilisation occidentale. Cette dernière impose sa vision de l'univers, de la vie, de l'homme et de la société sous la forme d'une structure globale : foi, institutions socio-politique, culturelle et économique.

Etant donné que l'Islam représente le dernier message divin comprenant une vision, issue de l'unicité, qui touche à des éléments importants : la vie, l'homme, la société et l'histoire, il est tout-à-fait possible de récupérer cette vision globale pour que les musulmans puissent avoir une conscience de la foi et de la Loi de l'Islam. Cela pourrait se faire par un renouvèlement de notre vision de l'unicité à l'égard de tout ce qui est socio-politique.

Le sujet traité dans cette thèse part de cette idée formulée pour étudier dans l'ensemble quelques axes, dont on peut mentionner les résultats suivants :

- 1- L'étude du premier axe a abouti sur les critères du modèle dit « unicité » :
- a-L'unicité est la base de la structure du savoir en Islam.
- b- La révélation, l'univers et la raison se complètent pour former les sources du savoir en Islam.
- c- Le point de départ de la philosophie du savoir profane et sociale se fonde sur l'unicité de l'Islam.

- d- L'unicité comme modèle du savoir représente un lien entre elle et les nécessités sociales et politiques dont elle a besoin.
- 2- Parmi les résultats du deuxième axe, qui porte sur la dimension sociale de l'unicité, citons :
- a- L'unicité est la base de la dimension sociale de la vie humaine.
- b- La vie sociale se fonde sur le mariage entre les deux genres humains.
- c- Le groupement social est composé de plusieurs familles.
- d- Pour l'Islam, la coopération est une loi sociale et humaine.
- e- L'attachement religieux est la base du groupement social en Islam.
- f- L'organisation sociale en Islam reflète fidèlement les valeurs de l'unicité.
- 3- La dimension politique de l'unicité, qui forme le troisième axe de ma recherche, a pour résultats :
- a- L'unicité est la base de la philosophie politique en Islam.
- b- Le fait politique est humain et social mais aussi moral.
- c- Le système politique musulman contemporain est différent de la formation historique de la communauté musulmane « umma », car il était issu directement de la révélation prophétique.
- d- Le système politique musulman est aussi différent du modèle théocratique ecclésiastique par ses fondements.
- e- Sur le plan référentiel, le système politique musulman se démarque du système politique laïque.